Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [1/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 1

Vienna, 3 novembre 1912

1a edizione italiana
aprile 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. 1l ciclo ¢ com-
posto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque del-
le quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo € di comple-
tare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti ripeti-
zioni. Si ¢ scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare rilie-
vo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di “udi-
re” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach egli
disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in paro-
le una dottrina dei sensi dell’uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche mo-
do riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto, parlando,
¢ possibile maneggiare piu elasticamente 1l linguaggio e cosi favorire la compren-
sione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le deficienze del
nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come: occul-
to, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si rimanda
al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di un sape-
re che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo per uno
speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’ potra
venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva esprimere
quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo. Quello che di
tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri solo mediante 1
sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto di una cono-
scenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo pagina, in
cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno che ne ri-
cerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette di-
sposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢ maya
e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la perce-
zione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Prima conferenza Vienna, 3 novembre 1912 pag. 4

Nuovi risultati delle indagini occulte sulla vita tra morte e nuova nascita

Il comportamento opposto dell’uomo nella conoscenza e nell’attivita nel mondo fisico e
in quello spirituale. Il passaggio dell’anima dopo la morte attraverso le sfere dei pianeti.
Sfera della Luna, Kamaloka; sfera di Mercurio, nesso con la costituzione morale; sfera
di Venere, connessione con la disposizione animica religiosa; sfera del Sole, rapporto
con la comprensione dell’impulso del Cristo Lucifero come portatore di luce al di la
della sfera del Sole Sfera di Marte: il risuonare orchestrale della musica delle sfere.
Stfera di Giove: il “crescendo” della musica delle sfere verso il canto. Sfera di Saturno: il
risuonare della legge e della saggezza cosmica entro la musica delle sfere, come
espressione della Parola cosmica. Smorzamento della coscienza dopo il passaggio
attraverso la sfera di Saturno e I’affluire di forze cosmiche. Contrazione e ritorno a
ritroso attraverso le sfere del sistema solare. Il congiungimento con 1’embrione umano.
L’illuminazione della nuvola-visione che noi siamo ad opera delle gerarchie superiori,
dopo la morte. Le quattro statue di Michelangelo nel monumento mediceo a Firenze.
L’amore umano universale come frutto della vera conoscenza della realta spirituale.



PRIMA CONFERENZA

Vienna, 3 novembre 1912
Nuovi risultati delle indagini occulte sulla vita tra morte e nuova nascita

E per me una gran gioia poter essere qui tra voi, in occasione della mia presenza a
Vienna, resasi necessaria per altri motivi'.

Questa sera, miei cari amici, dal momento che ci incontriamo in via del tutto ecce-
zionale, desidero parlarvi di qualcosa di piu intimo, oserei dire, che si puo trattare nella
cerchia ristretta di chi gia da qualche tempo si occupa di scienza dello spirito.

Nell’indagine occulta avviene che in realta non si pud mai controllare abbastanza,
diciamo, come stiano le cose che ripetutamente vengono indagate, esaminate, e delle
quali continuamente si da annuncio. Esse, trovandosi in un mondo spirituale non cosi
facilmente accessibile all’'uomo, non cosi facilmente a lui intelligibile, per certi versi
possono facilmente venir mal intese o viste in modo inesatto, nell’una o nell’altra dire-
zione, anche dal ricercatore stesso. Per questo motivo si deve sempre, diciamo, tornare
a controllare. Certo, I’essenziale dei fatti della vita soprasensibile ¢ appurato da millen-
ni, ma ¢ difficile configurarli. Percio ¢ stata per me una profonda soddisfazione che ne-
gli ultimi tempi mi fosse possibile tornare a occuparmi piu a fondo di un ambito che per
I’occultismo ¢ importante: quello della vita tra la morte e una nuova nascita. Non ¢ che
debbano risultare nuovi elementi in tale occasione di indagine, ma alcune cose danno
allora la possibilita di esprimere 1 contenuti con sempre maggior esattezza e precisione.
Oggi vorrei appunto parlare di questa fase dell’'uomo cosi importante per la conoscenza
soprasensibile, il periodo tra la morte e una nuova nascita. Non tanto della regione suc-
cessiva, della quale si ¢ parlato negli scritti oppure spesso anche qui, la cosiddetta re-
gione del kamaloka, bensi di ci0 che ad essa fa seguito, il vero e proprio soggiorno
dell’uomo nel mondo spirituale tra la morte e una nuova nascita. Vorrei premettere a
questa esposizione solo qualche informazione.

Si viene a conoscere quel che sta fra morte e nuova nascita tramite 1’iniziazione o
passando attraverso la porta della morte. D1 solito non si prende abbastanza sul serio la
differenza che esiste fra tutte le conoscenze che possiamo fare nostre riguardo al mondo
sensibile, entro il quale sempre ci troviamo con i nostri sensi e con il nostro intelletto, e
quelle relative al mondo spirituale nel quale entriamo o gia in questo corpo, in questa
esistenza fisica tramite 1’iniziazione, oppure senza il corpo?, quando siamo passati per la
porta della morte. Nel mondo spirituale ¢ in certo qual modo tutto rovesciato. Desidero
riferire due segni distintivi che possono precisamente mostrare come il mondo spirituale
st differenzi, in modo assai significativo, dal normale mondo sensibile.

Consideriamo la nostra esistenza nel mondo sensibile, durante la condizione di veglia
dal mattino fino alla sera. Vediamo allora che le cose percepite con i nostri occhi e con
le nostre orecchie si presentano a noi. Soltanto, diciamo, gli ambiti piu elevati della vi-
ta, quelli della conoscenza o dell’arte, li ricerchiamo noi — ce li dobbiamo procurare noi,
ad essi dobbiamo contribuire noi —, mentre la restante vita esteriore, che ci assorbe, ci

!'I riferimenti per questa conferenza, nel Klartext (www.steiner-klartext.net)
2 San Paolo, 2Cor 12,2 Conosco un uomo in Cristo che, quattordici anni fa — se con il corpo o fuori del corpo non
lo so, lo sa Dio — fu rapito fino al terzo cielo.



porta veramente da mane a sera tutto quello che deve agire sui nostri sensi e sul nostro
intelletto. La dove andiamo, sulla strada, in qualsiasi modo viviamo, tutto e ogni cosa,
ogni momento ha le sue impressioni e, con le eccezioni indicate, non facciamo niente
perché esse giungano a noi. Vengono da sé.

Diverso € con cio che nel mondo fisico avviene per opera nostra: li noi dobbiamo es-
sere attivi, li dobbiamo andare di luogo in luogo, dobbiamo muoverci. Questo ¢ distin-
tivo della vita quotidiana, il fatto che quanto si offre alla nostra conoscenza accade sen-
za che noi facciamo qualcosa allo scopo. Per quanto sia grottesco, nella realta spirituale
¢ Popposto. Nel mondo spirituale non si puo agire, non si puo essere attivi, non si puo
cagionare qualcosa andando di luogo in luogo; nel mondo spirituale non si puo neppure
provocare nulla mettendo in movimento degli organi, per cosi dire, che siano analoghi
alle mani fisiche. Quel che invece ¢ assolutamente necessario, affinché nel mondo spiri-
tuale qualcosa accada per mezzo nostro, € una completa quiete dell’animo.

Quanto piu riusciamo a essere quieti, tanto pit accade tramite noi nel mondo spiri-
tuale, cosi che dunque non possiamo dire che qualcosa vi avvenga se ci diamo un gran
daffare, ma se in tutta calma sviluppiamo una maggiore partecipazione amorevole a
quello che dovrebbe accadere, e poi attendiamo come si sviluppano le cose. Per questa
quiete dell’animo, che nel mondo spirituale ¢ creativa, ¢ difficile trovare qualcosa di
simile nella vita fisica ordinaria, se non negli ambiti piu elevati del piano fisico, la vita
di conoscenza e la vita artistica. Li trovate qualcosa di analogo. L’artista infatti non puo
creare il massimo di cui ¢ capace secondo le sue attitudini se non sa attendere, se non ¢
in grado di aspettare in completa quiete dell’animo finché sia arrivato il momento giu-
sto, finché non giunga I’intuizione. Chi voglia creare in base a programmi puo giungere
a realizzare soltanto prodotti scadenti. Chi voglia creare a seguito di qualche motivo
esteriore un’opera qualsiasi, fosse anche la piu piccola, non la realizzera cosi bene come
quando, in dedizione amorevole e con tranquillita, sapra attendere il momento
dell’ispirazione, possiamo anche dire il momento della grazia. Cosi ¢ anche nel mondo
spirituale, 1i non si puo andar di fretta e incalzare, li ¢’¢ solamente quiete dell’animo.

In fondo dev’essere cosi anche per la diffusione del nostro movimento. Ogni agita-
zione esteriore, tutto I’esteriore voler imporre alle persone la scienza dello spirito, in so-
stanza non porta a niente. La cosa migliore ¢ che sappiamo attendere, finché nella vita
ci si presentino le persone che nella propria anima hanno il bisogno di ascoltare qualco-
sa, che vogliono volgersi allo spirituale e allora non dovremmo affatto avere 1’esigenza
di portare chicchessia alla scienza dello spirito. Faremo esperienza che, quanto piu sap-
piamo sviluppare quiete, una calma scevra da agitazione, tante piu persone ci si accoste-
ranno, mentre con una irriguardosa agitazione addirittura le respingeremo. Se viene te-
nuta una conferenza pubblica, lo si fa soltanto perché venga detto quel che si deve dire,
e chi vuole coglierlo puo coglierlo. Quanto a questo, tutta la nostra vita all’interno del
movimento scientifico-spirituale dev’essere a immagine dello spirituale, cosi che per-
mettiamo a ci0 che deve succedere di succedere e lo attendiamo con animo quieto.

Consideriamo un iniziato, che abbia riconosciuto come in un determinato momento
qualcosa dal mondo spirituale debba accadere. Ho piu volte richiamato 1’attenzione su
un momento importante nel quale, prendendo le mosse dal mondo spirituale, qualcosa ¢
successo, solo che oggi non si mostra ancora in misura cosi evidente. Fu nell’anno



1899, la fine del piccolo kali yuga®. In sostanza era I’anno che recava un determinato
impulso, destinato a dare agli uomini qualcosa a partire dall’interno, a risvegliare entro
le loro anime ci0 che in tempi precedenti era stato di fatto largito dal mondo spirituale,
tramite cose esteriori di un qualche tipo — lo si chiamava “caso fortuito”. Voglio riferire
un caso preciso: nel dodicesimo secolo viveva un certo Norberto, fondatore di un ordi-
ne religioso*. All’inizio egli conduceva una vita assai mondana, si potrebbe dire una vi-
ta sregolata, ed ecco che un fulmine lo colpi. Di frequente nella storia succede che ad
alcuni uomini capitino eventi del genere. Un fulmine ha il potere di ripercuotersi attra-
verso il corpo fisico e il corpo eterico — in quell’occasione tutta la sua vita cambio. E
dunque cosi che il mondo spirituale ricorre a un evento esteriore per trasformare la gen-
te. Casi del genere succedono spesso, scuotono a fondo tutta la connessione tra corpo
fisico e corpo eterico e mutano la persona in questione da capo a piedi, e fu cosi anche
quella volta. Questi pero non sono casi fortuiti, sono fatti accuratamente preparati nel
mondo spirituale per trasformare gli esseri umani. Ora, dal 1899 questi fatti divennero
sempre piu intimi, molto meno esteriori, molto piu operanti attraverso 1’interiorita.
L’anima dell’uvomo viene interiorizzata. E davvero, a un sovvertimento del mondo co-
me quello avvenuto nell’anno 1899, devono cooperare dal piano spirituale tutte le entita
e le potenze, ma anche tutti gli iniziati che vivono quaggiu. Essi non dicono: “Prepara-
tevi!”, non lo vanno a dire agli orecchi della gente; succede invece che I’impulso viene
da dentro, che gli uomini imparano a comprenderlo partendo dall’interiorita. Allora essi
nell’anima restano tranquilli, si occupano del pensiero, lo lasciano agire in sé e aspetta-
no. E quanto piu si acquietano nell’anima a mezzo del pensiero, tanto piu energicamen-
te giungono tali eventi spirituali. Dunque si tratta di attendere questa chiamata®! Di ¢id
si tratta preferibilmente, del fatto che dovremmo attendere cio che nel mondo spirituale
deve avvenire a mezzo nostro. Diverso ¢ per la conoscenza nella vita di tutti 1 giorni. Li
dobbiamo portarci ogni cosa vicino a noi, dobbiamo acquisirla, dobbiamo fare qualcosa
per portarla incontro a noi. In questo mondo fisico, imbatterci in una rosa ci allieta; sul
piano spirituale non andrebbe cosi, nulla di simile a una rosa fisica ci si presenterebbe
se non ci sforzassimo di entrare in determinate regioni spirituali, per avvicinare a noi le
cose. Proprio quello che noi facciamo qui nell’agire, dobbiamo farlo nello spirituale per
il conoscere. E viceversa, quel che ha da succedere tramite noi lo dobbiamo attendere
nella quiete e soltanto 1’affacciarsi, per cosi dire, del mondo spirituale in quello fisico,
cio¢ le piu elevate attivita degli uomini, formano un’immagine degli accadimenti del
mondo spirituale. Per questo ¢ necessario che chi voglia comprendere con la sua anima
le verita che devono giungere tramite la scienza dello spirito, sviluppi sempre piu due
qualita: I’amore per la vita spirituale®, che lo conduce all’attivo avvicinare a sé il mondo
spirituale, e questo ¢ il modo piu sicuro per metterci in condizione sempre di nuovo di
avvicinare a noi le cose; e la calma, la quiete dell’animo, una calma che non vuole in
modo vanesio e ambizioso guadagnarsi un risultato, ma che vuole accogliere la grazia’,

3 Termine indiano, presente nelle sacre scritture induiste, il kali yuga (lett. “era del punteggio perdente”) sarebbe
I’ultimo di quattro periodi, yuga. Un’era oscura, caratterizzata da numerosi conflitti e da una diffusa ignoranza
spirituale.

4 Si tratta di San Norberto di Xanten (1080-1134) Fondo I’ordine dei Canonici Regolari Premonstratensi, detti an-
che Norbertini o Canonici bianchi, per i loro abiti di lana interamente bianchi.

5 Begnadung, & una vocazione, che ha in sé la parola “Gnade”, la grazia.

6 Liebe zum geistigen Leben. L’aggettivo geistig significa “spirituale”, ma anche “di pensiero, intellettuale”

7 Qui ¢’¢& ancora begnadet che compare come aggettivo nella lingua di tutti i giorni, con il senso di “molto dotato,
talentuoso”



che sa attendere 1’ispirazione. Di fatto, questo attendere ¢ difficile. Perd, un pensiero
che noi sempre di nuovo potessimo avere nella nostra anima, questo potrebbe farci su-
perare molte cose. Questo pensiero ¢ difficile da afferrare, perché va molto contro la
nostra vanita. Il pensiero ¢ che, nella compagine del mondo, ¢ indifferente se qualcosa
accade attraverso di noi oppure tramite un altro uomo. Questo non ci deve impedire di
fare tutto quello che spetta a noi di compiere, non ci deve distogliere dai nostri obblighi,
ci deve invece trattenere dal fare e brigare. Quanto piace a ogni persona il fatto di avere
delle capacita, di essere capace di qualcosa. Occorre una certa rassegnazione® perché ci
piaccia allo stesso modo il fatto che, e se, un altro riesca in qualcosa. Non si dovrebbe
avere amore per una cosa perché siamo noi a farla, si dovrebbe invece amarla perché
esiste nel mondo, indifferentemente se a mezzo nostro o per mezzo di altri. Questo pen-
siero ci porta sicuramente all’altruismo, se lo pensiamo sempre di nuovo. Tali disposi-
zioni dell’animo sono necessarie per familiarizzarsi con il mondo spirituale, per non fa-
re sempre solo ricerche, ma per comprendere anche quel che viene indagato. Questi sta-
ti d’animo sono molto piu importanti delle visioni, che pure devono esserci, sono neces-
sari appunto affinché noi possiamo dare un giudizio sulle visioni. Visioni: basta che
pronunciamo questa parola e ognuno che se ne sia un po’ interessato sa cosa veramente
s’intenda — ma tutta la nostra vita dopo la morte, terminato il kamaloka, ¢ in realta un
vivere in visioni. Quando I’uomo ¢ passato per la porta della morte, ha alle spalle il ka-
maloka ed entra nel vero e proprio mondo spirituale, vive in un mondo fatto interamen-
te cosi: ¢ come se egli fosse circondato da ogni lato unicamente da visioni, solo che
queste visioni sono immagini di realtd. E si puo ben dire che, mentre percepiamo il
mondo della realta fisica tramite colori che 1’occhio ci fa apparire d’incanto e tramite
suoni che I’orecchio ci trasmette, noi percepiamo il mondo spirituale, anche quando
siamo passati per la porta della morte, in forma di visioni entro le quali siamo intessuti.
Volendo ora parlare in modo piu approfondito di queste cose, dovrd dirne alcune in
forma piu discorsiva, che appaiono un po’ grottesche quando le si oda per la prima vol-
ta, ma che risultano proprio da una vera indagine spirituale.

Il kamaloka in sé, quando lo si descriva quanto al contenuto, si svolge come I’ho
esposto nella mia “Teosofia”, ma lo si puo caratterizzare anche in altro modo. Ci si pud
chiedere: una volta passato per la porta della morte, 'uomo dove si sente? E a questa
domanda si puo rispondere: ¢ dov’¢ I’'uomo durante il periodo del kamaloka? Persino
con parole che sono da intendere fisicamente, si pud esprimere lo spazio nel quale
I’essere umano si trova durante la vita nel kamaloka. Se vi immaginate lo spazio tra la
Terra e la Luna, con ’'uomo staccato dalla Terra ma pur sempre ancora nella zona tra la
Terra e la Luna, in quello spazio a forma di sfera che appare quando si considera
I’orbita lunare come I’anello piu esterno, lontano dalla Terra ma in questa area — 1a sta
I’'uomo nel periodo del kamaloka. Quando tale periodo ¢ terminato, I’uomo esce da
questa sfera ed entra nel vero e proprio spazio celeste. Come detto, sembra grottesco, e
tuttavia ¢ cosi. Anche in questa direzione, tramite una ricerca realmente coscienziosa, ci
si accorge che queste cose sono opposte a quelle del nostro piano fisico. Siamo legati
alla Terra dall’esterno, attorniati dall’elemento terreno e separati dalle sfere celesti; do-
po la morte la Terra ¢ lontana da noi e noi siamo insieme alle sfere celesti. Finché siamo
entro la sfera della Luna siamo nel kamaloka, vale a dire che abbiamo 1l desiderio di es-

8 Etimologia: re-ad-signare, togliere i sigilli, sciogliere, liberare, restituire.
% 00 9, scritta da Rudolf Steiner nel 1904. Pubblicata dall’Editrice Antroposofica (Mi).



sere ancora collegati alla Terra e ne usciamo quando, per mezzo della vita nel kamalo-
ka, abbiamo imparato a rinunciare ad affetti, passioni e desideri. Diversamente da come
si ¢ qui abituati, ci si deve ora immaginare il soggiorno nel mondo spirituale. La siamo
dispiegati su tutto lo spazio, la ci sentiamo da ogni parte entro tutto lo spazio. La vita
qui, sia essa di un iniziato oppure di un uomo normale, dopo la morte ¢ un sentirsi
espandere nello spazio; e dopo la morte, o da iniziati, si diventa tanto grandi da venir
delimitati dall’orbita lunare come ora lo si ¢ dalla pelle. Si, ¢ cosi che stanno le cose. E
non serve a nulla esprimerle con parole che il tempo presente accetti piu facilmente,
perché cosi non le si esprime nel modo giusto. In una conferenza aperta al pubblico si
devono tralasciare tali cose sconcertanti, ma con chi si occupa da piu tempo di temi
scientifico-spirituali ¢ bene chiamare le cose con il loro nome.

Poi, dopo la vita nel kamaloka, ci espandiamo ancora di piu, e questo dipende da cer-
te qualita che ci siamo conquistati gia qui. Per un lungo periodo del nostro sviluppo do-
po la morte, il modo in cui riusciamo ad ampliarci fino alla sfera successiva dipende da
cio che sulla Terra abbiamo sviluppato come costituzione morale, concetti e sentimenti
etici. Si puo dire che I’uomo che ha sviluppato le qualita della compassione, dell’amore,
le quali comunemente si indicano come moralmente buone, si ambienta nella sfera suc-
cessiva cosi da poter fare conoscenza con gli esseri che di solito si trovano in quella sfe-
ra, in modo da poter vivere insieme a loro. Mentre I’uomo che porta con sé in questa
sfera una morale manchevole, vive li dentro come un eremita. Questa ¢ la migliore con-
notazione: che 1’elemento morale ci prepara alla convivenza con il mondo spirituale.
Cio che non ¢ morale nel nostro cuore, come nel nostro pensare e nel comportamento
sul piano fisico, ci condanna alla solitudine straziante nella quale abbiamo sempre la
nostalgia di fare conoscenza con 1’altro e non lo possiamo. E da eremiti o da spiriti so-
cievoli — il che nel mondo spirituale ¢ una benedizione — viviamo in una seconda sfera
che nell’occultismo si € sempre chiamata la sfera di Mercurio. Oggi nell’astronomia
esteriore viene chiamata Venere. Ha avuto luogo notoriamente un’inversione dei nomi,
come si ¢ spesso gia detto. L’uomo amplia il suo essere fino alla sfera di quella che og-
gi ¢ la stella del mattino e della sera, mentre prima si era espanso solo fino alla Luna.
Ora si presenta qualcosa di singolare. Fino alla sfera lunare siamo sempre ancora occu-
pati con le situazioni terrene, ma anche oltrepassatala il rapporto con la Terra non ¢ del
tutto sgretolato, sappiamo ancor sempre tutto cid che sulla Terra abbiamo fatto o ab-
biamo pensato; lo sappiamo, cosi come adesso possiamo ricordarci di qualcosa e, vede-
te, miei cari amici, di nuovo, ¢ ben il ricordare, quel che ci tormenta! Quando ancora
viviamo sulla Terra e abbiamo fatto un torto oppure non abbiamo amato a sufficienza
una persona che in realta avremmo dovuto amare, sta a noi di scongiurare ancora le
conseguenze: possiamo andare dalla persona e spiegarci con lei, o altre cose del genere.
Dalla sfera di Mercurio in poi non ¢ piu cosi. Nel ricordo possiamo contemplare tutte le
relazioni e queste restano anche, ma non possiamo pit modificarle.

Supponiamo che sia morto prima di noi qualcuno che, in base alle relazioni sulla
Terra avremmo in realta dovuto amare, ma che non abbiamo amato abbastanza. Lo in-
contriamo — davvero dopo la morte noi incontriamo di nuovo le persone alle quali era-
vamo legati — ma lo incontriamo nel modo in cui ci eravamo trovati nei suoi riguardi e
in un primo momento non possiamo cambiare la cosa. In noi vive quindi un rimprovero
per non averlo sufficientemente amato, ma a questo punto non possiamo pitt cambiare il
nostro carattere cosi da riuscire ad amarlo un po’ di piu ora. Rimane quello che abbiamo
fondato sulla Terra, ma non possiamo piu modificarlo. Proprio questo fatto, il fatto che



noi allora entriamo nel giusto, immutabile percepire per quel che riguarda 1’amore, mi
venne incontro molto fortemente nelle ultime, piu recenti ricerche di quest’estate, e at-
traverso cose del genere si diventa attenti a vari fattori che altrimenti sfuggono
all’uvomo; e anche di questo vorrei darvi per cosi dire una sensazione. Tramite la cono-
scenza del mondo spirituale si viene dunque ad apprendere questo fatto singolare, per
cui nella sfera di Mercurio si vive, come detto, con tutte le persone nelle relazioni di un
tempo, che in un primo momento non si possono cambiare. Cosi si vive: guardando a ri-
troso e sviluppando quel che gia si ¢ sviluppato.

Ora, posso ben dire che nella vita mi sono occupato molto di Omero, ma un punto mi
¢ diventato del tutto chiaro solo quando nell’indagine occulta mi ¢ venuto incontro cosi
potentemente c¢i0 di cui ho parlato proprio ora: ¢ il passo dove Omero chiama il regno
del dopo morte “regno delle ombre”, nel quale non ¢ possibile trasformare nulla. Si puo
interpretarlo secondo I’intelletto, ma si viene a conoscere cio che ’artista vuol dire del
mondo spirituale, come egli parli da profeta, quando nell’indagine spirituale si ¢ fatta la
scoperta in questione. Cosi € per ogni vero artista, egli non ha affatto bisogno di sapere
nel suo pensiero di tutti 1 giorni quello che gli affluisce per ispirazione. E cio che
I’umanita ha ricevuto nel corso dei secoli, grazie ai suoi artisti, non sbiadira a causa del-
la diffusione del movimento spirituale, bensi verra sempre piu approfondito, e sicura-
mente gli uomini cominceranno a fare luce sui loro veri artisti, se tramite la ricerca oc-
culta entreranno nel mondo spirituale, in quel mondo dal quale gli artisti sono ispirati.
Senza dubbio quelli che spesso in un’epoca sono reputati artisti, ma non lo sono, non
conseguiranno una luce del genere. Alcune stature mediocri verranno allora riconosciu-
te per il fatto di non avere niente di ispirato dal mondo spirituale.

La sfera successiva nell’occultismo si puo chiamare sfera di Venere. Li ampliamo il
nostro essere fino a Mercurio, che occultamente viene detto Venere; fin li noi estendia-
mo il nostro essere. In questa sfera, di nuovo, qualcosa influisce molto sull’uomo e cio
ha nuovamente un influsso tale per cui chi lo possiede diventa uno spirito socievole e
colui che non lo possiede diviene uno spirito isolato. E terribilmente straziante la man-
canza di questo qualcosa: si tratta dell’aspetto religioso. Quanto piu abbiamo fatto no-
stra una disposizione d’animo religiosa, tanto piu in questa sfera diveniamo spiriti so-
cievoli. Persone alle quali difetti la disposizione d’animo religiosa si isolano, come es-
seri che per cosi dire non possono mai oltrepassare una certa scorza, o involucro, che si
stende intorno a loro. Incontriamo, diciamo cosi, i nostri amici, nonostante siano eremi-
ti, ma non ci ¢ possibile avvicinarci a loro: ci sentiamo sempre come se dovessimo
rompere un involucro attraverso il quale perd non riusciamo ad aprire un varco. Se non
abbiamo un’interiorita religiosa, sentiamo freddo, per cosi dire, nella sfera di Venere.

Giunge poi una sfera: per quanto suoni strano, quando I’uomo vi si ambienta, e lo fa
ognuno dopo la morte, si sente ampliato fino al nostro Sole. Tra non molto tempo, ri-
guardo ai corpi celesti, si pensera in modo diverso da come presume 1’odierna astrono-
mia. Noi stessi siamo legati a questo Sole, e tra la morte e una nuova nascita giunge
proprio un periodo nel quale diveniamo esseri solari. Ora perd ¢ necessario qualcosa
d’altro. Per la prima sfera ¢ necessaria la vita etica, per la sfera di Venere la vita religio-
sa, per la sfera del Sole ¢ necessario che noi conosciamo veramente la natura e I’essenza
degli spiriti solari, soprattutto del principale spirito solare, Cristo. E necessario che ab-
biamo creato un rapporto con lui sulla Terra. Circa questa relazione diciamo che, quan-
do gli uomini ancora possedevano I’antica chiaroveggenza, trovavano tale collegamento
entrandovi a vivere per mezzo dell’antica grazia divina; poi questa spari e venne il mi-



stero del Golgota, con la preparazione tramite 1’ Antico Testamento, allo scopo di rende-
re comprensibile agli uomini ’essere solare. Oggi non basta piu I’antico modo in cui, a
partire dal mistero del Golgota, gli uomini hanno cercato piu ingenuamente di elevarsi
al Cristo; oggi la scienza dello spirito dovrebbe rendere comprensibile il mondo dal
punto di vista di un essere solare. La prima volta in cui ci0 fu giustamente inteso fu nel
medioevo, quando in Europa ebbe origine la saga del Graal nel suo vero e piu profondo
significato. Mediante la comprensione di cio che viene nuovamente dato tramite il mo-
vimento spirituale, viene conquistato proprio quello che ¢ stato portato dall’elevato spi-
rito del Sole, il Cristo, il quale ¢ disceso ed ¢ ora divenuto lo spirito della Terra attraver-
so il mistero del Golgota. L’impulso che ¢ stato dato per mezzo del mistero del Golgota
¢ atto a congiungere nella pace tutte le confessioni religiose su tutto 1’orbe terrestre.
Questa resta ’esigenza primaria della scienza dello spirito, di trattare ogni religione con
la stessa dedizione, senza dare, per una qualche ragione esteriore, la preferenza ad alcu-
na. Se alla nostra corrente venisse, ad esempio, rimproverato che poniamo il mistero del
Golgota al centro dell’evoluzione del mondo e che cio sarebbe un dare la preferenza al-
la religione cristiana, si tratterebbe di un rimprovero del tutto ingiusto. Intendiamoci
una buona volta su come stanno le cose con una critica del genere. Se un buddista o un
bramano venisse da noi e ce la muovesse, gli risponderemmo: ha importanza quel che
sta scritto nei testi religiosi? Ed ¢ discriminare una religione, se non si rifiuta tutto quel-
lo che non ¢’¢ in quei libri? Non puo ogni buddista, senza smettere di essere buddista,
accogliere la concezione del mondo copernicana? Questa concezione € un progresso
dell’umanita tutta. E altrettanto la conoscenza del fatto che il mistero del Golgota sta al
centro dell’evoluzione del mondo ¢ un progresso di tutta I’evoluzione dell’'umanita, che
negli antichi testi ci sia oppure no. E se la religione cinese o buddista pretendesse che
noi non la pensassimo cosi sarebbe come se, da parte di queste religioni, venisse vietato
all’intera Europa di accogliere la concezione copernicana, perché non ¢ contenuta nei
loro libri. Ma proprio questa comprensione del mistero del Golgota — quando si ricono-
sca cosa li ¢ avvenuto — ¢ ci0 che fa di noi uno spirito socievole dopo la morte, nella
sfera solare. In genere € cosi: nel momento in cui usciamo oltre la Luna, subentra qual-
cosa che adesso possiamo qualificare anche interiormente, spiritualmente — li noi siamo
circondati da visioni. Se dopo la morte incontriamo un amico defunto si tratta di una vi-
sione, perd ¢ proprio lui, e vive entro questa realta; sono tuttavia visioni, che si costrui-
scono sul ricordo di quello che abbiamo fatto qui.

Piu tardi, fuori dalla sfera della Luna, € certo ancora cosi, pero allora risplendendo ci
si avvicinano gli esseri spirituali delle gerarchie superiori. E come se sorgesse il sole e
tingesse d’oro le nubi. Cosi ¢ nella sfera solare. Nella sfera di Mercurio anche le gerar-
chie spirituali, pero, veniamo a conoscerle solo se siamo colmati da una disposizione re-
ligiosa, e nella sfera del Sole unicamente se siamo pieni di un’intonazione dell’animo
jahvetico-cristiana. E allora che le entita spirituali esterne ci si avvicinano. Di nuovo si
tratta di qualcosa di molto singolare e quello che ho detto risulta da obiettiva indagine
occulta: 'uomo, oltrepassata la Luna, ¢ come una nube intessuta di spirito € non appena
giunge in Mercurio viene illuminato da entita spirituali. Per questo 1 greci hanno chia-
mato Mercurio “il messaggero degli dei”, perché in questa sfera elevate entita spirituali
illuminano I’'uomo. Sono queste le grandi e possenti impressioni che riceviamo quando,
partendo dall’ambito della ricerca occulta, sviluppiamo cio che I’umanita ha creato, cio
che ¢ dato in veste di arte, di mito.

10



Cosi noi viviamo entro la sfera solare compenetrati da Cristo. Poi continuiamo a vi-
vere ed entriamo in una regione nella quale abbiamo il Sole al di sotto di noi, come
prima avevamo avuto la Terra sotto di noi. Cominciamo a riguardare indietro al Sole e
allora inizia qualcosa di molto particolare. In quel momento si mostra che iniziamo a ri-
conoscere in un modo singolare!® un altro spirito, lo spirito di Lucifero.

Che cosa sia Lucifero non lo intuiamo!! nella pura e semplice vita dopo la morte, se
non lo abbiamo prima gia scorto per mezzo della scienza occulta o dell’iniziazione. So-
lo quando siamo arrivati al di l1a della sfera solare lo veniamo a conoscere cosi come
egli era prima di diventare Lucifero, quando ancora era fratello di Cristo. Il fatto che sia
cambiato, infatti, ¢ subentrato soltanto nel periodo in cui Lucifero rimase indietro e si
stacco dal progresso del cosmo. E quel che egli puo fare di male si estende soltanto fino
al Sole. Piu oltre ¢’¢ ancora una sfera in cui Lucifero puo svolgere la propria attivita,
cosi come essa era prima della sua separazione. Li non c¢’¢ niente di dannoso in quello
che esplica e, se noi ci siamo resi affini nel giusto modo al mistero del Golgota, uscia-
mo nel modo giusto, guidati da Cristo, presi in consegna da Lucifero, nelle sfere ancora
piu lontane dell’universo. Il nome Lucifero ¢ scelto bene, come in genere gli antichi
sceglievano nomi saggi. Quando abbiamo il Sole al di sotto di noi, anche la luce solare
¢ di sotto. Per questo abbiamo allora bisogno di un nuovo portatore di luce, che ci fac-
cia luce fuori nello spazio cosmico. Giungiamo poi nella sfera di Marte. Finché erava-
mo sotto il sole, guardavamo fuori ad esso; ora il sole si trova sotto di noi e noi guar-
diamo fuori alle ampiezze cosmiche. E avvertiamo questo vasto spazio cosmico per
mezzo di una cosa, di cui sempre si parla ma € cosi poco compresa, in senso vero e pro-
prio tramite la musica delle sfere, tramite una specie di musica spirituale. Le visioni nel-
le quali siamo immersi hanno allora sempre meno significato, mentre ne acquista sem-
pre piu cio che spiritualmente udiamo, che percepiamo acusticamente. Allora i corpi co-
smici non ci appaiono cosi che possiamo misurare, come fanno gli astronomi terreni, se
uno va piu veloce o piu lento: € 1’accordo, piu veloce o piu lento, che produce il risuo-
nare dell’armonia cosmica'?. E quel che I’'uomo vi sperimenta interiormente ¢ il sentire
sempre piu che ’unica cosa che gli rimane, in questa regione, ¢ quanto di spirituale egli
ha accolto sulla Terra. Grazie a cio egli esplica il suo connubio con gli esseri di questa
sfera, resta uno spirito socievole. Gli uomini che oggi si chiudono allo spirituale — no-
nostante 1’elemento morale, nonostante la vita religiosa — nemmeno ci finiscono nel
mondo spirituale. E non ci si puo fare niente. Naturalmente ¢ senz’altro possibile che ta-
li persone vi giungano nella prossima incarnazione. Tutti quelli che hanno una disposi-
zione materialistica diventano eremiti quando, oltrepassato il Sole, giungono nella sfera
di Marte. Non va diversamente. Per quanto a qualcuno possa forse sembrare strambo, ¢
proprio vero: la lega dei monisti'? al completo non potra continuare ad esistere una vol-
ta che 1 suoi aderenti siano giunti nella sfera del Sole — non vi si potranno radunare, per-
ché ognuno sara un eremita.

19 Questo passo della traduzione, diverso nella Ga, si ¢ avvalso del documento del Klartext

"I Durchschauen, & anche smascherare, svelare.

12 La stessa atmosfera dell’incipit del Faust nelle parole dell’arcangelo Raffaele: /I sole risuona, a gara, come da
suo antico corso, nel canto delle sfere fraterne e compie, con fragore di tuono, il cammino prescritto.

13 La lega tedesca dei monisti era un’organizzazione di liberi pensatori fondata nel 1906 da Ernst Heckel. Si pro-
poneva di diffondere una concezione del mondo monistica. L’indirizzo di fondo era internazionalista e pacifista.
“Monismo” ¢ ogni concezione filosofica che consideri la realtd come essenzialmente unica o riducibile a un unico
principio fondamentale (spirituale o materiale); contrapposto a dualismo e pluralismo. [Dal gr. mdnos ‘solo’].

11



Su Marte, I’uomo che qui sulla terra abbia conseguito un intendimento spirituale fara
ancora un’altra esperienza. E, dal momento che oggi parliamo fra di noi, si puo dire an-
che quello che segue. Proprio all’interno della nostra concezione del mondo, come noi
la esplichiamo in occidente quale scienza dello spirito, puo venir chiesto: cosa ¢ accadu-
to di uno spirito come quello del Buddha dopo la sua ultima incarnazione sulla Terra?
Ho gia spesso indicato come il Buddha abbia attraversato 1’ultima incarnazione, col
nome di Gautama, seicento anni prima di Cristo. Se avete seguito bene le mie conferen-
ze'®, saprete che egli ha operato ancora una volta soltanto spiritualmente — in quanto
Buddha non aveva piu bisogno di incarnarsi — ha agito alla nascita del bambino Gesu di
Luca. Ha influito spiritualmente sulla Terra, da sfere superiori; ma lui dov’e? Ho ac-
cennato in Svezia, a Norrkoeping!”, a un intervento ancora successivo del Buddha sulla
Terra. C’era nell’ottavo secolo un luogo iniziatico in Europa, sul Mar Nero. Li il Budd-
ha viveva spiritualmente in un discepolo, e cio¢ nel discepolo che piu tardi divenne
Francesco d’Assisi’%. Nella precedente incarnazione dell’ottavo secolo, questi era dun-
que discepolo del Buddha e aveva accolto tutte le qualita per agire nel modo singolare
in cui agi come Francesco d’Assisi. In molte cose non si riesce a distinguere la sua co-
munita dai seguaci del Buddha, salvo che per il fatto che gli uni erano seguaci del Bud-
dha e gli altri erano cristiani. Questa fu una conseguenza del suo essere stato, nella vita
precedente, discepolo di Buddha, del Buddha spirituale. — Ma dov’¢ il Buddha stesso,
colui che visse come Gautama? Egli ¢ divenuto per Marte quello che Cristo ¢ divenuto
per la Terra, ha compiuto per Marte una specie di mistero del Golgota, la specifica re-
denzione della popolazione di Marte 1’ha attuata il Buddha; egli abita 13, in mezzo a lo-
ro. E per lui la giusta preparazione per redimere la gente di Marte fu proprio la sua vita
terrestre, anche se questa sua redenzione non fu come il mistero del Golgota, ma qual-
cosa di diverso.

Spiritualmente invece 1’'uomo dimora nella sfera di Marte nel periodo che dicevamo,
e poi di nuovo vive piu oltre, si ambienta nella sfera di Giove. In questa sfera il legame
con la Terra, che prima esisteva ancora un poco, diventa per I’uomo ormai del tutto pri-
vo di significato; dal Sole questo legame influiva ancora un po’ sull’essere umano, ora
invece influisce possentemente su di lui il cosmo. La cosa si presenta in questo modo:
tutto agisce arrivando dall’esterno e I’'uomo assorbe elementi cosmici. Il cosmo intero
opera proprio tramite 1’armonia delle sfere, che assume forme sempre diverse quanto
piu andiamo avanti nell’indagine della vita tra la morte e una nuova nascita. Questa vi-
ta, questo trasformarsi dell’armonia delle sfere ¢ difficile da caratterizzare. Dal momen-
to che non si riescono a esprimere queste cose con parole terrene, ci si potrebbe servire
di un paragone: passando da Marte a Giove, la musica delle sfere si trasforma cosi co-
me, si puo solo dire cosi, I’elemento orchestrale diviene musica cantata. Diventa sempre
piu un tono, diviene cio che al contempo permea il tono come elemento pieno di signi-
ficato, espressivo del proprio essere!”. Quando ci rechiamo nella sfera di Giove, la mu-
sica delle sfere riceve contenuto e in seguito, nella sfera di Saturno, diventa completa-

14 A partire dal ciclo su /I Vangelo di Luca, tenuto a Basilea nel 1909, oo 114

1511 28 € 29 Maggio 1912, in Cristo e I’anima umana, Editrice Antroposofica, ove si parla anche di come il Budd-
ha fosse spiritualmente presente in quella sede di misteri, sul Mar Nero, ove trascorse la sua incarnazione prece-
dente I’individualita che poi sara Francesco d’Assisi. Il Buddha operava un influsso spirituale particolare su que-
sto suo discepolo, in un modo forse simile a quello che operava sul Bambino Gesu del Vangelo di Luca — descritto
nel ciclo citato alla nota precedente.

16 San Francesco d’Assisi (Assisi, 1182-1226)

17 Una parola sola: das Sein-Wesen-Ausdrueckende

12



mente contenuto. Essa diviene espressione della parola cosmica dalla quale sono state
create tutte le cose, nel senso del Vangelo di Giovanni: “In principio era la Parola™'8.
Questa Parola ¢ un risuonar dentro della regolarita delle leggi'® cosmiche e della sa-
pienza cosmica. Poi I’essere umano, quando € pronto, va in sfere ancora piu lontane —
I’uomo spirituale piu lontano, quello non spirituale meno lontano —, ma passa ad uno
stato completamente diverso da quello in cui si trovava prima. Volendo caratterizzare
questa successiva condizione, si dovrebbe dire che da i in poi, quando 1’uomo ha oltre-
passato Saturno, ha inizio un sonno spirituale, mentre la realta precedente era uno spiri-
tuale esser desti. A partire da ora la coscienza si smorza, subentra uno stordimento e
I’essere stordito ora permette all’uomo di sperimentare altre cose rispetto a quelle che
ha sperimentato prima. Proprio come nel sonno noi eliminiamo la stanchezza e ci rifor-
niamo di forze nuove, cosi allora, grazie allo smorzarsi della coscienza, quando siamo
diventati per cosi dire un globo spirituale molto, molto esteso, allora sopravviene un af-
fluire di forze spirituali del cosmo. Prima lo abbiamo presagito, poi lo abbiamo udito
come orchestra cosmica, poi ha cantato, quindi I’abbiamo sentito come parola, infine ci
addormentiamo ed esso ci compenetra. Durante quest’ultimo periodo, noi torniamo in-
dietro attraversando tutte le sfere con la coscienza smorzata. Essa diventa sempre piu
ottusa, noi ci contraiamo, lentamente o velocemente a seconda del nostro karma, ¢ du-
rante questo contrarsi ricompaiono le forze che provengono dal sistema solare. Di sfera
in sfera retrocediamo. Quando ritorniamo dal cosmo non siamo ricettivi nei riguardi
della sfera lunare, la attraversiamo senza venirne, diciamo, né toccati né¢ impediti, e in-
fine ci contraiamo e ci restringiamo, in modo da poterci unire con il piccolo embrione
umano, che allora attraversa il suo sviluppo prenatale. E tutta la fisiologia e
I’embriologia non conterranno alcunché di vero, se questo non perviene loro dalla ricer-
ca occulta, da tali fatti. Perché il germe dell’uomo ¢ un’immagine del grande cosmo,
porta in s¢ il cosmo intero. Quello che avviene dal lato materiale tra il concepimento e
la nascita e si plasma come essere umano, ma anche cio che I’uomo ha attraversato nel
sonno cosmico — egli lo porta in sé come forza nello stato germinale.

Qui sfioriamo un mistero meraviglioso, che in fondo nel nostro tempo hanno adom-
brato o mostrato solo gli artisti, ma ora dovra venir compreso anche meglio — intendia-
mo la questione di Tristano, come ci0 che in essa vive, I’atmosfera animica di Trista-
no?’. Essa verra meglio compresa quando sentiremo affluire, nell’amore di Tristano e
Isotta, I’intera realtd cosmica che veniamo a conoscere nel suo vero aspetto, appunto,
percorrendo tutta 1’evoluzione dell’'uomo dalla morte verso una nuova nascita. Quello
che viene fatto entrare dal cosmo, che viene immesso da Saturno, agisce sugli amanti
che vengono fatti incontrare. Alcune cose vengono fatte diventare un evento cosmico,
solo che quel che congiunge nella realta 1’essere umano al cosmo intero non va analiz-
zato intellettualmente, si deve piuttosto sentirlo. Per questo motivo la scienza dello spi-
rito certamente portera I’'umanita a sviluppare una devozione nuova, che ¢ una vera e
genuina religiosita, col presentare come sorto dal cosmo cid che spesso si manifesta
come la cosa piu insignificante. Quello che vive nel cuore umano impariamo a collegar-

8 Gv 1,1 In principio era il Verbo, il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Che Lutero ha tradotto: Im Anfang
war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort.

Y Gesetzmdifigkeit che & piuttosto il carattere di legittimita e di regolarita delle leggi

2 La leggenda di Tristano e Isotta, di origine celtica, si ¢ sviluppata nel medioevo. Una storia nordica di amore ¢
di guerra, Tristano uccide un gigante, poi un drago, e la sua Isotta ogni volta lo guarisce. I due non possono tutta-
via sposarsi tra loro e comincia un amore clandestino che si concludera nella morte di lui, seguita da quella di lei.

13



lo nella giusta e saggia forma alla sua origine se lo guardiamo in relazione al cosmo.
Cosi ci0 che proviene dalla scienza dello spirito puo riversare un’atmosfera veramente
nuova su tutta quanta la vita, sull’intera umanita, che deve giungere a ci0. Gli artisti
I’hanno preparata, ma la reale comprensione deve venir piu volte creata anzitutto me-
diante una disposizione d’animo spirituale.

Questi sono alcuni accenni che volevo appunto darvi, sulla base di nuove e appro-
fondite indagini sulla vita dell’uomo tra la morte e una nuova nascita. Veramente nella
scienza dello spirito non c¢’¢ nulla che al contempo non ci tocchi nelle nostre piu pro-
fonde sensazioni, nel nostro piu profondo sentimento; nulla rimane rappresentazione
astratta, se lo cogliamo nel giusto modo e lo comprendiamo. Il fiore ci allieta di piu
quando lo guardiamo che non quando il botanico lo sfibra. Il lontano mondo delle stelle
puo sviluppare in noi un sentimento di presagio, ma ci si dischiude quello che in esso
vivendo si esplica, solo quando con I’anima sappiamo elevarci fuori, nelle sfere. La
pianta ci rimette, quando viene sfibrata; il mondo delle stelle non perde nulla quando
noi ne usciamo oltrepassandolo e riconosciamo come lo spirito sia ad esso legato.

Kant’! ha detto delle parole singolari, ma solo da uomo che ha compreso 1’etica uni-
lateralmente: due cose in particolare lo commuovevano, il cielo stellato sopra di lui e il
mondo morale in lui. In realta sono entrambe la stessa cosa, e le assumiamo in noi sol-
tanto dai mondi celesti. Se possediamo qualcosa di morale, se con esso nasciamo, ¢ per
il fatto che nell’addormentarci, nel percorso di ritorno, la sfera di Mercurio ha potuto
dare molto, e cosi la sfera di Venere se ci presentiamo con sentimenti religiosi. Come
qui nella vita fisica al mattino ci risvegliamo rinvigoriti, con forze rinate, cosi nasciamo
con ci0 che il cosmo ci ha dato come forza corroborante; lo possiamo assumere a se-
conda del nostro karma. Nella misura in cui il karma lo permette, il cosmo ci puo dare
le forze cosi che nasciamo avendole come predisposizioni.

Dunque la vita tra morte e nuova nascita si divide in due parti. All’inizio essa non
varia: prima saliamo a vivere lassu, degli esseri ci si avvicinano, entriamo nel sonno. A
questo punto essa varia ed entrano in noi le forze con le quali nasceremo. Se guardiamo
in questo modo all’evoluzione dell’'uomo, vediamo allora al contempo che 1’essere
umano, nell’evolversi dopo la morte, vive dapprima in un mondo di visioni. Quel che
I’uomo ¢ animicamente e spiritualmente, impara a conoscerlo piu tardi. Giungono allora
da fuori gli esseri a illuminarci, cosi come al mattino la luce dorata del sole illumina le
cose del mondo esterno. Cosi noi ci eleviamo, cosi il mondo spirituale irrompe in noi.
Questo elevarsi a partire dall’esterno nel mondo spirituale si manifesta allora in primo
luogo quando ¢ diventato completamente maturo quello che noi stessi siamo nel nostro
mondo di visioni, quando noi come “essere umano” incontriamo gli esseri del mondo
spirituale, che da tutte le parti arrivano a noi come raggi.

Trasferitevi ora nel mondo spirituale come se poteste stare a guardare. Li I’uomo sale
come una nuvola-visione??, egli ¢ allora davvero quello che realmente ¢. Poi gli si avvi-
cinano gli esseri e lo illuminano dal di fuori. Al buio, voi non vedete una rosa; ma se

2! Emmanuel Kant (Konigsberg, 1724-1804) Filosofo tedesco. Importante esponente dell’illuminismo e precursore
della filosofia idealistica. Le parole che vengono qui citate si trovano in conclusione alla “Critica della ragion pu-
ra” (1781) e furono scritte anche sulla sua tomba.

22 als eine Visionswolke. Si vedano: Le conferenze di Milano, Editrice Antroposofica. Nella 26 Ottobre 1912 a
pag. 27 si parla di una “certa quantita di ricordi delle esperienze precedenti la morte”, quindi della vita terrena,
“che ci circondano come una nube”, poco dopo viene usata 1’espressione “la sua nebbia di visioni”, che a pag. 19
viene definita “/a sua visione nebulosa” (come qui “Visionswolke”) e “la nube caliginosa”.

14



accendete la luce, essa la colpisce e per questo vediamo la rosa cosi com’e. E lo stesso
quando 1’'uomo si reca fuori nel mondo spirituale: gli arriva la luce degli esseri spiritua-
li. Vi ¢ perdo un momento nel quale 'uomo ¢ molto chiaramente visibile, quando ¢ ri-
schiarato dalla luce delle gerarchie in modo tale da riflettere davvero tutto il mondo
esterno. E allora il cosmo intero appare effettivamente riflesso dall’uomo. Potete quindi
immaginarvi: dapprima continuate a vivere come una nuvola che non ¢ illuminata a suf-
ficienza, poi riflettete la luce del cosmo e in seguito vi dissolvete. C’¢ un momento del
genere, nel quale I’uomo riflette la luce cosmica. Fino a quel punto ci si puo innalzare.
Dante?® nella sua “Divina Commedia” dice che in una certa parte del mondo spirituale
si vede Dio come essere umano?*. Questo passo ¢ da intendersi in senso reale, non lo si
puo proprio comprendere in altro modo. Lo si pud prendere come una cosa bella come
fanno gli esteti, ma non si riesce a comprenderlo nell’intimo contenuto. Di nuovo que-
sto € un caso nel quale vediamo rispecchiato il mondo spirituale nelle opere degli artisti;
cosi anche soprattutto nelle opere dei grandi musicisti degli ultimi tempi, come Beetho-
ven, Wagner, Bruckner. Ora, a qualcuno potra succedere quel che ¢ successo a me qual-
che giorno fa, quando ho davvero opposto resistenza a una conoscenza, percheé ¢ troppo
sorprendente. A Firenze ci sono le Cappelle Medicee nelle quali Michelangelo® ha
creato i due monumenti ai Medici e quattro figure allegoriche, il Giorno e la Notte,
I’ Aurora e il Crepuscolo. Si parla spesso di fredda allegoria, ma se si guardano le quat-
tro figure, allora appare ben altro che fredda allegoria. C’¢ li una figura, /a Notte. Vede-
te, che con la ricerca in questo campo le cose non funzionino particolarmente bene mi si
¢ gia mostrato per un fatto: si trova ovunque che, dei due monumenti medicei di Loren-
zo e di Giuliano, Lorenzo viene ritenuto quello riflessivo. Ma dal punto di vista occulto
mi si € presentato che ¢ proprio il contrario, perché quello che gli storici chiamano Lo-
renzo ¢ Giuliano, e viceversa. Ci0 si potra dimostrare anche storicamente dal carattere
delle due personalita. I monumenti si trovano su piedistalli, nel corso del tempo per
I’appunto ¢ probabile che abbia avuto luogo uno scambio. Non volevo parlare proprio
di questo, volevo soltanto far notare che le cose nella ricerca esteriore zoppicano un po’.
Con una delle figure, quella che viene denominata la Notte, si possono per I’appunto fa-
re studi veramente artistici: come sono 1 gesti, com’¢ la posizione del corpo in riposo, la
testa poggiata sulla mano, il braccio sulla gamba, in che modo ¢ messo. — Se dunque si
studia ogni cosa in modo artistico, si pud poi riassumere il tutto dicendo che se si do-
vesse raffigurare il corpo eterico nel momento in cui ¢ particolarmente attivo
nell’uomo, dovrebbe allora venir rappresentato in questo modo. E questo che si esprime
nel gesto, nell’aspetto esteriore, quando 1’uomo riposa. Quando 1’'uomo dorme il corpo
eterico ¢ massimamente attivo. Nella Notte Michelangelo ha creato la postura piu giu-
sta, 1l modo in cui giace la figura ¢ espressione efficace del corpo eterico in attivita, del
corpo vitale.

2 Dante Alighieri (Firenze, 1265-Ravenna, 1321)

24 Dante, Paradiso, c. XXXIII, v.131. O luce etterna che sola in te sidi,/ sola t’intendi, e da te intelletta/ e inten-
dente te ami e arridi./ Quella circulazion che si concetta/ pareva in te come lume reflesso,/ da li occhi miei al-
quanto circunspetta,/ dentro da sé, del suo colore stesso,/ mi parve pinta de la nostra effige:/ per che ‘I mio viso
in lei tutto era messo.

25 Michelangelo Buonarrotti (1475-1564) Scultore, pittore, architetto, poeta: le quattro statue marmoree di cui si
parla — la Notte, il Giorno, I’ Aurora e il Crepuscolo — si trovano nella Sagrestia Nuova in San Lorenzo a Firenze,
insieme ai monumenti funebri a Lorenzo e Giuliano DE Medici. L’11 Ottobre 1912 Rudolf Steiner ¢ Marie von
Sievers avevano trascorso alcuni giorni a Firenze e ad Assisi, visitando anche le Cappelle medicee.

15



Quando si passa al Giorno, che sta dall’altro lato, questo ¢ 1’espressione piu adeguata
per I'lo, la figura dell’ Aurora per il corpo astrale, quella del Crepuscolo per il corpo fi-
sico. Queste non sono allegorie, bensi verita acquisite dalla vita, li eternate con immane
e significativa profondita artistica. Ero sulla difensiva rispetto a questa conoscenza, ma
quanto piu precisamente ho studiato, tanto piu chiara mi ¢ diventata. Ora non mi stupi-
sco piu di una leggenda sorta un tempo a Firenze, ove si diceva che Michelangelo aves-
se potere sulla Notte: quando egli si trovava solo con lei nella cappella, essa si alzava e
se ne andava in giro. Se la Notte ¢ espressione del corpo eterico, non c’¢ da meravi-
gliarsi. Con cio0 volevo soltanto dire come tutto diventi chiaro ed evidente quando impa-
riamo sempre piu a considerare ogni cosa dal punto di vista dell’occultismo.

E quando I’uomo sta di fronte all’uomo, cosi da presupporre e presagire la realta ce-
lata sul piano occulto, che perd si contribuisce massimamente allo sviluppo della vita
spirituale e della civilta. Allora verra acquisito il giusto rapporto tra uomo € uomo e
I’amore prendera dimora nell’anima umana, nella forma in cui esso ¢ davvero genuina-
mente umano. Dove 1’uomo sta di fronte all’'uomo cosi che I’uomo ¢, per 'uomo, un
sacro enigma. Solo comportandosi cosi si coltiva quella che ¢ la giusta relazione di
amore fra gli esseri umani.

Cosi la scienza dello spirito sara cid che non ha bisogno di sottolineare continuamen-
te la cura esteriore dell’amore umano universale, e invece concepira questo amore uma-
no nella vita dell’anima dell’uomo, grazie ad una giusta e autentica conoscenza.

.5

| - ‘e e
- -

Michelangelo ~ La Notte. Cappelle Med

w

icee, Firenze.

16



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [2/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 2

Hannover, 18 novembre 1912

1a edizione italiana
aprile 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO

Seconda conferenza Hannover, 18 novembre 1912 pag. 4

1l passaggio dell’'uomo attraverso le sfere planetarie e il significato della conoscenza
del Cristo

Coscienza ed esperienza dell’lo nella vita terrena. Sviluppo della coscienza mediante la
continua distruzione dei corpi astrale, eterico e fisico nel corso della vita; loro
ricostruzione al passaggio attraverso le sfere planetarie nella vita tra morte e nuova
nascita. Invecchiamento e morte. Nella sfera di Mercurio: la disposizione animica
morale produce socievolezza nel dopo morte e lavora al progresso del mondo;
I’immoralita della costituzione animica sortisce isolamento nel dopo-morte e causa
distruzione nel mondo. Nella sfera di Venere: le rappresentazioni e i sentimenti religiosi
generano socievolezza nel dopo-morte, quelli materialistici imprigionano e isolano
I’anima. La sfera solare: necessita delle sue forze per preparare il corpo eterico di una
nuova incarnazione. Il rapporto tra la possibilita di accedere nel dopo-morte alle forze
della sfera solare e la comprensione dell’impulso del Cristo durante la vita terrena. Il
carattere universalmente umano dell’impulso del Cristo rispetto ad altri impulsi
religiosi. Costruzione del corpo fisico per una nuova incarnazione terrena grazie alle
forze del Padre, alle quali veniamo condotti dall’impulso del Cristo. L’essenziale
nell’accoglimento dei contenuti della scienza dello spirito. Un pensiero di preghiera.



SECONDA CONFERENZA

Hannover, 18 novembre 1912

Il passaggio dell’uomo attraverso le sfere planetarie
e il significato della conoscenza del Cristo

Siamo questa sera riuniti nel nuovo involucro, diciamo cosi, del nostro caro gruppo
teosofico di Hannover e c’¢ stata una bellissima inaugurazione, perché si sono
presentati tanti nostri amici'. Essi hanno cosi dimostrato ancora una volta, anche in
questo luogo, che nel loro cuore fanno sul serio con quel che riassumiamo nella
corrente della nostra concezione spirituale del mondo. Da un po’ di tempo in occasioni
del genere c’¢ davvero sempre una difficolta, che d’altronde ci puo colmare di una certa
soddisfazione: il fatto che, quando 1 nostri amici si sono creati una sede per il loro
lavoro, gia dalle primissime riunioni si dimostra troppo piccola. Naturalmente questa ¢
una cosa che ha due aspetti, ¢ anche cid che puo colmare la nostra anima di fiducia e
speranza per la portata del nostro movimento. E dunque lasciatemi esprimere, solo
molto brevemente all’inizio delle nostre considerazioni, I’augurio che anche in questi
spazi possano fiorire benedizioni e prosperitd al lavoro spirituale che qui verra
compiuto. Lasciatemi esprimere dal cuore I’auspicio che questo lavoro possa svolgersi
in modo che, per la sua forza interiore e per la sua onesta, possa avere la benedizione di
coloro che, come guide spirituali, vegliano sul nostro movimento. Possiamo ottenere
questa benedizione solo se tendiamo ai grandi ideali spirituali con onesta interiore,
veridicita e rettitudine. Ma se qui lavoriamo insieme partendo da questo anelito, con
spirito serio, vero e onesto, allora possiamo anche sempre essere certi che Ia
benedizione di coloro che chiamiamo i maestri della saggezza e dell’armonia dei
sentimenti regnera sul nostro operare. E cosi possa scendere fluendo su di noi questa
benedizione, affinché il nostro lavoro possa divenire qualcosa che da forza e vigore alle
anime, cosi che questo lavoro possa fornire una piccola pietra da costruzione a cio che
va portato all’intera civiltad umana tramite la scienza dello spirito.

Miei cari amici, nella nostra riflessione odierna vogliamo partire col prendere in
considerazione quel che chiamiamo la nostra coscienza umana. Cos’¢ mai quella che
chiamiamo la nostra coscienza? Possiamo anzitutto circoscriverla, dicendo: mentre ci
troviamo nello stato di sonno, dall’addormentarci la sera fino al risveglio del mattino
successivo, questa coscienza non € in noi. Nessuno che abbia la testa a posto, se posso

!'Si trattava di conferenze ai soci del gruppo di Hannover, che inaugurava la sua nuova sede.

“Der Aufbau der menschlichen Leibesglieder im Leben zwischen Tod und neuer Geburt”, “La costru-
zione degli arti corporei umani nella vita tra morte e nuova nascita”, questo ¢ il titolo riportato sui due
documenti del Klartext.



esprimermi cosi?, dubita nondimeno di esistere quando la sera, all’addormentarsi, in
certo qual modo perde questa coscienza. Se ne dubitasse, infatti, affermerebbe in modo
del tutto insensato che tutto cio che ha sperimentato interiormente se ne vada perso
durante il sonno e soltanto al mattino successivo torni a sorgere di nuovo. Chi non abbia
questa idea assurda ¢ convinto di esistere anche nel tempo in cui dorme. In lui perd non
c’¢ quella che chiamiamo coscienza. Durante il sonno noi non siamo ricolmi di
rappresentazioni, non siamo pervasi di impulsi, brame e passioni; non siamo pieni di
dolori e sofferenze, perché, quando i dolori diventano tanto forti da disturbarci il sonno,
la coscienza rimane allora per I’appunto presente. Colui che sa distinguere il dormire
dall’esser desti puo anche sapere cos’¢ la coscienza. La coscienza ¢ ci0 che ad ogni
risveglio rientra di nuovo nell’anima. Tutta la somma di rappresentazioni, affetti,
passioni, dolori e via dicendo, al mattino rientra nuovamente nell’anima. Per mezzo di
che cosa questa coscienza ¢ espressamente caratteristica dell’'uomo? Lo ¢ per il fatto
che tutto cid che 1'uomo pud avere nella sua coscienza ¢ in certo qual modo
accompagnato dal sentimento, dalla sensazione, dall’esperienza dell’lo. E una
rappresentazione della quale non possiate almeno pensare “io me la rappresento”, una
sensazione di cui non possiate pensare “io provo la sensazione”, un dolore del quale
non possiate dire “io sento dolore” — non sarebbero una vera esperienza interiore della
vostra anima. Tutto quello che sperimentate deve essere collegato alla rappresentazione
dell’lo. Ed ¢ cosi anche in questo caso. Tuttavia sapete che questo essere collegati alla
rappresentazione dell’lo, ne abbiamo parlato di frequente, comincia soltanto a un certo
momento della vita. Pitt 0 meno attorno al terzo anno, allora il bambino comincia per la
prima volta a collegarvi un’esperienza, quando non dice piu: “Carletto, o Mariella,
gioca, o parla o altro”, ma dice: “To parlo”. E cosi che si accende il sapere dell’To nel
corso dell’eta infantile.

Oggi vogliamo chiederci: come si accende gradualmente nel bambino il sapere
dell’To? Proprio con questa domanda possiamo vedere che alle cose, diciamo, piu
semplici, apparentemente piu semplici, non ¢ tanto facile rispondere, sebbene la risposta
sia talvolta ben evidente. Come succede dunque che il bambino, dallo stato di coscienza
generale privo di lo, arrivi a rappresentazioni ricolme di Io? Chi veramente studia la
vita infantile pud apprendere come il bambino giunga a ci0. Vedete, c’¢
un’osservazione molto semplice che ognuno puo fare e che lo puo portare a convincersi
di come il bambino arrivi alla coscienza dell’lo. Basta solo che, per una volta, I’uomo
osservi sul serio come si forma e si rafforza questa rappresentazione dell’lo. Osservate
un bambino quando batte la sua testolina contro lo spigolo del tavolo. Se osservate con
piu precisione la vita infantile, troverete che il sentimento dell’lo si ¢ accresciuto dopo
che il bambino ha battuto la testolina. Il bambino si ¢ infatti percepito e cio contribuisce
a che egli venga a sapere di sé. Ora, per una cosa del genere non c¢’¢ sempre bisogno di
farsi male, non occorre sempre che ci siano delle ferite esteriori. Gia quando il bambino
appoggia le sue mani da qualche parte vi ¢ un piccolo urto, cosi il bambino si
percepisce al contatto con altre cose. Dovreste dirvi: egli non giungerebbe alla
coscienza dell’lo se non si percepisse al contatto con il mondo esterno, nella resistenza
del mondo esterno. Se il bambino non sperimentasse alcuna resistenza, mai arriverebbe
alla coscienza dell’lo. Il fatto che egli possa avere di fronte a s¢ un mondo esterno,

2 seine fiinf Sinne beieinander hat ciog: i cui cinque sensi siano ben connessi tra loro.



questo sviluppa in lui a poco a poco la coscienza dell’lo. Sapete dunque che il bambino
in un determinato periodo della sua vita possiede questa coscienza dell’lo. Poi pero
quello che si ¢ verificato fino ad allora non cessa nell’'uomo, ha semplicemente luogo
un rovesciamento. Il bambino ha sviluppato la coscienza dell’lo nel percepire gli
oggetti esterni come presenti al di fuori di s¢€, quindi nel separarsi da essi. Una volta che
questa coscienza dell’lo c’¢, essa sbatte ancor sempre contro qualcosa, deve ancora
continuamente urtarsi. E dove si urta? Quel che non viene in contatto con alcuna cosa
non puo sapere nulla di se stesso, perlomeno non all’interno del nostro mondo, nella
misura in cui noi viviamo nel mondo. Dal momento in cui la coscienza dell’lo ¢
presente, I’lo urta contro la propria corporeita interna, 1’lo comincia allora a vivere
verso I’interno, comincia a urtare verso 1’interno contro il proprio corpo. Se volete
immaginarvi la cosa, occorre solo che pensiate al risveglio del bambino ogni mattina.
Questo ¢ un entrare dell’lo e del corpo astrale nel corpo fisico e nel corpo eterico, allora
I’To urta contro il corpo fisico e ’eterico. Ecco, pensate a quando voi, semplicemente
con la mano, toccate e fendete 1’acqua, avete allora una resistenza in ogni parte in cui
venite a contatto con 1’acqua. Cosi ¢ quando I’lo al mattino si immerge e si trova
lambito dalla sua vita interiore. Ma durante tutta la vita questo Io & calato® nei corpi
fisico ed eterico e da tutte le parti urta contro di essi. Se con la mano sguazzate
tutt’intorno nell’acqua, da ogni parte vi accorgerete della mano; cosi ¢ quando I'lo
s’immerge nel corpo eterico e nel fisico e urta da tutte le parti all’interno di questa
corporeitd. E cosi accade per tutta la vita. Per tutta la vita 'uomo, ad ogni nuovo
risveglio al mattino, deve immergersi nel suo corpo fisico e nel suo corpo eterico e, per
il fatto dunque di immergervisi, accadono continuamente urti da parte del corpo fisico e
del corpo eterico da un lato e del corpo astrale e dell’lo dall’altro. Quale ne ¢ la
conseguenza? La conseguenza ¢ che quelle sostanzialita* che 1i collidono vengono
consumate. All’lo e al corpo astrale da una parte e all’eterico e al fisico dall’altra
accade esattamente come quando due corpi battono continuamente 1’uno contro 1’altro.
Si consumano. E questo consumarsi ¢ il graduale invecchiare, il venir logorati che
subentra a poco a poco per I'uomo nel corso della vita, questo ¢ anche il principale
motivo per il quale moriamo fisicamente. Pensateci: se non avessimo alcun corpo
fisico, alcun corpo eterico, allora non potremmo nemmeno salvaguardare la nostra
coscienza dell’lo. Giungeremmo certo a sviluppare la coscienza dell’lo, ma non
riusciremmo a mantenerla. Perché dobbiamo sempre urtare verso 1’interno, se vogliamo
mantenerla nella nostra coscienza. Ne consegue niente meno che il fatto,
straordinariamente significativo, per cui noi abbiamo lo sviluppo del nostro Io dalla
distruzione della nostra entitd®>. Se non potessimo collidere con gli arti della nostra
entita non potremmo avere alcuna coscienza dell’lo. Si, se I’'uomo chiede a quale scopo
ci siano la distruzione, I’invecchiamento e la morte, gli si deve rispondere: la
distruzione, 1’invecchiamento e la morte esistono affinché I'uomo, nel distruggere, si
evolva, vale a dire vada sempre avanti a sviluppare la coscienza dell’lo. Se non
potessimo morire — e questa ¢ I’espressione estrema del fenomeno — non potremmo
essere veramente uomini. Se pero lasciamo agire sulla nostra anima questo fatto nel suo

3 Einsenken significa affondare, colare dentro, calarsi, imprimersi, interrare.

4 Wesenhaftigkeiten ¢ intraducibile (ma si veda nota successiva): sono esseri, o entita, affette da esisten-
za.

5> Wesenheit. La differenza tra Wesen e Wesenheit ¢ la stessa che passa tra cio che € e cio che esiste.



pieno significato, puo allora venirci il seguente pensiero che I’occultismo pud darci
come risposta, cio¢: in quanto uomini, se vogliamo vivere, abbiamo sempre bisogno di
corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e [o. Cosi come siamo nell’attuale vita umana,
dobbiamo dire che ci occorrono questi quattro arti, ma per poter conseguire la coscienza
dell’Io dobbiamo distruggerli. Dobbiamo sempre di nuovo riceverli, cosi da distruggerli
sempre di nuovo. Su cio0 si basa la necessita delle ripetute vite terrene, per avere la
possibilita di distruggere ogni volta i corpi umani e, in tal modo, di andare avanti a
evolverci proprio come enti umani coscienti®.

Ora, nella vita terrena non abbiamo che un singolo arto al cui sviluppo possiamo
veramente lavorare, cio¢ il nostro lo. All’evoluzione del nostro Io noi possiamo in un
certo modo lavorare. Ma che cosa significa, in senso spirituale, lavorare allo sviluppo
del proprio Io? Se vogliamo dare una risposta a questa domanda, dobbiamo aver chiaro
cosa il lavoro sull’lo renda necessario. Supponiamo che una persona si scagli contro
un’altra e le dica: “Sei cattivo”. Se questo non ¢ vero, allora la persona in questione ha
detto una cosa falsa. Cosa significa una tale affermazione fatta dall’lo, che non ¢ vera?
Ebbene, questa asserzione dell’lo, che ¢ una non-verita, significa che da quel momento
I’Io ha sminuito il proprio valore. Questo ¢ il senso oggettivo dell’immoralita. Noi
valiamo di piu prima del momento in cui abbiamo detto una cosa non vera, rispetto a
dopo che I’abbiamo detta. E misuratevi tutti gli spazi e tutti 1 tempi: il valore del vostro
Io diminuisce, per tutti gli spazi e per tutti i tempi, per tutta 'immensita e per tutta
I’eternita, se lo avete sminuito con una cosa del genere. Pero, durante la vita tra nascita
e morte disponiamo, diciamo cosi, di una cosa. Cio che ha contribuito a rendere il
nostro lo meno pregevole, noi lo possiamo sempre correggere, se siamo capaci di
superare la nostra menzogna. Con colui al quale abbiamo detto “Sei un uomo cattivo”,
possiamo ammettere: “Mi sono sbagliato. Non ¢ giusto quel che ho detto”. O cose di
questo tipo. Allora abbiamo restituito valore al nostro lo, abbiamo pareggiato il danno
che arrecammo al nostro lo, abbiamo fatto si che quanto gli abbiamo causato sia
compensato. Cosi € per molte cose che riguardano il nostro Io: ¢ in mano nostra durante
la vita di poter ancora creare un pareggio, di migliorare cid per cui I’lo ¢ divenuto
manchevole. Se ad esempio ¢ compito nostro sapere qualcosa e lo abbiamo dimenticato,
il nostro Io perde valore; ma se ci sforziamo, possiamo riportarlo alla memoria. Prima
I’To ha meno valore, quando abbiamo ricordato abbiamo compensato il danno. Dunque
noi possiamo diminuire il valore di questo lo, ma lo possiamo anche sempre aumentare
di nuovo. Vedete, questa capacita da parte nostra di fare la revisione’, diciamo cosi, di
un membro vitale, di un membro dell’umanita cosi che correggiamo i suoi errori, di
modo che lo facciamo progredire, questa facolta noi I’abbiamo in relazione all’lo. La
coscienza dell’'uomo non si estende perd in modo diretto all’essere astrale, a quello
eterico e, assai meno ancora, a quello fisico. L’intera vita ¢ tuttavia un continuo
distruggere questi tre arti, ma noi non sappiamo nulla di come la cosa s’aggiusti sempre
di nuovo. L’uomo ¢ padrone del modo in cui si ripara 1I’lo, di come si pareggia un
difetto morale o un difetto di memoria, ma non ha dominio su quel che continuamente
distrugge nei suoi corpi, astrale, eterico e fisico. Eppure questa triade viene di continuo

¢ bewufite Menschheitswesen
711 termine tedesco qui & revidieren, un fare la revisione, cioé riesaminare per correggere, apportare
modifiche e miglioramenti e per controllare.



deteriorata e, vivendo, noi compiamo continui attacchi contro i nostri tre arti umani.
All’lo noi lavoriamo. Anzi, se non lavorassimo al nostro lo per tutto il tempo della
nostra vita tra nascita e morte, esso non progredirebbe proprio. Pero al corpo astrale, al
corpo eterico e al corpo fisico, I’'uomo non puo lavorare cosi consapevolmente come al
suo lo. Tuttavia, quel che in essi I’'uomo ininterrottamente distrugge deve venire
rimpiazzato. Nel periodo tra la morte e una nuova nascita, I’'uomo deve ricevere di bel
nuovo — composto nella giusta maniera come corpo astrale, eterico e fisico — quel che
egli ha distrutto. Deve essere possibile che in quel periodo noi riceviamo, ricostituito,
ci0 che prima, nella vita, abbiamo distrutto: il corpo astrale, il corpo eterico e il corpo
fisico. Questo pero puo accadere soltanto per il fatto che lavora in noi qualcosa che non
¢ in mano nostra. E molto evidente che, se non avete a disposizione speciali forze
magiche, non ¢ in vostro potere procurarvi un corpo astrale quando siete defunti.
Questo per I’essere umano va compiuto dal grande universo, dal macrocosmo.

Dunque adesso comprendete la domanda: come viene ricostituito quel che ad
esempio abbiamo distrutto del nostro corpo astrale? Dovremo avere un corpo adeguato
quando rinasceremo incarnati in una nuova esistenza. Dove, nell’universo, si possono
trovare le forze che ricostituiscono il corpo astrale? Vedete, potete cercare queste forze
sulla terra con tutte le possibili arti di chiaroveggenza, sulla terra non le troverete. E se
dipendesse solo dalla terra, allora all’'uomo non potrebbe mai piu venir creato il suo
corpo astrale. Sbaglia di grosso la concezione del mondo materialistica, la quale crede
che tutte le condizioni dell’'umanita siano da trovarsi sulla terra. L’uomo non ha la sua
patria solamente in terra. Questo ci mostra la vera contemplazione della vita tra la morte
e una nuova nascita: le forze che occorrono all’uomo per rifare il suo corpo astrale si
trovano su Mercurio, Venere, Marte, Giove ¢ Saturno, stanno presso gli astri del nostro
sistema planetario. Quello che quanto a forze proviene da questi astri, tutto cid deve
lavorare al ripristino del nostro corpo astrale; e se noi non riceviamo le forze da 1a, non
possiamo ottenere un corpo astrale. Ma cosa significa questo? Non significa altro che,
dopo la morte o anche nel caso di una iniziazione, noi dobbiamo uscir fuori dal nostro
corpo fisico con le forze del nostro corpo astrale. E questo corpo astrale si espande
nell’universo. Mentre di solito siamo condensati in un solo luogo di questo universo, in
un piccolo punto, dopo la morte tutto il nostro essere si espande fuori nel grande cosmo.
Veramente la nostra vita tra la morte e una nuova nascita non ¢ altro che un suggere
dalle stelle quelle forze che ci occorrono affinché gli arti che abbiamo distrutto durante
la vita possano venir rifatti a nuovo. Dagli astri dunque riceviamo davvero quello che
nuovamente ci crea il nostro corpo astrale.

Nell’ambito che nel vero senso del termine si chiama occultismo I’indagine ¢ molto
difficile, in questo campo ¢ complicata. Davvero, se mandate qualcuno che abbia occhi
sani in una localita, ad esempio, della Svizzera e questi sale su un monte molto alto e
poi torna indietro, vi dara una descrizione che corrisponde alla realta. Potete perd ben
immaginarvi che, se andra una seconda volta da quelle parti e di nuovo salira sullo
stesso monte, forse un po’ piu in alto, descrivera allora da un altro punto di vista quello
che vede. E grazie alla descrizione fatta da diversi punti di vista, si otterra un’idea
sempre piu completa, sempre piu precisa del paesaggio montano. Si crede che una volta
diventati chiaroveggenti si sappia tutto. La faccenda non ¢ cosi semplice. Anche qui nel
mondo spirituale si tratta pur sempre di ricercare un pezzo alla volta. E anche in cose



che sono state investigate con esattezza si trova sempre ¢ sempre del nuovo. Ora, negli
ultimi mesi®, fu proprio mio compito indagare con ancora piu precisione, riesaminare il
capitolo della vita tra la morte e una nuova nascita. E di queste nuove ricerche vorrei
oggl raccontarvi qualcosa.

Naturalmente, riguardo a una cosa del genere sia chiaro che puo avere una giusta
comprensione soltanto chi sia in grado di immedesimarsi un po’ piu profondamente in
essa. E soprattutto chi abbia cuore e mente per considerazioni come queste. Non si puo
pretendere che tutto venga documentato e dimostrato in una serata. Ma se davvero, con
pazienza, si mette a confronto e si mette in relazione tutto quanto ¢ stato detto nel corso
del tempo, si trovera che nel nostro occultismo non c’¢ neanche un elemento che non si
connetta compiutamente con gli altri, in un tutto ben armonioso. Fu mio compito negli
ultimi tempi indagare proprio questo periodo tra la morte e una nuova nascita. E in
queste ricerche, delle quali fui incaricato piu di recente, questo venne alla luce in modo
cosi particolare, stava proprio del tutto nel senso di questa ricerca, 1’afferrare con
sguardo spirituale le condizioni esistenti per I’intera vita tra una morte € una nuova
nascita. Li si mostra per I’appunto veramente che 1’uomo, cosi come ¢ sulla terra, tra
nascita e morte, contratto nel suo piccolissimo spazio, sempre piu per cosi dire
fuoriesce da questo piccolissimo spazio quando depone il corpo fisico. Quando passa
attraverso la porta della morte, esce espandendosi sempre piu lontano, si estende e si
espande. Cresce poco per volta entro il sistema planetario. In realta dapprima cresce
fino alla posizione del nostro sistema planetario ove orbita la Luna. E I'uomo diventa
tanto grande che 1 suoi confini piu esterni coincidono con la sfera tracciata dalla
posizione della Luna. Li termina il kamaloka®. Quando poi I'uomo si espande
ulteriormente, si estende allora entro la sfera formata da Mercurio, poi in quella di
Venere. Quindi I’'uomo, nell’espandersi sempre piu lontano, nell’estendersi sempre piu,
diventa di fatto tanto grande che la sua parte piu esterna ¢ delimitata dall’orbita solare,
vale a dire dal luogo in cui si dice ci sia I’orbita apparente del sole. Con ci0 non occorre
che ci occupiamo del sistema copernicano, basta che ci immaginiamo le orbite cosi
come ¢ espresso nel ciclo di Diisseldorf sulle Gerarchie spirituali e il loro riflesso nel
mondo fisico’. Dunque 1’'uomo, nel suo ascendere ai mondi spirituali, si espande entro
il sistema planetario, entro la sfera della Luna e cosi via fin in quella piu esterna di
Saturno. Ed ¢ necessario tutto questo affinché I’'uomo s’incontri nel giusto modo con le
forze che, per il suo corpo astrale, egli puod ottenere solamente dal sistema planetario.

Ma ora si rivela una differenza, quando si osservano persone diverse. La differenza si
mostra se, ad esempio, si osserva un uomo, dopo la morte, il quale durante la sua vita

8 La Ga riporta: negli ultimi due anni. Infatti si trova a questo punto la seguente nota: “E probabile che
qui si debba voler dire ‘nell’ultimo mezzo anno’. Non si deve escludere che il trascrittore, nel trasmette-
re 1 suoi appunti, abbia letto 2’ anziché 1/2°. Vedere al riguardo le esposizioni alle pagine 61, 127,
143, 189 (sul testo tedesco della Ga)”. Entrambi i documenti del Klartext dicono, in der letzten Zeit che
significa: di recente, ultimamente.

? 1l termine kamaloka indica un periodo di tempo — circa un terzo della vita terrena — nel quale I’anima
vive a ritroso le sue esperienze terrene, purificandosi. Corrisponde grossomodo al Purgatorio della con-
cezione cristiana e piu precisamente sarebbe uno stato di coscienza animico spirituale, un luogo della
coscienza.

1900 110, Editrice Antroposofica (Mi). Dieci conferenze dal 10 al 18 aprile 1909.



abbia suscitato nel suo animo una disposizione morale, buona, e porti attraverso la
morte una costituzione animica che sia morale. Si puo paragonare un uomo del genere
con uno che porti attraverso la porta della morte una costituzione animica meno morale:
fa una grande differenza, e cid si mostra gia quando 1’uomo entra nelle forze di
Mercurio!!. E come si mostra? Quando ¢ passato per la porta della morte, con i mezzi di
percezione che si hanno dopo il periodo del kamaloka, 'uomo percepisce ad esempio
gli esseri!? che in vita furono in stretto rapporto con lui e che sono morti prima che egli
stesso passasse per la porta della morte. Essi sono uniti a lui? Certamente, con tutti
questi esseri noi ci riuniamo, viviamo insieme a loro anche nella vita dopo la morte. Ma
c’¢ una differenza: ¢ il come viviamo con gli esseri coi quali abbiamo vissuto sulla
terra. E diverso se 1’uomo porta attraverso la morte una costituzione animica morale
oppure una costituzione animica immorale. Se nella vita 'uomo ¢ stato immorale,
s’incontra comunque con i suoi familiari e amici ma ad opera del proprio essere ¢
sempre creato una specie di muro, che egli non riesce ad attraversare per arrivare fino
agli altri. Allora, dopo la morte, 'uomo che abbia una disposizione animica immorale
diventa un eremita, un essere isolato che da ogni parte ha come un muro intorno a s¢ e
non riesce a raggiungere gli esseri nella cui sfera ¢ trasposto. Invece I’anima avente una
costituzione morale, che possieda quelle rappresentazioni interiori che abbiamo quando
purifichiamo la nostra volonta, diventa per cosi dire uno spirito socievole e trova
sempre 1 ponti e le connessioni con gli esseri nella sfera dei quali vive. Il fatto che
siamo spiriti isolati o socievoli si decide a seconda della nostra costituzione animica
immorale oppure morale. Questa decisione ha come seguito qualcosa di molto
importante. Lo spirito socievole che non sta chiuso come dentro il guscio della propria
entitd, ma ¢ capace di avvicinarsi agli esseri della sua sfera, quest’'uomo lavora
fruttuosamente allo sviluppo e al progresso del mondo intero. L’uomo immorale, che
dopo la morte diviene un eremita, uno spirito isolato, lavora alla distruzione del mondo
intero. Egli lacera il mondo intero producendovi dei buchi tanto grandi quanto ¢ grande
il livello della sua immoralita, del suo isolamento. L’effetto delle azioni immorali di un
uomo del genere ¢ per lui un tormento, e per il mondo una distruzione.

La costituzione morale dell’anima ha dunque un grande significato gia dopo 1 primi
tempi del kamaloka, essa decide il nostro destino anche per il periodo successivo, che si
chiama di Venere. Sono tuttavia da considerare anche altre rappresentazioni che ’'uomo
ha sviluppato durante la vita e che lo riguardano quando entra nel mondo spirituale.
Queste altre rappresentazioni sono quelle religiose. Nella sfera di Venere 1’anima vive
dopo la morte in modo diverso se ha avuto un legame religioso tra il perituro e
I’imperituro, e vive diversamente se non ha avuto questo legame. Di nuovo, che
diventiamo spiriti socievoli o spiriti isolati, eremitici, dipende da questo: a seconda che
nella vita abbiamo avuto una disposizione religiosa oppure no. Il chiudersi durante la
vita, chiudersi alla religione ci rende eremiti, spiriti non socievoli. E come se fossimo
incapsulati, una tale anima irreligiosa si sente come in prigione. Sappiamo certamente
che al di fuori di noi ci sono esseri, ma noi siamo come in una prigione, in una capsula,
cosi che non possiamo raggiungerli. Per esempio i membri dell’Associazione dei

!1'Si veda anche la 26 Ottobre 1912, conferenza di questa oo 140, tradotta dall’Editrice Antroposofica
(Mi) nel volumetto intitolato Le conferenze di Milano.
12 Wesenheiten, esseri o meglio entita

10



monisti, avendo escluso ogni sentimento religioso nelle loro desolate rappresentazioni
materialistiche, dopo la morte non saranno riuniti in una nuova societa, in una
associazione, saranno rinchiusi ognuno nella propria prigione. Naturalmente con cio
non si ha niente da dire contro 1’Associazione dei monisti, va solo reso comprensibile
un dato di fatto.

Qui in vita le rappresentazioni materialistiche sono un errore, nel regno dello spirito
esse sono un fatto: con quelle rappresentazioni, attraverso le quali qui nel fisico ci
limitiamo a isolarci in modo erroneo, la nel regno degli spiriti ci imprigioniamo, ci
rendiamo prigionieri della nostra personale astralita. — Noi ci togliamo le forze di
attrazione nella sfera di Mercurio mediante una condizione di vita immorale; priviamo
noi stessi delle forze di attrazione nella sfera di Venere per via di una costituzione
animica irreligiosa. Non possiamo riuscire a trarre da questa sfera le forze che ci
occorrono, vale a dire che nella successiva incarnazione noi riceviamo un corpo astrale
in certo qual modo imperfetto.

Qui vedete come si lavora al karma, vedete qui la tecnica del karma. Quando si
considera questo fatto della ricerca occulta, allora si illumina in modo singolare quella
massima che, come d’istinto, fu enunciata da Kant’?. Volendo esprimere le due cose che
piu gli infondevano ammirazione, disse: “Il cielo stellato sopra di me e la legge morale
dentro di me”. In apparenza si tratta di due cose, ma in verita sono una sola e medesima
cosa. Per quale motivo ci coglie un tale sentimento di elevatezza, di divina e sacra
serieta quando alziamo lo sguardo alla vastita del cielo stellato? Perché allora, senza che
lo sappiamo, si risveglia il sentimento della nostra patria dell’anima, perché allora si
ridesta nell’anima il sentimento: “Prima che tu fossi disceso sulla terra in una nuova
incarnazione, eri tu stesso in queste stelle e da queste stelle sei riuscito a far entrare in te
le forze migliori. E la tua legge morale ti ¢ stata infusa quando soggiornavi in quel
mondo. Se eserciti I’autoconoscenza, puoi contemplare quello che il cielo stellato ti ha
dato tra la morte e una nuova nascita come le tue forze migliori, le piu belle della tua
anima”. Cio0 che noi scorgiamo nel cielo stellato ¢ la legge morale che ci ¢ data dai
mondi spirituali, perché tra morte e nuova nascita noi viviamo insieme al cielo stellato.
Chi volesse darsi la possibilita di avere un sentore della provenienza delle sue forze
migliori, dovrebbe contemplare il cielo stellato con questi sentimenti. A chi non vuole
affatto interrogarsi, ma vive ottusamente alla giornata, gli astri non racconteranno nulla.
Chi invece si pone la domanda “Come entra in me ¢id che non ¢ minimamente dovuto
al mio corpo sensibile?”, se alza lo sguardo al cielo stellato e lo coglie quel particolare
sentimento, se riesce ad avvertire come puo diventare devoto, allora sa: ¢ il ricordo
della nostra patria eterna. Ci si familiarizza cosi un po’ alla volta con la condizione
nella quale realmente viviamo, insieme al cielo stellato, tra la morte e una nuova
nascita.

Ci siamo interrogati, finora, sul nostro corpo astrale con le sue connessioni, con la
sua ricostruzione nel mondo spirituale. Possiamo farci la stessa domanda in merito al

13 Emmanuel Kant (Konigsberg, 1724-1804). Filosofo tedesco. Grande esponente dell’Illuminismo e
anticipatore della filosofia idealistica. La frase citata si trova a conclusione della “Critica della ragion
pura” (1781) ed ¢ incisa sulla sua tomba.

11



nostro corpo eterico. Anche questo lo dobbiamo distruggere durante tutta la nostra vita;
ma allo stesso modo dobbiamo andare a prendere altrove le forze per poterlo ricostruire,
per metterlo in condizione di svolgere il suo lavoro per I’intero uomo durante la vita.

Certo, ci furono lunghi periodi di tempo, nell’evoluzione umana terrena, nei quali
I’uomo non poteva fare proprio nulla per dare qualche contributo affinché il suo corpo
eterico nell’incarnazione successiva fosse dotato di buone forze. Ma a quell’epoca
I’uomo aveva ancora un’eredita dai tempi in cui si era formato sulla terra. Finché duro
I’antica chiaroveggenza, nell’essere umano c’erano ancora quelle forze che in morte
rimanevano presenti senza essere state consumate, in un certo senso forze di riserva, per
mezzo delle quali il corpo eterico poteva venir ricostruito. Ma ¢ il senso dell’evoluzione
umana che tutte le forze debbano svanire e venir sostituite con forze nuove. E oggi ci
troviamo veramente a un punto dell’evoluzione nel quale I’'uomo deve fare qualcosa
affinché il suo corpo eterico possa venir ricostruito. Tramite tutto quello che facciamo
con le normali rappresentazioni morali, quello che facciamo con una qualsiasi religione
della terra, con una religione che sia limitata a un singolo popolo della terra, andiamo
senza dubbio nel sistema planetario e da esso traiamo le forze che ci occorrono per la
ricostruzione del corpo astrale. Soltanto attraverso un elemento, perd, noi passiamo
senza estrarne le giuste forze: il Sole stesso. Perché dal Sole deve trarre le forze anche il
nostro corpo eterico, esso deve trarre dal Sole le forze di cui ha bisogno per la propria
ricostruzione.

Nelle epoche precristiane avveniva che 1’'uomo, con I’evolversi su nel mondo
spirituale, prendeva con sé una parte delle forze del corpo eterico e queste forze di
riserva gli permettevano di trarre dal Sole cio che gli serviva per la ricostituzione del
suo corpo eterico in una nuova incarnazione. Ora ¢ diverso: oggi ’'uomo viene sempre
meno toccato dalle forze del Sole. Se non fa quello che ¢ opportuno, affinché il suo
corpo eterico si prepari — cosi da riversare nell’anima cio che ¢ in grado di trarre dal
Sole le forze che gli occorrono per la ricostruzione del suo corpo eterico — allora passa
attraverso la sfera solare senza venirne toccato.

Ma cio che possiamo sentire, a partire da una singola confessione religiosa della
terra, non pud mai dare all’anima quanto ci occorre per poter sussistere nella sfera
solare. Ci0 che possiamo riversare nel nostro corpo eterico, cid che allora ci occorre
nell’anima perché essa possa percorrere fruttuosamente la sfera solare, questo puod
arrivarci solo dall’elemento comune che affluisce in tutte le religioni umane. E che cosa
vi fluisce? Se ora paragonate le differenti religioni del mondo — e questo € per I’appunto
uno dei piu importanti compiti del lavoro scientifico-spirituale, lo studiare veramente il
nocciolo di verita delle diverse religioni — se le confrontate tutte 1’una con [D’altra,
troverete una cosa. Troverete che queste religioni furono sempre perfette nel loro
genere, ma appunto in relazione a un determinato popolo, a una data epoca; troverete
che a quel popolo e a quell’epoca esse hanno dato la cosa piu importante che quel
tempo poteva ricevere. E in fondo noi sappiamo di piu, riguardo a una religione, proprio
la dove queste religioni hanno appunto potuto essere utili al loro tempo ¢ al loro popolo,
con I’essersi isolate in un certo modo egoistico, cosi come erano state date dalla
grandiosa sorgente primigenia della vita.

12



Abbiamo studiato le religioni per piu di dieci anni, ma una buona volta si doveva
cominciare col dare all’'umanita qualcosa che andasse oltre le singole religioni, che per
cosi dire contenesse tutto cio cui le singole religioni avevano accennato. In che modo si
giunse a questo? Si realizzo tramite il fatto che un giorno comparve una religione che
non era egoistica. La sua perfezione si fonda proprio su questo, sul fatto che essa non si
limita solo a un popolo e ad un’epoca. Una religione che ¢ egoistica in senso molto
eminente ¢ ad esempio I’induismo. Infatti il non indu non puo venir accettato in questa
religione. Essa ¢ dunque fatta su misura in senso particolare per il popolo indu.
Altrettanto ¢ anche per le altre religioni territoriali. La grandezza delle singole
confessioni religiose si basa sul fatto che esse furono tagliate su misura per singole
situazioni terrene. Chi non considera questo, il fatto che le religioni abbiano la loro
compiutezza appunto nel limitarsi a singole situazioni terrene, chi sottolinea sempre e
soltanto che tutti 1 sistemi religiosi sono sorti da una fonte unitaria, non pud mai
giungere a una conclusione.

Cosa vuol dire, infatti, parlare sempre e soltanto dell’unita? Vuol dire ad esempio
che qualcuno afferma: “Sul tavolo ci sono sale, pepe, peperoncino e zucchero, ma noi
non vogliamo mettere in risalto quello che ciascuno significa in sé, bensi ricerchiamo
I’unita che si esprime nei diversi condimenti, sale, pepe, peperoncino e zucchero”. Si
puo parlare cosi di queste cose, ma quando si tratta di passare dalle parole alla realta,
quando conta impiegare i diversi condimenti, ognuno in sé, nella propria particolarita,
allora ci si accorgera della differenza. In tal caso nessuno, usando i diversi condimenti,
dira che sono tutti condimenti, senza differenza. Perché, se davvero non c’¢ differenza,
allora prendetevi il sale o il pepe e metteteli nel vostro caffe o te al posto dello zucchero
e sentirete la differenza. Prende la stessa cantonata logica chi non distingue veramente
le singole confessioni religiose, ma afferma che provengono tutte dalla stessa fonte.

Se perd si vuole conoscere come un legame vivente passi attraverso le diverse
religioni diretto a una grande meta, si deve allora conoscere questo legame, si devono
studiare veramente le religioni nel loro valore per 1 singoli ambiti. Questo ¢ avvenuto da
piu di dieci anni all’interno della nostra sezione mitteleuropea della societa teosofica'®.
Ma un giorno s’¢ cominciato a fare una specie di religione di qualcosa che non ha
niente a che vedere con le differenze tra gli uomini, che c’entra solamente con
I’elemento umano, esistente senza differenza di colore, razza e cosi via. In che cosa
questo si manifesta? Noi, abbiamo forse una religione nazionale come ce I’hanno gli
indu o gli ebrei? Se venerassimo Wotan saremmo nella condizione degli indu, ma noi
non veneriamo Wotan'. L occidente si riconosce in Cristo, che non ¢ un occidentale, &
un forestiero quanto alla sua origine. Non ¢ stato legandosi a una confessione in modo
egoistico, o nazionale, che 1’occidente si ¢ posto nei riguardi di Cristo. Non possiamo
naturalmente esaurire nel corso di una singola conferenza I’ambito qui toccato, possono
sempre venir addotti solo alcuni punti di vista. Si ¢ dovuto riferire che il modo in cui
I’occidente si ¢ acquisito la sua confessione religiosa ¢ stato assolutamente non

4 In questo periodo Rudolf Steiner operava ancora all’interno della Societa Teosofica. Per il maturare
di profonde divergenze — di contenuti ¢ di metodi — con questo ambiente, il 28 Dicembre 1912 venne da
lui fondata la Societa Antroposofica, alla quale aderi la quasi totalita dei membri della sezione teosofica
tedesca.

15 Wotan: Odino. E la principale divinita della religione e mitologia germanica.

13



egoistico. Anche in un altro modo si mostra la supremazia del principio di Cristo.
Convocate il piu serio dei congressi, composto da eruditi in fatto di religione delle
differenti confessioni, 1 quali debbano sforzarsi di confrontare I’'uno con I’altro, con
imparzialita, i1 singoli sistemi religiosi. Vorrei farvi una domanda: se vi sia qualcosa
che, con lo stesso senso e in una qualsiasi religione, su tutta la terra abbia validita al
pari di cio che segue. Il fatto che vi sia, come vi € nel cristianesimo, un’unica e
medesima osservazione che, provenendo da due parti diverse, significa qualcosa di
completamente diverso. Nel vangelo si trova un’osservazione profonda che il Cristo
Gesu fa quando dice, a coloro ai quali insegnava: “In voi tutti vive un elemento divino.
Non siete forse deéi?” Lo dice a tutta forza: “Voi siete déi” (Gv 10,34!%). Con cio, il
Cristo Gesu intende che in ogni cuore umano ¢’¢ una scintilla che ¢ divina, la quale
deve venir ravvivata cosi da poter dire: “Siate come déi!” A un altro effetto, e per la
precisione proprio a quello opposto, conducono le parole di Lucifero quando si avvicina
agli uomini per trarli giu dalla sfera divina, quando dice loro: “Diventereste come Dio”
(Gen 3,5'7). Qui il senso era completamente diverso. La stessa frase ¢ per la rovina
dell’umanita, all’inizio della discesa nell’abisso, ¢ la medesima ¢ un richiamo alla
nostra meta suprema! E questo che si dovrebbe cercare, allo stesso modo, in una
qualsiasi confessione religiosa! O c’¢ una cosa o c’¢ 1’altra, ma non ci sono entrambe.
Si cerchi pure, ma si cerchi con esattezza, e si vedra come molto sia contenuto nelle
poche parole che sono state dette adesso. Perché il cristianesimo ha accolto in s€ questa
cosa importante? Affinché si mostri che quel che conta non ¢ il semplice contenuto,
bensi da quale entita esso provenga. E per quale motivo? Perché il cristianesimo
comincio a richiamare ’attenzione e ad adoperarsi, nel giusto senso, per quello che il
suo nucleo essenziale annuncia: che non esiste unicamente la parentela della stirpe, ma
c’¢ la parentela umana, qualcosa che vale senza differenza di razza, nazionalita e
confessione, qualcosa che fa presa al di la di tutte le razze e di tutti i tempi. Per questo il
cristianesimo ¢ anche cosi intimamente affine all’anima dell’uomo, perché quanto esso
puo dare non ha da restare estraneo ad alcuna anima umana. Non ancora tutti gli uomini
sulla terra riconoscono questo, certo, ma cio che ¢ vero alla fine deve pur affermarsi
vittoriosamente.

Oggi pero gli uomini non sono ancora pronti a riconoscere che il buddista, o 1’indu,
non deve necessariamente respingere il Cristo. Immaginatevi cosa significherebbe se si
facesse avanti un tale che sta pensando, che sta profondamente pensando, e ci dicesse:
“E ingiusto da parte vostra, seguaci del Cristo, quando proprio del Cristo affermate che
tutte le confessioni possono riunirsi in lui, che possono uniformemente riconoscerlo
quale loro meta piu elevata. Con ci0 voi date una preferenza a Cristo. Non vi ¢ lecito
sostenere un’osservazione del genere per Cristo in particolare”. E perché no? Forse
perché I’indu potrebbe pretendere che anche noi venerassimo solo la sua dottrina? Noi
non vogliamo togliere nulla a questi insegnamenti, per 1 quali nutriamo altrettanta
venerazione di un qualsiasi indi. E lecito al buddista dire: “Non posso riconoscere
Cristo, perché non c¢’¢ nei miei scritti buddisti”’? Ha una qualche importanza se qualcosa
che ¢ vero non si trova in qualche Scrittura? E forse contrario al buddismo che si

16 Rispose loro Gesu: «Non ¢ forse scritto nella vostra Legge: Io ho detto: voi siete déi?».
17 Anzi, Dio sa che quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e diventereste come Dio, co-
noscendo il bene e il male.

14



aderisca al sistema copernicano, malgrado negli scritti buddisti non ci sia niente di
esso? Ha diritto il buddista di affermare: “Non ¢ giusto, ¢ anti-buddista aderire al
sistema copernicano, perché nei miei libri non se ne parla”? Proprio come il sistema
copernicano, cosi 1 recenti risultati della ricerca scientifico-spirituale sull’Essere del
Cristo sono qualcosa che pud venir accettato da un indu o dal seguace di un altro
sistema religioso. Questo non ha niente a che fare con una confessione religiosa. Chi
respinge cio che la scienza dello spirito ha da dire sull’impulso di Cristo in rapporto alle
confessioni religiose, non ha vera comprensione per come si abbia da porsi nei
confronti di una confessione religiosa. — Forse, miei cari amici, verra un tempo in cui si
vedra come ci0 che abbiamo da dire sull’essenza dell’impulso del Cristo e sulla sua
relazione con tutte le confessioni religiose e visioni del mondo, parli in modo altrettanto
profondo al nostro cuore, alla nostra anima, di come si sforzi di andare fin nei singoli
periodi di tempo con estrema coerenza. — Riguardo ai singoli periodi non ¢ facile capire
come si cerchi di mettere insieme le cose che possono portare a una vera comprensione
dell’impulso del Cristo. E I’essere umano, nel suo ciclo attuale, ha bisogno di una
comprensione nei riguardi di cio che chiamiamo 1’entita del Cristo. L aderire a Cristo
non ha niente a che vedere con un singolo sistema religioso che si isoli; vero cristiano ¢
soltanto chi ¢ solito considerare ogni uomo come colui che porta in se stesso il principio
cristico. Un vero cristiano cerca cio che ¢€ cristico in un cinese, come in un indu ecc... —
La vera comprensione di ciascuno che si riconosca in Cristo si fonda sul divenire
cosciente del fatto che I’impulso del Cristo non si limita a una parte della terra: questo
sarebbe sbagliato. La realtd ¢ che, a partire dal mistero del Golgota, ¢ proprio vero
quello che Paolo gia diceva delle regioni alle quali doveva parlare. Paolo ha annunciato:
“Cristo ¢ morto anche per i pagani'®”. L’umanita deve perd comprendere che il Cristo
non ¢ venuto per un dato popolo, per un determinato e limitato periodo di tempo, ma
per I’intera popolazione della terra, per tutti. Cristo ha, in ogni anima, sparso i semi del
suo fantoma'® e il progresso consistera solamente nel fatto che le anime ne divengano
consapevoli. Noi non elaboriamo dunque soltanto una teoria, noi non ci riuniamo solo
perché il nostro intelletto riceva un paio di concetti in piu nel lavorare in modo
scientifico-spirituale, invece ci incontriamo per far si che 1 nostri cuori e le nostre anime
vengano toccati. Se all’impulso del Cristo portiamo incontro una comprensione di
questo tipo, allora esso alla fine fara in modo che tutti gli uomini sulla terra giungano
alla pitu profonda comprensione del Cristo, alla comprensione delle parole di Cristo:
“Quando due o tre sono riuniti nel mio nome, Io sono in mezzo a loro?””. Chi lavora
insieme in questo spirito trova un ponte da anima ad anima. Ma cio, I'impulso del
Cristo lo fara per tutta quanta la terra. Il giusto impulso di Cristo, ¢ questo che ha da
essere vita vivente del nostro gruppo. Giunge poi I’occultismo a mostrarci che, se ce lo
prendiamo a cuore, per il fatto che sentiamo un poco la realta dell’impulso di Cristo,
viene allora calato nelle nostre anime qualcosa che le rende adatte a trovare il passaggio

182 Corinzi 5,14-15 Poiché I’amore del Cristo ci spinge, al pensiero che uno é morto per tutti e quindi
tutti sono morti. Ed egli € morto per tutti, perché quelli che vivono non vivano piu per se stessi, ma per
colui che ¢ morto e risuscitato per loro.

1 Col termine fantoma si indica quello che San Paolo chiama corpo di Resurrezione, o corpo di gloria.
(1 Cor 15,35-58) Il corpo di forza che conferisce alla sostanza materiale del corpo umano la sua forma,
la sua figura appunto umana. Si veda OO 131 Da Gesu a Cristo Editrice Antroposofica; I/ fenomeno
uomo Rudolf Steiner Edizioni.

20 Mt 18,20

15



attraverso la sfera solare, cosi che il corpo eterico ci possa venir nuovamente dato nella
prossima incarnazione nel giusto modo. Assumiamo correttamente la scienza dello
spirito  solo quando portiamo una approfondita comprensione all’accoglimento
dell’impulso di Cristo. Soltanto cosi il nostro corpo eterico sara forte e vigoroso
entrando in una nuova incarnazione. I corpi eterici deperiranno sempre piu, se gli
uomini non sapranno nulla del Cristo e della sua missione per I’intera evoluzione
terrestre. Grazie alla comprensione dell’entita del Cristo noi scongiuriamo il deteriorarsi
del corpo eterico; questo ci rende capaci di solarita, ci rende solari, ci rende idonei, cosi
che diventiamo capaci di accogliere le forze della sfera dalla quale Cristo ¢ venuto. Da
quando egli, Cristo, ¢ qui, 'uomo puo prendere con s¢ dalla Terra le forze che lo
conducono nella sfera solare. Poi possiamo tornare sulla Terra e nell’incarnazione che
segue vivono le forze che rendono vigoroso il nostro corpo eterico. Se non accogliamo
I’impulso del Cristo, 1 corpi eterici diventano sempre piu incapaci di prendere con sé,
dalla sfera solare, le loro forze di sostentamento e di edificazione per poter agire bene
qui sulla terra. Ci deve essere chiaro che la vita della terra in realta non dipende da un
apprendimento puramente teorico, piuttosto dall’essere interamente compenetrati
dall’evento del Golgota. Questo ci mostra la vera ricerca occulta.

Questa indagine occulta ci mostra anche come possiamo ricevere quello che ci
prepara riguardo al corpo fisico. Il corpo fisico infatti ci viene infuso mediante quello
che viene chiamato il principio-Padre. Ma a causa della particolarita che si esprime con
le parole del Cristo Gesu: “Io e il Padre siamo uno” (Gv 10,30), tramite I’impulso del
Cristo noi diveniamo partecipi anche del principio del Padre, vale a dire che I’impulso
del Cristo ci conduce al contempo alle forze divine del Padre.

Qual ¢ la cosa migliore che possiamo ottenere dal nostro approfondimento
scientifico-spirituale? Ci si potrebbe immaginare che ci fosse tra voi un tale che piu
tardi esca dalla porta dicendosi: “Ho gia dimenticato praticamente tutto, fin le singole
parole”. Questo sarebbe un caso estremo, sarebbe il caso piu radicale. E, miei cari
amici, non sarebbe il danno maggiore, perché potrei immaginarmi I’eventualita che una
persona cosi, la quale esca fuori in strada, porti tuttavia con sé un sentimento, una
sensazione che ¢ il risultato di quel che ha qui udito, anche se ha scordato tutto quanto.
E questo sentimento ¢ la cosa piu importante. L.’essenziale ¢ quello che noi viviamo nel
nostro animo. Ma nell’ascoltare le parole non possiamo sperimentarlo in altro modo che
cosi: dobbiamo darci al possente impulso in ogni piu piccola cosa, in modo che i nostri
animi ne vengano ricolmati. Quando tutto cio che la conoscenza dello spirito puo essere
per noi contribuisce al miglioramento della nostra anima, allora abbiamo ottenuto la
cosa giusta. E quando I'uomo, nel giusto senso, tramite cid che si sedimenta nel suo
animo grazie alla scienza dello spirito, diventa persino capace di comprendere anche
solo un pochino di piu il suo prossimo, allora essa ha svolto la sua opera in lui. Perché
la scienza dello spirito ¢ vita, vita immediata. Non viene dimostrata o confutata con
dispute logiche, viene provata e valutata attraverso la vita. E si affermera potendo
trovare degli uomini nelle cui anime sia accolta. Ma cosa potrebbe elevarci piu del
sapere che riusciamo a incontrare la sorgente della nostra vera vita tra morte € nuova
nascita, del sentire la nostra parentela con 1’universo intero! Cosa potrebbe rinvigorirci

16



nei compiti?!' della nostra vita pit del sapere che portiamo in noi le forze dell’universo e
che dobbiamo prepararci in vita perché esse si riversino entro di noi, cosi che possano
diventare operanti quando di nuovo entreremo nel mondo dei pianeti e nel mondo del
Sole tra la morte e una nuova nascita? E in chi veramente comprenda le cose che
I’occultismo gli puo rivelare riguardo al rapporto dell’'uomo col mondo delle stelle, ¢
sincera la preghiera che egli allora, pieno di comprensione, rivolge al mondo e che puo
suonare pressappoco cosi: “Quanto pit mi rendo conto di come 10 sia nato
dall’universo, quanto piu sento la responsabilita di sviluppare in me le forze che I’intero
universo mi ha dato, tanto piu potro diventare un uomo migliore”. E chi sa pregare cosi
dal piu profondo dell’anima, puo anche sperare che in lui divenga un vero ideale. Questi
puo anche sperare di diventare, per la forza di una tale preghiera, un uomo sempre
migliore e piu completo. Cosi lavora, fin entro le piu intime profondita, quello che
riceviamo dalla vera scienza dello spirito.

2 Pflichten

17



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [3/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 3

Monaco, 26 novembre 1912

1a edizione italiana
maggio 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Terza conferenza Monaco, 26 novembre 1912 pag. 4

Il riguardare alla vita terrena nel Kamaloka e nel primo periodo ad esso successivo. La
graduale vita insieme agli esseri delle gerarchie superiori. Il viaggio attraverso le sfere
planetarie e le condizioni interiori a cid necessarie. Il crepuscolo cosmico della nostra
coscienza oltre la sfera di Saturno e I’entrare in azione delle forze cosmiche. La
formazione del Karma. Il significato della scienza dello spirito per I’espandersi oltre la
sfera di Saturno. Richiamo ai misteri drammatici. La sostanza, non la dottrina, come
elemento decisivo. L’importanza di discernere la natura dell’essere dal quale
provengono gli impulsi e le parole. Omero e la sua intuizione artistica rispetto all’aldila.
Le tombe medicee. Il senso profondo celato intuitivamente da Michelangelo nelle
quattro statue. L apporto della scienza dello spirito ad un amore umano concreto.



TERZA CONFERENZA
Monaco, 26 novembre 1912
La vita tra morte e nuova nascita

Il mondo dei fatti occulti non ¢ cosi semplice da investigare e descrivere come molto
spesso si pensa — lo abbiamo di frequente rimarcato — e chi in questo campo voglia
procedere coscienziosamente si sentira sempre di nuovo necessitato a indagare daccapo,
per cosi dire, certi capitoli importanti della ricerca spirituale'. E cosi mi spettd proprio
negli ultimi mesi di riesaminare ancora una volta, tra varie altre cose, un tema del quale
abbiamo spesso gia parlato anche qui. In rinnovate indagini di questo tipo si mostrano
poi nuovi punti di vista. L’argomento di cui si tratta e che oggi vogliamo descrivere un
poco, anche se puo essere soltanto abbozzato, verte sulla vita tra la morte e una nuova
nascita. Se ¢ stato detto che ne sono risultati nuovi punti di vista, non significa che sia
da pensarsi in qualche modo cambiato ci0 che precedentemente si era espresso.
Appunto su questo tema, le cose non stanno cosi. Nell’osservazione dei fatti
soprasensibili, tuttavia, ci si accosta realmente ad essi solo quando li si considera dai
piu diversi punti di vista. E dunque oggi avremo forse da descrivere da un punto
d’osservazione piu universale alcune cose che nella mia “Teosofia” o nella “Scienza
occulta™, per esempio, sono state presentate pill dal punto di vista della diretta
esperienza umana. Sono le stesse cose, ma non si creda appunto di conoscerle gia, se
una volta le si € ricevute caratterizzate a partire da un solo punto di vista. Proprio i fatti
occulti son tali per cui, diciamo cosi, gli si deve girare attorno e guardarli dalle piu
diverse prospettive. Nel giudizio di queste cose che vengono comunicate dalla scienza
dello spirito, piu spesso che mai si commette 1’errore per cui, a giudicare, ¢ gente che,
diciamo, ha sentito appena un paio di esposizioni sull’argomento ¢ non ha la pazienza
di lasciar veramente agire su di sé, dai piu diversi punti di vista, tutto quello che puo
venir comunicato. Allora, anche per il normale, sano intelletto umano, ecco che
sopraggiunge quella comprensione della quale abbiamo parlato ieri nella conferenza
pubblica su “Le verita dell’indagine spirituale”. Oggi vogliamo partire non tanto da
dove comincia la vita dopo la morte, quello che comunemente indichiamo come
kamaloka®*, bensi sostanzialmente 1a dove la vita del kamaloka va terminando e
comincia quella nel mondo spirituale, soprattutto da dopo la vita nel kamaloka fino al
rientro in una nuova vita terrena, ¢ dove si formano le forze per una nuova
incarnazione.

Saprete che guardare chiaroveggentemente entro il mondo spirituale mette 1’uomo,
per un certo aspetto, nella stessa condizione in cui egli si trova tra la morte e una nuova
nascita, cosi che nell’iniziazione viene proprio sperimentato quanto si sperimenta anche

!'I riferimenti per questa conferenza nel klartext: http:/steiner-klartext.net

2 Rispettivamente oo 9, scritta nel 1904, ¢ oo 13, del 1910. Entrambe pubblicate dall’Editrice
Antroposofica (Milano).

3 00 69 I mondi sovrasensibili e I’essere dell’anima umana — Monaco 25 Novembre 1912

411 termine kamaloka indica un periodo di tempo — circa un terzo della vita terrena — nel quale 1’anima
vive a ritroso le sue esperienze terrene, purificandosi. Corrisponde grossomodo al Purgatorio della
concezione cristiana e piu precisamente sarebbe uno stato di coscienza animico spirituale, un luogo
della coscienza.



http://steiner-klartext.net/

tra morte e nuova nascita, pure se in maniera un po’ diversa. E in questo modo ¢ anzi
solitamente data la possibilita di parlare di queste realta e di poterne comunicare
qualcosa. Ora vorrei parlare dapprima di due cose importanti nella visione
chiaroveggente, che possono condurre anche alla comprensione della vita dopo la
morte. Anzitutto si € gia spesso richiamata I’attenzione su come sia diversa I’intera vita
nel mondo soprasensibile, rispetto alla vita qui nel mondo fisico-sensibile. Quando
saliamo nel mondo soprasensibile tutto il processo conoscitivo, ad esempio, ¢ gia
differente rispetto a qui nel sensibile. Quaggiu noi andiamo per il mondo e le cose
giungono ai nostri sensi, fanno la loro impressione di colore e di luce sui nostri occhi, le
loro impressioni sonore sui nostri orecchi e altre impressioni sugli altri nostri organi di
senso. Noi percepiamo le cose, giriamo per il mondo e dobbiamo andare per il mondo
se vogliamo percepire le cose, e nulla ci aiuta a percepire una qualsiasi cosa che si trovi
in un luogo lontano se non I’andarci; insomma, nel mondo dei sensi dobbiamo darci da
fare, dobbiamo muoverci se vogliamo percepire le cose. Per le percezioni del mondo
spirituale vale esattamente 1’opposto. Quanto piu quieti diveniamo nella nostra anima —
quanto piu escludiamo, per cosi dire, ogni mobilita interiore, quanto meno ricerchiamo
una qualsiasi cosa, quanto meno riusciamo a desiderare che quella cosa ci arrivi, quanto
piu sappiamo aspettare — tanto piu sicuramente sopraggiunge la percezione della cosa e
tanto piu vera ¢ allora la sensazione, I’esperienza che possiamo avere di essa. Nel
mondo soprasensibile dobbiamo lasciare che le cose si avvicinino a noi, questo €
I’essenziale. Calma interiore, questa dobbiamo acquisire, € poi le cose ci arrivano.

La seconda cosa cui desidero accennare ¢ che, quando entriamo nel mondo
soprasensibile, ci ¢ assolutamente necessario tener conto che il modo in cui questo
mondo ci si presenta dipende interamente da quello che portiamo con noi, entro quel
mondo soprasensibile, dal sensibile, dal nostro consueto mondo umano-sensibile.
Talvolta, questo produce considerevoli difficolta animiche nel mondo soprasensibile.
Nel mondo dei sensi puo essere talora molto penoso, per noi, se sappiamo di aver amato
una persona meno di quanto in realta avremmo dovuto, di quanto avrebbe meritato di
venire amata da noi. Per chi entra nel mondo sovrasensibile cosi gravato, per il fatto di
amare una persona meno di quanto essa dovrebbe venir amata, questo sta davanti
all’occhio spirituale con un’intensita molto, molto maggiore di quanto mai ci si possa
presentare all’anima qui nel mondo fisico-sensibile. Ma ora si aggiunge qualcosa — e
questo ¢ straordinariamente importante —, che spesso pud provocare proprio alla
coscienza chiaroveggente le piu grandi sofferenze animiche. Tutte le forze che
possiamo trarre dal mondo soprasensibile, tutto quello che da esso possiamo ricavare,
non puo esserci di aiuto alcuno per rendere migliore, in virtu di forze che andiamo a
prendere dal mondo soprasensibile, una qualsiasi relazione animica che riconosciamo
come non giusta nel mondo fisico®. Rispetto a tutto quello che pud tormentarci nel
mondo sensibile, nel mondo soprasensibile questo provoca ancor piu strazio; suscita un
certo sentimento di impotenza nei confronti del necessario esplicarsi del karma, che nel
mondo fisico-sensibile deve per I’appunto accadere.

Vedete, entrambe queste cose, che si fanno incontro molto presto al discepolo della
scienza occulta quando fa progressi anche solo un poco, si presentano subito nella vita
tra la morte e una nuova nascita. Prendiamo il caso per cui ben presto dopo il nostro

5 Nel primo documento del klartext compare: “das wir nicht als richtig erkannt haben in der physichen
Welt”, che non abbiamo riconosciuta come giusta nel mondo fisico.



decesso, tra morte € nuova nascita ci incontriamo con entita umane che qui nel mondo
fisico magari sono morte prima di noi. Noi le incontriamo e possiamo avere una
percezione di sentimento di tutto il rapporto che abbiamo avuto con loro qui nel mondo
fisico. Siamo insieme, per cosi dire, a una persona che ¢ deceduta prima di noi, o
adesso, o dopo di noi, e sentiamo: esattamente cosi tu sei stato nella vita nei riguardi di
questa persona, cosi ¢ stato il tuo rapporto con lei. Mentre pero nel mondo fisico, se per
esempio ci viene in mente che abbiamo fatto un torto a una persona nei nostri
sentimenti o con delle azioni, siamo in grado di fare qualcosa al fine di compensare la
situazione, nella vita dopo la morte non lo siamo affatto nell’immediato.
Comprendiamo chiaramente che circa la nostra relazione le cose stanno cosi, ma
vediamo che entro questo mondo soprasensibile ¢ impossibile cambiare una qualsiasi
cosa, anche partendo dalla profonda comprensione del fatto che dovrebbe essere
diversa. Per il momento deve restare cosi com’¢. Questo ¢ I’elemento opprimente di
tanti nostri rimproveri, il fatto che si intuisce con chiarezza come la relazione non
avrebbe dovuto essere, ma la si deve lasciare come €, mentre sempre si ha la sensazione
che avrebbe dovuto essere diversa. E questo sara da applicarsi all’intera vita dopo la
morte. Le cose che sappiamo di non aver fatto nel modo giusto in vita, le vediamo tanto
piu profondamente dopo la morte; ma dobbiamo lasciarle cosi come sono, dobbiamo
continuare a viverle cosi come sono. Riguardiamo indietro, per cosi dire, a quello che
abbiamo fatto, ma dobbiamo vivere fino in fondo la conseguenza di quanto abbiamo
fatto e fare la chiara esperienza di non poterne cambiare nulla.

Non ¢ cosi soltanto per le relazioni con gli altri uomini, va cosi per tutta la nostra vita
animica dopo la morte. Questa vita dell’anima dipende infatti da varie cose. Anzitutto
desidero descrivere un po’ questa vita dopo la morte, come illustrandola tramite
immaginazioni. Se si intende l’espressione “visioni” o “immaginazioni” come ad
esempio si ¢ spiegato ieri®, non puo sorgere alcun fraintendimento riguardo a quanto va
detto ora. Mentre qui nel mondo sensibile ’'uomo percepisce per mezzo dei suoi organi
di senso, dopo la morte egli vive per cosi dire in un mondo di visioni, solo che queste
visioni rappresentano immagini’ di realta. Come qui nel mondo fisico non percepiamo
direttamente 1’essere interiore della rosa, bensi il colore rosso esteriore, altrettanto non
percepiamo direttamente un amico defunto, o un fratello, o simili; quello che abbiamo
dopo la morte ¢ invece I’immagine visionaria®. Noi siamo per cosi dire entro la nuvola
della nostra visione, ma sappiamo esattamente di essere insieme all’altro; ¢ un rapporto
reale, anzi, molto piu reale di quanto possa essere qui sulla terra tra uomo e uomo.
Attraverso I’immagine noi percepiamo l’essere. Nel primo periodo, e avviene cosi
anche dopo il tempo del kamaloka, le visioni che ci circondano e sono da noi
sperimentate sono tali per cui di fatto rimandano, nel senso accennato, soprattutto a
quello che abbiamo sperimentato qui sulla terra. Si sa, diciamo, che qui nel mondo
spirituale si trova oltre a noi un amico defunto; lo percepiamo tramite la nostra visione.
Questo sentimento di essere insieme a lui lo abbiamo pienamente; sappiamo come ci
apparteniamo. Perd quel che anzitutto percepiamo ¢ quanto si ¢ svolto qui sulla terra
insieme a lui; questo si esprime, soprattutto all’inizio, nella veste della nostra visione.
L’essenziale nell’esperienza ¢ anzitutto una ripercussione delle nostre relazioni terrene,

6 Si veda nota 3
7 Abbilder, che significa anche riproduzioni, copie
8 Das visionaere Bild



proprio come in genere anche dopo il periodo del kamaloka viviamo ancora, sotto un
certo aspetto, nelle conseguenze della nostra esistenza terrena. E questa nuvola di
visioni che ci attornia dipende interamente da come abbiamo trascorso la nostra vita
terrena. Solo a poco a poco, quando ¢ passato un po’ di tempo tra morte € nuova
nascita, alla visione immaginativa si presenta questo: 1’uomo, che animicamente ¢ come
avvolto nelle sue immaginazioni, comincia allora ad apparire all’immaginazione come
una nube che sulle prime ¢ oscura — cosi sarebbe ’'uomo nei primi tempi dopo il
periodo del kamaloka — poi questa nube comincia ad essere rischiarata da un lato, allo
stesso modo di quando al mattino vediamo una nuvola ardentemente illuminata dal sole.
Quando poi giunge I’ispirazione, e deve spiegare questa immaginazione®, risulta che
dapprima noi viviamo nel mondo, nella nuvola, delle nostre personali esperienze
terrene, siamo per cosi dire in essa avviluppati e siamo in grado di conseguire una
relazione solo con gli esseri coi quali stavamo insieme sulla terra, dunque specialmente
con persone che sono morte, oppure che con le loro anime possono salire dalla terra nel
mondo spirituale. Ma cio che si esprime allora, per il mondo immaginativo, col fatto
che la nuvola del nostro essere viene illuminata da un lato come da una luce ardente che
st stende tutt’intorno, attesta che cominciamo a vivere entro 1’avvicinarsi delle gerarchie
al nostro essere. Le entitd delle piu alte gerarchie giungono fino a noi, e noi ci
ambientiamo a poco a poco nel mondo della spiritualitd superiore. Prima abbiamo
relazioni solo con il mondo che abbiamo portato con noi, poi la vita delle gerarchie
superiori comincia a risplendere fino a noi e a penetrare in noi; acquistiamo una vita
insieme agli esseri delle gerarchie superiori, ci ambientiamo sempre piu entro il loro
mondo. Tuttavia, per comprendere il modo in cui ci ambientiamo, ¢ necessario che
davvero ci chiariamo riguardo ai rapporti di grandezza, per cosi dire, del nostro essere,
percepibili tramite la conoscenza immaginativa, quando ci traiamo fuori dal nostro
corpo fisico con il nostro essere animico.

Questo lo facciamo proprio quando passiamo per la porta della morte. Allora
davvero il nostro essere si amplia, diventa sempre piu grande. E difficile
rappresentarselo ma ¢ proprio cosi, in effetti soltanto sulla terra noi siamo tentati di
credere di essere estesi quanto i confini della nostra pelle. E un espandersi negli spazi
infiniti, € come un diventare sempre piu grandi. E, quando siamo giunti alla fine del
periodo del kamaloka, noi siamo letteralmente tanto grandi da arrivare fino alla
circonferenza che la luna forma intorno alla terra. Percid diventiamo molto, molto
grandi. Diveniamo abitanti della luna, come dice 1’occultista. Ma cio significa che
estendiamo il nostro essere tanto che il nostro confine esterno coincide con I’orbita che
la Iuna descrive intorno alla terra. Oggi non mi posso occupare dei rapporti tra le
posizioni dei pianeti, ma quello che apparentemente non concorda con 1’astronomia
ufficiale lo troverete chiarito se farete un raffronto con il ciclo di conferenze tenute a
Diisseldorf su “Le gerarchie spirituali e il loro riflesso nel mondo fisico!?. In seguito ci
espandiamo ulteriormente nello spazio cosmico, entro tutto il nostro sistema planetario,
e allora ci familiarizziamo anzitutto con quella che 1’occultista chiama la sfera di
Mercurio. Ci0 vuol dire che — entro i confini che voi stessi vi tracciate, se comprendete

? Lo stato di coscienza ispirativo starebbe a quello immaginativo (che lo precede) un po’ come il
pensare sta alla percezione.

10 Ciclo di 10 conferenze tenute nell’aprile del 1919. oo 110 Ed. Antroposofica; ed Edizioni Rudolf
Steiner col titolo Uomo e Angeli



giustamente le cose — dopo il periodo del kamaloka noi diveniamo abitanti di Mercurio
e allora ci sentiamo anche completamente in condizione di abitare lo spazio cosmico.
Cosi come durante la nostra esistenza fisica ci sentiamo abitanti della terra, altrettanto ci
sentiamo allora abitanti di Mercurio. Non posso descrivere nei particolari come cio
appare, perd € assolutamente presente la coscienza che ora non siamo limitati solo a una
parte di spazio cosi piccola come sulla terra, ma che il nostro intero essere abbraccia
effettivamente questa ampia cerchia, che viene delimitata dall’orbita descritta da
Mercurio. Il periodo che passiamo 13, il modo in cui lo viviamo, dipende anch’esso da
come ci siamo preparati qui sulla terra, dal tipo di forze che qui abbiamo accolto per
ambientarci'!, in maniera giusta o sbagliata, entro la sfera di Mercurio.

Per arrivare a una conoscenza di questo fatto, nell’indagine occulta si possono
mettere a confronto due uomini — o anche parecchi, ma per il momento diciamo due. E
dunque si ¢ messa a confronto per esempio I’anima di una persona che ¢ passata per la
porta della morte avendo una costituzione animica immorale, con 1’anima di un uomo
che ha attraversato la porta della morte con una costituzione animica morale. Risulta
allora una notevole differenza. Si mostra gia molto presto come sia la differenza,
anzitutto quando si tratta del rapporto del primo con altri uomini che incontra dopo la
morte. E allora cosi che nel caso dell’uomo avente costituzione animica morale ci sono,
¢ vero, anche le immagini nelle quali ’anima ¢ avvolta, tuttavia egli trova sempre il
modo di stare insieme a questi altri uomini fino a un certo grado, diciamo. E questo che
la costituzione animica morale produce. In caso di costituzione immorale accade invece
che "'vomo diventi quello che si pud chiamare una specie di eremita nel mondo
spirituale. Egli sa ad esempio che un essere umano, che sia anch’egli nel mondo
spirituale, sulla terra lo ha conosciuto; sa che ¢ insieme a lui, ma non riesce a trovare
alcuna possibilita di uscire, per cosi dire, dalla prigione della sua nube immaginativa e
di entrare in relazione con lui. La moralita ci rende individui socievoli nel mondo
spirituale, fa di noi un essere che puo allacciare relazioni con altri esseri; I’immoralita
nel mondo spirituale ci rende eremiti, ci porta nella solitudine. E questo ¢
effettivamente un importante nesso causale tra cose che si svolgono qui sulla terra con
la nostra anima e ci0 che accade tra la morte e una nuova nascita.

E cosi ¢ anche durante il seguito del percorso. In un periodo successivo, dopo che
siamo passati attraverso la sfera di Mercurio (chiamata cosi nel senso dell’occultismo),
sperimentiamo la cosiddetta sfera di Venere, ci sentiamo come abitanti di Venere. E1i,
tra Mercurio e Venere, che a poco a poco la nostra nube, per cosi dire, viene illuminata
da fuori, che possono giungere fino all’'uomo le entita delle gerarchie superiori. Ma ora
dipende di nuovo dal fatto di esserci preparati nel modo giusto, se veniamo accolti tra le
fila delle gerarchie come spiriti socievoli, se possiamo avere qualcosa a che fare con
loro — oppure pur sapendo, si, che esse si trovano la dobbiamo pero passare davanti a
ognuna per cosi dire come eremiti, ci muoviamo come eremiti li nel mondo spirituale.
E, nella sfera di Venere, se siamo spiriti socievoli oppure spiriti che se ne vanno in giro
solitari dipende da qualcos’altro ancora. Mentre nella sfera precedente ¢ possibile essere
socievoli soltanto se sulla terra ci siamo preparati a cid tramite la moralita, nella sfera di
Venere la forza che ci conduce alla socialita, vale a dire a una certa vita sociale, ¢
sostanzialmente la vita religiosa, I’intonazione religiosa dell’anima. E possiamo con

11 verbo qui usato, hineinwachsen, che porta il senso di “crescere dentro”, mantiene 1’immagine
dell’uomo che continua a espandersi in cieli sempre piu elevati, lungo orbite piu estese.



ogni probabilita condannarci all’eremitaggio, nella sfera di Venere, se durante la vita
terrena non abbiamo sviluppato alcuna disposizione animica religiosa, nessun
sentimento della nostra affinita con I’infinito, con il divino. Si, € proprio cosi,
all’osservazione occulta appare veramente che I’'uomo si rinchiude nella prigione della
propria sfera, per esempio a causa di una tendenza puramente atea, respingendo
qualsiasi relazione tra la propria finitezza e I’infinitezza. E corrisponde al vero se allora
si dice che la cosiddetta lega dei monisti!?, nella quale la gente si riunisce pur
socievolmente sulla terra, a causa del proprio credo ¢ portata realmente a questo: a che
le persone, unite in essa da una professione di fede non incline allo stato d’animo
religioso, si preparino per bene a non poter mai piu fondare alcuna associazione di
monisti, bensi a che ognuno se ne stia veramente nella propria prigione.

Non si vuole con questo dare fondamento a un giudizio, ma ¢ quanto s’impone
all’osservazione occulta, ¢ qualcosa che deve presentarsi del tutto necessariamente
come conseguenza dei sentimenti'® terreni, religiosi o irreligiosi. Noi sappiamo che
sulla terra sono state istituite le piu diverse religioni e precisamente originando, nel
corso dell’evoluzione dell’umanita, da una fonte sostanzialmente comune. Sono state
fondate cosi che, a partire dalla sorgente comune, 1 singoli fondatori di religioni hanno
tenuto conto dei temperamenti di ogni popolo, del clima e di tutti i fattori ai quali le
religioni dovevano venir adattate. Cosi naturalmente le anime non giungevano nella
sfera di Venere con una disposizione religiosa universale, ma vi giungevano con
I’intonazione della loro particolare confessione religiosa. Se anche si ha un sentimento
dello spirituale, dell’eterno, del divino, ma lo si ha con la determinata coloritura di
questa o quella confessione religiosa, di nuovo questo fa si che si diventi esseri
socievoli solamente nei riguardi di quelli che per cosi dire hanno lo stesso sentire —
quelli che qui sulla terra hanno vissuto entro la stessa religione. E per questo, proprio
nella sfera di Venere possiamo trovare gli esseri umani separati a seconda delle loro
credenze particolari. Come sappiamo, sulla nostra terra finora gli uomini sono stati
articolati secondo razze, piu in conformita a caratteristiche esteriori. Dal momento che
le affinita di razza, di stirpe, hanno qualcosa a che fare con le confessioni religiose,
nella sfera di Venere questa configurazione in gruppi corrisponde un po’ in generale
(ma solo in generale, non in modo del tutto preciso) a come gli esseri umani sono
suddivisi qui sulla terra, giacché 1a per ’appunto gli uomini si dividono solamente a
seconda della propria sensibilita'* per una data confessione religiosa. E percio gli
uomini per cosi dire si rinchiudono entro determinati confini, in province, per il fatto di
essere sensibili solo nei confronti delle proprie specifiche confessioni religiose. Nella
sfera di Mercurio I’'uomo mostra molta piu comprensione principalmente nei riguardi
degli uomini che qui sulla terra gli furono legati, con i quali aveva avuto un certo
rapporto. Se aveva una costituzione animica morale, allora nella sfera di Mercurio egli ¢

12 La lega tedesca dei monisti era un’organizzazione di liberi pensatori fondata nel 1906 da Ernst Hec-
kel. Si proponeva di diffondere una concezione del mondo monistica. L’indirizzo di fondo era interna-
zionalista e pacifista. “Monismo” ¢ ogni concezione filosofica che consideri la realta come essenzial-
mente unica o riducibile a un unico principio fondamentale (spirituale o materiale); contrapposto a dua-
lismo e pluralismo. [Dal gr. ménos ‘solo’].

13 Empfindungen, in tutto il paragrafo ricorre questa parola, che ha un ambito di significato molto vasto.
Puo voler dire: sensazione, sentimento, sensibilita, sentore, moto dell’animo, comprensione, percezione,
senso, istinto...

Y Verstaendnis



in rapporto sostanzialmente con le persone con le quali gia quaggiu aveva allacciato una
relazione. Entro la sfera di Venere I’'uomo ¢ incluso maggiormente nelle grandi
comunita religiose, nelle quali qui nell’esistenza terrena si sentiva inserito per via della
natura della sua anima. La sfera successiva, nella quale 'uomo ha da entrare ¢ la sfera
del Sole. Ed effettivamente noi, tra morte e nuova nascita, per un certo periodo
arriviamo a sentirci abitanti del Sole, cioe¢ a sapere: noi siamo legati al Sole. In quel
tempo veniamo senz’altro a conoscere 1’essenza del Sole, che ¢ del tutto diversa da
come la descrive oggi I’astronomia fisica. E, di nuovo, il punto ¢ riuscire ad ambientarci
nel modo giusto nella sfera solare. In essa ci viene incontro soprattutto una cosa, li
sorge nell’anima, come per una forza elementare, un bisogno impellente: che debba
cessare ogni particolarita tra le anime umane. E mentre nella sfera di Mercurio siamo
pit o meno inseriti nella cerchia con la quale abbiamo avuto relazioni sulla terra,
mentre nella sfera di Venere, tramite una vita religiosa, siamo di casa entro le cerchie
che quaggiu hanno avuto il nostro stesso sentire religioso e solo in queste comunita
possiamo ancora sentirci in un certo qual modo soddisfatti, sul Sole I’anima sente
profonda solitudine, quando si sente condannata a non avere alcuna comprensione per
tutte le anime che, dalla terra e tra morte e nuova nascita, vengono trasferite in questa
sfera solare. Ora, negli antichi tempi dell’evoluzione umana avveniva che, in realta, le
anime nella sfera di Venere si trovavano nelle singole “province” religiose, li
ricevevano comprensione e offrivano la propria; avveniva che, provenendo le religioni
da un’unica fonte, quando I'uvomo passava nella sfera solare possedeva cosi tanto
dell’antica eredita comune a tutte le confessioni religiose, che sul Sole gli era data la
possibilita di avvicinarsi a tutte le altre anime e di essere insieme a loro, di
comprenderle, di coltivare la comunione, di poter essere socievole con loro.

Le anime di una piu antica evoluzione dell’'umanita non potevano fare molto, da sole,
per far fronte a questa nostalgia che a quel punto si presenta; perd esse trovavano la
possibilita di essere in relazione con le anime di altre confessioni religiose, al di 1a della
confessione religiosa, grazie al fatto che nelle anime, senza che I’uomo facesse niente,
esisteva un nucleo umano universale. Nell’antico brahmanesimo, nella religione cinese
e nelle altre confessioni della terra c’era cosi tanto di quel nucleo religioso comune,
dato in dono a partire dalla sorgente primordiale di tutte le religioni, che nella sfera
solare le anime si trovavano per cosi dire nella patria originaria di ogni religione, la
quale racchiude in sé la sorgiva di tutta la vita religiosa. La situazione perd ¢ cambiata
nella fase centrale della terra. Il nesso con la fonte originaria delle religioni ¢ andato
perduto e puod venir nuovamente trovato solo grazie a una conoscenza occulta; cosi che
anche riguardo alla sfera solare, nel nostro attuale ciclo dell’'umanita, gia sulla terra
I’uomo deve prepararsi e non giunge da sé a una socievolezza universalmente umana. In
ci10 troviamo di nuovo qualcosa in cui sta la grande importanza del mistero del Golgota,
del cristianesimo, il fatto che per I’umanita moderna, per 1’attuale ciclo dell’umanita,
c’¢ la possibilita di prepararsi sulla terra in modo che nella sfera solare I’uomo giunga a
una vita socievole, umanamente universale. Per questo lo spirito del Sole, Cristo,
dovette discendere sulla terra. E dopo che lui ¢ disceso e si ¢ unito alla terra, sulla terra
puo venir trovato il modo, per le anime, di divenire nella sfera solare tra morte e nuova
nascita esseri socievoli universalmente umani.

Riguardo al mistero del Cristo autenticamente inteso si potrebbe dire parecchio.
Certo, nel corso degli anni abbiamo gia addotto molti contenuti, perd questo mistero si
pud continuamente tornare a illuminarlo da nuovi lati. Viene detto che dando

10



particolare risalto al mistero di Cristo verrebbero forse suscitati pregiudizi nei confronti
delle altre confessioni religiose — e questo ¢ stato detto davvero di frequente, ad
esempio che nel nostro movimento scientifico-spirituale, qui in centro Europa, si
metterebbe particolarmente in evidenza il mistero del Cristo e pertanto ¢ come se le
altre confessioni religiose non fossero trattate allo stesso modo. Una critica del genere
pero sarebbe la piu astrusa che si possa fare, poiché questo mistero del Cristo ¢ appunto
stato scoperto a livello occulto, secondo il suo vero senso, soltanto in tempi recenti.
Supponiamo che un seguace del Buddha dicesse: “Tu metti il cristianesimo al di sopra
della confessione buddista, poiché presenti Cristo come qualcosa di speciale; questo nei
miei libri sacri ancora non c¢’¢, percio tu penalizzi il buddhismo™. Ecco, c10 non sarebbe
piu ragionevole di quando il buddista pretendesse che non si debba accogliere neppure
la concezione del mondo copernicana, dal momento che neppure questa si trova nei suoi
testi sacri. Il fatto che vengano riconosciute cose che sono state scoperte piu tardi, non
c’entra niente con la parita di diritti delle religioni. Il mistero del Golgota ¢ tale da non
essere speciale privilegio di un credo cristiano, € invece una verita scientifico-spirituale
che, proprio come il sistema copernicano, pud venir riconosciuta da qualsiasi sistema
religioso e in realtd non si tratta di certo dei diritti accampati da una confessione
religiosa che finora ha inteso davvero male il mistero del Golgota, bensi del fatto
scientifico-spirituale del mistero del Golgota. Se perod gia questo € molto irragionevole,
lo ¢ ancora di piu parlare del fatto che si dovrebbero equiparare astrattamente tutte le
religioni e adottare una specie di uguaglianza astratta dell’essenza di tutte le confessioni
religiose. Perché qui queste diverse confessioni religiose devono venir messe a
confronto concretamente non con quello che il cristianesimo ¢ diventato, nella forma
dell’una o dell’altra confessione, bensi con quello che esso racchiude in sé secondo la
propria essenza.

Prendete I’induismo. In esso non viene accettato nessuno che non sia indu'®, in
sostanza esso ¢ legato a un popolo. Cosi ¢ per la maggior parte delle antiche confessioni
religiose. Unicamente il buddismo ha rotto con cid, ma anch’esso se viene compreso
giustamente ¢ per una determinata comunita. Ora perd consideriamo 1 fatti esteriori. Se
ad esempio in Europa avessimo una confessione religiosa che fosse da trattare alla
stregua dell’induismo, allora dovremmo tutti giurare sull’antico Wotan'6. Questi era un
dio nazionale, era stato dato a una singola stirpe, a un popolo. Ma che cosa ¢ successo
in occidente? In realta non ¢ stato assunto un qualche dio nazionale, bensi una
personalita completamente straniera quanto alla vita esteriore: Gesu di Nazareth ¢ stato
“importato”. Mentre le altre confessioni religiose hanno essenzialmente un carattere
religioso egoistico, € non vogliono andare oltre s¢ stesse, 1’elemento caratteristico
dell’occidente € proprio che esso ha respinto le proprie strutture religiose egoistiche, ad
esempio quella antica di Wotan, e ha assunto qualcosa che non ¢ cresciuto nella sua
carne ¢ nel suo sangue!’, lo ha accolto per il suo contenuto animico. Per I’occidente il
cristianesimo non ¢ affatto una confessione religiosa egoistica nello stesso senso in cui
lo furono altre confessioni religiose per 1 singoli popoli. Questo ¢ straordinariamente
importante e gia a partire dai fatti esteriori deve venir considerato. Cio costituisce sotto

1511 termine hindii, fu in origine prettamente geografico in quanto si fa derivare dall’antica parola irani-
ca utilizzata per indicare il flume Indo e la regione dei suoi sette affluenti e i suoi abitanti.

'® Wotan: Odino. E la principale divinita della religione e mitologia germanica.

17 Fleisch und Blut, che perd di solito sono traducibili con: carne ed ossa.

11



un altro aspetto I’elemento universale del cristianesimo, quando questo cristianesimo sa
veramente porre il mistero del Golgota al centro del divenire dell’'umanita.

Il cristianesimo non ¢ certo ancora progredito molto nel suo sviluppo; infatti in esso
non si sanno ancora ben distinguere due cose, che perd solo molto lentamente e
gradualmente si arrivera a distinguere. Nel vero senso del mistero del Golgota, chi ¢
dunque un cristiano? E cristiano chi sa che con il mistero del Golgota ¢ avvenuto
qualcosa di reale, che lo spirito del Sole ¢ vissuto in Cristo, ha effuso la propria essenza
nella terra e sa che Cristo ¢ morto per tutti gli uomini. Sebbene gia Paolo abbia
annunciato che Cristo non & morto soltanto per gli ebrei, ma anche per i pagani'®,
ancora oggi si comprendono ben poco queste parole. Si comprendera il cristianesimo
soltanto sapendo che il Cristo ha compiuto I’azione del Golgota per tutti gli uomini.
Perché un conto ¢ questo reale effetto che si ¢ riversato dal Golgota e un altro ¢ se ci si
¢ appropriati di una comprensione di esso. A sapere che cosa ¢ Cristo si deve tendere,
ma non si pud mai piu, dopo il mistero del Golgota, guardare a un essere umano sulla
terra diversamente che dicendo: “Che tu sia cinese o indu, Cristo ¢ morto anche per te e
questo significato egli lo ha per te come per un altro.” Sicché, comprendendo
giustamente il mistero del Golgota, risulta una visione!” tale per cui, di fronte a
qualsiasi uomo, qualunque sia il suo credo, ci chiediamo “Quanto possiede egli di
cristiano?”. Dovendo I'uomo acquistarsi sempre piu consapevolezza di che cosa in lui ¢
reale, ¢ ovviamente un ideale elevato conoscere qualcosa del mistero di Cristo. Cio si
diffondera sempre piu. E fara parte di questo I’avere comprensione per il mistero del
Golgota. Questo pero € qualcosa di diverso dall’idea®® che si puo avere del mistero del
Golgota: ¢ I'universale che vale per tutti gli esseri umani. L’importante ¢ che ora
avvertiamo nell’anima che ¢ questo, nella sfera solare, a renderci socievoli. La noi
siamo eremiti, se ci sentiamo chiusi dentro una qualsiasi confessione religiosa; nella
sfera solare siamo esseri socievoli se abbiamo intendimento per 1’elemento universale
del mistero del Golgota. Allora troviamo il modo di avere a che fare con ogni essere che
nella sfera del Sole si avvicini a noi. Il sentire riguardo al mistero del Golgota che
facciamo nostro nel tempo terreno, all’interno del nostro ciclo di umanita, fa di noi
esseri che si muovono liberamente nella sfera solare.

Di che cosa infatti dobbiamo essere capaci, proprio in vista di quel momento fra
morte e nuova nascita?

Qui arriviamo a un fatto che ¢ straordinariamente importante per il moderno
occultismo. Gli uomini che vissero in epoche anteriori al compimento del mistero del
Golgota sulla terra — in sostanza quel che ora dico non ¢ del tutto preciso — nella sfera
solare trovavano per cosi dire il trono di Cristo e li, su di esso, Cristo. Sapevano
riconoscerlo, perché in loro erano vissuti gli antichi retaggi della comunanza di tutte le
religioni. Questo spirito di Cristo ¢ pero disceso dal Sole e nel mistero del Golgota Egli
si € per cosi dire riversato nella vita della terra. E nell’affluire entro la vita della terra ha
abbandonato il Sole e oggi, tra la morte e una nuova nascita, di Cristo vi si trova
solamente I’immagine akashica. La il trono non ¢ occupato dal Cristo reale. Dobbiamo
portar su con noi, dalla terra, la rappresentazione del rapporto vivente con Cristo cosi da

182 Cor 5,15 Ed egli é morto per tutti, perché quelli che vivono non vivano pin per sé stessi, ma per
colui che e morto e risuscitato per loro.

Y Anschauung

29 Sono contrapposte comprensione (Verstaendnis) del mistero del Golgota e semplice opinione, o idea
(Auffassung) su di esso.

12



poter avere, tramite 1’immagine dell’akasha, il rapporto vivente con Cristo. Allora
troviamo la possibilita di avere Cristo anche a partire dal Sole, la possibilita che egli
susciti in noi tutte quelle forze che dobbiamo aver suscitato se vogliamo attraversare la
sfera solare nel modo giusto.

La nostra peregrinazione tra la morte e una nuova nascita prosegue ancora. Dalla
terra noi abbiamo avuto la forza, soprattutto grazie a una costituzione animica morale e
religiosa, di familiarizzarci, per cosi dire, con gli esseri insieme ai quali eravamo sulla
terra e in seguito con le entita delle gerarchie superiori. Ma questa forza via via vien
meno, diventa sempre piu crepuscolare e quel che di essenziale ci rimane ¢ proprio la
forza che assorbiamo?! sulla terra dal mistero del Golgota, cosi da orientarci nella sfera
solare. A tal fine, nella sfera solare compare un nuovo portatore di luce, che dobbiamo
venire a conoscere nel suo aspetto peculiare di forza originaria. La comprensione per
Cristo ce la portiamo dalla terra; ma per poterci evolvere ulteriormente, salendo piu
lontano nell’universo dalla sfera solare entro quella di Marte, ¢ necessario che noi
riconosciamo — e lo possiamo semplicemente per il fatto di essere anime umane — il
secondo trono che nel Sole si trova per cosi dire accanto al trono di Cristo. A partire da
esso facciamo la conoscenza dell’altro essere che ora insieme al Cristo ci guida oltre:
Lucifero. Adesso conosciamo Lucifero e, per mezzo delle forze che egli ¢ in grado di
darci, possiamo compiere [’ulteriore viaggio attraverso le sfere di Marte, Giove e
Saturno.

E giungiamo sempre piu lontano nello spazio cosmico, continuamente
ingrandendoci. Invero, quando ci muoviamo oltre la sfera di Saturno sopraggiunge
qualcosa che modifica un po’ il nostro stato di coscienza. Entriamo come in una specie
di crepuscolo cosmico, non si puod dire sonno cosmico, ma crepuscolo cosmico. Pero ¢
in tal modo che possono appunto influire piu che mai su di noi le forze dell’intero
universo. Da tutti i lati operano allora delle forze su di noi, e accogliamo entro di noi
forze dal cosmo intero. Mentre ci siamo cosi espansi, ¢’¢ dunque un periodo fra morte e
nuova nascita in cui entrano ad agire nel nostro essere le forze dell’intero cosmo come
da tutti 1 lati, le forze entrano nel nostro essere come da ogni stella. Poi cominciamo a
contrarci, entriamo di nuovo attraverso le diverse sfere fino alla sfera di Venere, ci
restringiamo divenendo sempre piu piccoli, finché giunge il tempo in cui possiamo
nuovamente congiungerci con un germe umano terreno.

Ma cosa siamo allora, quando ci uniamo a questo germe? Siamo quello che abbiamo
descritto tra la morte e una nuova nascita. Abbiamo pero assimilato le forze del cosmo
intero. Fuori, nella massima espansione, hanno agito entro il nostro essere le forze
dell’intero cosmo. Intanto che nell’evoluzione espansiva abbiamo tanto piu accolto cio
che puo arrivare fino a noi quanto meglio ci siamo a cid predisposti, € il nostro karma
viene preparato attraverso il modo in cui abbiamo vissuto con gli esseri umani che
abbiamo incontrato, si sviluppano in noi per il fatto di vivere dopo la morte insieme a
loro, le forze che per opera del karma creano un pareggio in una nuova vita terrena. Che
noi facciamo la nostra apparizione come uomo, che siamo in grado di avere
interiormente un karma che al contempo riceve in sé le forze cosmiche, dipende pero
dal fatto che in un determinato periodo tra morte e nuova nascita riceviamo le forze
dell’intero cosmo. E quando un uomo nasce nel mondo fisico, allora si ¢ unito
all’embrione umano cio che si ¢ concentrato fino al minimo, ma che a partire da un

211 verbo ¢ saugen, un suggere come quello delle api o del lattante

13



ingrandimento gigantesco ha preso in sé¢ le forze di tutto il cosmo. Portiamo in noi
proprio I’intero cosmo, quando torniamo a incarnarci sulla terra. E sotto un certo
aspetto ci ¢ lecito dire che questo cosmo lo portiamo in noi nel modo in cui esso puo
armonizzarsi, pud giustamente armonizzarsi con quanto, come intonazione, abbiamo
portato nell’anima nella nostra fuoriuscita, nell’espanderci nelle sfere dopo la nostra
precedente vita terrena.

Potremmo dire che vengono riunite, accordate queste due cose: 1’adattamento al
cosmo intero e al nostro karma precedente. Il fatto che siamo conformi anche al nostro
karma precedente — il quale pero deve armonizzarsi con il cosmo — mi si fece incontro
in maniera straordinariamente singolare nelle indagini dei mesi scorsi su singoli casi, lo
dico espressamente, su singoli casi; non voglio con cio formulare una legge generale.
Quando un uomo muore, quindi passa per la porta della morte, muore sotto una
determinata costellazione stellare. E questa costellazione ¢ di fatto essenziale per
I’ulteriore sua vita dell’anima, in quanto in certo qual modo s’imprime nel suo essere
animico e rimane realmente come impronta. E in quest’anima resta I’aspirazione a
entrare nuovamente, alla nuova nascita, con questa costellazione, a rispondere alle
forze?? che si sono accolte al momento della morte, a entrare di nuovo in questa
costellazione. E qui ¢ I’interessante: quando si cerca di conoscere il cielo di morte di un
uomo, la costellazione della nascita successiva molto spesso coincide con quella della
morte precedente. Si deve solo tener conto del fatto che a corrispondere a quella
costellazione ¢ un altro luogo della terra, nel quale I’'uomo nasce. Cosi I’essere umano
viene davvero adattato al cosmo, si inserisce in esso € nell’anima ¢’¢ dunque una specie
di bilanciamento tra la vita individuale e quella cosmica.

Kant*® ha formulato un bel motto, dicendo che due erano le cose che lo elevavano in
modo particolare: il cielo stellato sopra di lui e la legge morale in lui. Questa ¢ una bella
espressione, ¢ il perché ce lo dice 1’occultismo. Entrambi, il cielo stellato sopra di noi e
ci0 che portiamo in noi come legge morale, sono in realta la stessa cosa, poiché nella
vita tra la morte e una nuova nascita noi cresciamo entro lo spazio cosmico, accogliamo
in noi il cielo stellato e ci portiamo poi nell’anima come costituzione morale
un’immagine del cielo stellato. Qui abbiamo uno dei punti nei quali in effetti non ¢
quasi piu possibile che la scienza dello spirito diventi nell’anima qualcosa di diverso da
un universale sentimento morale. Qui ¢’¢ uno di quei punti dove quel che sembra teoria
si trasforma in immediata vita morale dell’anima, in impulsi morali dell’anima; perché
qui I’uomo sente tutta la responsabilita nei confronti del proprio essere. A questo punto
I’'uomo sente: tra la morte e una nuova nascita tu eri in una situazione tale per cui
I’intero cosmo doveva entrare ad agire nel tuo essere e tu concentrasti nel piccolo germe
umano fisico cio che avevi estratto. Tu rispondi all’intero cosmo, porti veramente tutto
il cosmo in te. Qui si sente qualcosa di quello che si € cercato di delineare nella “Prova
dell’anima”?* al monologo di Capesio dove, nel passo: “Nel tuo pensare vivono pensieri
cosmici ...”, si richiama D’attenzione su quel momento significativo, nel quale I’anima
sente che ha il sacro dovere di tirar fuori le forze estratte dal cosmo, giacché le si deve

22 Gerecht zu werden: rendere giustizia, essere all’altezza, soddisfare, adempiere

23 Immanuel Kant (Konigsberg, 1724-1804). Filosofo tedesco, importante esponente dell’Illuminismo e
anticipatore della filosofia idealistica. Le parole di Kant che Rudolf Steiner cita in questo contesto si
trovano in conclusione alla “Critica della ragion pura” (1781). Furono scritte anche sulla sua tomba.

2 E il secondo dei quattro Misteri Drammatici e risale al 1911. Contenuto nell’oo 14, pubblicata
dall’Editrice Antroposofica.

14



riportare agli déi, e dove 1’anima riconosce che sarebbe un grandissimo peccato lasciare
improduttive quelle forze. Con queste indagini concrete si mise in luce come
effettivamente noi assumiamo tutto il cosmo in noi e lo portiamo nuovamente entro
I’esistenza. Si, delle forze che I’'uomo in effetti porta in giro con sé, in realta sono solo
la minima parte quelle per le quali esiste una qualche origine sulla terra. Noi invero
osserviamo ’uomo in rapporto alle forze che operano nel suo corpo fisico, che
dominano nel suo corpo eterico, che dominano nel suo corpo astrale e nell’lo. Le forze
che entrano in gioco nel nostro corpo fisico ci giungono senza dubbio direttamente dalla
terra; ma quello che ci occorre per il corpo eterico non lo possiamo ricavare
direttamente dalla terra, bensi soltanto dalle forze che ci1 arrivano tra la morte e la nuova
nascita quando ci espandiamo fuori nel sistema planetario. E un uomo che entrandovi
rechi una costituzione animica immorale non potra trarre a sé le forze giuste quando
attraversa, nel periodo tra morte € nuova nascita, la sfera di Mercurio. Un uomo che non
abbia sviluppato impulsi religiosi non pud attrarre le giuste forze in Venere, e cosi
accade che possiamo avere atrofizzate le forze di cui abbiamo bisogno nel corpo
eterico. Vediamo qui formarsi il nesso karmico tra vita successiva e vita precedente.
Queste sono tutte cose che ci indicano, al contempo, come le conoscenze che ci
procuriamo tramite 1’occultismo possano diventare impulsi della nostra vita animica, e
come in realta ci basti soltanto sapere che cosa siamo per ascendere a una vita sempre
piu spirituale.

Quello che il mistero del Golgota ha predisposto ¢ necessario, nel nostro ciclo
dell’umanita, affinché I’uomo si possa ambientare nel giusto modo nella sfera solare tra
la morte e una nuova nascita. Cio che la scienza dello spirito in realta ha da compiere ¢
che I’'uomo sia in condizione di espandersi anche piu lontano, oltre la sfera del Sole,
con quella coscienza universalmente umana, spiritualmente socievole, che ¢ 1la
necessaria. Per la sfera solare ¢ sufficiente la relazione di sentimento con il mistero del
Golgota. Pero, per il periodo tra morte e nuova nascita, affinché resti anche oltre la sfera
solare ci0 che da intendimento e sentire universalmente umani, ¢ proprio necessario che
noi comprendiamo in modo scientifico-spirituale le reciproche relazioni tra le singole
religioni, 1’evoluzione dei singoli impulsi religiosi; € necessario che non cresciamo in
una confessione religiosa strettamente delimitata, con le sfumature di sentimento della
stessa — ma che acquisiamo la possibilita di avere comprensione per ogni anima,
indipendentemente da quel che essa creda, e comunque siano le anime. Una cosa allora
st realizza in qualita di ci0 che, si puo dire, ¢ connesso all’impulso di Cristo per tutte le
anime dell’evoluzione terrena, e un’altra si realizza, in particolare tra morte e nuova
nascita, in cio che sta nelle parole: “Dove due sono uniti nel mio nome, Io sono in
mezzo a loro”?*. E Cristo, in questo detto, il fatto che due siano uniti non lo collega a
questa o a quella fede, bensi solo alla possibilita che egli sia tra loro quando essi sono
uniti nel suo nome.

Ci0 che da anni si ¢ curato anche attraverso i nostri misteri drammatici, in particolare
con I’ultimo, “Il guardiano della soglia”?¢, dovrebbe dare una comprensione scientifico-
spirituale nei riguardi di quanto ¢ necessario nell’attuale ciclo del tempo. Ora ¢
necessario acquisire in un certo qual modo un rapporto con I’impulso di Cristo, da un

B Mt 18, 20
%6 Questo ¢ il terzo dei quattro misteri drammatici ed ¢ del 1912. L’anno dopo verra presentato 1’ultimo,
“Il risveglio delle anime”. 0o 14, pubblicata dall’Editrice Antroposofica.

15



lato, ma poi anche con le potenze che stanno in contrapposizione a lui: con I’impulso di
Lucifero e di Arimane. Qui abbiamo a che fare con potenze che, non appena andiamo
oltre la maya, sviluppano forze nell’universo — questo dobbiamo imparare a
comprenderlo. Nell’evoluzione umana si avvicina infatti sempre piu il tempo in cui si
dovra imparare che quel che conta ¢ I’elemento sostanziale, non la dottrina. E in
nessun’altra cosa come nel mistero del Golgota, ci si presenta che quel che importa € la
realta sostanziale e non il contenuto della parola. E poiché ¢ piu facile intendersi con
persone che davvero esaminano esattamente quanto qui va detto a partire da fonti
occulte, vorrei che si prendesse in esame con molta precisione quello che avro da dire
adesso. In nessuna confessione religiosa esiste niente di simile a questo. Nelle altre
confessioni religiose non c’¢ questa profondita che si presenta attraverso il mistero del
Golgota.

Il mondo ha ancor oggi un pregiudizio molto particolare. Si parla di questo come se
nel mondo dovesse andare proprio come in una scuola: che I’importante sono soltanto i
maestri universali. Nel caso di Cristo non si tratta di un maestro universale, ma
piuttosto di un universale facitore, che ha compiuto il mistero del Golgota e il cui essere
si ha da conoscere. Questo ¢ I’importante. Quanto poco contino le sole parole, il solo
contenuto dottrinale, ce lo pud insegnare proprio una bella espressione, proveniente
dalla bocca di Cristo: “voi siete dé&i!”?” e il fatto che egli abbia sempre indicato come
I’essere umano raggiunga il suo vertice quando giunge alla consapevolezza dell’essenza
divina nella propria natura. E si potrebbe dire che fuori nel mondo risuona la parola di
Cristo: “Dovete essere coscienti del fatto che siete uguali agli dei!”. Un grandioso
insegnamento!, si potrebbe dire.

Lo stesso insegnamento risuona provenendo da un’altra parte, la dove la Bibbia
racconta del punto di partenza dell’evoluzione terrena; li ¢ Lucifero che si avvicina e
dice: “Diventerete come gli d&i!”?%. Lo stesso contenuto dottrinale risuona da Lucifero,
e un identico contenuto proviene da Cristo: “Sarete come gli déi!”. E i due significano
due cose opposte per gli uomini. Sono davvero suoni di tromba sconvolgenti che
vibrano in queste parole: una volta risonanti dal tentatore, un’altra dal salvatore e
liberatore e ripristinatore della natura umana.

Quello che importa ¢ riconoscere 1’essere?’, importa davvero molto tra la morte ¢ una
nuova nascita. Nella sfera solare ¢ presente il massimo pericolo di confondere Lucifero
con Cristo, perché parlano entrambi la stessa lingua, insegnano la stessa dottrina sul
Sole, e noi percepiamo da loro le stesse parole, se in questo caso ci ¢ lecito chiamarle
“parole”. E ’essere che importa. Che questo o quell’essere dica questa o quella parola,
cio importa, non il contenuto dell’insegnamento; perché ’essenziale ¢ ci0 che pulsa
attraverso il mondo come forze reali. Nei mondi superiori, e soprattutto in quello che
nelle sfere terrene entra in gioco, intendiamo le parole nel modo giusto solo quando
sappiamo da quale essere provengono. Non riconosciamo mai I’elevatezza di un essere
dal contenuto delle parole, bensi dal fatto di venire a conoscere il contesto cosmico
complessivo entro il quale un essere ¢ collocato. Questo lo possiamo vedere confermato

2TGv 10,34

28 Genesi 3, 4-5 “und werdet sein wie Gott” dice la versione di Lutero; qui il testo dice: Thr sollt werden
wie die Goetter. Anche il successivo “Sarete déi” ¢ espresso da Ihr sollt sein wie die Goetter.

? Die Erkenntnis des Wesens. Nell’intero paragrafo che segue si continua a parlare di Wesen: essere,
essenza, sostanza, ente.

16



molto precisamente nelle parole relative all’uguaglianza degli uomini con gli déi, nel
risuonare di Lucifero e di Cristo entro 1’esistenza.

Con queste cose sono espressi importanti fatti dell’evoluzione. E vengono riferite
non tanto per il loro contenuto — nemmeno in questo caso, proprio no —, ma per la loro
sostanzialita; vengono espresse affinché¢ sorgano nelle anime le sensazioni che
necessariamente dovrebbero sorgere come conseguenza di tali parole. E quando coloro
che hanno accolto in s€ queste verita, accolgono le sensazioni e scordano le parole, in
realta non va perso cosi tanto. Persino se mi immagino il caso piu drastico, per cui ci
fosse tra noi qualcuno che avesse dimenticato tutto quanto s’¢ detto ora e non si
ricordasse nemmeno una parola, ma portasse in s¢ nel sentimento ci0 che da queste
parole puo fluire, in senso scientifico-spirituale gli basterebbe avere quanto veramente
si intende con esse.

Certo, noi dobbiamo esprimerci in parole e le parole talvolta paiono teoriche. Ma
quel che importa ¢ che sappiamo guardare attraverso le parole alla sostanzialita dello
spirito e che nella nostra anima accogliamo questo elemento sostanziale. Il mondo
imparera a comprendere addirittura parecchie cose proprio riguardo al progresso
nell’evoluzione dell’umanita, se comprendera in modo sostanziale la scienza dello
spirito. E allora vorrei oggi portare solo due esempi che sono connessi non proprio
interiormente, bensi piu esteriormente alle mie ricerche occulte dei mesi scorsi, ma che
per me furono sorprendenti; mi hanno infatti mostrato come, davvero, solo per il fatto
che nella dottrina occulta si ¢ conosciuto qualcosa che corrisponde a quanto ¢ gia
presente nel mondo e che vi ¢ stato introdotto da uomini ispirati, questa verita possa di
nuovo venir li rintracciata.

Vedete, i0 mi sono occupato molto di Omero’®, ho letto spesso le opere di Omero.
Ora, nel corso degli ultimi mesi, mi veniva di continuo dinnanzi all’anima, proprio in
modo vivo, come dopo la morte non si possa cambiare nulla, come le relazioni restino
le stesse, come di una persona, nei confronti della quale ci si ¢ posti in qualche modo
nella vita, si sappia ad esempio: “Tu 1’hai amata troppo poco”, ma come cid non si
possa modificare. Se si considera questo fatto e poi si legge in Omero che egli descrive
I’aldila come il luogo dove la vita diventa immutabile, allora soltanto si comincia a
capire tutta la profondita di queste parole, che si riferiscono al luogo nel quale le cose
non sono piu soggette ad alcun mutamento. E questa ¢ un’impressione meravigliosa:
comparare la propria conoscenza occulta con cid0 che il “cieco Omero”, come un
veggente dell’anima, introdusse come importante verita occulta e portd ad espressione
nella sua opera!

E fu per me sorprendente un’altra cosa ancora, alla quale facevo veramente
resistenza poiché mi appariva incredibile, cui tuttavia non si pud sfuggire quando vi si
giunge con tutti 1 mezzi della ricerca occulta.

Alcuni, o la maggior parte di voi, forse conosceranno le cosiddette Cappelle medicee
di Michelangelo a Firenze’!. Si tratta di Giuliano e Lorenzo de’ Medici e di quattro
figure allegoriche. Con cid0 non ci si immagina niente di artistico. Insignificanti

3 Poeta greco autore dell’’Iliade” e dell’”Odissea”, i due massimi poemi epici della letteratura greca
antica. E ritenuto anche il primo poeta greco.

31 Michelangelo Buonarroti (1475-1564), scultore, pittore, architetto, poeta. I monumenti funebri di
Lorenzo e Giuliano de’ Medici, con le quattro statue, si trovano nelle Cappelle Medicee, nella Sagrestia
Nuova in San Lorenzo a Firenze. L’11 Ottobre 1912 Rudolf Steiner ¢ Marie von Sievers avevano
trascorso alcuni giorni a Firenze e ad Assisi, visitando anche le Cappelle medicee.

17



allegorie, si dice di solito. Effettivamente, ad eccezione di una, queste cosiddette figure
allegoriche non sono ben rifinite, ma ciononostante non fanno I’impressione di
allegorie. E molto caratteristico che nei manuali di viaggio, riguardo a queste tombe
medicee, ci venga fatto notare che da una parte starebbe uno dei Medici, Lorenzo,
dall’altra 1’altro, Giuliano. Ed essi sono esattamente scambiati: quello che viene
chiamato Lorenzo ¢ Giuliano e quello cui ci si rivolge come Giuliano ¢ Lorenzo. E
proprio cosi. E dunque in quasi tutte le storie dell’arte le cose stanno come non sono. In
ogni caso non & come si trova nelle storie dell’arte e nel Baedecker*2?. Non mi sono
ulteriormente crucciato del perché sia cosi, pero ¢ vero che le due figure vengono
sempre scambiate. Le descrizioni non s’accorderebbero affatto e probabilmente, un
giorno, li si ¢ cambiati di posto. Adesso stanno diversamente da come 1i aveva collocati
Michelangelo. Ma non ¢ di questo che voglio parlare, bensi solo del fatto che 1a ci sono
quattro figure allegoriche: ai piedi di uno dei Medici la “Notte” e il “Giorno”, accanto
all’altro 1I’“Aurora” e il “Crepuscolo”.

B 'R

Ora, tenete conto che avevo delle resistenze rispetto a quanto vi dird adesso, ma ci si
approfondisca veramente in ogni gesto, in tutto quello che si ha davanti a sé e si
cominci anzitutto dalla “Notte”, si contempli questa figura riguardo alla quale, nei libri,
si trova 1’assurda osservazione per cui avrebbe un gesto che un uomo dormiente mai
potrebbe assumere. Se perd si studia ogni gesto e ogni singolo arto e poi ci si pone la

32 Semplicemente col termine Baedecker si indicano le pubblicazioni, guide turistiche nella fattispecie,
della Karl Baedecker Verlag, casa editrice tedesca fondata nel 1827, la prima nel settore dei viaggi, del
turismo.

18



domanda: un artista come dovrebbe rappresentare la figura umana, se volesse mostrare
nell’espressione della figura la massima attivita possibile del corpo eterico, nel modo in
cui essa potrebbe aver luogo proprio nel sonno — se volesse quindi dare alla figura una
posizione delle membra che meglio corrispondesse al momento in cui il corpo eterico
massimamente lavora al corpo fisico? Lo dovrebbe fare come lo ha fatto Michelangelo
muovendo dal suo istinto artistico. Nella “Notte” egli ha segretamente immesso il gesto

Michelangelo — Crepuscolo e Aurora. Cappelle Medicee, Firenze.

che corrisponde al corpo eterico. Non sostengo che Michelangelo lo sapesse, ma cosi €.
E si guardi poi il “Giorno”! Non ¢ certo una vuota allegoria. Se ci s’immaginasse che
gli arti inferiori dell’entitd umana fossero meno attivi e fosse massimamente attivo I’lo,
allora cid approderebbe, fin nella singolare rotazione dell’intera figura, alla figura del
“Giorno”. Se poi si volesse esprimere come agisce il corpo astrale nel modo piu libero,
escludendo gli altri arti costitutivi dell’uomo, come esso si esprime nel gesto, allora si
avrebbe questo nella cosiddetta allegoria della “Aurora”. E se si volesse esprimere
come il corpo fisico non s’afflosci subito, ma come esso diventi fiacco quando Io e
corpo astrale se ne escono, allora questo ¢ meravigliosamente espresso nel gesto del
“Crepuscolo”. Qui si hanno davanti a sé le viventi elaborazioni dei quattro arti
costitutivi umani. Come abbia potuto sorgere una certa leggenda che si ¢ diffusa
riguardo alla “Notte” — della quale ¢ stato detto che, quando Michelangelo era solo con
essa, questa poteva prender vita, alzarsi e farsi un giro — lo si pud immaginare molto
bene, quando si sappia che ha il gesto corrispondente al corpo eterico o vitale, e che il
corpo eterico o vitale pud essere pienamente attivo in questo gesto. E quando lo si
sente, si vede allora questa figura alzarsi, si sa allora che essa puo farsi un giro. Se non

19



fosse di marmo, se realmente fosse attivo il corpo eterico o vitale da solo, che ¢
I’elemento vivificante, non ci sarebbe alcun impedimento a che essa se ne andasse in
giro.

In cid che I’evoluzione dell’'umanita ha prodotto, molto ¢ segretamente riposto, e
molto diventera comprensibile soltanto quando gli uomini osserveranno le cose tramite
ci0 che ¢ in grado di acuire lo sguardo occulto. Ma alla fin fine tutte queste cose non
sono importanti! Se comprendiamo meglio un’opera d’arte, oppure no, questo non ¢
niente di universalmente umano. Importa invece qualcos’altro: se abbiamo acuito lo
sguardo, ci si dischiude una comprensione per 1’anima dell’altro uomo. Non per mezzo
dello sguardo occulto, che gia deve guardare nel mondo spirituale, bensi grazie allo
sguardo che ¢ affinato®® dalla scienza dello spirito. Per mezzo della comprensione della
scienza dello spirito, prodotta dal sano intelletto umano, cresce in noi la conoscenza di
quello che ci viene incontro nella vita, anzitutto di cid che ¢ I’anima del nostro
prossimo. E cercheremo di acquisire comprensione per ogni anima umana.

Tuttavia questa comprensione nei confronti di ogni anima umana ¢ qualcosa di
diverso da quel che di frequente nella vita si qualifica come comprensione. Purtroppo
nella vita troppo spesso I’amore ¢ davvero egoistico. Si ama quello verso il quale si ¢
particolarmente attratti, appunto per questa o quella relazione, e per il resto ci si
accontenta perlopiu di quello che si chiama amore umano universale: si ama l’intera
umanita. Che ¢ mai questo? Si deve essere capaci di comprendere ogni anima.

Forse non le si trovera tutte perfette, ma questo non ¢ male, perché a certe anime non
si fa maggior danno che quando le si adora con amore cieco.

Di questo fattore parleremo ancora un po’ piu dettagliatamente dopodomani.

33 Den Blick scharfen: aguzzare la vista, affilare, rettificare, rafforzare, acuire

20



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [4/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 4

Monaco, 28 novembre 1912

1a edizione italiana
maggio 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Quarta conferenza Monaco, 28 novembre 1912 pag. 4

La vita nel kamaloka come preparazione alla formazione del karma. La vita animica
conscia e quella subconscia e il loro sviluppo nel dopo morte. La formazione di un
rapporto scambievole tra mondo spirituale € mondo fisico, tra vivi € morti per mezzo
del lavoro scientifico spirituale. La lettura ai defunti, specialmente a chi in questa vita
osteggio la scienza spirituale. La graduale formazione di un sentimento delle possibilita
riguardo agli accadimenti. Lo sviluppo delle forze di pensiero, di sentimento e di
volonta nella vita tra morte e nuova nascita.



QUARTA CONFERENZA

Monaco, 28 novembre 1912
La vita tra morte e nuova nascita

La riflessione che abbiamo potuto avviare 1’altro ieri, riguardo alla vita tra la morte e
una nuova nascita, ci mostra come 1’intera entita umana sia strettamente connessa a ci0
che si puo chiamare la vita universale del cosmo. Se infatti pensate a varie cose di
quanto allora ¢ stato detto, ne potrete desumere che ’'uomo, in realta, soltanto durante il
suo tempo terreno ¢ in un certo qual modo esiliato in un luogo, solo durante il suo
tempo terreno occupa un piccolo spazio, mentre in tutto il tempo fra la morte e una
nascita nuova egli ¢ incorporato nel sistema planetario e persino, in un ulteriore periodo
dopo la morte, al mondo al di fuori di quello. Se riguardo allo sviluppo tra la nascita e
la morte spesso diciamo, per esprimere un fatto occulto, che I’'uomo si mostra come una
specie di immagine microcosmica del macrocosmo, ora dobbiamo dire che tra la morte
€ una nuova nascita ’'uomo stesso ¢ realmente macrocosmico; egli ¢ effuso nel grande
cosmo, allora si dimostra appunto come un essere macrocosmico, perché in questo
periodo intermedio egli deve estrarre dal grande cosmo le forze che gli occorrono per la
sua successiva incarnazione. E per la precisione, possiamo intendere questa vita
macrocosmica tra la morte e una nuova nascita cosi che I'uomo, nel primo periodo dopo
la morte, in certo qual modo si porta ancora addosso, i “gusci”’, se cosi ¢ lecito
esprimersi, della vita terrena, ¢ legato a cio che la vita terrena poté fare di lui. Questo ¢
proprio il periodo che anzitutto sta in rapporto particolarmente stretto con 1 bisogni e gli
interessi del cuore umano. Quando lo sguardo occulto viene rivolto a qualcuno che ha
lasciato il piano terreno relativamente da poco tempo, allora, come sappiamo, questi si
trova nella sfera del kamaloka. Questa ¢ la sfera che, detto in modo macrocosmico,
giunge fino all’orbita della luna. Dunque 1’uomo si ambienta, espandendo la sua entita
animico-spirituale cosi da abitare 1’intera sfera lunare. In questo periodo, lo sappiamo,
I’uomo ¢ ancora del tutto legato al mondo terreno. I desideri, le brame, gli interessi, le
simpatie, le antipatie che ha sviluppato costituiscono forze — lo abbiamo gia descritto
varie volte — che per cosi dire lo ripiegano verso il mondo terreno. Durante il periodo
del kamaloka I’'uomo ¢ dunque in un certo senso chiuso come dentro un’atmosfera della
sua personale natura astrale, come se 1’¢ acquisita sulla terra. Egli si augura ancora
quello che si ¢ augurato sulla terra, ha interesse a cid0 per cui in terra ha provato
interesse. E il periodo del kamaloka esiste proprio perché 1’uomo possa dipanare questi
desideri, perd in modo che desideri e brame — in quanto dipendono dagli organi fisici, e
tutti 1 godimenti sensibili ne sono dipendenti — non possano venirgli soddisfatti e quindi
egli, per I'impossibilita dell’appagamento, se ne disavvezzi. Ma tutto questo, che spesso
abbiamo descritto per quanto riguarda 1’essere umano immediatamente dopo la morte,
come possiamo facilmente comprendere, si riferisce all’individualita dell’uomo, a cio
che I’'uomo nel senso piu stretto della parola ha quasi da estirpare dalla sua astralita, a
quello da cui si deve disabituare, che deve eliminare da s¢.

Sotto un altro aspetto ancora, nel tempo del kamaloka 1’uomo porta fuori con sé
anzitutto le connessioni terrene e precisamente nel modo seguente: cio con cui 'uomo ¢

!'I riferimenti per questa conferenza, nel Klartext: http:/steiner-klartext.net



http://steiner-klartext.net/

collegato, sia come fatti sia come esseri del periodo del kamaloka, dipende dalla sua
vita interiore, dipende da come ¢ fatto I’uomo in questione, da come ¢ predisposto nella
sua anima. Ad esempio: un uomo attraversa la porta della morte, un po’ prima vi ¢ gia
passato qualcuno col quale egli ebbe un rapporto stretto, cosi che possiamo dire che
entrambi 1 defunti stanno nella sfera del kamaloka; 1i essi possono trovarsi. L’indagine
occulta mostra senz’altro che I’'uomo non ¢ solo alle prese col proprio sviluppo, con il
disabituarsi ai propri desideri, brame, interessi, ma che subito dopo la morte, dopo un
breve periodo di sonno per cosi dire embrionale, I’'uomo ritrova gli esseri umani con 1i
quali sulla terra ha avuto stretti rapporti. Per contro, per questo primo periodo in
generale non esiste proprio I’eventualita che 'uomo possa veramente ritrovare ogni
essere che sia al contempo insieme a lui nella sfera del kamaloka. Li le condizioni
spaziali e temporali sono davvero molto diverse, soprattutto quelle dello spazio. Non ¢
questione di giungere o meno vicino a esseri coi quali non si ¢ avuto uno stretto
rapporto, si pud anche arrivare quanto piu possibile vicino a loro, ma non li si
percepisce. Per percepire, bisogna essere stati in stretti rapporti con I’essere in questione
durante la vita. Percio quelli coi quali si € stati intimi in vita — € qui in un primo tempo
difficilmente sono da prendere in considerazione esseri diversi da quelli umani —
vengono anche a trovarsi presto nel periodo del kamaloka nei dintorni di un defunto. Il
rapporto in cui ci troviamo dopo la morte con quegli esseri, si orienta ancora del tutto
secondo le relazioni terrene che abbiamo sviluppato nei loro confronti. E precisamente
in un modo che gia ieri I’altro ho caratterizzato, ci rapportiamo cio¢ a un essere umano
che si trova con noi nel kamaloka conformemente alla piena verita di come ci siamo
rapportati nella vita terrena; perd non ci ¢ possibile quel che durante il periodo terreno
ancora potevamo, vale a dire ad esempio modificare il rapporto. Esso resta cosi come fu
sulla terra. Nei confronti di una persona che abbiamo amato, sulla terra possiamo piu
tardi sviluppare odio e, verso una persona che abbiamo odiato, sviluppare amore —
possiamo sforzarci di modificare la nostra relazione con lei. Nel periodo del kamaloka
non ¢ cosi: noi incontriamo una persona che ¢ morta prima di noi e di primo acchito ci
sentiamo portati verso di lei in un rapporto corrispondente all’ultimo che con lei
abbiamo avuto sulla terra. Cosi ci troviamo nei suoi confronti. Poi, come sapete,
viviamo a ritroso nel tempo. Se prima abbiamo avuto con questa persona un rapporto
diverso, non possiamo suscitarlo in modo artificioso, bensi dobbiamo tranquillamente
vivere a ritroso e sperimentare in seguito, al momento corrispondente, una relazione che
abbiamo avuto in precedenza con lei, che di nuovo non possiamo modificare e che si
manifesta esattamente come si ¢ espressa sulla terra.

Si potrebbe facilmente credere che questo sia uno stato straordinariamente doloroso.
E lo ¢ anche, sotto un certo aspetto. Lo si vive proprio cosi come ci si sente quando
volentieri si camminerebbe e si ¢ incatenati al suolo. Ci si sente spiritualmente vincolati
a un rapporto che si ¢ prodotto sulla terra, ci si sente in una situazione forzata. Questo ¢
tutto esatto. E quando questa costrizione ¢ forte, il rapporto naturalmente ¢ penoso. Ma
per comprendere correttamente una tale condizione e darle il giusto peso nel sentimento
non si deve avere soltanto il pensiero che si tratti di uno stato di sofferenza: doloroso lo
¢, si, per molti aspetti, ma il defunto non ha solo coscienza che ci sia una condizione di
sofferenza, ha bensi chiarissima consapevolezza che questo stato ¢ necessario, deve
esserci, che se non si patisse un dolore simile, addirittura si farebbero rotolare sul
proprio cammino dei massi che ci frenano I’evoluzione.



Cosa accade infatti col passare attraverso tutto questo? Supponiamo di vivere, dopo
la morte, il rapporto con un altro uomo, osserviamo dunque una certa relazione che in
vita abbiamo trovato con lui, che abbiamo formato, sperimentiamola. Stando a
guardare, facendone esperienza, tenendovi per cosi dire fisso lo sguardo, si sviluppano
nella nostra anima le forze, anzitutto nei loro modelli spirituali, che ci occorrono perché
il nostro karma ci guidi correttamente in un futuro piu lontano, affinché nel rincarnarci
ci troviamo insieme all’altro uomo cosicché possa prodursi il pareggio karmico. Piu o
meno in questo modo vengono, tecnicamente, costruite? le forze che sono necessarie al
pareggio karmico.

Di quanto in un primo tempo gli viene incontro nell’ambiente, difficilmente il
defunto pud cambiare qualcosa; ma di tanto in tanto sorge per lui I’intenso bisogno di
modificare questo o quello. Si vorrebbe dire che, per il defunto, acquistano grande
significato 1 desideri inappagati, ma quei desideri insoddisfatti che durante la vita non
sempre salgono del tutto alla coscienza. E ora va considerato qualcosa cui ¢
straordinariamente importante prestare attenzione. Nella vita normale, qui sul piano
fisico, noi certamente sentiamo nella nostra coscienza una o un’altra inclinazione,
questa o quella simpatia, ci facciamo questa o quella rappresentazione; ma al di sotto di
tale coscienza si trova la coscienza astrale, il subconscio. Esso non emerge con gran
forza nel conscio, nella vera e propria coscienza dell’i0; percid qualcosa di incompiuto,
si vorrebbe dire, entra nella vita di coscienza dell’essere umano. In effetti nella vita
quasi mai ['uomo si vive appieno come essere cosciente. Il modo in cui I'uomo si
realizza® non ¢ affatto, si potrebbe dire, sempre del tutto vero; ’'umana vita dell’anima ¢
qualcosa di straordinariamente complicato. Pud accadere che a qualcuno, nella sua
coscienza ordinaria, nella sua coscienza egoica — per pregiudizi, comodita, per questo o
quel motivo — qualcosa proprio non piaccia o forse persino lo odi, mentre nel suo
subconscio ¢’¢ un acceso desiderio di cid che nel suo conscio persino odia. E accade
che I’anima dell’uomo spesso intensamente s’industrii proprio a ingannarsi riguardo a
tali cose.

Puo ad esempio succedere che due persone vivano insieme. Una delle due, che
stanno in qualche rapporto fra loro, si avvicina alla scienza dello spirito,
all’antroposofia, e se ne sente entusiasta; la persona che vive insieme a lei non se ne
sente entusiasta, diventa invece sempre piu tremenda nella sua relazione: quanto piu la
prima si familiarizza con la scienza dello spirito, tanto piu I’altra si scaglia contro di
essa, la discredita. Ora, poiché la vita dell’anima umana ¢ complicata, ¢ possibile
quanto segue. Quest’altra persona che denigra la scienza dello spirito, se proprio il suo
amico, 0 uno che in qualche altro modo vive insieme a lei, non fosse diventato
antroposofo, forse lo sarebbe diventata lei stessa in qualche occasione opportuna. Le
impedisce di diventarlo proprio la persona che vive con lei. Questo pud senz’altro
succedere. E puo accadere che un tale, il quale sparla della scienza dello spirito e nella
sua coscienza egoica manifesta tutto il possibile contro di essa, ne abbia invece il piu
intenso desiderio nel suo subconscio, o coscienza astrale — anzi, quanto piu la diffama,
tanto piu forte ne diventa in lui il desiderio. Qui nella vita terrena ¢ senz’altro possibile
compiere una cosa del genere, che nella coscienza desta si screditino cose che nel

211 verbo & zimmern: costruire con il legno. Esiste anche 1’espressione sich ein neues Leben zimmern:
rifarsi una vita.
3 Sich darlebt: si rende visibile attraverso la vita, esprime sé stesso nei comportamenti.



subconscio vengano a manifestarsi con sempre piu forza. Ma la morte rende verita le
non-verita. E cosi si puo osservare come varchino la porta della morte uomini che, vuoi
per comodita, vuoi per cose come quelle descritte, hanno diffamato la scienza dello
spirito; pud dunque succedere che dopo la morte — e cid si puo applicare a tutto il
possibile —, dal momento che allora la verita si fa valere nell’anima umana, essi sentano
in modo intensissimo il desiderio che non avevano percepito. E si pud dimostrare che
passano attraverso la porta della morte uomini che all’apparenza non hanno avuto
assolutamente alcun desiderio di una cosa, eppure dopo la morte un desiderio si fa
avanti con grande intensita. Nella prova del nostro periodo nel kamaloka non ¢ dunque
importante se 1 nostri desideri, le brame, le passioni e cosi via stiano nel conscio, nella
coscienza egoica, bensi se si trovino anche nel subconscio, nella coscienza astrale.
Dopo la morte agiscono bruciando nello stesso modo, e 1 desideri e le brame che qui
nella vita abbiamo celato operano in realta ancora piu intensamente dopo la morte.

Ora, riguardo a un fatto del genere, si deve tener conto di come qualsiasi cosa che in
s¢ sia affine all’anima umana faccia, in ogni caso, un’impressione su questa anima
dell’uvomo. Quel che ora vi dico ¢ stato accuratamente investigato, puo davvero
presentarsi come una realta animica umana importante, ed ¢ bene che osserviamo la
cosa proprio con I’esempio della scienza dello spirito. Supponiamo che due persone
abbiano vissuto insieme quaggiu: uno fervente antroposofo e ’altro che non ne voleva
sapere nulla. Ora, poiché la scienza dello spirito viene coltivata nel suo ambiente,
quest’altro essere umano non resta senza influssi sul suo corpo astrale. Alle nostre
anime succedono davvero cose immensamente significative, di cui nulla sappiamo, le
quali agiscono su di noi appunto in modo spirituale; ci sono cose che semplicemente
per loro natura forgiano 1’anima umana, la cambiano. E cosi si puo dire che
difficilmente si trova qualcuno che sia stato nei pressi di un antroposofo e che, per
quanto ostinatamente contrario, non abbia ricevuto nel suo subconscio un’inclinazione
verso la scienza dello spirito. Nel caso di coloro che fanno parte degli avversari della
scienza dello spirito, si trova appunto che dopo la morte essi hanno una sfera di
desiderio della quale si puo dire, in tutta evidenza, che essa si esprime, si fa valere
tramite il fatto che allora reclama appassionatamente la scienza spirituale. Per questo si
¢ dimostrato tanto benefico, per quei defunti, cio che viene infatti spesso eseguito nelle
nostre cerchie: che dopo la morte si legga (cosi si puo dire)* per i defunti che durante la
vita hanno voluto accogliere poco della scienza dello spirito. Questo risulta
straordinariamente benefico per i defunti in questione. Viene fatto in questo modo: per
avere un’immaginazione, si cerca di rappresentarsi un’immagine vivida dell’aspetto®
del defunto, come era negli ultimi tempi sulla terra, si prende un libro e, nella totale
quiete, con il pensiero rivolto al defunto, come se egli sedesse di fronte, gli si legge, si
percorrono 1 contenuti frase per frase. Il defunto sugge con grande bramosia e ne ricava
infinitamente tanto. Si, vedete, ci troviamo in un punto nel quale la saggezza spirituale
diventa davvero molto pratica nella vita, dove materialismo e spiritualitd non si
fronteggiano solo come teoria, bensi come potenze di vita. Si pud cosi dire che con
I’avvicinarsi alla spiritualita si crea la comunicazione, il collegamento tra individualita

* 11 verbo €& vorlesen, che significa: leggere per qualcun altro, far sentire la propria voce, o anche
declamare. Pero non ¢ una lettura ad alta voce, quella che si fa per i defunti. La preposizione vor di
questo verbo chiarisce che ¢ qualcosa che si fa al loro cospetto, dinanzi a loro.

5 Gesicht, che significa sia volto, sia aspetto, atteggiamento, espressione, piglio o fisionomia
complessiva



umane, indipendentemente dal fatto che si trovino nella vita o nella morte. Possiamo
essere utili a1 defunti nel modo descritto, e anche in altri modi di cui avremo occasione
di parlare ancora, se siamo addentro nella vita spirituale. Se perd non lo siamo, ¢id0 non
significa solo un difetto di sapere, di conoscenza, bensi significa che questo ci pone
veramente entro una sfera ben limitata dell’esistenza, cioé solo nella sfera del fisico.
Sicché, se abbiamo una disposizione materialistica e viviamo solamente nella materia,
perdiamo immediatamente il collegamento con qualsiasi individualita quando essa sia
passata per la porta della morte. In cid che ¢ stato detto, abbiamo un esempio di quanto
immensamente significativo sia 1’agire di un mondo nell’altro. Il defunto stesso, quando
ad esempio abbia I’intenso desiderio di apprendere dopo la morte questo o quello della
saggezza spirituale, deve farne a meno, deve restare carico di desiderio. Tutt’al piu
potrebbe esserci modo — cosa che per lui ¢ pero difficile nel periodo del kamaloka — di
trovare la qualcuno, anch’egli defunto, che sulla terra era stato con lui in un rapporto
tale per cui, con la sua sola presenza, grazie alla relazione in cui si trova con lui, possa
arrecare una specie di appagamento, ma anche questo non sarebbe affatto grande. Una
cosa trascurabile a confronto degli immensi benefici, alle opere di bene che puo largire
al defunto chi ancora vive, chi si trova ancora sul piano fisico.

Pensate alla condizione del defunto! Egli ha il piu intenso desiderio di questo o di
quello. Nel periodo successivo alla morte cid non pud venirgli soddisfatto, perché le
cose che portiamo nell’anima rimangono immutabilmente fisse®; ma dalla terra pud
salire una corrente che allora penetra in questo desiderio che altrimenti resterebbe
ostinato. E questa ¢ realmente I’unica via per cui possono venir modificate le cose che
sono in gioco nella nostra anima. E si pud dire che nel primo periodo dopo la morte,
molto, moltissimo del modo in cui il defunto puo vivere e sentirsi, dipende da quale
comprensione spirituale sviluppano nei suoi confronti quelli che gli furono vicini e sono
rimasti sul piano fisico.

Se ci comportiamo nel senso di cid che veniamo a conoscere dalla scienza spirituale,
ci rendiamo formatori di condizioni di vita molto diverse, di condizioni di vita che da
un mondo entrano ad agire nell’altro. Sotto questo aspetto si deve pur dire che oggi lo
svilupparsi della scienza dello spirito in potenza di vita non ¢ proprio molto progredito.
Si avrebbe cosi tanto, moltissimo da fare per sviluppare davvero quello che la scienza
dello spirito ¢ in grado di costituire, quanto a potenze reali, e potrebbe anche essere che
ci si familiarizzasse con le verita scientifico-spirituali e poi si orientasse tutta la vita
conformemente ad esse. Se si comprendesse la scienza dello spirito in questo senso
profondo, se se ne facesse in tal modo un nerbo di vita, allora sulla terra si discuterebbe
e si disputerebbe meno intorno a teorie spirituali. Questo € cid su cui dovremmo
riflettere. Tramite la scienza spirituale non viene cambiata soltanto la vita terrena, bensi
I’intera vita dell’'umanita. E se un giorno — passando per la via piu lunga della
comprensione delle idee — la scienza dello spirito diverra molto, molto di piu un fatto
del cuore, se gli uomini si condurranno e si comporteranno, se ¢ lecito usare
I’espressione banale, nel senso della scienza dello spirito, allora risaltera sempre di piu
anche il rapporto vicendevole dei due mondi I’'uno verso I’altro.

Qui si deve tuttavia accennare a qualcosa che non viene tanto facilmente creduto,
direi, sebbene possa venir compreso quando si rifletta sulla cosa. Il sapere dell’uomo, in

6 Starr & ’aggettivo che definisce queste brame non modificabili: rigide, insistenti, impellenti, un
chiodo fisso.



quanto sapere sul piano fisico, ¢ infatti qualcosa di straordinariamente ingannevole,
perché nella realta fisica 'uomo non conosce veramente null’altro che 1 fatti e le
connessioni che osserva. Mentre per lo scienziato normale o per 'vomo di idee
materialistiche questo ¢ tutta I’essenza’ di quel che egli chiama realta, quando invece si
prenda in considerazione la vita dell’anima nel suo complesso, questo € pochissimo.
Vorrei farvi un esempio apparentemente paradossale, ma possiamo ricordarci delle
parole di Schopenhauer®, secondo le quali la veritd deve arrossire, poiché ¢ paradossale.
L’uomo conosce fatti ¢ combina 1 fatti. Si, egli sa: sono le 7:30. Ora ¢ uscito da casa
sua, ha attraversato questa o quella strada, alle 8 ¢ arrivato in questo o in quel posto.
Cose del genere egli le sa tramite la percezione sensibile, le sa tramite intelletto
combinatorio’ diciamo; ma, nella maggior parte dei casi, egli non sa perché ¢ uscito due
o tre minuti prima o dopo. Pochissime persone si faranno dei pensieri se sono uscite tre
0 quattro minuti prima o dopo per andare da qualche parte; ma questo pud avere una
certa importanza. Voglio scegliere un esempio strano — in piccolo, cose del genere
accadono sempre nella vita — I’esempio per cui la persona ha ritardato di tre minuti. Se
fosse uscita alle 8 in punto sarebbe incappata veramente, diciamo, in qualcosa che
I’avrebbe investita, I’avrebbe uccisa. Non ¢ rimasta uccisa perché ha tardato tre minuti.
Di rado succedera in questa maniera grottesca, ma cose del genere accadono di continuo
nella vita, in modo pit 0 meno davvero concreto, solo che gli uomini non lo sanno. Il
suo karma ha preservato quella persona dalla morte, essendo lei uscita tre minuti piu
tardi. Ora, ci0 potrebbe sembrare insignificante, indifferente, ma non lo ¢. Pensateci un
attimo: 1’uomo ¢ indifferente riguardo a una cosa del genere solo perché non la sa; nel
momento in cui la conoscesse non sarebbe affatto indifferente. Se voi sapeste: sono
uscito tre minuti piu tardi di quando volevo, se fossi andato via puntuale sarei morto; in
tal caso per voi non sarebbe indifferente, allora farebbe una possente impressione sulla
vostra anima, questa conoscenza sortirebbe un profondo effetto sulla vostra anima. Ma
tenete a mente quale significato abbia per la vita dell’anima quando accade veramente
qualcosa del genere. Questo non significa forse che 1'uomo attraversa davvero di
continuo la vita con occhi strettamente bendati? Cosi egli fa, infatti. Egli ha conoscenza
di quello che accade esteriormente, ma non sa che ne sarebbe stato di lui se le cose
fossero state un po’ diverse. Vale a dire che questa conoscenza delle possibilita sfugge
alle forze dell’anima. L’anima vegeta nell’indifferenza mentre potrebbe venir scossa,
elevata dalla conoscenza delle possibilita. Dunque, per il fatto che 'uomo sa
pochissimo dei nessi che esistono, conosce soltanto cio che dalle circostanze appare, per
questo motivo la vita animica dell’'uomo ¢ povera, per questo in essa non viene a
espressione cid che altrimenti si manifesterebbe. Forse non si arriverebbe tanto
facilmente a un’affermazione all’apparenza cosi paradossale come quella ora esposta,
se le indagini della vita dopo la morte non venissero poste sotto il naso intellettuale,
diciamo cosi, di qualcuno; poiché tra le varie cose che sorgono nell’anima c’¢ quel che
appunto ora ¢ stato caratterizzato come cio che non giunge a coscienza. Dopo la morte
si presenta davanti all’anima dell’uomo, con forza, molto di cui egli durante la vita non
ha avuto alcuna idea. Con forza si presenta all’anima: li tu eri in pericolo di vita, 1a ti sei

" Das Um und Auf. Espressione austriaca per: la cosa principale, essenziale

8 Arthur Schopenhauer (Danzica, 1788 — Fracoforte sul Meno, 1860). Importante filosofo e aforista
tedesco.

® Durch Verstandeskombination



giocato una fortuna, qui te la sei presa comoda e se non fosse stato cosi avresti
raggiunto questo o quello, avresti potuto fare questo o quest’altro di buono. Dopo la
morte ci viene incontro tutto un mondo di cose non sperimentate. Quello che al
materialista appare ridicolo nella vita fisica, dopo la morte diventa realta, diventa il
reale, vero reale. Cosi che si deve dire: dopo la morte si viene senz’altro a conoscere un
mondo intero di quel che sta intorno a una persona e che nella vita non viene a
espressione.

Ma allora, le cose di cui si sta parlando, non ci sono per niente? Prendiamo il caso
per cui, ebbene, siamo usciti tre minuti piu tardi di quel che volevamo e in tal modo
siamo sfuggiti alla morte. Questo non lo sappiamo affatto. Il fatto che come uomini non
ne siamo a conoscenza, importa soltanto al materialista. L’'uomo assennato si rende
conto che non ¢ importante se egli ne sa qualcosa oppure no. L’uomo di comune
intelligenza sa che le cose non si curano del suo sapere, bensi esistono anche senza il
suo sapere. Il nesso delle forze, 1’agire delle forze 1’'una contro 1’altra c’erano. C’era
magari li il treno che avrebbe potuto investirci, anche noi eravamo 1a, tutti i preparativi
per la nostra morte erano presenti. Le forze hanno agito I'una verso I’altra, solo che
hanno agito passandosi accanto; perd si sono concentrate. Cose del genere ci sono in
abbondanza nell’ambiente che nella vita ci circonda. E cosi, non le percepiamo, ma
attorno a noi esistono. Se pero gli uomini gradualmente acquisiranno comprensione per
il mondo spirituale — conformemente alla destinazione del nostro ciclo temporale e
all’evoluzione dell’umanita che va entrando nel futuro —, allora agira in un certo modo
su di noi quel che senza dubbio per la comprensione dei sensi e per I’intelletto non puo
esistere, e che tuttavia esiste nel nostro ambiente. E qui arriviamo a un fatto
straordinariamente interessante. Supponiamo che le cose stiano veramente cosi, che noi
siamo sfuggiti alla morte per esserci attardati tre minuti. Il materialista non avverte
proprio nulla di cid. Nell’'uomo che a poco a poco — oggi la scienza spirituale ¢ ancora
all’inizio del proprio sviluppo — si procura nel suo cuore comprensione per tali nessi,
I’anima si trasforma davvero. Se egli si ¢ procurato una comprensione per questa
scienza spirituale, se per un po’ di tempo ha vissuto in essa e non ne ha acquisito solo
una comprensione esteriore, bensi essa si ¢ fatta contenuto della sua anima, se egli vive
con concetti e sentimenti scientifico spirituali —, allora egli esce forse anche tre minuti
piu tardi e sfugge alla morte, ma, nel momento in cui la morte avrebbe potuto
sopraggiungere se le circostanze fossero state diverse, in quel momento egli avverte
qualcosa, sente qualcosa in sé. Imparare a sentire le possibilitd, questo si presentera
quando I’antroposofia diventera linfa vitale dell’anima.

E cosa sapremo ad esempio sentire, poco alla volta e grazie a qualcosa del genere,
quando la natura umana si sara fatta strada verso la comprensione scientifico-spirituale?
Ebbene, tramite quell’attimo nel quale sarebbe potuto accadere qualcosa che ¢ legato a
noi, diventeremo una specie di “medium”!® momentaneo — secondo le definizioni che
ho dato nelle mie conferenze pubbliche —, entreremo in uno stato medianico di breve
durata, mettendoci nella condizione di permettere al mondo spirituale di entrare a
rilucere nella nostra coscienza. Momenti del genere, nei quali i defunti operano su di
lui, possono essere 1 piu fruttuosi per l'uomo se egli deve sapere qualcosa

19 Circa I’uso della la parola “medium”, pur presente nel testo, Steiner perd sempre specifica che la
ricerca scientifico-spirituale non ha niente a che spartire con quel che comunemente si intende per
medianicita. Si veda, per esempio, /niziazione, I’ Appendice del 1918, p.162

10



coscientemente su di loro. Occasioni di fatti non accaduti che sono a noi connessi nel
modo che si ¢ descritto, tali momenti a noi collegati diventano risvegliatori di
impressioni provenienti dal mondo spirituale. Nelle anime di coloro ai quali la scienza
dello spirito si avvicina nella vita, si sviluppera proprio in tal modo la qualita del tutto
particolare di una vita colma di presagi; questo perché 1’'umanitda ¢ veramente in
evoluzione e soltanto una persona molto corta di comprendonio pud credere che il
genere umano sia in ogni tempo dotato delle stesse forze animiche. Le forze dell’anima
cambiano, ¢ come ¢ vero che I'uomo ¢ oggi preferibilmente predisposto a percepire
esteriormente € a elaborare il percepito col pensiero, cosi ¢ vero che per mezzo di
situazioni quali quelle che sono state ora descritte egli si evolvera, entro un’epoca'!
nella quale verranno sviluppate forze psichico-spirituali. Dunque anche in questo senso
c’e la prospettiva che la scienza dello spirito diventi una potenza vitale, la quale
interverra dando vigorosamente forma nella vita. Poco fa abbiamo visto come possa
venir esercitata un’azione dal piano fisico fin su nella vita dopo la morte; ora vediamo
dove possono venir create delle porte, o finestre, affinché cio che 1 defunti sperimentano
possa venir scorto qui nella vita fisica. Con ci0 volevo darvi anche un’idea di come si
formino le occasioni, diciamo, di comunicazione fra i due mondi.

Sotto questo aspetto si pecca davvero molto diffondendo ogni sorta di dottrine strane
e soprattutto, talvolta, di pratiche strane. Chi invece ha familiaritd con queste cose sa
che, se vuole incontrarsi con un defunto, deve prima venir creata un’occasione —
prescindo ora da quelle che si attuano per via medianica —, un’occasione tramite la
quale si apra per cosi dire la finestra al defunto. Esistono proprio molti sconsiderati, ai
quali viene comunicato che questo o quello vuole sapere qualcosa di un defunto; molto
presto, dopo poche ore, dicono a uno: “Ho parlato con lui, sta bene”. Non poche volte
ho sperimentato che cio ¢ accaduto. Qui poi sfioriamo anche la questione del delirio di
autorita e tutte le balordaggini che con cid vengono compiute.

Da questo pero potete vedere ancora un’altra cosa, potete dedurne — giacché la sfera
del kamaloka ¢ in sostanza nello spazio astrale — come al mondo astrale sia collegato il
mondo delle possibilita; non il mondo di quanto qui nel fisico accade, ma di cid che
potrebbe accadere. E, ve ne prego, rendete addirittura oggetto di una specie di
meditazione 1l fatto che quanto € possibile nel mondo fisico e tuttavia non diventa reale,
emana una sorta di atmosfera, un tipo di atmosfera di comunicazione per lo spazio
astrale.

Delle tante cose che ci sarebbero da dire sulla vita tra morte ¢ nuova nascita, delle
quali apprenderemo qualcosa nei prossimi tempi, ne sia oggi menzionata solo ancora
una. Nel corso della vita tra nascita e morte troviamo che nell’anima vengono ad
espressione principalmente tre tipi di forze: le forze del pensiero, le forze di sentimento
e le forze di volonta e desiderio. Le forze del pensiero, le forze intellettuali, cosi che
siamo un po’ pit luminosi o un po’ meno luminosi; le forze dell’animo o di sentimento,
in modo che siamo un po’ pit 0 un po’ meno compassionevoli oppure duri di cuore, che
abbiamo una predisposizione piu o meno religiosa o irreligiosa; le forze del desiderio e
della volonta, in modo tale per cui le nostre azioni sono pit 0 meno egoistiche oppure
non egoistiche. Cosi vengono ad evidenza questi tre tipi di forze animiche tra la nascita

111 testo forse la scrive in corsivo per riferirsi precisamente alla prossima “epoca”, Zeitalter, dopo la
guerra di tutti contro tutti — la sesta delle sette in cui ¢ divisa 1’attuale incarnazione planetaria della
Terra.

11



e la morte. Per la vita tra morte e nuova nascita queste differenti forze dell’anima hanno
un significato molto diverso. Prendiamo per prime le forze intellettuali. Potremmo
chiederci: cosa ci procurano dopo la morte? Le forze intellettuali dopo la morte
procurano di rendere particolarmente chiara la nostra consapevolezza'?,
I’attraversamento cosciente del periodo tra la morte e una nuova nascita, di modo che,
quanto piu nella vita fisica ci impegniamo a pensare per prima cosa con chiarezza e in
secondo luogo in modo giusto e veritiero, quanto piu ci premuriamo di familiarizzarci
in modo corretto con le realta spirituali, tanto piu la nostra coscienza si rischiara tra la
morte € una nuova nascita. Sicché — e voglio subito esporre elementi concreti — una
persona che sia non veritiera quanto alle sue qualita intellettuali, che non abbia
particolare interesse a familiarizzarsi, partendo dalla veracita, con le condizioni
spirituali cui si pud giungere soltanto tramite la conoscenza, dopo la morte certamente
sviluppera una coscienza, ma una coscienza che lentamente andra smorzandosi. E ora la
cosa caratteristica ¢ che lo smorzarsi della coscienza dopo la morte fa si che noi
attraversiamo piu rapidamente un determinato periodo; vale a dire che, quando siamo
piu dormienti, percorriamo il mondo spirituale piu velocemente di quando siamo
regolarmente desti. Se dunque uno ¢ torpido di fronte a tutto quello che le forze
intellettuali sono, resta cosciente per un po’ dopo la morte, ma in seguito non ¢ piu
capace di mantenere la coscienza; la sua ottusitd causa una condizione crepuscolare e
allora la vita restante trascorre in fretta, cosi che egli puo rientrare relativamente presto
nella vita terrena.

Le cose stanno in modo diverso per le forze che riguardano la volonta e il desiderio.
Esse ci assistono nel periodo tra la morte e una nuova nascita cosi che traiamo dalle
condizioni macrocosmiche le forze, vigorose oppure fiacche, a seconda di come ci
occorrono per la costruzione della nostra prossima vita. Se si entra in quelle condizioni
con una disposizione animica immorale, come abbiamo descritto, allora non si possono
trarre le forze necessarie, che dovrebbero costruire regolarmente il corpo astrale o il
corpo eterico, € questi saranno dunque atrofizzati. Si sara, in un modo o nell’altro,
debolucci. E quindi la moralita che ci rende capaci di trarre dal mondo superiore le
forze di cui abbiamo bisogno per la successiva incarnazione'®. Cosi intellettualita e
moralita sono strettamente collegate con quanto, diciamo, ne ¢ dell’'uomo, durante il suo
soggiorno nella sfera soprasensibile tra la morte ¢ una nuova nascita. Le forze d’animo
e di sentimento, in un certo senso quelle piu intime dell’anima umana, nel tempo
opportuno tra la morte e una nuova nascita, ci stanno di fronte oggettivamente, si
trovano al di fuori di noi. Questo ¢ molto significativo. Un uomo che sia capace di
amore ¢ di compassione sperimenta la vita tra morte e nuova nascita cosi che le
immagini vivificanti, beatificanti e rinvigorenti che sono correlate alla compassione, gli
si presentano davanti all’anima come suo ambiente, come la realta in cui si trova.
All’anima di colui che odia si presentano le figure dell’odio. In un dato periodo tra la
morte € una nuova nascita, noi guardiamo a come siamo nel nostro piu intimo essere in
forma di dipinto cosmico fuori di noi. Nessun pittore ¢ cosi bravo come lo sono le forze
tra la morte e una nuova nascita. Quanto alle forze animiche piu profonde del nostro

12 Bewusstheit, anziché il piu frequente Bewusstsein

13 Sul come la moralita possa anche far guarire, oltre che ammalare, si veda 1’episodio evangelico del
paralitico e della sua barella, e un commento di Steiner: I/ Vangelo di Marco, Editrice Antroposofica,
terza conferenza

12



animo, cio che scorgiamo tra la morte e una nuova nascita ¢ il nostro firmamento, cosi
come qui sulla terra vediamo la volta celeste. E il nostro cielo tra la morte e una nuova
nascita. Esso ¢ sempre presso di noi. A cio € collegato il fatto che, se abbiamo accolto
in noi il mistero del Golgota nell’intimo della nostra anima, nel modo detto I’altro ieri,
se ¢i siamo acquistati una comprensione per le parole di Paolo: “Non 10, ma il Cristo in
me.”!, se sperimentiamo il Cristo in noi — allora durante 1’esistenza solare abbiamo la
possibilita di vedere, come 1’elemento in cui viviamo e tessiamo, quel che ¢ stato
chiamato mondo delle immagini dell’akasha che ci attornia, il Cristo nella sua figura
piu bella e piu grandiosa, nella gloria della sua manifestazione, come si dice. Questo
pensiero non ha necessariamente un significato egoistico, puo avere anche un senso del
tutto oggettivo, poiché quel che troviamo li dispiegato come dipinto, lo assumiamo di
nuovo nella nostra anima nel seguito del cammino e lo portiamo nell’incarnazione
successiva, divenendo cosi non solo uomini migliori, bensi anche una forza migliore
nell’evoluzione della terra.

Cosi, cid cui nel nostro animo!® lavoriamo ¢ persino connesso intimamente alle
nostre facolta nella seguente vita terrena, € noi abbiamo appreso ancora una volta,
diciamo, la tecnica tramite la quale le nostre forze d’animo tra la morte € una nuova
nascita si formano attorno a noi, come un grande arazzo cosmico, come COSMmico
firmamento, per essere poi di nuovo dentro di noi nel giusto modo con maggior forza
rispetto alla vita precedente. Tutto infatti si rafforza, per il fatto che quanto si ¢
attraversato interiormente in una vita lo si vede attorno a s¢ nel periodo intermedio tra
la morte e una nuova nascita, e in tal modo ci si rende piu forti tramite le esperienze, si
sviluppano anche tutte le forze che provengono da un guardare vivente.

Abbiamo cosi di nuovo illustrato alcuni dei contenuti, che sono importantissimi,
relativi alle condizioni tra la morte e una nuova nascita. Essi sono cosi importanti
perché, nella vita sulla terra, noi non siamo proprio nient’altro che quel che la vita tra la
morte € una nuova nascita ha fatto di noi, e perché nel prossimo futuro dell’uomo
sempre di meno potremo giungere a una vera conoscenza del nostro essere — € a un vero
fare e agire e pensare — se tralasciamo di guardare a cio che si svolge in un mondo
spirituale tra la morte e una nuova nascita. Queste riflessioni sono una parte delle cose,
piu estese, che possono venir qui espresse intorno alla vita tra morte e nuova nascita.
Volevo anzitutto fare un primo passo, in merito a cid che davvero, in un modo o in un
altro, nel prossimo futuro sempre piu deve divenire contenuto della scienza dello
spirito.

14 Galati 2,20
15 Gemuet: animo, inteso propriamente come sede dei sentimenti.

13



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [5/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 5

Berna, 15 dicembre 1912

1a edizione italiana
giugno 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Quinta conferenza Berna, 15 dicembre 1912 pag. 4

Sulla tecnica del karma nella vita dopo la morte

Rapporto del pensare e del volere con il mondo della necessita oggettiva e rapporto del
sentire con la libertad. L’espandersi dell’'uomo, dopo la morte, nelle sfere planetarie.
L’iscrizione del nostro conto dei debiti nella sfera lunare. Sfera di Mercurio: la
solitudine dell’'uvomo che fu immorale e la socievolezza dell’'uomo che fu morale.
Immutabilita delle relazioni con gli altri esseri umani nel dopo morte. Nel kamaloka si
fa valere anche il ricordo di cid che visse nel subconscio. La lettura ai defunti. Negli
eventi possibili, ma non accaduti, 1 defunti si affacciano nel mondo dei vivi. Sfera di
Venere: gli uomini sono eremiti se non ebbero alcuna disposizione religiosa;
diversamente sono raggruppati sulla base del loro credo in vita. Il significato della
comprensione terrena dell’impulso di Cristo per la vita nella sfera del Sole. Lucifero
come guida nell’ulteriore espandersi alle successive sfere di Marte, Giove, Saturno. Il
viaggio di ritorno attraverso le sfere planetarie e I’accoglimento delle forze cosmiche
degli astri in vista della nuova incarnazione. Il rapporto tra le forze degli astri e le
qualitd animiche umane di incarnazioni precedenti; loro agire nella nuova vita terrena.
Omero e la sua veggenza poetica. Michelangelo e la sua intuizione artistica: le Cappelle
Medicee di Firenze. La scienza dello spirito ha per sua natura la predisposizione a farsi
atteggiamento di preghiera.



QUINTA CONFERENZA
Berna, 15 dicembre 1912
Sulla tecnica del karma nella vita dopo la morte

Il gruppo di Berna festeggia oggi il suo primo quinquennio e, contemporaneamente,
riusciamo per la prima volta a incontrarci in questo spazio che, per il suo carattere
complessivo, dovra essere una degna cornice per le nostre aspirazioni e attivita
spirituali in questo luogo. Se ambienti di tal genere vengono ricercati, € se sempre piu
siamo in grado di tenervi le nostre riunioni piu intime, cio significa pur sempre qualcosa
nelle nostre aspirazioni spirituali. Sappiamo che ormai in varie localita del nostro
ambito di lavoro si sono ricercati spazi come questo ed esistono anche. Allora in questo
giorno che, come si € appena caratterizzato, ¢ per noi doppiamente festivo, ci ¢ ben
lecito ricordare con qualche parola introduttiva anche il significato di una cornice di
questo tipo.

Nei nostri studi! torniamo sempre, ogni volta, per un verso o per I’altro al numero
tre, alla sacra triade, come si suol dire. Nella vita dell’anima umana questa triade sacra
si trova nel pensare, nel sentire e nel volere.

Se riflettiamo sul pensare, diremo che in esso noi dobbiamo regolarci sulla base di
necessita oggettive, perché se non ci conformiamo alle necessita nel nostro pensare —
che si tratti di quello riguardante cose del piano fisico, oppure del pensare relativo a
cose dei mondi spirituali — potremo solo sbagliare, non giungeremo alla verita. Anche
nel nostro volere dobbiamo anzitutto regolarci secondo quanto ci dicono determinati
principi morali esteriori. Di nuovo dobbiamo conformarci a quel che ¢ necessario e
possiamo ben dire che, quanto al nostro pensare e al nostro volere, scendono ad
affacciarsi entro il mondo fisico le necessita dei mondi superiori.

Realmente libero, nel vero senso del termine, I’'uomo si sente nel proprio sentire, che
¢ davvero molto diverso dal pensare e dal volere. Nel provare sentimenti e sensazioni
noi ci sentiamo per cosi dire al meglio, quando non proviamo né la costrizione del
pensare, né quella del volere e siamo invece dediti a cid che appunto puo venir sentito.
Perché ¢ cosi?

Ecco, riguardo al pensare noi sentiamo che esso ¢ collegato a qualcosa, che dipende
da qualcosa; anche per il volere sentiamo che siamo dipendenti. Ma quanto al sentire,
siamo completamente in noi stessi. Qui viviamo per cosi dire interamente entro la
nostra anima. Perché ¢ cosi? Perché in fin dei conti il nostro sentimento ¢ proprio il
riflesso di una forza che sta molto, molto al di 1a della nostra coscienza. I pensieri
dobbiamo considerarli immagini di ci0 che rappresentano, il volere dobbiamo
dispiegarlo in modo che porti a espressione quello che ¢ il nostro compito. Nel sentire
ci ¢ permesso di vivere liberamente quel che ci parla all’anima, giacché il sentire,
considerato occultamente, ¢ un riflesso di quanto senza dubbio non entra nella nostra
coscienza — ma sta oltre la nostra coscienza ordinaria ed ¢ direttamente divino-
spirituale. Si puo dire che con il pensare e con il volere gli dei cercano di educare

! Betrachtungen, come dice il Klartext, in luogo del termine Bestrebungen (aspirazioni) riportato dalla
Ga. La presente traduzione si avvale del confronto con i documenti presenti nel klartext. http://steiner-
klartext.net/



I’uomo; nel sentire essi ci permettono, per quanto in modo misterioso, di aver parte al
loro stesso operare, al loro stesso creare. Nel sentire, avviene anche che ¢ presente nella
nostra anima qualcosa in cui gli dei stessi hanno il loro diletto.

Ora, grazie a una cornice’ come quella qui creata, possiamo costantemente
accompagnare tutto cid che osserviamo, con un sentimento che ci rende piu intimi, ci
rende molto intimi con 1 mondi spirituali. E questa familiarita con 1 mondi spirituali
deve giungerci da tutto quello che normalmente osserviamo. Possiamo percio dare
valore a un’ambientazione del genere, e familiarizzarci sempre piu con cio che essa puo
essere per noi. Guardiamo dunque a ogni lato di questa cornice e sentiamo qui la forza
della luce e dei colori, che diventano per noi manifestazioni di ci0 che esiste nel mondo
spirituale. Certamente quel che abbiamo da dire pud venir inteso anche negli spazi
ordinari, inguardabili, che ormai si trovano ovunque al presente; ma la nostra anima puo
scaldarsi, puo veramente scaldarsi per le riflessioni spirituali se abbiamo cornici simili a
questa. Nel fatto che, dopo i primi cinque anni del nostro lavoro ci sia possibile averla
anche a Berna, possiamo vedere un karma propizio che accompagna e benedice il
nostro lavoro. E dunque, in ogni occasione simile alla duplice festa odierna, vogliamo
ricordarci del significato di cio che la scienza dello spirito, la conoscenza spirituale puo
essere e dovrebbe essere per ’'uomo moderno.

Heokk

Quello che in realta vogliamo prendere in considerazione oggi fara riferimento a vari
contenuti di cui si ¢ gia parlato di frequente; di quanto ¢ conosciuto vogliamo pero
parlare partendo da un nuovo punto di vista, perch¢ i mondi spirituali possono
diventarci pienamente comprensibili solo se li osserviamo davvero dalle piu diverse
posizioni. La vita tra morte e nuova nascita ¢ stata descritta nel modo piu vario; oggi
vogliamo considerarla cosi da poter tenere conto di diverse cose delle quali, proprio nei
mesi scorsi, ebbi di nuovo a occuparmi nel campo dell’indagine spirituale.

Sappiamo che, subito dopo essere passati per la porta della morte, attraversiamo il
cosiddetto kamaloka, vale a dire un periodo nel quale siamo ancora piu strettamente
collegati con il nostro sentire, con 1 nostri affetti, con tutta la nostra vita animica
dell’ultima incarnazione terrena. Un po’ alla volta ci liberiamo da questo legame. Certo,
dopo la morte non abbiamo piu il corpo fisico, ma pur avendo deposto il corpo fisico e
quello eterico, il nostro corpo astrale ha tutte le caratteristiche che aveva qui sulla terra;
e queste peculiarita, che esso possiede per aver operato in un corpo fisico, se le deve
levare. Allo scopo gli occorre un certo tempo, e questo ¢ il periodo del kamaloka. Dopo
il kamaloka 1’uomo vive attraversando quel che abbiamo chiamato mondo spirituale, o
Devachan. Nei nostri scritti lo abbiamo caratterizzato, si potrebbe dire, piuttosto
secondo quel che "'uomo sperimenta ad opera dei diversi elementi che si dispiegano
attorno a lui. Adesso vogliamo osservare il periodo tra morte e nuova nascita da un altro
lato, e precisamente, per una volta, vogliamo anzitutto caratterizzarlo in generale.

Quando 'uomo ¢ passato per la porta della morte sperimenta quanto segue. Mentre
ci troviamo qui sulla terra possiamo dire di essere chiusi entro un luogo determinato,

2 La parola che ricorre in questi primi paragrafi ¢ Umrahmung, I’ambiente ove si possono svolgere i la-
vori di pensiero: i quadri immaginativi (i dipinti) cambiano, ma la cornice che li delimita rimane uguale,
ed essa stessa li promuove.



cio¢ nella nostra pelle, e che al di fuori c’¢ lo spazio con le altre cose e gli altri esseri.
Pero non ¢ cosi dopo la morte; anzitutto noi ci espandiamo con la nostra intera essenza,
cosi che nel nostro sentirci® diventiamo sempre piu grandi. Questo sentimento: “io sono
dentro la mia pelle e la fuori ¢’¢ lo spazio con le cose”, ¢ un’esperienza che dopo la
morte non abbiamo. Dopo la morte noi siamo dentro le cose e dentro gli esseri, ci
espandiamo oltre lo spazio che ci riguarda®. Durante il periodo del kamaloka noi
continuiamo a espanderci e, quando il kamaloka giunge al termine, siamo grandi come
lo spazio che sta all’interno dell’orbita lunare. Dunque noi cresciamo davvero, ci
estendiamo nello spazio. L’essere-nello-spazio, 1’esistenza nello spazio ha dopo la
morte tutt’altro significato che qui nel mondo fisico. Nel periodo del kamaloka ¢
davvero cosi: noi siamo nello spazio che la luna percorre orbitando. Ogni singola anima
¢ i, cosi che tutte le anime che si trovano in contemporanea nel kamaloka riempiono lo
spazio che l’orbita lunare delimita. Esse stanno tutte ’'una dentro l’altra. E tuttavia
questo stare I’una nell’altra non ¢ in alcun modo uno stare insieme; il sentirsi-insieme,
I’essere I'uno con I’altro dipende invece da tutt’altra cosa che dall’occupare uno spazio
comune. Percio, dopo la morte, due anime possono trovarsi nello stesso spazio ed
essere infinitamente lontane I’una dall’altra, vale a dire che il loro vissuto ¢ tale per cui
possono non sapere proprio nulla I'una dell’altra; mentre altre anime si trovano
anch’esse nello stesso spazio ma sentono dimestichezza, si sentono insieme,
sperimentano di essere 1’'una con I’altra. Tutto dipende quindi dai rapporti interiori, non
dalle connessioni spaziali esteriori.

Nei periodi successivi, quando il kamaloka si conclude, ’'uomo si ambienta in spazi
ancora piu grandi. Si espande sempre piu ampiamente. Quando si € esteso cosi lontano
che 1l kamaloka volge al termine ed egli € per cosi dire espanso su uno spazio del cielo
tanto grande che I’orbita lunare lo delimiterebbe, allora qui — entro questo spazio
dilatato che si ha da attraversare® dopo la morte nel periodo del kamaloka — & rimasto
indietro come abbandonato dall’'uomo tutto cid che un giorno, durante la sua vita
terrena, egli ha compiuto in un modo tale per cui esso manifesta la sua vera inclinazione
verso la vita terrena, la sua nostalgia, la sua passione per la vita terrena. L’uomo deve
passarsi tutto questo, ma lo deve anche lasciare indietro nella sfera della Luna, nel
kamaloka. Quando dunque continua a vivere dopo la morte e piu tardi torna al ricordo
di questa sfera lunare, vi trovera inscritto tutto quello che qui ebbe come affetti e
passioni dei sensi, tutto cio che si esplica nella vita dell’anima e a causa del quale egli si
sente attratto con simpatia verso la corporeita. Tutto questo egli lo lascia indietro nella
sfera della Luna e li resta; ’'uomo non puo cancellarlo alla svelta. Lo prende anch’esso
con sé sotto forma di forza®, tuttavia cid rimane inscritto nella sfera lunare. Cosi che il

3 Erfiihlen, ¢ il sostantivo coniato sul verbo omonimo, di uso piu raro del semplice fiihlen, sentire. Qui
sembra riassumere il complesso di sentimenti, sensazioni, percezioni visive, tattili e persino odorose
(erfiihlen ha anche il significato di “subodorare”) — ricordando pero che i sensi fisici sono ormai stati
deposti. Nel klartext 1’aggiunta di un complemento oggetto (das Erfiihlen dieses Raumes, il sentire que-
sto spazio) fa comprendere che si tratta di un “sentire se stessi”.

* Continua, si direbbe, I’immagine iniziale della cornice che delimita uno spazio (come la nostra pelle
durante la vita terrena), che si rovescia come un guanto lasciando espandere quel che prima vi era con-
tenuto. E, via via, si cresce alle varie orbite planetarie.

5 Durchmessen, percorrere senza soste in lungo e in largo, misurandolo in tutta la sua estensione.

¢ Als Krifte, “sotto forma di forze”, cio¢ al plurale, si trova nel secondo documento del klartext.



nostro conto delle colpe, diciamo, il conto dei debiti di ogni essere umano resta
registrato nella sfera della Luna.

Poi noi ci espandiamo oltre. Ampliandoci ancora, giungiamo in una seconda regione
che l’occultismo chiama sfera di Mercurio. Ora non ¢ possibile illustrare piu
esattamente queste cose, vogliamo perd anzitutto osservarle per una volta senza
illustrarle. La sfera di Mercurio ¢ piu grande di quella lunare. Quando dopo la morte
vogliamo ambientarci in questa sfera, come esseri umani lo facciamo nei modi piu
diversi. Una persona che sia stata immorale o abbia avuto una disposizione animica
moralmente bassa, si ambienta nella sfera di Mercurio molto diversamente rispetto a
un’altra avente una disposizione morale — questo si puo indagare con precisione tramite
gli opportuni mezzi della scienza dello spirito. Nella sfera di Mercurio, cio¢ nel periodo
che giunge, nel modo che si ¢ detto, dopo il kamaloka, la prima persona non puo trovare
quegli uomini che hanno abbandonato anch’essi il piano fisico insieme a lei, o prima o
appena dopo di lei, e che pure stanno nel mondo spirituale. Vive dunque entro il mondo
spirituale cosi da non poter proprio trovare quelli che le furono cari, insieme ai quali
desidera essere. L’uomo che qui sulla terra ebbe una disposizione animica immorale
diviene un eremita nel mondo spirituale, nella sfera di Mercurio. Invece I’uomo avente
una disposizione animica morale diviene quel che si pud chiamare un essere socievole.
La egli ritrova anzitutto quegli esseri umani che sulla terra gli sono stati vicini come
anime.

Da questo dipende il nostro essere insieme a qualcuno, non da fattori spaziali, poiché
occupiamo tutti il medesimo spazio; dipende invece da come siamo disposti
animicamente. Diveniamo eremiti, pur occupando insieme agli altri lo stesso spazio, e
tali restiamo, perché non troviamo la via verso gli altri, pur stando nel medesimo
spazio. Diveniamo eremiti quando portiamo li dentro una disposizione immorale, e
diveniamo esseri socievoli se vi portiamo un’intonazione animica morale. Nel
kamaloka, nella sfera della Luna, troviamo altre difficolta riguardo all’elemento della
socievolezza’; ma in generale ci si pud figurare che anche li 'uomo possa divenire
solitario, oppure socievole, a seconda delle caratteristiche della sua anima. Chi sulla
terra fu palesemente egoista, chi di fatto conosce solo I’appagamento delle proprie
brame e passioni, nella sfera lunare non riuscira a trovare facilmente gli esseri che sulla
terra gli sono stati vicini. Ma ’'uomo che abbia amato appassionatamente, per quanto
con passione sensuale, anche qualcosa che si trova al di fuori di lui, nel periodo del
kamaloka sara pur sempre non del tutto isolato, trovera comunque altri esseri che gli
erano stati vicini. In generale, pero, in queste due sfere non ¢ possibile trovare altri
esseri umani se non quelli che gia sulla terra ebbero stretti rapporti con noi. Gli altri ci
rimangono sconosciuti. Percid la condizione affinché noi ci incontriamo con altri
uomini, ¢ I’essere stati insieme a loro sulla terra. L’incontrarci dipende da un elemento
morale, ma nemmeno gli slanci morali possono portarci molto al di 1a dell’ambito che
approda agli uomini cui fummo gia vicini sulla terra. Le relazioni con questi esseri
umani che incontriamo dopo la morte hanno la caratteristica di non poter venir allora
modificate.

7 Si veda Teosofia, Casa Editrice CARLO ALIPRANDI — 1922, nel IV Capitolo “Il mondo animico”
pag. 39 disponibile in rete:
http://media.liberaconoscenza.net/ebook/rudolf%?20steiner%20-%20teosofia%20(0.0.%209).pdf



http://media.liberaconoscenza.net/ebook/rudolf%20steiner%20-%20teosofia%20(o.o.%209).pdf

Dobbiamo rappresentarci che qui nella vita abbiamo la possibilitda di cambiare le
situazioni e le relazioni in qualsiasi momento. Supponiamo che per un certo periodo di
tempo non abbiamo amato una persona come avrebbe meritato. Nell’istante in cui ce ne
rendiamo conto, quando torniamo in noi stessi, se siamo forti abbastanza possiamo far
si che il giusto amore si adempia. Dopo la morte questa possibilita viene a mancare. Se
dopo la morte incontriamo un essere umano al quale sulla terra abbiamo portato
incontro troppo poco amore, oppure un amore ingiustificato, lo vediamo certamente,
percepiamo la cosa con molta piu precisione che qui sulla terra, ma non possiamo
cambiare nulla. Deve restare cosi. Questo ¢ appunto 1’elemento caratteristico, il fatto
che le relazioni della vita possiedono una certa persistenza. Per il fatto che divengono
qualcosa di duraturo, si sviluppa nella nostra anima la forza tramite la quale si pone
ordine nel karma. Se dunque per quindici anni abbiamo amato troppo poco una persona,
riconosciamo questo e, nel viverlo, sviluppiamo la forza per fare diversamente quando
saremo di nuovo incarnati sulla terra. Attraverso cid noi sviluppiamo la forza e la
volonta per il pareggio karmico. Questa ¢ la tecnica del karma. Prima di tutto dobbiamo
aver chiara una cosa: nei primi tempi dopo la morte, percio durante il periodo di Luna e
Mercurio, e anche nel periodo successivo che verra presto caratterizzato, noi viviamo
nel mondo spirituale in modo che la nostra esistenza dipende da come abbiamo vissuto
in terra, qui nel mondo fisico; ma in modo tale che non si deve tener conto solo della
nostra coscienza, come la possediamo sulla terra, bensi si ha da osservare anche il
nostro subconscio. Normalmente quaggiu, nello stato di veglia, viviamo nel nostro io.
Al di sotto della nostra coscienza dell’io ¢’¢ la nostra coscienza astrale, i1l subconscio.
Ed esso alle volte sulla terra agisce in tutt’altro modo, senza che 1'uomo lo sappia,
rispetto al conscio, alla coscienza dell’io.

Prendiamo 1’esempio seguente. Due persone vivono qui nel migliore rapporto di
amicizia. Succede allora di frequente che una delle due giunga a un certo
apprezzamento nei confronti della scienza dello spirito e ’altra, che vive con lei, mentre
prima la scienza dello spirito le era indifferente, sviluppa ora un particolare odio al
riguardo. Non occorre che quest’odio esista in tutta 1’anima, pud senz’altro darsi che
esista solo nella coscienza dell’io, non in quella astrale. La persona che sempre piu
cerca di convincersi dell’odio furente, puo in realta amare la scienza dello spirito nella
coscienza astrale, e averne desiderio senza saperlo. Questo ¢ del tutto possibile, nella
natura umana ci sono contraddizioni simili. Se si va a indagare la sua coscienza astrale,
il suo subconscio, proprio li vive forse una simpatia, celata alla persona stessa, nei
confronti della cosa che nel suo conscio odia. Dopo la morte questo si mostra in modo
particolarmente significativo, perché, sotto questo aspetto, 'uomo dopo la morte
diviene vero. Una persona che qui sulla terra si sia convinta di odiare cosi tanto la
scienza dello spirito, ma che nel subconscio la ami, e che in tutta la sua vita abbia
respinto quel che vi ¢ collegato, prova spesso 1’amore piu ardente verso questa scienza
dello spirito. Cio puo significare un profondo dolore per la sua vita nel kamaloka, dato
che non sa nulla e quindi non ha pensieri di ricordo. Infatti nel primo periodo dopo la
morte si vive soprattutto di ricordi. Sicché I'uomo, nel post-mortem, non dipende
soltanto da quello che gli da pena o anche da quello che gli arreca gioia, da quello che
vive nella sua coscienza dell’10, bensi dipende anche da cio che si € sviluppato nel suo
subconscio. L’uomo diviene allora completamente vero sotto questo aspetto.

Qui abbiamo uno degli elementi nei quali ci € possibile vedere come la scienza dello
spirito sia realmente chiamata, quando venga giustamente compresa, a intervenire in



modo fruttuoso nell’intera vita umana. Vedete, I’uomo che ¢ passato per la porta della
morte non puo cambiare nulla delle relazioni con gli esseri che lo attorniano € nemmeno
essi possono cambiare nulla. Li ¢ subentrata ’'immutabilita delle relazioni. Invece le
cose si possono ancora modificare nell’ambito delle relazioni fra i defunti e coloro che
sono ancora vivi. Quelli che vivono ancora sul piano fisico, 1 vivi — se in qualche modo
erano in rapporto quando sono stati qui entrambi, loro e chi ora ¢ defunto —, sono gli
unici che possono un po’ lenire il dolore, che possono placare un poco la pena di coloro
che sono passati per la porta della morte. E in un gran numero di occasioni ¢ risultato
fecondo ci0 che in questo caso si puo proprio chiamare il leggere ai defunti. Si
davvero avuta una riprova di quanto segue. Qualcuno ¢ morto, qui in vita non si
occupato di scienza dello spirito, per il motivo di cui si € detto o per altri motivi; chi
rimasto in terra ¢ in grado di sapere dalla scienza dello spirito che il defunto puo avere
per essa un ardente interesse e, se ora chi ¢ rimasto si fa dei pensieri insieme a lui,
interiormente, come se il defunto gli stesse di fronte, col pensiero che egli si trovi
davanti a lui, allora questo ¢ un grande beneficio per il defunto. Noi possiamo
effettivamente leggere dinnanzi® al defunto. Cid getta un ponte, diciamo, sull’abisso che
esiste tra 1 vivi e 1 morti. Pensate a1 due mondi, che a causa dell’attitudine materialistica
degli uomini sono cosi separati — il mondo del piano fisico e il mondo spirituale che
I’uomo percorre tra morte € nuova nascita —, pensate a come farebbe immediatamente
presa nella vita, se questi due mondi venissero riuniti! Se la scienza dello spirito non
rimane teoria, bensi diventa immediato impulso di vita come ha proprio da essere,
allora non c’¢ piu alcuna separazione, ma comunicazione diretta. Il leggere ai defunti ¢
uno dei casi nei quali possiamo entrare in diretto rapporto con essi, possiamo aiutarli.
Chi ha rifuggito la scienza dello spirito resta sempre nel tormento di bramarla, se noi
qui non lo aiutiamo. Ma noi possiamo aiutarlo anche da qui, sempre che egli abbia un
tale desiderio ardente. Cosi il vivo puo aiutare il defunto.

E perd d’altro canto anche possibile che il defunto divenga percepibile per chi ¢ vivo,
sebbene oggi 1 vivi facciano poco per mettersi in rapporto con i defunti. Ma laddove la
scienza dello spirito afferrera direttamente la vita umana, diventera un vero elisir di
vita. Se si vuole apprendere come i morti possano influire sui vivi dobbiamo forse
cominciare dalla considerazione che segue.

Del mondo, 'uomo cosa mai conosce? Sappiamo molto poco quando, qui sul piano
fisico, osserviamo le cose semplicemente nello stato di veglia. L’ uomo conosce cio che
si svolge dinnanzi ai suoi sensi € quello che con il suo intelletto sa fare partendo da
quanto li avviene. Tutto il resto non lo sa. Perlopiu egli crede che non potrebbe darsi
nulla di diverso da cid che pud osservare con i sensi fisici. C’¢ moltissimo, pero, che
non accade, eppure ¢ straordinariamente importante. E questo cosa significa?

Supponiamo di essere abituati ad andare al lavoro ogni mattina alle otto. Un giorno,
pero, ritardiamo appena cinque minuti. Non succede nient’altro se non che giungiamo
cinque minuti piu tardi. Ma, valutando piu precisamente, se guardiamo a tutte le
circostanze, potremmo forse venire a sapere che proprio quel giorno, se fossimo usciti
puntuali, aviemmo dovuto essere investiti; vale a dire che, se fossimo usciti all’ora
giusta, non saremmo piu vivi. Oppure, cosa che ¢ anche possibile e che ¢ accaduta,

- - -

8 11 verbo & vorlesen, che significa: leggere per qualcun altro, far sentire la propria voce, o anche decla-
mare. Pero non ¢ una lettura ad alta voce, quella che si fa per i defunti. La preposizione vor di questo
verbo chiarisce che € qualcosa che si fa al loro cospetto, dinanzi a loro.



supponiamo che qualcuno sia stato dissuaso da un amico dal fare un viaggio sul
Titanic®. Costui pud ben dire che, se fosse partito, sarebbe colato a picco!!? Che cosi
fosse karmicamente stabilito ¢ un’altra faccenda. Ma pensate a quanto conoscete della
vita, se la osservate in questo modo. Se non ¢ accaduto nulla di quello che sarebbe
potuto accadere, voi semplicemente non lo sapete. Alle infinite possibilita che esistono
nel mondo dei fatti realizzati, I’'uomo non presta attenzione. Potete dire che non ¢ certo
questo I’importante. Non lo ¢ per le circostanze esteriori; € piu significativo il fatto che
non siamo colati a picco. Vorrei perd far notare che avremmo potuto sapere questo:
c’era una grande probabilita che potessimo perire, se ad esempio non avessimo perso un
treno coinvolto in un disastro ferroviario. Ci si potrebbe fare I’elenco di tutte le
eventualita possibili che, in piccolo, accadono comunque sempre. Certamente per il
corso esteriore delle cose ci basta conoscere quello che possiamo osservare.
Supponiamo pero di sapere esattamente che qualcosa sarebbe potuto accadere se non
avessimo perso il treno. In tal caso una simile esperienza impressiona il nostro animo e
noi diciamo: “Sono stato preservato, grazie a una buona sorte, in modo ben singolare!”.
Immaginatevi tutte queste cose che si avvicinano all’'uomo in base alle possibilita. La
vita dell’anima sarebbe infinitamente piu ricca — ora egli abbraccia con lo sguardo
soltanto la misera vita di quanto ¢ accaduto, ma come sarebbe ricca se 1’uomo potesse
conoscere tutto cio che nella vita entra in gioco, senza accadere veramente.

E come quando volgiamo lo sguardo al campo di grano e vi osserviamo le spighe, i
tanti chicchi di grano, dei quali quelli che vengono nuovamente seminati costituiscono
una quantita relativamente piccola, mentre moltissimi non divengono nuovi steli con
spighe, ma prendono un’altra strada. Quello che riguardo a noi ¢ possibile, sta in
rapporto a quanto s’avvera, come i tanti chicchi di grano che non ridiventeranno spighe
stanno in rapporto a quelli che lo diverranno. Cosi ¢ nella realta; poiché ¢
immensamente abbondante quello che nella vita ¢ possibile. E i momenti in cui in
rapporto a noi avvengono cose particolarmente importanti nel mondo del possibile,
sono quelli piu opportuni a che i defunti ci si possano avvicinare. Supponiamo che
qualcuno esca cinque minuti in anticipo e venga, in tal modo, preservato dal cader
morto nel momento in cui sarebbe stato raggiunto da una sventura, oppure nel momento
in cui sarebbe stato raggiunto da qualcosa di lieto, al quale si ¢ cosi sottratto. E in
questo momento che puo spirare nella vita'!, come in un’immagine di sogno, cid che i
defunti comunicano proprio a noi. L’uomo pero vive “a spanne”. Si cura solo di quanto
¢ grossolano, non delle finezze della vita, che in questa vita entrano in gioco e si
verificano. Sotto questo aspetto, i sentimenti e le sensazioni verranno affinati grazie alla
scienza dello spirito. Allora I’'uomo sentira affacciarsi nella vita coloro che sono morti e
avra relazione con loro. La frattura tra vivi e morti verra superata tramite la scienza
dello spirito, che veramente diviene un elisir di vita.

La sfera successiva, quindi I’ulteriore fase dopo la morte, ¢ la cosiddetta sfera di
Venere. In essa noi diveniamo eremiti se sulla terra abbiamo avuto una disposizione
animica irreligiosa. Diveniamo spiriti socievoli portando con noi un’intonazione
animica religiosa. A seconda che qui nel mondo fisico fossimo in grado di sentire la

? L’affondamento del transatlantico britannico era avvenuto otto mesi prima, nelle prime ore del 15
Aprile 1912, poche ore dopo la collisione con un iceberg.

19 Gioco di parole, sono molto simili zu Grunde gehen (andare a fondo) e zugrunde gehen (andare in ro-
vina, perire)

1 Hereinwehen, ¢ lo spirare del vento da fuori a dentro

10



nostra dedizione al sacro spirito, noi troviamo tutti quelli che hanno la stessa
intonazione d’anima nei confronti del divino-spirituale. Nella sfera di Venere gli uomini
sono raggruppati in base ai rapporti con le religioni e con le visioni del mondo. Qui
sulla terra ¢ ancora cosi, sono decisivi tanto ’anelito religioso quanto I’esperienza
religiosa. Nella sfera di Venere il raggruppamento avviene unicamente sulla base del
credo religioso e della visione del mondo; quelli che hanno la stessa concezione del
mondo si trovano in grandi, poderose comunita, non sono dei solitari su Venere. Sono
solitari quelli che non riescono a sviluppare proprio alcun sentimento e impulso
religioso. Dunque, coloro che nel nostro tempo chiamiamo monisti, materialisti, non
diverranno esseri socievoli, ma esseri isolati; su Venere ognuno trascorrera il tempo in
una sua gabbia: in questa sfera ¢ del tutto impossibile una lega dei monisti'?, perché
I'uvomo a causa del credo monistico viene condannato alla solitudine. Non ¢
un’invenzione, ¢ una realta il fatto che ognuno sta rinchiuso nella propria gabbia. Cio
esiste allo scopo di educare I’anima alla realta, di contro alla fantasticheria del monismo
che qui essa ha fatto propria. Nel complesso, si puo dire: ci si potra incontrare con
quelli che hanno la nostra stessa concezione del mondo, la stessa fede. Confessioni
diverse sono per noi difficilmente comprensibili nella sfera di Venere.

Giunge poi la sfera del Sole, ¢ il periodo successivo. Nella sfera solare ci puod ancora
essere di aiuto soltanto cid che equipara le diverse confessioni, cid che puo costruire
ponti da una all’altra. Certo, riguardo a questo costruire ponti tra un credo e I’altro gli
uomini hanno le loro vedute personali e non riescono facilmente a capire come si possa
trovare una reale comprensione anche di chi pensa e sente diversamente. In teoria
questa comprensione viene reclamata spesso, ma quando la richiesta deve tradursi in
pratica ¢ subito tutta un’altra faccenda.

Allora si sente uno, un hindu per esempio, che parla del comune nucleo essenziale di
tutte le religioni, certo, ma con “nucleo essenziale comune” intende soltanto quel che ¢
contenuto nella religione hindu o nel buddismo. I seguaci parlano della religione hindu
o del buddismo in egoismi specifici € quando ne parlano sono prigionieri di un egoismo
di gruppo. Si potrebbe qui inserire, a questo proposito, una bella leggenda estone.

Riguardo alla genesi delle lingue gli Estoni hanno una leggenda molto bella: Dio
voleva portare agli uomini il linguaggio per mezzo del fuoco. Dunque si dovette
accendere un gran fald e il linguaggio doveva scaturire dal caratteristico crepitare del
fuoco, cui gli uvomini dovevano prestare ascolto, e da cio che essi vi avrebbero udito
come suoni. La divinita convoco quindi i popoli della terra affinché potessero
apprendere le loro lingue. Ma prima che venissero chiamati gli altri, Dio prese in
disparte gli Estoni e insegno loro il linguaggio divino-spirituale, dunque una lingua
superiore. Solo dopo vennero gli altri, poterono stare ad ascoltare il fuoco e, sentendo
come bruciava, impararono a comprendere 1 suoni. Quei popoli che agli Estoni erano
particolarmente graditi arrivarono per primi, quando il fuoco ardeva ancora con un certo
vigore. Quando stava quasi per spegnersi arrivarono i Tedeschi, perché gli Estoni non li
amano particolarmente. E allora, dal crepitio ormai singhiozzante del fuoco si poté

12 La lega tedesca dei monisti era un’organizzazione di liberi pensatori fondata nel 1906 da Ernst Hec-
kel. Si proponeva di diffondere una concezione del mondo monistica. L’indirizzo di fondo era interna-
zionalista e pacifista, per questo fu controverso, entro la lega, 1’atteggiamento nei confronti della prima
guerra mondiale e della successiva rivoluzione di novembre tedesca. L’organizzazione fu poi proibita
dai nazisti ¢ quindi sciolta, il 16 dicembre 1933.

11



udire: “Deitsch, peitsch, deitsch, peitsch”!'?. Vennero poi i Lapponi, che gli Estoni non
amano per nulla, e li si udi solo piu: “Lappen, latschen'¥”. E poiché a questo punto il
fuoco era ormai solo cenere, 1 Lapponi sortirono il linguaggio peggiore, essendo gli
Estoni loro nemici giurati. Si vede pertanto come in questo essi portino a espressione il
loro egoismo di gruppo.

La maggior parte dei popoli € piu o meno cosi, quando afferma di voler penetrare
fino al nucleo essenziale delle diverse comunita religiose. Qui va proprio detto che sotto
questo aspetto il cristianesimo ¢ del tutto diverso dalle altre confessioni. Se ad esempio
in occidente le cose stessero proprio come nella religione hindu, allora il vecchio
Wotan'’ regnerebbe ancora come divinita nazionale. Invece 1’occidente non si € preso, a
signoreggiarlo, un dio locale, bensi uno straniero. Questa ¢ una differenza sostanziale
rispetto all’induismo e al buddismo. Percio per molti aspetti il cristianesimo occidentale
non ¢ permeato da egoismo religioso, ¢ religiosamente molto piu altruista rispetto alle
religioni orientali. Per questo la vera conoscenza e il vero sentire!® dell’impulso di
Cristo ¢ anche ci0 che mette gli uomini in un giusto rapporto con il prossimo,
indipendentemente da quale intima vita di fede questi abbia.

Tra morte e nuova nascita, nella sfera solare si tratta davvero di comprendere quel
che ci rende possibile entrare in rapporto non solo con esseri umani dello stesso credo,
ma con tutti gli uomini; perché giammai questo cristianesimo insegna la parzialita, se lo
abbracciamo fino a contemplarlo in rapporto alla religione veterotestamentaria. Si ¢
richiamata I’attenzione su una cosa che ¢ massimamente importante e che ¢ necessario
riconoscere. Come ricorderete, una delle espressioni piu belle detta da Cristo nel Nuovo
Testamento — e che richiama alla memoria I’ Antico — ¢ la frase “Voi siete déi”!”. Cristo
indica agli uomini che nell’intimo di ogni essere umano vive un nucleo divino, un dio:
“Voi siete tutti déi. Siete pari agli déi.” E un elevato insegnamento di Cristo richiamare
I’uomo alla sua natura divina, al fatto che egli puod essere come dio. “Tu puoi essere
come dio”, un insegnamento di Cristo, grande e profondo, che tocca il cuore! Un altro
essere ha pronunciato le stesse parole, ¢ fa parte del credo cristiano che un altro essere
abbia formulato la stessa espressione. Lucifero, all’inizio dell’Antico Testamento, si
accosto all’'uomo; e la tentazione consiste nel fatto che egli esordisce con le parole:
“Sarete come dio”!8. La stessa espressione la dice Lucifero al punto di partenza della
tentazione in paradiso, e la pronuncia di nuovo il Cristo Gesu: le stesse identiche
parole! Qui tocchiamo uno dei punti piu profondi, piu significativi del credo cristiano,
in cui per cosi dire si punta il dito sul fatto che non ¢ importante solo il contenuto di una
qualsiasi frase, bensi importa quale essere nella compagine del mondo pronuncia una
qualsiasi frase. Per questo anche nell’ultima rappresentazione dei Misteri'® si dovette
mostrare che le stesse parole le pud dire Lucifero, e sono tutt’altra cosa di quando le

13 Potrebbe suonare, storpiato, come: frustare i Tedeschi, frustare i Tedeschi...

14 Idem: mollare un ceffone ai Lapponi

1S Wotan: Odino. E la principale divinita della religione e della mitologia germanica.

16 Empfindung: questa parola ha un ambito di significato molto vasto, pud voler dire: sensazione, senti-
mento, sensibilita, sentore, moto dell’animo, comprensione, percezione, senso, istinto...

7Gv 10,34 Rispose loro Gesu: “Non é forse scritto nella vostra legge: Io ho detto: voi siete déi?”

¥ Gen 5,3 “Anzi, Dio sa che, quando voi ne mangiaste, si aprirebbero i vostri occhi e diventereste come
Dio, conoscendo il bene e il male”.

9 Il guardiano della soglia, terzo dei quattro misteri drammatici. 0o 14, pubblicato dall’Editrice Antro-
posofica (Mi). La prima rappresentazione ebbe luogo a Monaco il 24 Agosto 1912.

12



pronuncia Arimane, e qualcosa d’altro ancora quando le pronuncia Cristo. Qui
tocchiamo un profondo segreto dell’esistenza universale ed ¢ importante che
acquisiamo una comprensione nei riguardi di quanto viene espresso proprio attraverso
questo “Siete dei”, “Diventerete come dio” — una volta dalla bocca di Cristo, ’altra
volta dalla bocca di Lucifero.

Va assolutamente tenuto conto del fatto che, tra morte e nuova nascita, un giorno
vivremo per I’appunto anche nella sfera del Sole, e i ci ¢ necessaria una comprensione
molto profonda dell’impulso del Cristo. Questa dobbiamo portarla con noi dalla Terra,
perché il Cristo ¢ stato un tempo sul Sole ma dal Sole ¢ disceso, come abbiamo sentito,
e ora si ¢ unito alla Terra. D1 conseguenza noi dobbiamo portare 1’impulso di Cristo su
fin nella fase solare e allora potremo, a suo mezzo, essere socievoli, nella sfera solare
potremo comprenderlo.

Dobbiamo pero imparare a distinguere tra Cristo e Lucifero, e attualmente
apprendiamo questo solo grazie all’antroposofia. Infatti cid0 che della nostra
comprensione di Cristo portiamo con noi dalla Terra, ci conduce veramente su fino al
Sole e nella sfera solare ¢ per cosi dire una guida da anima umana ad anima umana,
indipendentemente da fedi o confessioni. Ma nella sfera solare ci si fa incontro un altro
essere che pronuncia le stesse parole, le quali hanno in fondo lo stesso contenuto;
questo essere ¢ Lucifero. Noi allora dobbiamo aver acquisito la comprensione della
differenza tra Cristo e Lucifero, perché ora ¢ Lucifero che deve accompagnarci
attraverso le sfere successive tra morte e nuova nascita.

Vedete, noi dunque attraversiamo una sfera della Luna, di Mercurio, di Venere e del
Sole. In ognuna di queste sfere arriviamo anzitutto a quello che abbiamo portato con
noi, in relazione alla forza interiore. Nella sfera lunare gli affetti — impulsi, passioni,
amore sensuale — ci legano a questa sfera. Nella sfera di Mercurio ci arriva tutto quello
che abbiamo come difetti morali; nella sfera di Venere quanto abbiamo come
manchevolezze religiose; nella sfera del Sole quello che ci separa da tutto cio che si
chiama “umano”.

Quindi a questo punto andiamo nelle altre sfere, che I’occultista conosce come sfere
di Marte, di Giove, di Saturno. Li ¢ Lucifero la nostra guida, entriamo allora in un
mondo che ci feconda con nuove forze. Come qui abbiamo la terra sotto di noi, la sotto
di noi abbiamo il cosmo interno?® al Sole. Ci espandiamo nei mondi divino-spirituali e,
nel farlo, dobbiamo serbare nel ricordo cid che abbiamo portato con noi dell’impulso di
Cristo. Questo lo possiamo acquisire solo sulla terra e, quanto piu fortemente 1’abbiamo
assimilato, tanto piu lontano possiamo portarlo fuori nel cosmo. Li ci si accosta poi
Lucifero e ci guida nel mondo in cui dobbiamo uscire, per venir preparati in vista di una
nuova incarnazione. Cio di cui non possiamo essere sprovvisti, affinché Lucifero non
diventi pericoloso per noi, ¢ la comprensione dell’impulso del Cristo, cio che di Cristo
abbiamo assimilato®! nel tempo trascorso sulla terra; giacché Lucifero ci si avvicina nel
periodo tra morte e nascita, Cristo invece dobbiamo averlo accolto nel tempo terreno.
Poi ci espandiamo nelle altre sfere che sono al di fuori del Sole. Diveniamo, per cosi
dire, sempre piu grandi, abbiamo sotto di noi il Sole e sopra di noi tutto il grandioso,

20 Cio¢ i pianeti subsolari. Nel secondo documento del klartext ¢’é semplicemente “die Sonne unter
uns”: il sole sotto di noi.

21 Gehort, che significa in prima istanza “udito, ascoltato”, in senso piu esteso: “accolto in sé attraverso
I’udito ed elaborato spiritualmente” (http://www.duden.de/rechtschreibung/hoeren)

13



possente cielo stellato. Ci dilatiamo nel grande spazio dell’universo, fuori nel cosmo,
fino a determinati limiti. E, mentre ci espandiamo, agiscono su di noi le forze cosmiche
da tutte le stelle. Dall’intero, possente mondo degli astri accogliamo le forze nel nostro
essere poderosamente espanso.

Giungiamo fino a un dato limite. Poi torniamo a contrarci e rientriamo in quel che
abbiamo attraversato. Passiamo per le sfere del Sole, di Venere, di Mercurio, della
Luna, fino a giungere di nuovo vicino alla Terra — finché quello che era stato portato
fuori nello spazio cosmico torna a concentrarsi in un germe che, in una madre umana, si
forma come nuovo uomo. Questo dunque avviene nuovamente quando I'uomo si ¢
espanso negli spazi lontani dell’universo e vi ha accolto le forze cosmiche.

Questo ¢ il segreto dell’esistenza umana dopo la morte, tra morte e nuova nascita.
Dopo che 'uomo ¢ passato per la porta della morte, uscendo dal piccolo spazio della
Terra ¢ divenuto sempre piu grande, si ¢ esteso fino alle sfere della Luna, di Mercurio,
di Venere, del Sole, di Marte, di Giove, di Saturno. Dunque noi ci siamo espansi nello
spazio cosmico. Come esseri spirituali, diveniamo per cosi dire un globo gigantesco.
Poi, dopo avere accolto come anima le forze dell’universo, degli astri, torniamo a
contrarci € a quel punto abbiamo in noi le forze del mondo delle stelle. Qui abbiamo
una spiegazione della ricerca spirituale, riguardo al fatto che in questa nostra massa
cerebrale compressa si ha da trovare un’impronta dell’intero cielo stellato. Il nostro
cervello racchiude veramente un segreto emblematico.

A questo punto si trova un altro segreto: I’essere umano si ¢ dunque contratto, si ¢
incarnato in un corpo fisico entro il quale ¢ entrato tramite una coppia di genitori.
L’uomo ¢ arrivato cosi lontano perché, col dilatarsi entro lo spazio cosmico, vi ha
iscritto tutte quelle che erano le sue caratteristiche. Quando siamo sulla Terra e
volgiamo lo sguardo fuori al cielo stellato, allora 1a non ci sono soltanto stelle, ma si
trovano le nostre caratteristiche di incarnazioni precedenti. Se, ad esempio, in
incarnazioni passate eravamo ambiziosi, questa ambizione sta scritta nel mondo degli
astri. E iscritta nella cronaca dell’akasha e, se noi qui sulla Terra ci troviamo in un
determinato punto, I’ambizione giunge a noi, per mezzo del relativo pianeta in questa o
in quella posizione, fa valere il suo influsso. E questa ¢ la morale degli astrologi, dato
che essi non vedono solo stelle e influssi astrali, ma dicono: qui sta la vostra vanita, la
vostra ambizione, la vostra immoralita, la vostra pigrizia; e quindi ora qualcosa che voi
avete iscritto negli astri, dal mondo delle stelle scende ad agire quaggiu e condiziona il
vostro destino. Percid noi iscriviamo nel grande spazio quello che esiste nella nostra
anima e allora esso torna ad agire su di noi dallo spazio mentre siamo qui sulla Terra,
mentre tra nascita e morte camminiamo qui sulla Terra. Queste cose ci toccano molto
da vicino se le comprendiamo veramente e ci spiegano cosi parecchio.

Vedete, nella mia vita mi sono occupato molto di Omero*?, ma quando, proprio nella
tarda estate di quest’anno, ho avuto ’incarico di indagare queste condizioni tra morte e
nuova nascita, € sono giunto al punto di vista secondo il quale esse restano immutabili,
allora in merito a un passo ho dovuto dirmi: i greci lo chiamano cieco perché era un
grande veggente. Omero vi afferma che la vita dopo la morte si svolge in un luogo in
cui non c’¢ mutamento. Un’espressione mirabilmente indovinata. S’impara a
comprenderla soltanto a partire dai segreti dell’occultismo, € quanto piu si progredisce

22 Poeta greco autore dell’lliade e dell’ Odissea, i due massimi poemi epici della letteratura greca antica.
E ritenuto anche il primo poeta greco.

14



in questa lotta interiore, tanto piu diventa chiaro che gli antichi vati furono 1 piu grandi
veggenti, che nelle loro opere hanno occultato qualcosa per la cui comprensione sono
necessari molti elementi.

Voglio ora menzionare un fatto che mi ¢ successo a inizio autunno e che ¢ davvero
significativo?. Li per li vi facevo resistenza, perché ¢ molto sorprendente. Ma & uno di
quei casi in cui I’obiettivita trionfa.

A Firenze c¢’¢ un monumento funebre fatto da Michelangelo®** per Lorenzo e
Giuliano de’ Medici. Sono ivi effigiati i due fratelli e vi sono inoltre quattro figure
allegoriche molto conosciute. Che qualcosa, perd, non fosse del tutto a posto con questo
gruppo, mi apparve subito quando lo vidi per la prima volta. Mi fu subito chiaro che
quello che viene descritto come Giuliano ¢ Lorenzo, e viceversa. E evidente: dal
momento che le figure possono venir spostate, in una qualche occasione le si ¢
scambiate € non ce ne si € accorti. Di conseguenza si descrive come Giuliano Lorenzo,
e viceversa. Pero adesso ci interessano le quattro figure allegoriche.

e —

M 1
i

Michelangelo — Notte e Giorno. ppelle Medicee, Firenze

Se si comincia contemplando la figura della Notte, di questa meravigliosa Notte, non
se ne verra certo a capo finché si resta dell’idea di aver a che fare con un’allegoria. Pero
ci s’immagini quello che si sa sul corpo eterico dell’'uomo, nella sua piena attivita, cosi

2 L’11 Ottobre 1912 Rudolf Steiner ¢ Marie von Sievers avevano trascorso alcuni giorni a Firenze e ad
Assisi, visitando anche le Cappelle medicee.

24 Michelangelo Buonarrotti (1475-1564). Scultore, pittore, architetto, poeta. Il monumento funebre in
questione si trova nella Sagrestia Nuova in San Lorenzo a Firenze.

15



da chiedersi: se il corpo astrale e 1’Io sono liberi e il corpo eterico cercasse il gesto a lui
maggiormente consono, che ne sortirebbe? Ne risulterebbe un gesto come quello che
Michelangelo ha conferito alla Notte. Davvero, questa Notte ¢ modellata in modo da
produrre la piu mirabile espressione del corpo eterico libero, indipendente, che si
esprime nella fisionomia del corpo fisico, quando il corpo astrale e 1’lo ne sono
all’esterno. Questa figura non ¢ un’allegoria, ¢ invece veramente 1’essere umano,
rappresentato nella connessione fra i corpi fisico ed eterico, quando il corpo astrale e
I’To ne stanno fuori. Allora si comprende la figura in questa postura, che ¢ I’espressione
storicamente piu fedele del corpo eterico nella sua vitalita.

|

Michelangelo — Crepuscolo e Aurora. Cappelle Medicee, Firenze

Se si prende avvio da essa, si riceve allora dalla figura del Giorno lo strano giudizio:
quando I’Io ¢ attivo con il massimo vigore, minimamente influenzato dai corpi astrale,
eterico e fisico, ne vien fuori questa singolare torsione, questo gesto che Michelangelo
ha conferito alla figura del Giorno. Quando il corpo astrale ¢ attivo da solo, senza
dipendere dai corpi fisico ed eterico e dall’lo, ne risulta allora il gesto della figura
dell’ Aurora; e, per il corpo fisico che si metta in attivita indipendentemente dagli altri
tre arti, risulta il gesto del Crepuscolo.

A lungo mi opposi a questa conoscenza, che all’inizio ritenevo una pazzia. Ma
quanto piu ci si occupa di cio, tanto piu quel che si vede in questa scrittura riversata
nella pietra costringe a riconoscere tale verita. Non che Michelangelo I’avesse saputo,
ma questo penetrd nel suo creare intuitivo. Cosi si capisce anche cosa significhi la
leggenda narrante che, quando Michelangelo era solo nella sua bottega, la figura della

16



Notte prendeva vita, tanto da andarsene in giro®*. E appunto una singolare illustrazione
del fatto che si ha a che fare con il corpo eterico. La realta spirituale entra ad agire in
ogni dove, tanto nell’evoluzione dell’umanita quanto nell’arte e cosi via. Si impara a
comprendere veramente il sensibile solo se si capisce il modo in cui lo spirituale opera
nella realta sensibile.

C’¢ un detto di Kanr*® che ¢ molto bello. Egli afferma: “Sono due le cose che hanno
fatto un’impressione particolare su di me, il cielo stellato sopra di me e la legge morale
in me”. Fa un’impressione singolarissima quando si giunge al fatto che le due cose sono
un’unica ¢ medesima realta. Tra la morte ¢ la nascita, infatti, noi siamo effusi nello
spazio stellare e accogliamo in noi le sue forze; e quando siamo nel corpo fisico, allora
queste forze che abbiamo accolto sono attive in noi come nostri impulsi morali. Se ce
ne stiamo li e contempliamo il cielo stellato, possiamo dire che in quello che vive e
tesse come forze la fuori, nello spazio cosmico, li viviamo e tessiamo noi nel periodo
tra la morte e la nuova nascita. E ora questa ¢ la legge che da orientamento alla nostra
vita morale. Cosi il cielo stellato che sta fuori e la legge morale dentro di noi sono una
sola e stessa realta, soltanto vista da due lati. 1l cielo stellato lo viviamo percorrendolo
tra la morte e la nuova nascita, la legge morale tra la nascita e la morte.

Se comprendiamo questo, allora la scienza dello spirito diviene immediatamente
devozione, come una possente preghiera. Cos’¢ infatti una preghiera, se non cio che
collega la nostra anima al divino-spirituale che intesse il mondo?

Questa preghiera ¢ cid0 che oggi una preghiera riesce ad essere. Dobbiamo
conquistarcela vivendo nel mondo sensibile. Aspirando coscientemente a questo, ci0
che noi possiamo conoscere diventa proprio da s€¢ una preghiera. Allora la conoscenza
spirituale diviene direttamente sentimento, esperienza e sentore®’. Questo deve divenire.
Allora si puo anche lavorare tanto con concetti e idee: idee e concetti diventano alla fine
pure sensazioni, puro sentire avente carattere di preghiera. Proprio questo ¢ cio di cui il
nostro tempo ha bisogno. Al nostro tempo occorre evolversi direttamente dall’osservare
il cosmo al farne esperienza, la dove 1’osservazione stessa diviene come una preghiera.
Mentre 1’osservazione del mondo fisico si fa sempre piu arida, sempre piu erudita,
sempre piu astratta, la contemplazione della vita spirituale diviene sempre piu intonata
al cuore, sempre piu profonda; diviene addirittura sempre piu simile a una preghiera, e
ci0 non per un sentimentalismo ristretto, ma per sua stessa natura. Allora 'uomo non
sapra solo da idee astratte di portare in sé¢ il divino che, tessendo e vivendo, attraversa lo
spazio cosmico. Progredendo nella conoscenza, sapra invece di averlo veramente
sperimentato nella vita tra I’ultima morte e la nuova nascita. Sapra che cid0 che ha
vissuto allora egli lo porta in sé¢ adesso, come tesoro della propria vita.

E questo sono tali considerazioni, collegate proprio alle indagini svolte solo di
recente, sono davvero cid che pud renderci comprensibile la nostra stessa evoluzione.
La scienza dello spirito potra allora un giorno trasformarsi in una vera linfa vitale
spirituale. In futuro si dovra parlare ancora piu spesso di questi argomenti.

> Herumgehen, che significa sia andarsene a spasso gironzolando, sia girare in tondo. Questo secondo
significato richiama alla percezione del corpo eterico.

26 Immanuel Kant (Konigsberg, 1724-1804). Filosofo tedesco. Importante esponente dell’illuminismo e
precursore della filosofia idealistica. Le parole che vengono qui citate si trovano in conclusione alla
Critica della ragion pura (1781) e furono scritte anche sulla sua tomba.

7 Si veda nota 16

17



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [6/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 6

Vienna, 21 gennaio 1913

1a edizione italiana
giugno 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Sesta conferenza Vienna, 21 gennaio 1913 pag. 4

L’aiuto ai defunti tramite il leggere per loro. Le comunicazioni dei defunti ai vivi
mediante eventi possibili, ma non accaduti. Il defunto puo comprendere il linguaggio
finché si trova nel kamaloka. Nel Devachan egli comprende solo i1 pensieri privi di
parole. Io e corpo astrale rispettivamente come Sole e Luna spirituali che illuminano il
corpo fisico e il corpo eterico dell’uomo che dorme. Il generarsi di coscienza durante la
vita terrena grazie all’immersione nei corpi fisico ed eterico. La possibilita di essere
coscienti, dopo la morte, grazie all’immergersi nella sostanza-Cristo. L’avviarsi al
declino della civilta e della corporeita umana, mentre la Terra e I’'uomo vanno verso la
spiritualizzazione. Il contributo della scienza dello spirito a questo processo.



SESTA CONFERENZA
Vienna, 21 gennaio 1913
Il vivente operare reciproco tra vivi e morti
Appunti di uditori!

Miei cari amici, quando potei qui? parlarvi la volta scorsa, accennai brevemente a quel
periodo significativo della vita umana che trascorre tra la morte e la nuova nascita. Non
si puo trattare questa fase della vita dell’uomo come se fosse irrilevante per la vita fisica,
per la vita tra nascita e morte: dobbiamo aver chiaro che le forze della nostra vita non
giungono solo dal mondo nel quale ci troviamo con la nostra corporeita fisica, ma
provengono in modo molto sostanziale dai mondi soprasensibili, ai quali di per sé
apparteniamo tra morte e nascita. In fondo, noi possiamo sapere come stanno le cose qui,
quando siamo nel corpo fisico, soltanto se siamo in grado di formarci rappresentazioni
della vita tra la morte e la nascita.

In realta ’'uomo, che non sa nulla della vita soprasensibile, ¢ in genere irretito in una
certa vita di sogno, o di sonno. Le persone che attraversano 1’esistenza fisica,
conducendovi la loro vita quotidiana e non riflettendo su nulla, assomigliano davvero a
dormienti della vita. E quelli che si curano di quanto sta oltre la vita fisica, di quanto ci
si fa incontro tra la morte e una nuova nascita e che appunto entra ad agire nella vita
fisica, sono persone che anche nei riguardi dell’esistenza terrena si ridestano. Possiamo
allacciarci alle riflessioni dell’altra volta, le quali possono mostrarci come la scienza
dello spirito, quando venga intesa nel giusto senso, sia atta a intervenire direttamente, nel
modo piu profondo e intenso, nell’esistenza umana complessiva. Vedremo che anche
I’umanita tutta, se la scienza dello spirito a poco a poco si affermera sempre piu,
sperimentera come un risveglio da una specie di sonno della vita. Si fanno strada fino
all’'uomo molte cose che, sulle prime, paiono ignote, misteriose, enigmatiche molto piu
per il sentimento che per I’arido intelletto. E in un certo senso inesplicabile il momento
in cui una madre sta li presso la bara del figlio, lo accompagna alla tomba o, viceversa,
in cui il figlio sta presso la bara della madre e la accompagna alla sepoltura. Quando si
ha da occuparsi un po’ piu in profondita della vita umana, ci si accorge di come in essa si
schiudano all’uomo degli enigmi. Spesso vengono da me persone cui ¢ morta la sorella,
il marito o la moglie. Dicono: “Prima non avevo riflettuto sulla morte, non mi curavo di
quel che ¢’¢ dopo; ma, da quando mi ¢ stato tolto questo stretto congiunto, per me ¢
come se fosse ancora qui, come se fosse presente, € percio sono stato spinto a prendere in
considerazione la scienza dello spirito”. E un’esperienza che si puo fare spesso; dalla
vita le persone vengono portate alla scienza dello spirito e questa ripaga copiosamente
quello che allora accade, potremmo dire, “per lei” tramite la vita, perché la scienza
dello spirito ¢ in grado di compenetrare la vita con forze che solo da lei provengono.

! La traduzione di questi appunti, che hanno piu il carattere di un riassunto, & stata integrata in piu parti
col documento piu esteso, relativo a questa conferenza, reperibile sul sito internet www.steiner-
klartext.net. Si_sono evidenziate in corsivo le parti tratte dal Klartext, che comunque sono parziali
rispetto all’intero documento.
?Si riferisce alla conferenza tenuta a Vienna il 3 Novembre 1912. Pubblicata in questa collana al
quaderno 2 di questa oo 140.



http://www.steiner-klartext.net/
http://www.steiner-klartext.net/

Quando ’uomo passa per la porta della morte € non ¢ piu presente per 1 sensi fisici,
sorge allora, appunto piu per [l’animo e per il sentimento che non per la mente
rimuginante, anzitutto una domanda enigmatica: che ne ¢ dell’'uomo dopo la morte? La
scienza esteriore non sa dare risposte, poiché si limita a constatare quello che gli occhi
vedono, e gli occhi si decompongono insieme al corpo fisico, e tutto cio che e legato alla
percezione degli occhi fisici va perduto. Anche il cervello si disgrega, ed ¢ chiaro che
quanto puo venir conosciuto per suo tramite non puo aver valore per cio che ['uomo
sperimenta nel mondo in cui ha da entrare senza quel cervello, senza I’involucro fisico.
Nondimeno rimangono aperte, potentemente, le domande che si riferiscono all’aldila. In
fondo, per spiegare tali questioni, delle considerazioni generali non sono utili tanto
quanto dei singoli casi concreti, che illustrino come possa presentarsi questa o quella
realta. Cio puo far presa direttamente nella vita.

Qui noi possiamo prendere le mosse dalla vita. Forse, miei cari amici, sarete venuti a
conoscenza di qualche caso in cui una persona venga spinta alla scienza dello spirito
dalla sua nostalgia interiore, dalla sua costituzione animica, mentre un’altra le diviene
sempre piu ostile. Uno si approfondira sempre piu nella scienza dello spirito, il suo
amico, suo fratello o sua sorella, le diverra sempre piu ostile. La vita, pero, non offre
una maya solo nella natura, bensi anche laddove ci tocca direttamente nella nostra anima,
nei rapporti tra uomo e uomo. Proprio quello di cui si ¢ ora riferito pud essere un pieno
abbaglio: la persona che si ¢ messa in testa che tutta la scienza dello spirito ¢
un’assurdita, sviluppa per essa un amore segreto, in quelle profondita dell’anima nelle
quali non penetra con la coscienza. Nel profondo, percepibile solo al veggente, pud
essere amore quel che sale a vivere come odio; e mentre si crede che egli vada divenendo
sempre piu ostile, perché le si scaglia contro, in lui si sviluppa un amore segreto. Nella
vita fisica dell’'uomo si possono trovare cose del genere. Quando I’essere umano ha
attraversato la porta della morte, agiscono anche tutte le forze animiche segrete e le
nostalgie; quello che nella vita fisica egli ha represso si presenta come il contenuto da
sperimentare nel periodo di purificazione. Vediamo passare per la porta della morte
uomini che qui furono nemici della scienza dello spirito; dopo la morte, essi ne
sviluppano la piu intensa nostalgia. Vediamo persone che la odiarono averne una sete
ardente. Si presenta allora quel che segue: se quand’erano in vita gli avessimo proposto
dei testi scientifico-spirituali ci avrebbero apostrofato, ma dopo la morte noi non
possiamo rendere miglior servizio se non leggendo per loro. Ai defunti si legge in
pensieri, mettendoci realmente in questa condizione: come se essi stessero davanti a noi.
Non si deve leggere ad alta voce, ai defunti si legge in pensieri. Cid puo avere per il
defunto un effetto assai benefico, pud essere di grandissimo aiuto a progredire.
All’interno del nostro movimento spirituale abbiamo molti esempi in cui sono morti
parenti o amici; quelli che sono rimasti hanno letto per loro, € nel piu profondo dei modi
li hanno aiutati. I defunti accolgono quanto viene loro offerto con la piu viva gratitudine,
e puo sorgerne una meravigliosa convivenza. Ci si accorge allora di quel che la scienza
dello spirito puo significare nella pratica. Non ¢ ancora gran cosa se si e appreso che
['uomo consiste di corpo fisico, corpo eterico, corpo astrale e io, e li si sa elencare. La
scienza dello spirito non ¢ solo teoria, essa deve® intervenire nella vita e togliere di
mezzo quel che si erge come una barriera tra vivi e morti. La frattura viene sanata. Puo

3 Soll, il verbo sollen esprime il verbo “dovere”, per esempio, nei proverbi, o nelle prescrizioni mediche



essere molto proficuo se si porta nella vita la scienza dello spirito con la giusta attitudine
animica. Non c¢’¢ suggerimento migliore che leggere ai defunti. Perché ¢ caratteristico il
fatto che, subito dopo la morte, noi non possiamo allacciare nuove relazioni, dobbiamo
proseguire con quelle vecchie.

S’impone la domanda: dall’altra parte, il cosiddetto morto non potrebbe trovare esseri
spirituali che lo possano istruire? Questo non ¢ possibile! In un primo tempo si possono
avere relazioni solo con gli esseri cui si era legati prima di passare per la porta della
morte. Se si incontra uno spirito che sulla Terra non si conosceva, gli si passa accanto;
anche qui non lo riconosciamo, se incontriamo un gran genio che indossa 1’abito di un
carrettiere. Si hanno relazioni con gli esseri che si conobbero quaggiu come uomini, che
ci furono amici o parenti. Se anche si incontrassero molte entitd capaci di aiutare, ma
con le quali non si ebbe alcun rapporto, non sarebbero utili in alcun modo. Ci puo essere
d’aiuto quello che ci viene dato qui sulla Terra.

Essendo la scienza dello spirito al punto di partenza del suo sviluppo, le persone
cominciano appena a farla agire su di sé; 1 vivi possono rendere un grande servizio ai
defunti, accordando loro questo aiuto. Abbiamo qui un esempio di come, dal nostro, si
possa influire sull’altro mondo. Ma ¢ anche possibile, viceversa, che pure 1 defunti
possano entrare ad agire nel mondo fisico. Se la scienza dello spirito avra la buona sorte
di afferrare sempre di piu la civilta*, le pareti che dividono i vivi dai morti verranno
sempre piu levate via, cosi che gli esseri agiranno gli uni sugli altri da entrambi i mondi.
Anche 1 defunti possono influire sui vivi. L’uomo sa davvero pochissimo del mondo, sa
soltanto quel che avviene qui nello svolgersi del tempo. Molti pensano che tutto il resto
non abbia significato. Cio che avviene ¢ in realta solo una piccolissima parte di quanto ¢
degno d’essere conosciuto, e si rimane di fatto degli ignoranti della vita se si conosce
soltanto quello che accade, e si ignora tutto quello che non accade. Chiariamocelo con
un esempio. Al mattino ce ne andiamo al lavoro, siamo abituati a percorrere sempre lo
stesso tragitto, forse riterremo che la cosa piu importante sia tutto quanto ci succede per
la strada. Un giorno usciamo tre minuti piu tardi del solito e, mentre camminiamo,
magari si verificano degli eventi inaspettati. Potrebbe essere che, se fossimo usciti all’ora
giusta, avremmo attraversato un incrocio in un dato momento, nel quale saremmo stati
investiti. Avendo ritardato, ne siamo stati preservati. Oppure supponiamo che avessimo
dovuto fare un viaggio: abbiamo perso il treno e in seguito siamo venuti a sapere che
proprio quel treno ¢ stato coinvolto in un grave incidente e probabilmente vi saremmo
periti. Cosa possiamo apprendere da un’osservazione del genere?

Nella vita ¢’¢ molto che non accade, che noi non siamo in grado di osservare, e
tuttavia dobbiamo annoverare fra le sue possibilita. Sa I’'uomo a quante eventualita del
genere sfugge durante il giorno? Quanto potrebbe succedere, se non vi sfuggissimo! Lo
ignoriamo, perché per un’asciutta osservazione della vita cido non ha alcun significato.
Ma per un’osservazione piu profonda comincia ad averlo. Proviamo a guardare come si
sente I’anima che ¢ scampata, per un apparente caso, a pericoli simili! Un tale di Berlino,
per esempio, voleva andare in America, aveva gia il biglietto. Un amico, per qualche
oscuro impulso, gli disse di non andarci col Titanic®. Egli si lascio convincere e la
tragedia del Titanic si verifico. Immaginatevi i1 sentimenti del superstite quando venne a

* Die Kultur. 1l termine usato negli appunti della GA ¢ invece: “die Welt”, “il mondo”.
31l Titanic era un transatlantico britannico che affondo nelle prime ore del mattino del 15 aprile 1912,
dopo che nella notte era entrato in collisione con un iceberg.



sapere dell’affondamento del Titanic! Questo ha agito sconvolgendo il suo animo,
sconvolgendolo nel senso piu profondo. Che impressioni potremmo avere nell’animo se
lungo tutto il giorno fossimo in grado di osservare da cosa veniamo preservati, cosa
avrebbe potuto succederci! Quando le persone cominciano a occuparsi di questioni
spirituali, acquistano una ricettivita molto maggiore nei confronti della complessita della
vita, di quello che si svolge tra 1 momenti del giorno, tra le esperienze della giornata.
Nel caso prima citato, puod essere che se fossimo usciti tre minuti prima saremmo stati
investiti; se anche non ci accade nulla, se abbiamo ricettivita animica, se siamo
spiritualmente preparati dalla scienza dello spirito, allora in un momento del genere
possiamo ricevere, per grazia, un’impressione spirituale. Qualcosa puo affiorare nella
nostra anima, una specie di comunicazione dai defunti. In quel momento vengono offerte
le occasioni in cui le porte vengono per cosi dire sfondate dall’altro mondo, dai defunti.
E da cio si puo comprendere come gli uomini che si siano educati ad essere ricettivi per
le possibilita della vita, poco per volta giungeranno davvero a riconoscere in modo
naturale quando i defunti vogliono entrare in dialogo con loro. Nell’anima possono
affiorare, possono farsi strada fino a noi cose importanti, significative, come pensieri di
presagio che vengono dai defunti, il fatto che, per esempio, si esegua qualcosa che essi
hanno tralasciato. Viene cosi sanata la frattura. Sotto un certo aspetto, ognuno che si
occupi di scienza dello spirito con animo buono, sinceramente fervente, puo sanare la
frattura tra la vita fisica e quella che sta oltre la porta della morte. Percio, se la scienza
dello spirito diventa pratica, potremo veramente entrare in relazione con i1 defunti,
nell’una e nell’altra direzione. Cosi che essi non saranno, per cosi dire, persi per la vita
terrena e tutta questa vita terrena — raffiguriamocelo — verra trasformata, grazie al fatto
che puo avvenire quello cui si e accennato. Cosi la scienza dello spirito pud diventare
pratica della vita ed essa fara entrare il mondo soprasensibile nell’immediato presente.

Pud ora emergere la seguente domanda: quando prendiamo in mano un testo di
scienza dello spirito leggiamo in una determinata lingua, 1 defunti la comprendono? Nel
periodo di purificazione, il cosiddetto kamaloka, i defunti comprendono la lingua che
quaggiu hanno parlato come loro lingua principale; ma appena si passa al Devachan®
questa comprensione del linguaggio viene meno, € allora dobbiamo intenderci con i
defunti piu con pensieri privi di parole. Per questo, trascorso un certo numero di anni,
subentra un cambiamento nel rapporto coi defunti. Se in chi ¢ rimasto ¢’¢ sensibilita, egli
puo soffermarsi a riflettere e sentire: il defunto ¢ presso di te, € inforno a te, tu pensi
come egli ti guida, proprio come si viene guidati e condotti da una persona viva’. Questo
puo durare per anni; giunge poi il tempo in cui si perde il collegamento: ¢ il momento nel
quale il defunto dal mondo animico passa nel Devachan. Per [ui ha allora inizio una fase
totalmente nuova. Nel periodo del kamaloka infatti si ha ancora memoria della vita
terrena, esso consiste nel fatto che 'uomo ¢ ancora attaccato a questi ricordi, alle
esperienze della vita sulla Terra, e che se ne deve anzitutto liberare.

Che cos’¢ una lingua terrena? Ogni lingua ha significato solo per la vita sulla Terra ed
¢ intimamente legata all’organizzazione dell’uomo, al clima, e anche al fatto che la
laringe, gli organi del linguaggio, sono diversamente formati. In Europa non si parla

611 termine Devachan viene dal sanscrito e significa ‘posto felice’. Indica un piano spirituale superiore al
regno astrale, il “paradiso” che segue al “purgatorio”.

7 Nel klartext la frase dice ...wie er dich lenkt, wie man gelenkt und geleitet wird... (come egli ti guida...).
Nella Ga c’¢ soltanto: wie er dich denkt (come egli ti pensa).



come in India. I pensieri invece non sono legati all’organizzazione fisica, non vengono
formati secondo condizioni terrene. I defunti comprendono il linguaggio, di un luogo o
di un altro, solo finch¢ si trovano nel kamaloka, fino a quando sono legati a situazioni
terrene. Da cio si puo desumere che, se giungono comunicazioni da un altro mondo
tramite un medium e sono riversate in una determinata lingua, quelle comunicazioni,
anche quando sono importanti, possono venir date soltanto da persone morte da poco
tempo, non da altri esseri. Nei confronti di queste cose non bisogna proprio farsi la
minima illusione.

In fondo, entro il mondo superiore ci siamo gia sempre. Addormentandoci, vi
entriamo inconsapevolmente e quando dormiamo viviamo nello stesso mondo nel quale
entriamo quando passiamo per la porta della morte. Adesso vorrei porre questa
domanda: chi ancora non ¢ in grado di vedere con sguardo chiaroveggente, chi ancora
non sa osservare come veggente, puo sapere come stanno le cose quando subentra il
sonno?

Tutti vi direte che, se si osserva una persona che dorme, essa vive, respira. Cos’e mai
quel che e rimasto a giacere nel letto? In fondo e qualcosa di molto simile a una pianta.
La pianta non é sostanza morta, come non lo é il corpo rimasto a giacere nel letto. Certo
ricorderete che un rappresentante della scienza, Raoul France® scrive che la pianta ha
sentimenti e sa mangiare. Nella pianta, pero, non ¢’¢ niente di animico’. Essa per
I'appunto non ha coscienza, pero ha vita. Quel che oggi vanno fantasticando
alcuni filosofi della natura riguardo alla coscienza della pianta e veramente
soltanto una sciocchezza. Essi dicono ci siano piante che contraggono le foglie
quando le si tocca, e cio dimostrerebbe che hanno una specie di vita dell’anima.
Ci sono piante che, quando si mette loro vicino qualcosa, ad esempio un insetto,
lo risucchiano, lo attirano entro i loro petali e se lo mangiano. Se ne trae la
conclusione che i vegetali abbiano una sorta di coscienza, una specie di vita
dell'anima. Illazioni del genere le fa qualcuno che non sa pensare. Un certo Raul
France ora scrive parecchio su queste cose. Egli afferma che le piante abbiano
una vita animica perché inglobano nelle loro foglie un insetto e se ne nutrono. Si
deve dire che queste persone hanno una logica singolare. Se si vuole sostenere
che tutto quel che attira qualcosa per trattenerlo o per inghiottirlo ha un‘anima,

allora si potrebbe dire, a pari diritto, che ce I'abbia una trappola per topi.
L’organismo dell’'uomo che dorme ha lo stesso valore della pianta. Ma essa di cosa ha
bisogno, quando la vediamo germogliare dal terreno, quando dispiega foglie e fiori? Per
poter vivere, ha assoluto bisogno dei raggi del Sole che la colpiscano. Noi vediamo la
Terra coperta di piante perché il Sole le suscita. Senza il Sole, la Terra non ne sarebbe
ricoperta, nel periodo invernale le piante non possono far spuntar fuori nulla. Oraq,
nell’attuale ciclo dell'umanita, |'uomo e come una pianta se lo pensiamo dormiente,
senza il suo lo e il suo corpo astrale — é proprio come una pianta! Ha lo stesso valore
organico. Ma dov’¢ allora il suo Sole? Come non possiamo immaginarci la pianta sulla
Terra senza il Sole, anche ci0 che giace nel letto non possiamo figurarcelo senza. Dov’e

8 Raoul France (Vienna 1874 — Budapest 1943) Botanico, microbiologo e filosofo della natura.
? Nel brano che segue, contraddistinto dal diverso carattere grafico, ¢’¢ la traduzione degli appunti di un
altro uditore, in sostanza paralleli al Klartext (v. nota Ga di pag.152)



questo Sole? E in quello che, come Io dell’uomo, é uscito fuori. E I’Io che allora ha da
lavorare sull’organismo che dorme, come il Sole sulla pianta.

Anche la Luna, non soltanto il Sole, partecipa alla generazione e all’esistenza della
pianta. Senza I’influsso della Luna non ci sarebbe neppure la crescita dei vegetali cosi
come essa e. L’influenza lunare perd non fa parte di cid cui gli eruditi prestano
attenzione!?,

In verita avviene che la luce lunare agisca sulle piante in modo molto simile a com’e
per la luce solare, anche se non cosi intensamente. Mentre [’influsso del Sole ha piu a
che fare con [’attrarre fuori, per cosi dire, le piante, ’influsso lunare riguarda
maggiormente lo svilupparle verso i lati, ha piu rapporto con la larghezza. Un albero che
cresca slanciato in altezza ha poca influenza lunare. Alla crescita dei vegetali partecipa il
cosmo intero. Come il Sole partecipa alla crescita vegetale, cosi I’lo partecipa al corpo
fisico e al corpo eterico nello stato di sonno dell ' uomo, e il corpo astrale vi partecipa
cosi come la Luna prende parte alla crescita vegetale. C’¢ la stessa relazione. L’Io ¢ il
Sole per il corpo fisico e per il corpo eterico, il corpo astrale ¢ la loro Luna, ma una
Luna spirituale. Vediamo che il nostro Io fa le veci dell’influsso solare, e il nostro corpo
astrale dell’influsso lunare. In questo sta la giustificazione di cio che intende il veggente,
quando dice che I’'uomo si ¢ formato come un distillato!! delle forze del cosmo. Come il
Sole si trova al centro del nostro sistema planetario, e diffonde la sua luce cosi che in
ogni dove vi sia luce, altrettanto la luce dell’Io deve illuminare il corpo fisico e il corpo
eterico. La luce del Sole non ¢ soltanto fisica, ¢ anche animico-spirituale; da ultimo essa
si stacco dall’elemento cosmico e divenne Io!%. L’lo umano é dunque un estratto di
quello che e diffuso nello spazio come luce solare ¢ il corpo astrale umano ¢ un estratto
della luce lunare. Tutto ¢ disposto con grande saggezza. Se I’lo dell’'uomo fosse ancor
sempre legato al Sole, anche gli esseri umani potrebbero alternarsi tra sonno e veglia
solo al modo delle piante. Stando all’influsso del Sole, non potrebbero mai dormire di
giorno, dovrebbero dormire sempre di notte se il nostro lo non si fosse emancipato dal
Sole. Ma tutta la vita della civilta umana si fonda su questa emancipazione. Noi portiamo
dentro di noti il nostro Sole. L’Io € un estratto dell’azione solare; ci0 che nell’uomo vive
come corpo astrale ¢ un estratto dell’azione lunare. Cosi nel sonno, nel mondo spirituale,
quando giacciamo nel letto come una pianta, non dipendiamo dall’azione solare
cosmica; il nostro Io compie cid che normalmente il Sole fa per la pianta e il nostro
corpo astrale compie quel che per la pianta fa la Luna. Noi veniamo illuminati dal
nostro stesso lo e dal corpo astrale. Soltanto antiche concezioni occulte si fanno strada,
talvolta, fino a questo. Di un uomo che dorme la scienza dello spirito ci da questa
immagine: sopra di lui risplende il Sole, il suo o — e senza di esso, quando dorme, egli
non potrebbe essere come una pianta, non potrebbe verificarsi il processo, avente luogo
nel sonno, di ricostruzione di quanto e logorato. Sopra di lui risplende la Luna, il suo
stesso corpo astrale.

Poi si riceve pero anche l'immagine dell’uomo in stato di veglia. Immaginiamocelo:
con I’autunno il Sole perde la sua efficacia, la crescita delle piante va spegnendosi, cosi e

10 La Ga inserisce qui una nota dove ¢ detto, riferendosi agli appunti di un altro uditore, che R. Steiner
parlo a questo punto di Gustav Theodor Fechner (1801-1887), fisico e psicologo tedesco, nonché
esponente della filosofia romantica della natura. Il dato & confermato anche dal documento del Klartext.
1 Extrakt, termine tecnico spesso ripetuto in questo paragrafo: sostanza, essenza, quintessenza, macerato,
tintura.

12 Nel Klartext: “...ma, con il giungere sulla Terra, divenne un Io umano.”



['uomo quando si risveglia. Nell’uomo desto il corpo astrale e I’lo sono dentro il corpo
fisico e il corpo eterico. In un certo senso, quando ['uomo si sveglia, con ’entrare nel
corpo si ha un tramonto del Sole e della Luna, allora cessa anche la vera e propria vita
vegetale. Tanto attiva com’¢ nel sonno, per ristabilire, per rigenerare le forze, cosi
arzilla non lo ¢ al risveglio. Quando I'uomo si sveglia, I’elemento affine alla crescita
vegetale avvizzisce. Al mattino, in quanto piante, noi deperiamo. Si spiega cosi molto di
quel che si svolge tra I’anima e il corpo umano. Molte persone subito dopo il risveglio si
sentono incredibilmente bene, pronte ad agire: sono le persone capaci di vivere piu
nell’elemento animico. Quelle che vivono maggiormente nell’elemento corporeo, al
mattino sperimentano facilmente una certa stanchezza. Quanto piu si dipende dal corpo,
tanto piu al mattino ci si sente spossati. La nostra vita da svegli ¢ veramente come il
deperire delle piante nel periodo invernale, dunque ¢ un morire. Ogni mattina noi
facciamo entrare nel nostro organismo forze di morte che nel corso della vita si
sommano ed ¢ per questo che moriamo. Il motivo della morte sta nella coscienza.
Possiamo dedurne come la vita diurna cosciente, percorsa dall’lo, sia cid che consuma il
corpo fisico e il corpo eterico: moriamo perché viviamo in modo cosciente.

Oggi la gente si da molto da fare per spiegare il sonno. Sarebbe uno stato di
affaticamento che esisterebbe allo scopo di eliminare la stanchezza. Il sonno perd non ¢
una condizione di affaticamento, dato che il bambino per lo piu dorme. Il sonno ¢
qualcosa che si inserisce nel complesso della vita che si svolge fisicamente, nel ritmo tra
I’addormentarsi e il risveglio. Cosi come si svolgono il sorgere e il tramontare del Sole,
altrettanto e per il sorgere e il tramontare dell’lo, per il sorgere e il tramontare della
Luna, per il sorgere e il tramontare del corpo astrale. Come nel periodo invernale noi
vediamo la natura che va verso la morte, cosi anche in noi qualcosa deperisce mentre
viviamo in stato di veglia. Quando attraversiamo la porta della morte, lasciamo indietro i
nostri corpi fisico ed eterico. Allora il nostro Io e il corpo astrale potrebbero apparire
come un Sole e una Luna che non hanno nulla da illuminare. Effettivamente ¢ anche
possibile la condizione per cui I’Io e il corpo astrale continuino a vivere pur non potendo
illuminare nulla. Quando essi si immergono nel corpo viene suscitata la coscienza.
Anche nel mondo spirituale I’'uomo deve immergersi in qualcosa per diventare cosciente,
altrimenti non avrebbe vita cosciente.

In che cosa s’immerge 1’'uomo dopo la morte? Ci troviamo davanti al fatto
significativo per cui, prima che sulla Terra avvenisse il mistero del Golgota, |'uvomo si
immergeva in sostanze spirituali esistenti senza il suo intervento. Dopo il mistero del
Golgota 'uvomo deve immergersi sempre piu in cio che & giunto nella vita umana
attraverso questo mistero, come sostanza cristica della Terra. E qui vediamo un
meraviglioso, intimo nesso. Abbiamo conosciuto Cristo come spirito del Sole. L’Io si ¢
emancipato dalla luce solare. Poi il grande spirito solare ¢ sceso sulla Terra e, grazie a
cio, I’lo s’immerge nella sostanza dello spirito solare. Quando I'uomo ¢ passato per la
porta della morte, sperimenta questo immergersi nella sostanza-Cristo, e in tal modo ¢ in
grado di sviluppare coscienza dopo la morte. Volendo completare adeguatamente
[’immagine precedente, otterremmo qualcosa che di fatto non esiste nella natura fisica,
ma in quella spirituale. Nella natura fisica si arrivera a questa condizione quando la
Terra sara giunta allo stato di Vulcano. Quando il Sole dall’alto splende sulla Terra,
possiamo dire: il Sole produce per incanto la crescita delle piante. Ma se splendesse sul
pianeta Terra con la sua forza di suscitare la crescita delle piante e la Terra divenisse a
poco a poco incapace di produrre piante, ma accogliesse la luce solare e la riflettesse

10



sempre piu, allora poco alla volta potrebbe darsi che la luce del Sole non si perda, ma
dalla Terra torni di nuovo indietro verso lo spazio cosmico. Allora la luce irradiata
dalla Terra potrebbe sostentare la crescita di piante da qualche altra parte nello spazio
celeste, darebbe impulso a una crescita di piante soprasensibile. Questo non avviene
fisicamente, ma spiritualmente. Per il fatto di essersi unito alla Terra, Cristo agisce in
modo che I"'uvomo che si congiunge a lui sperimenta, dopo la morte, I’effetto retroattivo
di quello che qui sulla Terra ha afferrato secondo coscienza!®. Comprendiamo cosi come
I’uvomo proprio sulla Terra debba conquistarsi la possibilita di sviluppare coscienza
anche dopo la morte, e come egli debba portare con s€ dal corpo fisico, dalla vita fisica,
le forze che sviluppano la coscienza. Nel periodo greco-latino la corporeita fisica fu
massimamente irraggiata. A quel tempo aveva realta 1’espressione di un eroe omerico:
“Meglio essere un mendicante qui sulla Terra che un re nel regno delle ombre”!*. In
quell’epoca la vita negli inferi era un’esistenza miserevole. La vita dopo la morte, prima
che Cristo nascesse, era poco evoluta, smorzata per via di una coscienza crepuscolare.
Noi invece apparteniamo a un’epoca che ¢ singolare per il fatto che sulla corporeita non
vengono piu esercitate forze come quelle di allora. Per quanto possa apparire strano, la
corporeita umana, quello che ¢ I’'uomo dormiente, di fatto va incontro gradualmente a
una decadenza, iniziata nel periodo in cui cadde il mistero del Golgota. L’elemento
vegetativo!® era sviluppato al massimo grado nell’epoca greco-latina e ora va a poco a
poco incontro al declino; la corporeita umana, giunti al traguardo dell’evoluzione
dell’umanita, sara massimamente disseccata. All’inizio gli uomini erano chiaroveggenti,
era molto sviluppata ’anima; questa chiaroveggenza ando persa avvicinandosi al
mistero del Golgota. Con la decadenza spirituale-animica, la corporeita sali fino all’apice
della bellezza greca e da allora la corporeita di nuovo tramonta e si accresce la
spiritualita. Ma ogni aspirazione alla bellezza, andando verso il futuro, ha qualcosa che
non va: la bellezza esteriore non ha futuro. La bellezza deve essere interiore, in essa deve
divenire visibile 1’elemento caratteristico. I bei visi inespressivi del passato... cio in
futuro dovra divenire spirituale, interiore. Saranno significativi solo i visi caratteristici,
quelli nei quali sia incisa spiritualita, non quelli che hanno una bellezza esteriore in
senso greco. Nello stesso senso in cui [‘umanita va incontro esteriormente al
disseccamento e si avvicina sempre piu all’ideale di essere non appariscente, [’elemento
spirituale-animico, la ‘solarita’ e la ‘lunarita’, ’intimo essere del Sole e della Luna'®
diverra sempre piu splendente!’. Comprendono di piu il futuro coloro che si prendono
cura dello spirito e dell’anima tramite la scienza dello spirito, rispetto a quelli che
vogliono riportare in auge nella nuova epoca i giochi dei greci'®. Quanto piu I’'uomo
lascia incolto, lascia nell’incoscienza il suo animico-spirituale, tanto piu tra morte e

13 Nel Klartext: “...e per il fatto che egli (il Cristo) si ¢ unito alla Terra, I’'uvomo puo ricevere dopo la
morte la luce riflessa, la coscienza.

14 Odissea, la discesa nell’ Ade di Ulisse e I’incontro con Achille al Canto XI

15 Nella psicologia aristotelica si parla di anima vegetativa, ¢ la condizione della vita dell’anima preposta
alle funzioni della nutrizione e della generazione, distinta dall’anima sensitiva e dall’anima razionale.

16 Die Sonnen- und Monden-Innenheit

17 Glorreich

I8 Kampfspiele sono anche il gioco del calcio, il rugby, 1’hockey, la pallamano ecc. Probabile che qui
Steiner si riferisse specificamente ai primi giochi olimpici moderni, rifatti con enorme successo ad Atene
nel 1896 e poi replicati ogni quattro anni in varie localita. Per esempio sei mesi prima di questa
conferenza (dal 5 Maggio al 22 Luglio 1912) a Stoccolma.

11



nuova nascita va incontro a una sorte miserevole. Che il corpo si dissecchi non ha nulla a
che fare con la vita dopo la morte; ma se ’uomo non ha sviluppato niente di spirituale-
animico, allora non ha niente da portare nel mondo spirituale. Quanto piu egli si ¢ messo
d’impegno a compenetrarsi di contenuto spirituale, tanto meglio gli andra dopo la morte.
Gli uomini impareranno sempre piu a divenire indipendenti da cio che ¢ legato al corpo.

Oggi siamo ancora vincolati a parlare in questa o in quella lingua, ma la scienza
dello spirito non conservera sempre la forma che ha oggi. Il linguaggio pud esprimere
solo in modo estremamente povero quel che essa vorrebbe. Nella scienza dello spirito
sara sempre piu importante il ‘come’ si dice qualcosa, piuttosto che il ‘cosa’ si dice.
Questo sara internazionale — e puo vivere in ogni lingua. Ci si abituera a prestare ascolto
al ‘come’ ci si esprime. E cosi la scienza dello spirito dara all’anima qualcosa che e
indipendente dalla corporeita. In tal modo si entra in relazione con gli abitanti del
Devachan.

Oggi, miei cari amici, sediamo qui insieme e parliamo di scienza dello spirito.
Varcheremo la porta della morte, ci evolveremo ulteriormente passando per molte
incarnazioni: avremo allora pensieri che non dipendono dall’attuale linguaggio terreno.
La vita spirituale comincera ad affacciarsi nella nostra vita e potremo dialogare con i
defunti anche quando sono morti da gran tempo. La vita della civilta terrena va incontro
alla propria decadenza — lo possiamo scorgere anche senza essere veggenti. Un giorno
tutta 1’aria sara impregnata da aeroplani, la vita della Terra si trasformera in un deserto.
Ma, mentre questo avviene, I’anima dell’uomo cresce entro il mondo spirituale. Alla fine
dell’evoluzione terrena 1’uomo sara giunto al punto nel quale non ci sara piu differenza
tra la vita dei viventi e la vita dei defunti, essi vivranno in modo molto simile. La Terra
stessa deporra il suo elemento corporeo, tornera a trasmutarsi in qualcosa di spirituale,
perché I'umanita stessa si sara spiritualizzata. Una riflessione di questo genere puod
fornirvi una direzione per la risposta adeguata quando le persone domandano: “Si, voi ci
presentate questa alternanza tra gli stati della vita e della morte: deve durare per
sempre che ['uomo ritorni ogni volta?” Si deve allora dire: “Date tempo al tempo, solo
osservate ogni cosa e vedrete che, quando si arriva al periodo finale della Terra, tutto si
riequilibra. Quando la vita si avvicina alla fine della Terra, vedrete che tutta la Terra
gradualmente si spiritualizza per la coscienza! Questa spiritualizzazione della Terra,
questo dirigersi su verso le sfere spirituali, suscita quella condizione che viene
attraversata su Giove, affinché ['uomo vi possa fare ulteriori progressi.

E un ambito vasto e particolareggiato quello nel quale entriamo parlando della vita
tra la morte e una nuova nascita. Tutto ¢ soggetto anche li ad alternanza, al cambiamento
— pure il rapporto dei defunti con i viventi: tutto progredisce. Poco alla volta entreremo
sempre piu nel modo in cui 'uvomo conduce questa sua vita, alterna fra corporeita e
spiritualita.

12



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [7/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 7

Linz, 26 gennaio 1913

1a edizione italiana
ottobre 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Settima conferenza Linz, 26 gennaio 1913 pag. 4

La vita dopo la morte

Osservazione di casi particolari di vita tra morte e nuova nascita — Solitudine, dopo la
morte, per gli uomini che non si curarono di alcuna vita spirituale — Compito della
scienza dello spirito: sostituire la perdita del collegamento diretto con il mondo
spirituale tramite I’apprendimento del linguaggio della vita spirituale — Il rovesciamento
di mondo interno e mondo esterno dopo la morte — Conseguenze della comodita e della
mancanza di coscienza morale per la vita dopo la morte — Possibilita di comunicazione
e di intesa da anima ad anima nella vita post-mortem grazie alla cura della scienza dello
spirito.



SETTIMA CONFERENZA
Linz, 26 gennaio 1913
La vita dopo la morte

Quando ci troviamo insieme per delle considerazioni scientifico-spirituali, quando in
genere ci riuniamo per il lavoro scientifico-spirituale, quali scopi abbiamo in realta?

Qualche anima se lo puo ben chiedere, perché chi ¢ addentro nel lavoro scientifico-
spirituale si puo dire che dedichi una parte della sua vita dell’anima a osservazioni di
cose che, in effetti, per altre persone oggi non esistono per niente. Noi prendiamo
davvero in osservazione dei mondi che per la maggioranza degli uomini non ci sono
affatto, e unirci per un tale lavoro, per considerazioni di questo genere, non ¢ solo andar
dietro a un ideale di quelli che esistono al presente. Sicuramente ¢ una cosa bella, molto
bella, se un dato numero di persone seguono questo o quell’ideale elevato, ma ¢ ben
altra cosa ancora perseguire 1’ideale scientifico-spirituale — quella chiamata spirituale
che oggi va per il mondo forse ancora molto fievole e udibile all’anima di pochi
uomini, ma che vi diverra sempre piu percepibile. Quelli che oggi si dicono, gia con
grande chiarezza oppure anche solo partendo da istinti indefiniti, che la scienza dello
spirito € una necessita, da quali fondamenti della propria anima lo fanno? Certo, uno
segue pit o meno quelli che spiritualmente si direbbero istinti, magari un dato impulso
che egli non riesce a portarsi pienamente a coscienza, ma anche istinti del genere
corrispondono a un volere vero e proprio, € se esaminiamo la vita dell’anima ce ne
possiamo accorgere.

In occasione di questa riunione non desidero esporvi teorie generali, ma piuttosto
andare di piu al concreto, se vogliamo rispondere a domande come quelle or ora
sollevate. Il veggente che sa guardare entro 1 mondi spirituali giunge anche un po’ alla
volta a penetrare con lo sguardo quella vita che ’'uomo attraversa tra la morte e una
nuova nascita. Essa si svolge in regni spirituali che sono continuamente intorno a noi, ai
quali ininterrottamente apparteniamo con la parte migliore della nostra vita dell’anima.
Quando I'uomo ¢ passato attraverso la porta della morte e ha abbandonato la sua
corporeita fisica, vive allora unicamente nel mondo spirituale, vive in un mondo che
altrimenti gli ¢ precluso finché si serve dei sensi fisici e della ragione. Il veggente ¢ in
grado di seguire la vita tra la morte e una nuova nascita.

Le questioni di fondo che sono in primo luogo determinanti per i nostri ideali, in
realta scaturiscono dall’osservazione di questa vita tra morte e nuova nascita. Si pud
infatti facilmente credere che essa non abbia nulla a che fare con la vita qui nel corpo
fisico. Invece ha molto a che fare con essa, nel senso piu profondo. Ce ne accorgiamo in
particolare guardando alle anime che gia sono passate per la porta della morte, e
osservando il loro rapporto con quelle che sono ancora qui nel corpo fisico.
Consideriamo subito un caso concreto.

Un uomo era morto, era passato per la porta della morte e aveva lasciato indietro sua
moglie e 1 suoi figli. Trascorso un po’ di tempo da quando aveva varcato la soglia, a una
persona che era in grado di vedere nei mondi spirituali fu possibile trovare 1’anima di
lui. Era un’esistenza davvero straziante che quest’anima offriva alla vista. Essa si
doleva lamentosamente riguardo a coloro che aveva abbandonato, la moglie e i figli, e
cio si esprimeva su per giu nelle seguenti parole — con cid devo pero far notare che quel



che dicono le anime va rivestito con parole umane, ma questo ¢ soltanto un
rivestimento, il linguaggio € un po’ diverso e naturalmente non € possibile restituire la
lingua dei defunti con parole fisiche, la si deve tradurre cosi: “Ho vissuto un tempo con
coloro che ho lasciato indietro e quanto mi giungeva dalle loro anime era come un
raggio di sole, quando prima, mentre vivevo nel corpo, la sera tornavo da loro dopo il
lavoro quotidiano. Tutto quanto avevo sperimentato al loro fianco a quel tempo mi
allietava le fatiche della vita. Allora non avrei potuto immaginarmi di poter vivere
quella vita fisica senza moglie e figli. Posso ricordare tutto cio che durante 1’esistenza
vissi insieme a loro, e questo lo so ancora oggi. Quando perod mi risvegliai nel mondo
spirituale dopo la morte non potei piu ritrovare la mia sposa e 1 miei figli. Per me non ci
sono piu, ¢’¢ soltanto il ricordo di quel tempo, ora essi non ci sono piu per me. So che
sono giu sulla Terra, ma la loro reale vita dell’anima — ci06 che da mane a sera pensano,
sentono e vogliono — ¢ come cancellata. Non li trovo piu, loro, cosi cari!, pur cercandoli
tanto”.

Questa ¢ davvero un’esperienza reale, ed ¢ perd esperienza comune non a poche,
bensi a molte anime che attualmente passano per la porta della morte. Non fu sempre
cosi nell’evoluzione dell’'umanita; nei tempi antichi era diverso, allora gli uomini non
attraversavano in questo modo la morte e non erano neppure, sulla Terra, nel corpo
fisico cosi come sono ora.

La differenza fra il tempo presente e quello passato, ¢ che prima le anime
possedevano un’antica eredita spirituale, tramite la quale erano in connessione con il
mondo spirituale. Quanto piu retrocediamo in tempi in cui le anime che sono incarnate
oggl lo erano gia, troviamo sempre piu che esse sono nel giusto nesso con i mondi
spirituali. Questo antico patrimonio ereditario ando sempre piu perduto per gli uomini.
E oggi, sotto questo aspetto, viviamo veramente in un periodo nel quale nell’evoluzione
dell’'umanita cambiano molte cose. Molte, molte cose attualmente stanno cambiando.

Prima di prendere in considerazione 1 fatti gravi di cui si € appunto parlato, vogliamo
anzitutto chiarirci in che modo le cose sono mutate nello sviluppo dell’umanita. Oggi ci
sono uomini che conoscono ben poco del cielo stellato, anche solo di quanto si pud
saperne oggi. Certamente ci sono ancora persone che di tanto in tanto escono nelle notti
stellate e godono lo splendore e la magnificenza del cielo, ma diventano sempre piu
rare, e sempre piu numerose quelle che non sanno piu distinguere un pianeta da una
stella fissa. Perd non € questo il punto: se anche 1’'uomo esce nella notte rischiarata dalle
stelle e alza lo sguardo al cielo, oggi non vede piu nient’altro che stelle esteriori, che gli
risplendono fisicamente. In epoche piu antiche non era cosi; non era cosi per le anime
che ora sono qui e che in altri tempi erano incarnate in altre corporeita. Quelle stesse
anime che oggi vedono solo piu le stelle fisiche, una volta, guardando al cielo, delle
stelle vedevano meno la luce fisica, ma piuttosto quanto ad esse ¢ legato spiritualmente.
A tutti gli astri sono congiunte delle entita spirituali. Quello di cui oggi nella scienza
dello spirito possiamo parlare come di Gerarchie superiori, in tempi antichi
dell’evoluzione dell’umanita lo scorgevano chiaroveggentemente le anime — tutte quelle
che siedono qui e tutte quelle che sono incarnate fuori di qui. L’uomo non viveva solo
nella contemplazione del mondo fisico, viveva nella contemplazione del mondo
spirituale, e in quei tempi negare il mondo spirituale sarebbe stato una stoltezza, come
se oggi gli uvomini negassero che esistono le rose e 1 gigli. A quell’epoca vedevano 1
mondi spirituali e percid non potevano negarli. Per certi versi, il progresso consiste nel



fatto che gli uomini hanno perso il collegamento diretto col mondo spirituale, ma in
compenso hanno raggiunto un livello piu elevato di indipendenza e di liberta.

A quei tempi ’anima dell’uomo viveva in un mondo esterno spirituale, a poco a
poco quel mondo ¢ andato perduto; ma un po’ alla volta cid che del mondo esterno
spirituale si ¢ perso, deve venir rimpiazzato partendo dall’interioritad. Altrimenti
I’anima, oggi abbandonata alla sola vista del mondo materiale, rimane desolata e
svuotata. E quante anime sono in circolazione oggi, che non sanno piu nulla del fatto
che tutti gli spazi sono ricolmi di esseri spirituali, dell’intessere spirituale e dello
spirituale essere! Inoltre, tramite la sola vista del mondo esterno non si pu6 nemmeno
raggiungere una conoscenza del contenuto del mondo spirituale — lo si puo
raccogliendosi nell’intimo dell’anima. Perd molti non lo desiderano; anime siffatte sono
appunto come quelle della famiglia cui ho accennato. Il padre stava nel mondo
spirituale, nelle regioni ove viviamo fra morte e nuova nascita, e aveva una sete ardente
di una relazione con le anime con le quali per cosi lungo tempo era stato unito. Ma
quelle anime erano come scomparse per lui. Perché? Perché esse non andavano a
cercarsi alcun contenuto spirituale, perché c’erano soltanto finché potevano manifestarsi
attraverso la corporeita fisica. Egli bramava dunque di saper qualcosa delle anime che
un tempo erano per lui come la luce dei suoi occhi, e il veggente che lo conosceva
prima che fosse passato per la porta della morte non poteva recargli particolare
conforto. Sarebbe stato in fondo non vero, quel conforto, sarebbe dovuto suonare cosi:
“Le anime che per te sono estinte ti raggiungeranno, se attendi con pazienza. Allora le
riavrai come un tempo le avesti sulla Terra”. Questo, perd, non sarebbe stato del tutto
vero, perché quelle anime erano assolutamente lontane da qualsiasi approfondimento
nella vita spirituale. Anch’esse, quando passeranno attraverso la porta della morte,
avranno sete ardente di una relazione con le anime insieme alle quali erano state nella
vita fisica. Ci sono infatti molteplici ostacoli, se entro quelle anime non c’¢ vita
spirituale.

Ci troviamo ora in un ciclo evolutivo dell’'umanita tale per cui le anime devono
imparare il linguaggio della vita spirituale qui nella vita fisica. E quaggit che ci
conquistiamo la conoscenza dei mondi superiori, cid0 che molte anime del presente
disdegnano, quel che noi chiamiamo teosofia nel vero senso della parola'. In verita ¢
questa la lingua che dobbiamo parlare dopo la morte, se vogliamo esserci, per il mondo
spirituale, nel vero senso del termine. Vi entriamo come muti se non abbiamo imparato
quaggiu questa lingua. Dopo la morte non ci € piu possibile recuperare quel che qui
avremmo dovuto imparare come linguaggio della teosofia, della scienza dello spirito.

Se quel padre di famiglia, finché era sulla Terra, si fosse occupato di scienza dello
spirito insieme ai suoi congiunti, allora dopo la morte avrebbe avuto tutt’altre
sensazioni, una coscienza assai diversa. Avrebbe infatti saputo: “Qui le anime si
possono sperimentare?; se anche sono separato da loro da un abisso, esse giungeranno
pure un giorno da questa parte e ci troveremo, perché parliamo una lingua spirituale
comune”. Diversamente, pero, egli non s’incontrera con essi cosi come lo si deve fare
nel giusto senso dopo la morte; egli potra stare insieme a loro solo come sulla Terra ci

! Ciog nel suo significato universale di “conoscenza delle cose divine”; a questa data I’operare di Steiner in seno
alla societa teosofica si era gia concluso. Nel Klartext — http://www.steiner-klartext.net/pdfs/19130126-01-01.pdf
— al posto di “Theosophie” si trova “Anthroposophie”.

2 11 documento del Klartext scrive, semplicemente: die Seeelen sind da, le anime sono qui.



http://www.steiner-klartext.net/pdfs/19130126-01-01.pdf

si incontra tra muti, che vogliono comunicare qualcosa e non possono, non hanno
proprio alcuna possibilita di intendersi.

Certo, si pu0 ammettere che verita del genere sono spiacevoli da ascoltare, non sono
simpatiche a parecchi uomini del presente. Ma non si tratta del fatto che suoni
piacevole, la verita ha da essere vera.

Negli antichi tempi dell’evoluzione dell’umanita le anime umane ricevevano cosi
tanto perché si trovavano ancora nella propria infanzia, e assumevano in maniera
infantile le tradizioni e le rappresentazioni religiose dei mondi soprasensibili. In tal
modo esse avevano un linguaggio per la vita spirituale e potevano essere in comunione
con gli esseri spirituali. Ora, proprio a partire dalla nostra epoca, ’'uomo deve essere
sempre piu libero rispetto alla vita spirituale. Per questo la scienza dello spirito non
giunge nel mondo fisico arbitrariamente, come qualcosa che si possa divulgare ad
arbitrio, pressappoco nel modo in cui delle associazioni vogliono diffondere questo o
quello. Coloro che oggi si sentono chiamati a portare idee spirituali nella nostra vita di
pensiero hanno avuto esperienze simili a quelle appena caratterizzate; essi conoscono le
anime che gia oggi vivono nel regno al di la della morte, con il loro richiamo straziante
rivolto alle anime che hanno lasciato quaggiu e che non riescono a trovare, essendo
queste in sé spiritualmente vuote. Le grida dei defunti sono la chiamata dalla quale
scaturisce 1’ideale scientifico-spirituale.

Chi oggi entra in quel mondo, ed ¢ in grado di verificare lo strazio, la nostalgia, la
privazione, ma anche la disperazione delle anime che sono passate per la porta della
morte, costui sa perché noi ci uniamo qui. Sa anche che non puo far altro che sostenere
tale vita spirituale. Questa ¢ una faccenda seria, profonda, che risultera dagli aneliti piu
profondi dell’umanita. Oggi ci sono anime che sentono, per quanto solo dall’oscurita
dell’istinto: “Voglio apprendere qualcosa dei mondi soprasensibili!”. Questi sono i
pionieri di quel futuro dell’'uomo che deve venire, anime che vedranno una faccenda
importante nella cura della vita spirituale ricavata dalla conoscenza delle condizioni
fondamentali della vita spirituale stessa. Poiché I’'umanita terrena perderebbe altrimenti
sempre piu la possibilita di passare dall’altra parte, nell’altro mondo, in modo diverso
che spiritualmente muta, senza la capacita di manifestarsi spiritualmente: per questo qui
sulla Terra deve venir coltivata la vita spirituale nel senso della moderna scienza dello
spirito.

Hanno completamente torto anche quelli che credono ad esempio di avere tempo, per
sapere una cosa piuttosto che un’altra sulle questioni spirituali, fino a quando siano
passati attraverso la porta della morte, fino a che sono dall’altra parte, nell’altro mondo.
Per venire a sapere qualcosa di queste faccende si devono avere gli organi, la capacita
di percepirle, e questa facolta non si puo avere dopo il passaggio attraverso la porta
della morte se non la si ¢ acquisita qui. Noi infatti non a caso viviamo nel mondo fisico!
Le nostre anime non scendono invano nel mondo fisico, vi scendono perché
effettivamente in questo mondo deve venir acquisito quello che solo in esso ¢ possibile
acquisire: la conoscenza spirituale. Non possiamo vedere la Terra semplicemente come
una valle di lacrime entro la quale viene relegata la nostra anima, dobbiamo invece
vederla come qualcosa tramite cui possiamo acquistarci una possibilita di conseguire
spiritualita, e questo ci si mostra come una verita.

Se chiediamo poi al veggente come si presenti la vita quando siamo passati per la
porta della morte, egli dice che ¢ molto diversa da come figura qui sulla Terra. Qui noi
andiamo per il mondo, vediamo stendersi la volta celeste, splendere il sole. Guardiamo



la fuori 1 monti, 1 mari, gli esseri degli altri regni di natura. Noi stessi attraversiamo
questo mondo e abbiamo dentro, nell’intimo, 1 nostri pensieri, sensazioni, passioni,
brame. Varchiamo poi la porta della morte e li le cose stanno diversamente; per chi non
¢ abituato a fare considerazioni scientifico-spirituali la cosa appare del tutto
paradossale, ed ¢ vero quanto disse una volta Schopenhauer?: che la povera verita deve
tollerare il fatto di essere paradossale. Quello che qui noi vediamo come pensieri, come
rappresentazioni, che crediamo di albergare in noi, appare dopo la morte come mondo
esterno. Dopo la morte, cid che qui sono pensieri, rappresentazioni, cid che qui ¢ vita
interiore appare come un grande, possente, quadro cosmico. Quegli uomini che qui
vanno per il mondo spensierati, attraversano poi il mondo fra la morte e una nuova
nascita cosi da trovare vuoto e desolato quanto avrebbero dovuto sperimentare ripieno
di pensieri, di saggezza. Tra la morte e una nuova nascita trova il mondo pieno di
significato solo chi ha trovato il modo di vedere, negli astri, pensieri dispiegati®. Ci si
acquista questa possibilita elaborando dall’anima, tra nascita e morte, un contenuto di
pensiero. Se qui non abbiamo colmato la nostra anima con quanto le possono dare gli
organi fisici, percorriamo il cammino da morte a nuova nascita come se non avessimo
orecchi e perci0 non potessimo mai udire un suono, come se non avessimo occhi e
pertanto mai potessimo percepire un colore. E come ora il Sole si trova nella volta
celeste illuminando ogni cosa, e tutto cid scompare ai nostri occhi quando tramonta,
cosi la vita che qui sotto molti aspetti ¢ esteriore, dopo la morte appare come vita
interiore.

Guardiamo di nuovo a un’altra esperienza concreta del veggente. Quando
osserviamo uomini che vivono tra la morte ¢ una nuova nascita, ¢ ci traduciamo nel
linguaggio usuale cio che li tormenta, essi dicono pressappoco: “Vive in me qualcosa
che mi procura dolori, essi affiorano da me stesso” — come il mal di testa per 'uomo
fisico, solo che ¢ un dolore interiore. “Sono 10 stesso a causarlo, me lo provoco i0”.
Dopo la morte 'uomo puo avere molto di cui lamentarsi, quanto a dolori e sofferenze
interiori. Se, come veggente, si studia a fondo da dove provengano tali intime
sofferenze, allora queste che colpiscono I’essere umano dopo la morte sono da
ricondurre al modo in cui ha vissuto qui la sua vita: se per esempio ha odiato
particolarmente una persona che non avrebbe dovuto odiare. Cio gli diventa dopo la
morte dolore interiore e, quel che ha cagionato alla persona tramite 1’odio, ora gli fa
male come sua interiorita.

Mentre 1 nostri pensieri ci permettono di vedere un mondo esterno, diviene in seguito
vita interiore quel che noi qui sperimentiamo come nostro mondo esterno morale — cio
che esperiamo come nostre relazioni di sentimento, di animo con altri esseri umani.
Davvero, ¢ abbastanza paradossale dire: come qui a uno puo far male il polmone, o lo
stomaco, come si puo avere mal di testa, cosi nell’aldila gli puo far male il torto morale.
Quello che qui ¢ interiore, 1a ¢ esteriore, e quanto qui ¢ esteriore, 1a ¢ interiore. Nel
nostro tempo ¢ appunto giunta quella fase evolutiva umana’® nella quale molte cose si
possono sperimentare solo dopo la morte. All’'uomo che qui non vuole sapere proprio
nulla del fatto che esiste un karma, e che ci sono ripetute vite terrene, in fondo non puo

3 Arthur Schopenhauer (Danzica, 1788 - Francoforte sul Meno, 1860). Importante filosofo e aforista tedesco.

4 Nel documento del Klartext, in corrispondenza di questo passo si trova: “...quelli che si sono acquistata la
possibilita di vedere questo contenuto del mondo, quelli che si sono acquisita la possibilita, la facolta di vedere i
dispiegati astri-pensieri”...(die ausgebreiteten Gedankengestirne)

5 Menschheitszyklus



mai venire in mente di appartenere a quanto egli chiama il suo destino. In che modo
I’uomo va per il mondo? Uno gli fa questo, un altro gli fa quello; una cosa gli piace,
un’altra gli dispiace. Non sa, non riflette sul fatto di essere egli stesso la causa per cui
qualcosa gli accade, se qualcuno gli causa qualcosa di doloroso. Altrimenti sentirebbe:
“Sei tu stesso che te lo causi!”. Se nella vita si riesce a tener dietro a questi pensieri,
dopo la morte perlomeno si sente da dove provenga questa o quella sofferenza.

Nella vita tra morte e nuova nascita, sapere del karma ¢ gia un sollievo®.
Diversamente resta invece la domanda straziante, per la vita dopo la morte, del perché
si abbia a soffrire questo o quello. Sono tali cose che oggi si deve cominciare a sapere,
senza le quali, diciamo, lo sviluppo dell’umanita non puod proseguire.

Un altro caso che si mostra al veggente ¢ il fatto che esistono uomini, tra morte e
nuova nascita, che hanno da sbrigare cose ben poco rallegranti, poco simpatiche. Non ci
st deve immaginare di non aver niente da fare fra morte e nuova nascita, abbiamo da
eseguire le piu svariate attivita, a seconda delle nostre capacita. Cosi il veggente puo
trovare che la ci sono anime che per esempio devono servire quello spirito che
chiamiamo Arimane. Appena entriamo nel regno al di 1a del mondo fisico, Arimane ci
appare subito chiaramente come un’entita particolare. Tutto quello che ¢ rappresentato
nel dramma ‘Il guardiano della soglia’” come regno di Arimane e Lucifero sono mondi
reali. Arimane ha il suo compito. Il veggente trova anime che 1a, dall’altra parte, sono
aggregate al regno di Arimane®, lo devono servire. Perché? Come veggenti si indaga al
riguardo: per quale motivo sono condannate a servire Arimane? Si risale alla vita che
hanno condotto tra nascita e morte, si indagano le piu eminenti caratteristiche di queste
anime e si trova che hanno sofferto di un male, erano assoggettate ad esso, e quel male
¢ la comodita. La comodita fa parte delle caratteristiche piu diffuse dell’'umanita
odierna. Da dove deriva che la maggior parte delle persone ometta questo o quello? E
fare i propri comodi! Possiamo andare alle cose piu importanti o a quelle meno
importanti dell’esistenza: ¢ la comodita ci0 che compenetra tutta la vita umana. La
propensione al vecchio e il non venirne fuori ¢ un restare attaccati a quanto ¢ comodo.
Gli uomini non sono cosi cattivi come si suppone, non ¢ per cattiveria che hanno
mandato al rogo Giordano Bruno, Savonarola, ¢ che hanno trattato Galilei® cosi come ¢
avvenuto. Nemmeno ¢ per cattiveria che durante la loro vita non si interessino di
apprezzare i grandi spiriti, bensi per comodita! Ce ne vorra di tempo perché persone del
genere imparino a pensare ¢ a sentire diversamente riguardo a qualcosa, ¢ proprio a
causa della comodita, che ¢ una qualita generale molto diffusa. Questa comodita ci
abilita a venir inseriti dopo la morte nelle schiere di Arimane, perché Arimane, oltre
agli altri suoi uffici, ¢ lo spirito dell’ostacolo. Ovunque dove sorgono ostacoli, li ¢
Arimane il signore; egli frena la vita e gli uomini. Quelli che qui sono assoggettati alla

6 Il Klartext questa frase ¢ diversa, si trova: “Conoscere il karma qui nella vita fisica rappresenta una specie di
medicina per la vita fra la morte e una nuova nascita”.

7 E il terzo dei quattro misteri drammatici ed & del 1912. 0.0. 14, pubblicata dall’Editrice Antroposofica.

8 Nel klartext € scritto: wie dem Heere des Ahrimans zugeteilt sint, sono come assegnate all’esercito di Arimane.

® Giordano Bruno (Nola, 1548 - Roma, 1600). Frate domenicano, scrittore e filosofo. Per le sue idee fu giudicato
eretico dall’Inquisizione e arso vivo a Roma il 16 febbraio 1600.

Fra’ Girolamo Savonarola, (Ferrara, 1452 - Firenze, 1498). Scomunicato da papa Alessandro VI, fu impiccato e
bruciato sul rogo come “eretico, scismatico e per aver predicato cose nuove”.

Galileo Galilei (Pisa, 1564 - Arcetri, 1642) Fisico, filosofo, astronomo e matematico. Sostenne il sistema
eliocentrico e la rivoluzione copernicana. Sospettato di eresia e accusato di volere sovvertire la filosofia naturale
aristotelica e le Sacre Scritture, fu processato e condannato dal Sant’Uffizio, costretto all’abiura delle sue
concezioni astronomiche e al confino nella sua villa di Arcetri.



comodita diventano dei frenatori nel mondo in relazione a tutto cio che, originando dai
mondi soprasensibili, viene guidato verso questo mondo. Nella vita tra morte e nuova
nascita ¢ la comodita che incatena dunque I’uomo a quegli spiriti che, sottomessi ad
Arimane, devono servire alle opposizioni, agli ostacoli.

In molte persone troviamo sviluppata, nella vita terrena, una qualita che gia qui
annoveriamo tra le qualita immorali: la mancanza di coscienza. Nella voce della
coscienza abbiamo qualcosa che regola mirabilmente la nostra vita dell’anima. La
mancanza di coscienza, la scarsa facolta a prestare ascolto alla voce della coscienza che
cl ammonisce, ci consegna ad altre potenze ancora, per il periodo tra la morte e la nuova
nascita. Il veggente vi trova certe anime che, dopo esser passate per la porta della morte,
sono divenute servitori di spiriti molto malvagi. Qui nella vita compaiono malattie, che
si presentano in un modo o nell’altro. Sappiamo per esempio che in tempi passati anche
attraverso I’Europa corsero epidemie di peste, o di colera. La scienza esteriore potra
mostrare le cause esteriori, ma non le cause interiori. Tutto cid che accade ha 1 suoi
motivi spirituali. Se viene qualcuno a dirvi che la scienza ha appunto il compito di
cercare le cause fisiche di quanto accade, si puo sempre rispondere che la scienza dello
spirito non esclude la verita delle cause esteriori quando esse sono fondate, ma vi
aggiunge le cause spirituali.

Una volta, allorché si parlava di cause spirituali, una persona chiese: “Se Napoleone
si presenta con la passione di condurre battaglie, non lo possiamo spiegare col fatto che
sua madre, quando lo portava in grembo, andava volentieri sui campi di battaglia e
glielo ha trasmesso per ereditarieta fisica? Questo ha del vero, ma fu proprio Napoleone
a spingersi verso di lei, e a instillarle quella caratteristica, quell’inclinazione. La scienza
dello spirito non esclude mai che anche I’elemento esteriore sia effettivamente vero.

Se qualcuno dice: “Qui c’¢ un uomo. Perché vive?”. Il materialista puo allora
replicare: “Perché respira”. Un altro puo dire: “Io la so piu lunga: non potrebbe vivere
se tre mesi fa non I’avessi ripescato dall’acqua!”. Certo, forse che quest’ultimo nesso
non ¢ vero, se il primo ¢ vero? Si crede infatti sempre che le correlazioni della scienza
naturale verrebbero cancellate per via di quelle scientifico-spirituali. Se anche qualcuno
puo dimostrare di avere ereditato una o un’altra qualita dal padre, dal nonno e cosi via,
¢ pur anche vero che lui ne ha creato 1 presupposti.

Si possono percio studiare le cause delle malattie, che si sono diffuse, anche
puramente al modo della scienza naturale. Ci si pud pure chiedere solo esteriormente
perché qualcuno sia morto di morte prematura. Tutto cio, perd, ha anche i1 suoi motivi
nel mondo spirituale. Mentre qui sulla Terra si verificano delle malattie, determinate
entita spirituali devono lavorare per farle entrare dal mondo spirituale in quello fisico.

Se guardiamo ai defunti che entrano in questo regno, mentre la vita non ¢ del tutto
giunta alla sua scadenza del decorso naturale e che forse muoiono per malattia nell’eta
migliore, nella giovinezza, ma che nella loro vita vennero anche perseguitati dalla
sfortuna e dall’avversita — allora il veggente, quando osserva chiaroveggentemente
questi destini che sono veramente numerosi, si trova di fronte a un fatto sconvolgente.
Egli ha davanti a sé un campo di malattia e di morte, dominato interamente da certi
spiriti maligni che le portano sulla Terra. Quando poi si cerca di seguire il corso della
vita di quelle anime che qui furono persone prive di coscienza, si trova dunque che ora
esse hanno dovuto diventare servitori di questi spiriti malvagi della malattia, della
morte e dell’avversita, per cagionare tali morti premature e pesanti destini. Questo ¢ il
nesso! La vita diventa comprensibile soltanto se la si osserva nel suo complesso, non se

10



si ritaglia solo il breve periodo di tempo tra nascita e morte. Questo periodo ¢ infatti a
sua volta intimamente dipendente da cio che I’ha preceduto nella nostra innatalita'?, nel
mondo prenatale puramente spirituale. Con tutto il nostro essere noi dipendiamo da ci0
che ¢ avvenuto precedentemente nel mondo spirituale. Qualcosa del genere si capisce al
meglio quando si ¢ in grado di studiare chiaroveggentemente un fenomeno del quale
molti desiderano credere che sia un’obiezione contro i fatti dell’indagine spirituale.
Parecchie persone dicono, per esempio: “Si, voi volete ricondurre attitudini e destini
degli uomini a precedenti vite terrene. Guardatevi perd una famiglia Bernoulli!!, che ¢
rappresentata da otto matematici! Qui ¢ davvero molto chiaro che determinate qualita
vengono trasmesse ereditariamente di generazione in generazione!”. Se pero davvero si
studia un fenomeno simile con sguardo veggente, risulta che tutto cid che si presenta
nel mondo nell’'una o nell’altra forma artistica, e riesce a colmare gli uomini di un
presentimento del mondo soprasensibile (e questo ’arte lo fa sempre), ¢ il risultato
dell’esistenza nel mondo soprasensibile. Chi entra in questo mondo con facolta
artistiche le porta con sé per il fatto di aver vissuto gia in modo molto particolare nel
mondo dell’armonia delle sfere, attraverso precedenti vite terrene, o per una speciale
grazia nel periodo prima della nascita, prima del concepimento; e per il fatto di
mostrare, ora, una certa inclinazione proprio verso un corpo fisico umano che gli
permette di portare a espressione nel mondo fisico quello che percepi nei mondi
spirituali.

Nessuna anima umana cerca di incarnarsi in un corpo, in una tale serie di generazioni
ove si tramandano qualitd musicali, se non si ¢ acquisita in una vita precedente la
capacita di sperimentare nel post-mortem proprio cio che rende atti a quell’arte, per
nascere poi in un corpo particolarmente musicale. Nella linea ereditaria, infatti, sono
presenti solo le primissime disposizioni. Un buon orecchio musicale viene ereditato, e
questi organi vengono trasformati, conformemente alle particolari facolta dell’anima,
ancora nella vita embrionale o dopo la nascita. Il primo strumento sul quale 1’uomo
suona ¢ il suo stesso organismo, e questo ¢ davvero uno strumento molto, molto
complicato, poiché entitda divino-spirituali hanno impiegato I’intero periodo di
evoluzione di Saturno, Sole e Luna per prepararlo. E noi veniamo al mondo con una
saggezza che ¢ veramente molto piu grande di quella che possiamo acquisire in seguito.

L’uomo crede di essere molto sapiente quando comincia a saper pensare; ma la
sapienza che riusciamo a realizzare quando iniziamo a poter pensare ¢ piccola, in realta,
a confronto di una sapienza molto piu grande che abbiamo assunto come habitus'?, ma
che a un certo momento perdiamo. Quando nasciamo, il nostro cervello ¢ ancora duttile;
allora i collegamenti che dal cervello vanno ai singoli organi sono ancora rudimentali, e

19 Ungeborenheit: innatalita & una parola ben poco usata, in lingua tedesca si ritrova nel mistico Meister Eckart ed
¢ ripresa da Steiner. Si vedano 1’0O.0. 83 (Polarita fra Oriente e Occidente, Editrice Antroposofica; Vivere nel
terzo millennio, Edizioni Rudolf Steiner), 1’0.0. 198 (Fattori salutari dell’evoluzione, Editrice Antroposofica)
ove ¢ spiegato quanto sia necessario cominciare ad utilizzare questa bella parola, innatalita, in merito all’anima
umana: ¢ piu diffusa la parola immortalita, ma sottolineare che siamo “non nati”, preesistenti, € un modo per
affermare le ripetute vite, terrene e ultraterrene, senza aggiungervi I’elemento egoistico dato dal fatto che nessun
uomo ha voglia di morire.

T Bernoulli discendono da una famiglia protestante originaria di Anversa. Fuggirono da li nel 1583, per sottrarsi
al massacro degli Ugonotti da parte dei Cattolici. Dopo un periodo di rifugio a Francoforte, la famiglia si trasferi
in Svizzera, a Basilea. Per molte generazioni dediti al commercio, il genio matematico comincio a manifestarsi, a
partire dai figli di Nicolaus Bernoulli (1687-1759), in una dozzina di matematici e fisici.

12 Die wir angewohnt haben. Letteralmente: cui siamo abituati. Angewdhnen significa anche “assumere un
atteggiamento”. Klartext infatti dice: die wir aigeeignet haben, che abbiamo fatto nostra.

11



questa sapienza noi la possediamo al tempo della nostra infanzia per accordare gli
organi, lo strumento. Piu tardi, nel momento che possiamo ricordare come quello in cui
diventammo coscienti di noi stessi, abbiamo ormai perduto la capacita di suonare il
nostro strumento; quella facolta ¢ assai migliore nella prima infanzia che non in seguito.
Una sapienza grandiosa viene impiegata per farci divenire il complesso strumento che
siamo. Questo pud colmarci di grande rispetto per quel che siamo finché ancora ci
troviamo nel grembo della sapienza divino-spirituale. Ci accorgiamo allora di come, in
effetti, entriamo nella vita con una sapienza molto maggiore di quanto finora potessimo
sapere; possiamo allora anche rappresentarci come questa sapienza sia grande prima,
nella vita che precede quella embrionale. Questo € straordinariamente significativo,
perché lo sguardo del veggente riconosce che, quanto piu andiamo a ritroso, tanto piu
grandi sono la saggezza e la capacita dell’'uomo.

Osserviamo ora, con lo sguardo del veggente, I’anima di un uomo che ¢ divenuto
servitore degli spiriti malvagi di malattia e morte. Possiamo vedere come la sapienza di
cui 'uvomo ¢ capace sia come cancellata in una tale anima, per il fatto di essersi
degradato. Quell’anima offre uno spettacolo orribile: un tempo destinata a possedere la
piu elevata sapienza, e ora ad essere tanto profondamente degradata da divenire serva di
potenze arimaniche! Quando dunque 'uomo ¢ entrato nell’incarnazione chiudendo
intorno a sé il corpo fisico, allora, prendendo parte alla vita spirituale, accogliendo in sé
quel mondo, puo vivificare la sua anima, e renderla capace di avere attorno un mondo
spirituale al passaggio attraverso la vita tra morte e nuova nascita. Oppure puo rendersi
ottuso. Un’anima di quel genere si ¢ resa ottusa quando qui, tra nascita e morte, non ha
voluto accogliere nulla che la rendesse atta a vedere un mondo spirituale intorno a sé.

Ora ci vediamo come singole anime in connessione con tutta la vita spirituale del
mondo; ora ci vediamo separati dal complesso della vita del mondo; sentiamo quindi la
necessita di non lasciar atrofizzare le nostre forze spirituali ancestrali, ma di curarle, in
modo da non cancellarci'® a poco a poco dal mondo. Ora qualcuno potrebbe dire: “Si,
mi voglio cancellare dal mondo circostante, perché della vita non m’importa nulla.”.
Questo estinguersi, perd, non equivale all’annientamento, ¢ solo un cancellarsi per
I’ambiente circostante. In tal caso non si esiste piu per I’ambiente, ma per s¢€ stessi si €
ancora presenti. “Cancellare” ¢ isolamento nel mondo spirituale, significa vivere solo
come su un’isola in solitudine, segregati, senza possibilita di un’intesa. A questo si
giunge, se ci si esclude dal mondo spirituale.

Si puo qui impiegare I’immagine seguente, imprimetevela bene, consideratela come
buona base di meditazione. Nel progredire sempre piu nell’evoluzione del mondo,
I’'uomo diviene sempre piu libero. Egli esplica la vita in modo da vivere come su
un’isola. I nostri richiami, la nostra comprensione, devono andare da un’isola all’altra.
L’uomo che in futuro prendera parte alla vita spirituale dell’'umanita sapra intendersi, da
un’isola all’altra, con tutti quelli che vivono indipendenti sulle isole. Per contro, chi
fugge la vita spirituale stara sulla sua isola e, se vorra comunicare con coloro che gia in
precedenza ha conosciuto, non lo potra. In lui il suono si spegnera, egli presagira: “La,
la dall’altra parte, su quelle isole ci sono quelli che conosco, che mi appartengono.” —
Ma non gli giunge nulla; egli stara in ascolto e non udira nulla. La scienza spirituale ci
da il linguaggio tramite il quale ottenere in futuro la possibilita di giungere ad
intenderci, superando la solitudine. Le massime che qua ci risuonano provenendo dalle

13 Ausloschen, che significa spegnere, cancellare dalla memoria, estinguere, far sparire.

12



scritture occulte sono talvolta molto piu profonde di quanto si pensi. Quando avvenne il
mistero del Golgota, fu esso il primo annuncio'* di ¢io che occorre all’uomo per trovare
I’intesa dall’una all’altra di quelle isole.

Ora c¢’¢ il secondo annuncio, la scienza dello spirito antroposofica, che deve rendere
sempre piu chiaro per I’anima umana il mistero del Cristo. Quello che Cristo ha detto ¢
indicato in alcune parole. Alle piu profonde appartengono anche queste: “Quando due
sono uniti nel mio nome, Io sono in mezzo a loro”.!> Ma questo nome si imparera a
comprenderlo solo se si impara il linguaggio spirituale. All’inizio dell’annuncio
cristiano era ancora possibile trovarlo in modo ingenuo; in futuro riconosceranno Cristo
soltanto gli uomini che lo riconoscono in modo scientifico-spirituale. Oggi a molte
persone pud sembrare una follia che la scienza dello spirito venga chiamata la lingua
spirituale di cui gli uomini hanno bisogno per non isolarsi, per non separarsi nella
morte, nel morire, per trovare la possibilita di andare da un’isola all’altra. Quanto oggi
ho cercato di comunicarvi vi dara la piena idea del perché ci riuniamo per prenderci
cura della scienza dello spirito. Chi oggi lavora consapevolmente per la scienza dello
spirito segue quei richiami, quelle voci che segue anche, spesso, chi avverte 1’anelito ad
ascoltare qualcosa sul mondo spirituale. Queste voci, questi appelli provengono dal
mondo spirituale stesso; e anche la necessita che si sente dal mondo spirituale quando
parlano le anime umane che vivono tra morte e nuova nascita, quando parlano anche le
altre entita spirituali delle diverse Gerarchie. Se ci risuonano tutte queste voci, esse
potranno ridestare nelle nostre anime cio che sempre piu condurra 1’umanita alla cura di
quella vita spirituale che noi coltiviamo nei nostri gruppi. Che anche qui in questo
gruppo essa possa in futuro venir fedelmente curata, sia questo 1’augurio che oggi, a
conclusione di queste riflessioni, desidero porre nelle vostre anime e che spero
ardentemente possa in esse infiammarsi, con sempre piu vigore per il prosperare del
lavoro scientifico-spirituale, portato da vero calore scientifico-spirituale.

411 termine usato qui ¢ in seguito & Verkiindigung, il cui primo significato ¢ ‘annunciazione’.
15 Mt 18,20: Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro.

13



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [8/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 8

Tubinga, 16 febbraio 1913

1a edizione italiana
ottobre 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO

Ottava conferenza Tubinga, 16 febbraio 1913 pag. 4

L’ antroposofia come contenuto di sentimento e di vita. Devozione e venerazione per cio che é
nascosto

La perdita dell’interiorita spirituale delle anime, nel corso dell’evoluzione dell’umanita, come
causa della mancanza di comunicazione tra i defunti e 1 vivi. La necessita di nuove
‘annunciazioni’ spirituali. L’intervento dei defunti nel mondo fisico nel caso, ad esempio, di
incidenti o sventure scongiurati. Le conseguenze nel post-mortem della comodita e dell’assenza
di coscienza morale nella vita terrena. Il passaggio dal ricordo della vita terrena precedente alla
preparazione della vita successiva come immagine opposta alla morte fisica. Necessita che i
concetti della scienza dello spirito diventino sentimento e vita nei cuori degli uomini.



OTTAVA CONFERENZA
Tubinga, 16 febbraio 1913

L’antroposofia come contenuto di sentimento e di vita. Devozione e venerazione
per cio che € nascosto

Se nelle nostre considerazioni antroposofiche di tanto in tanto ci chiediamo cosa ci
spinga entro un movimento spirituale come il nostro, possiamo rispondere a questa
domanda partendo, naturalmente, dai piu diversi punti di vista. Uno di essi, capace piu
di ogni altro di corrispondere al nostro sentimento, alle nostre sensazioni — sebbene non
sia I’unico, ¢ pur tuttavia il punto di vista piu importante — ¢ la contemplazione della
vita che Ianima dell’'uomo sente trascorrere tra la morte e una nuova nascita. Gli
avvenimenti che si svolgono in quel lungo periodo tra la morte e una nuova nascita non
sono davvero da meno di quelli tra la nascita e la morte; e possiamo metterne in risalto
sempre soltanto alcuni, di questi eventi importanti che abbiamo da attraversare. Si
vorrebbe pero dire che, dove si considera questa esistenza dopo la morte, essa in ogni
parte ci convince di come 1’'umanita debba vivere andando incontro a un tempo in cui
avra una qualche idea e un qualche sentimento dei mondi soprasensibili.

Vogliamo ora subito entrare nel definito, nel concreto. Quando al veggente, che ha la
possibilita di osservare la vita tra la morte e una nuova nascita, si presenta lo spettacolo
che segue, gia una tale vista gli pud imporre 1’urgente dovere di agire per la conoscenza
del mondo spirituale. Un uomo ¢ morto. Il veggente va a cercarlo, cerca di guardarlo
per un po’ di tempo dopo che ¢ passato per la porta della morte. Alla maniera in cui ci si
intende con 1 defunti, si puo percepire dall’estinto quanto segue — ¢ un caso ben preciso.
Egli dice: “Ho lasciato indietro la mia sposa, so che ¢ ancora giu sulla terra”.
Naturalmente questo non viene detto con parole fisiche!. “Quando vivevo nel mondo
terreno insieme a lei, dopo che dalla mattina alla sera mi ero dedicato al mio lavoro, ella
era allora per me, in ogni momento, il mio Sole. A quel tempo qualunque parola lei
dicesse mi colmava di felicita, e non riuscivo a immaginarmi di poter vivere quella vita
se non fossi stato continuamente pervaso dalla luce di questa mia compagna. Poi passai
per la porta della morte e la lasciai; e ora bramo di tornare, ora sento che tutto cid mi
manca, € con I’anima anelante cerco una via verso questa mia compagna di vita. Ma
non la trovo quest’anima, non riesco a farmi strada fino a lei, ¢ come se non ci fosse. E
se di tanto in tanto ne ricevo un presentimento — sento come se fosse presente, come se
fossi vicino a lei — allora essa ¢ come muta, tanto che posso paragonare la cosa solo allo
starsi di fronte di due persone, una delle quali vorrebbe che I’altra le dicesse qualche
parola, mentre 1’altra ¢ muta e non riesce a dire nulla. Cosi 1’anima che nella vita fisica
a lungo mi allietd ¢ diventata muta per me”. Ora, vedete, se si indaga su cosa stia alla
base di un fatto simile, come risposta si ottiene che non c¢’¢ proprio alcun linguaggio
comune fra il defunto e la persona rimasta in vita. Non c’¢ niente che potrebbe
compenetrare I’anima di quella sostanza tramite la quale essa resta percepibile. Queste
due anime si sentono separate perché non esiste alcun linguaggio comune.

' Sul come venga detto, si veda per esempio O.0. 156 Leggere e ascoltare occulto, Editrice

Antroposofica, seconda conferenza.



Non fu sempre cosi. Se andiamo indietro nell’evoluzione dell’umanita, troviamo che
le anime possedevano una certa eredita spirituale, di quella spiritualita che le rendeva
percepibili ’'una per 1’altra, indipendentemente dal fatto che fossero qui sul piano
terreno, o una nel mondo fisico e I’altra in quello spirituale. Ma quell’antico bene
ereditario di interiorita spirituale ora si ¢ esaurito, non esiste piu al giorno d’oggi e
davvero puo verificarsi il dolorosissimo caso per cui un’anima che ¢ stata molto amata,
come si ¢ detto, oltre la morte non viene piu trovata dall’altra anima, poiché in quella
rimasta indietro non vive nulla che possa venir percepito dal defunto. Cio che infatti
puo venir avvertito dall’anima dell’estinto € il conoscere spirituale, il sentire spirituale e
il percepire spirituale’. Questo & il legame dell’anima qui sulla Terra con il mondo
spirituale. Se viene lasciata indietro un’anima che quaggiu si occupa di sapere, di
conoscenza dei mondi spirituali, che lascia scorrere attraverso di sé pensieri al riguardo,
allora questi pensieri possono venir percepiti dall’anima trapassata. Non basta piu
neppure il sentire religioso di un tempo, per dare a un’anima qualcosa che possa venir
percepito dall’altra. Se questo caso venisse seguito ulteriormente, al veggente si
mostrerebbe che anche quando entrambe le anime sono poi passate attraverso la morte,
possono percepirsi soltanto in modo oscuro, ma non riescono affatto, oppure solo con
gran difficoltd, a giungere a una comunicazione reciproca, perché¢ non possono
adoperare alcun linguaggio comune.

Come veggente si giunge a cio che ’antroposofia ¢, nel suo senso profondo: ¢ il
linguaggio che a poco a poco parleranno 1 vivi e i morti, quelli che vivono nel mondo
fisico e quelli che vivono tra la morte e una nuova nascita. Le anime che sono rimaste
indietro e hanno accolto in sé rappresentazioni dei mondi soprasensibili, possono pure
venir percepite e viste da quelle trapassate, e se hanno dato amore prima di morire,
potranno farlo anche dopo la morte. Questo ci porta la convinzione che 1’antroposofia ¢
un linguaggio che rende percepibile per il mondo del soprasensibile quanto accade nel
mondo della realta fisica. Si, come prospettiva per I’umanita terrena c’¢ il fatto che le
anime devono divenire sempre piu solitarie, € non potranno piu gettare alcun ponte
dall’una all’altra, se non riusciranno a trovare il filo che deve venir teso da anima a
anima per mezzo dell’accoglimento di concetti spirituali. Questa ¢ la realta
dell’antroposofia, perché essa non ¢ semplice teoria. Il sapere teorico ¢ il meno. Quello
che accogliamo in noi ¢ un vero elisir dell’anima, una sostanza reale. Tramite questa
sostanza 1’anima che ha attraversato la morte vede 1’anima che ¢ rimasta indietro. Si
puo affermare: il veggente che scruti questo — che riconosca un’anima desiderosa di
percepire ci0 che ha lasciato sulla terra, ma non puo farlo perché la famiglia in
questione non ¢ ancora arrivata alla scienza dello spirito —, il veggente che abbia
guardato quello che le anime possono soffrire per tale privazione sa di non poter far
altro che parlare al suo prossimo della sapienza spirituale, e stimare giunto il tempo in
cui tale sapienza deve entrare nei cuori umani. Possiamo dire che chi deriva dalla
conoscenza dei mondi spirituali stessi la missione di parlarne, sente questo come una
necessita urgente contro la quale non pud mai andare — sarebbe il peccato piu grave.
Cosi si sente la necessita di dare annunci®, rivelazioni spirituali sui mondi
soprasensibili.

2Das spirituelle Wissen, Fiihlen und Empfinden.
311 termine qui e anche in seguito usato & Verkiindigung, propriamente ‘annunciazione’.



Da quanto si ¢ ora detto potete desumere quale immensa serietd sia congiunta alla
necessita di ‘annunciazioni’ spirituali. C’¢ pero anche un altro aspetto della
comunicazione tra vivi e morti. Circa questo, tuttavia, non siamo ancora avanti, ma
avverra. Per riuscire a comprendere come 1 vivi potranno un po’ alla volta raggiungere
una specie di intesa con coloro che sono defunti, dobbiamo fare una considerazione:
I’'uomo sa pochissimo del mondo fisico. Infatti, in che modo se ne procura la
conoscenza? Usando 1 suoi sensi, adoperando la sua fantasia, avendo una sensazione di
quello che gli si fa incontro nel mondo esterno. Ma questo ¢ solo una minima parte di
quel che i1l mondo racchiude. Esso contiene anche qualcosa di totalmente diverso.
Vorrei che vi faceste un’idea circa il fatto che nel mondo c’¢ qualcosa che ¢ molto piu
importante della realta sensibile. Non sto neppure intendendo il mondo soprasensibile,
ma qualcosa d’altro. Immaginatevi di essere abituati ad andare al lavoro ogni mattina
alle otto; d’un tratto vi accorgete di esserci andati tre minuti piu tardi. Ed ecco, vi recate
in un certo posto, dove sareste dovuti passare attraverso una specie di rimessa sulla
quale c’¢ un tetto sostenuto da pilastri; e quando oggi giungete tre minuti piu tardi vi
diviene chiaro che, se foste arrivati puntuali e non tre minuti dopo, sareste rimasti uccisi
dal crollo del tetto. Immaginatevelo! Accade che una persona perda un treno che sul
tragitto subisce uno scontro: se fosse riuscita a prendere quel treno sarebbe morta.
Queste sono solo cose che non sono accadute, percido 1’'uomo non vi bada. Se avete
davanti un tale evento, che vi viene proprio messo sotto il naso, allora fa una certa
impressione su di voi. Ma da mane a sera possono sempre accadere quelle cose che nel
corso del giorno non vi hanno colpito. Questo non si puod ignorare. Sono tutte cose che
forse possono sembrare “fantasticherie”, ma sono tra le piu importanti della vita.
Proverete una certa sensazione osservando, per esempio, una persona a Berlino che
aveva comprato un biglietto per il Titanic*. Un conoscente lo incontra e gli dice:
“Vorrei che non partissi con il Titanic!” e lo dissuade dal viaggiare con quella nave. Il
Titanic affonda. Egli ¢ scampato alla morte. Sulla persona in questione cio fa
un’impressione che rimane! Questo ¢ un caso un po’ speciale, ma cose del genere
possono sempre accadere, senza venir osservate. Se invece vengono notate, esse si
imprimono nella sensazione, nell’animo dell’uomo.

Consideriamo pero la cosa da un altro lato. Quante impressioni dell’animo, del
sentimento ci sfuggono per il fatto che non teniamo conto di cid da cui veniamo
preservati! Se fossimo in grado di osservare tutto questo, quel che ¢ sul punto di
accadere e cui passiamo accanto, andremmo per il mondo con tutt’altro animo. Cosi il
veggente scopre la seguente possibilita — supponete che la cosa sia reale: arrivate in un
posto tre minuti piu tardi del solito. In quel momento esiste I’occasione piu propizia in
cui un defunto, che vuole rendersi percepibile, parla entro la vostra anima. Potete avere
il pensiero, la sensazione: “Da dove viene cio che affiora nella mia anima?”. Non
occorre che sia soltanto nel caso di un evento speciale, pud accadere in vari modi.
Quando gli uomini cominceranno a prestare attenzione anche al mondo del possibile e
non solo al mondo del reale, allora tutto questo avra inizio. Oggi si bada solamente al
mondo della realtd. In mare, ad esempio, c’¢ effettivamente una gran quantita di
aringhe, ma esse sono possibili solo perché infiniti germi sono stati deposti. Cosi, alla
base della vita si trova una smisurata abbondanza di possibilita.

* 11 Titanic era un transatlantico britannico. Affondo nelle prime ore del 15 aprile 1912, dopo che nella
notte era entrato in collisione con un iceberg.



E questo che fa anche un’impressione immensamente significativa sul veggente,
quando giunge al confine fra 1 due mondi. Li egli ha I’impressione di come sia
infinitamente ricco cio che accade in questo mondo soprasensibile, € di come nel nostro
mondo sensibile se ne realizzi solo una parte. Quando si ha un sentimento per questo, si
sente anche che nella profondita dell’esistenza sussiste, celato, infinitamente tanto.
Questo sentimento si sviluppera tramite le considerazioni antroposofiche. Si conseguira
un sentimento del fatto che, in ogni punto in cui c’¢ qualcosa di esteriormente reale,
dietro ad esso esiste qualcos’altro. Dietro ogni fiore, dietro ogni corrente d’aria, dietro
ogni pietruzza e ogni cristallo, stanno infinite possibilita. L’uomo formera a poco a
poco questo sentimento, cosicché sviluppera sempre piu la devozione, la venerazione
nei confronti di cid che € nascosto. Se forma sempre di pit questo sentimento, allora
arrivera da sé al fatto che, in momenti come quelli appena descritti, gli parlano coloro
che sono morti alla vita terrena. Questo in futuro si avverera, cosi che I’'uomo sentira
come qualcosa di assolutamente normale: “Ora nella tua anima ha parlato un defunto”.
Un po’ alla volta egli sapra da dove viene questo messaggio, cio¢ chi sta parlando. Oggi
si passa sbadatamente davanti all’infinito mondo delle possibilita, all’immensa
profondita del possibile, solo per questo gli uomini non odono quanto i1 defunti
vorrebbero dire entro il cuore dei vivi.

Dalle due cose che vi ho detto — che tramite 1 vivi, tramite i pensieri di antroposofi
puo venir creato in questo mondo qualcosa che diviene percepibile per 1 defunti, e che 1
defunti potranno parlare ai cuori che sono riusciti a trovare la strada e sono entrati nel
sentire spirituale —, da questi fatti potete desumere quale cambiamento produrra per
tutta I’'umanita la diffusione dell’antroposofia. Verra gettato un ponte verso i mondi di
qua e verso 1 mondi di la. Ed € vero che la vita tra morte € nuova nascita sara diversa.
Questo non sara solo teoria, ma si tradurra in realta, cosi che ci sara comprensione tra i
cosiddetti vivi e 1 morti — che perd sono assai piu vivi. Allora anche le anime quaggiu
sentiranno che cosa puo essere tanto fruttuoso per 1 defunti. Non si puo infatti renderlo
fecondo nel giusto senso, se non si sente quale beneficio pud essere per i defunti
quando si legge per loro. Prendiamo un caso estremo. Se come fratelli, genitori,
coniugi, vivete insieme ad altre persone, potete fare 1’esperienza per cui, mentre uno
sente I’impulso di giungere alla scienza dello spirito, ’altro addirittura viene a provare
odio se il primo le si avvicina. Quanto spesso lo si puo sperimentare! La cosa puo
svolgersi in questo modo nella coscienza, ma non ¢ necessario che sia cosi nell’anima
stessa, li puo aver luogo qualcosa d’altro. C’¢ il subconscio nel corpo astrale. Mentre
qualcuno si inferocisce in modo accanito e inveisce contro la scienza dello spirito, puo
essere che nel subconscio abbia tanto di piu 1’impulso, 1’anelito ad apprendere egli
stesso qualcosa della scienza dello spirito. Quando si € passati per la porta della morte,
le cose diventano vere; allora non si pud piu mascherare nulla. Qui sulla terra si puo
mentire, si puod fingere, ma dopo la morte tutte le cose diventano vere, mostrano allora il
loro vero volto. Se anche durante la vita ci si ¢ tanto storditi, oltraggiando la scienza
dello spirito, dopo la morte si fa notare un impulso verso di essa e si prova dolore,
perché quell’impulso non si puo soddisfare. In questo caso chi € vivo pud immaginarsi
nei pensieri il defunto seduto di fronte a lui, e percorrere nei pensieri dei contenuti
spirituali — il defunto tutto questo lo comprende. Anche se non ¢ stato antroposofo,
anche se lo ¢ solo il vivo, in questo caso il defunto percepisce pur tuttavia il vivo.

Si deve qui tener conto di quella che si potrebbe chiamare una certa inclinazione
verso la lingua che si ¢ parlata in vita, perché nei primi tempi dopo la morte il defunto



ha ancora un certo legame con la stessa lingua che ha avuto qui in vita. Percio si fa bene
ad adottare nei pensieri la lingua che egli ha parlato. Ma dopo cinque, sei, otto anni,
talvolta anche prima, risulta che il linguaggio dello spirito ¢ tale per cui la lingua
esteriore non ¢ di ostacolo ad esso, e il defunto ¢ in grado di comprendere 1 pensieri
spirituali anche quando in vita non aveva conosciuto una lingua. In ogni caso ¢ risultato
immensamente bello quando dei nostri amici hanno letto a dei defunti, specie nei
riguardi di quelli che in vita non furono antroposofi. Cio si ¢ rivelato un’immane opera
di bene, uno dei piu grandi servizi d’amore. Di quello che vogliamo conseguire non fa
parte soltanto il voler diffondere esteriormente 1’antroposofia come insegnamento,
questo dobbiamo farlo ed € necessario, ma I’antroposofia dovra comunque agire anche
in modo piu silenzioso nell’anima. Possono allora svilupparsi degli uffici spirituali, per
cosi dire, grazie ai quali molto puo venir compiuto per il progresso delle anime dopo la
morte. Ed ¢ questo che dobbiamo ottenere sempre piu: di essere d’aiuto alle anime che
si trovano tra la morte e una nuova nascita, affinché superino la grande difficolta data
dal fatto che 1’antica eredita spirituale si & esaurita. E arrivato il tempo nel quale per le
anime ¢ immensamente difficile orientarsi dopo la morte, ed ¢ quasi impossibile
raccapezzarsi tra la morte e una nuova nascita.

Il veggente scorge come le anime, tra morte € nuova nascita, vengano costrette a dei
compiti che devono assolvere senza capirli. Cosi, ad esempio, ¢ un dato di fatto che il
veggente, il quale rivolge lo sguardo alla vita tra morte e nuova nascita, puo scoprire
anime che devono eseguire una data cosa: in determinati periodi devono essere a
servizio di quelle potenze che noi conosciamo come spiriti della morte e della malattia.
Parliamo qui di quella morte che non sopraggiunge in modo regolare come un
fenomeno della vita, ma di quella che si avvicina agli uomini fuori tempo, quando
muoiono nel fiore degli anni. Se sopraggiungono delle malattie, si tratta di eventi fisici,
ma esse vengono causate da forze che entrano in gioco dal mondo soprasensibile. Alla
base delle malattie che si diffondono ci sono le azioni di entita soprasensibili. Certi
spiriti hanno ’incarico di arrecare la morte intempestiva. Non possiamo ora accennare
al fatto che anche quelle morti sono fondate nella saggezza, ¢ perd importante prestare
attenzione a questo: che troviamo anime soggiogate a entita del genere. Per il veggente,
nonostante debba essersi abituato a una certa calma interiore’, ¢ comunque doloroso e
impressionante stare a vedere come quelle anime che sono aggiogate debbano essere a
servizio per recare all’umanita malattia e morte. Se egli cerca di seguire tali anime fino
al tempo della loro vita precedente, allora trova il perché siano condannate ad essere
schiave degli spiriti delle malattie e della morte: queste cause stanno nell’assenza di
coscienza morale® che esse hanno sviluppato nella vita fisica. Nella misura in cui furono
prive di coscienza morale, in quella misura si condannano a servire quelle entita
malvagie. Come ¢ vero che causa ed effetto sono connessi quando delle bocce urtano
una contro 1’altra, cosi ¢ vero che le persone amorali devono essere asservite a tali entita
cattive. Questo ¢ sconvolgente! Un altro fatto che il veggente scorge ¢ che le anime
aggiogate a degli spiriti arimanici devono preparare le cause spirituali di tutto quello
che qui sulla terra accade sotto forma di opposizione, di ostacolo al nostro agire.

3 Gelassenheit

6 1l termine qui usato ¢ Gewissenlosigkeit (amoralitd, assenza di moralitd) che contiene la parola
Gewissen, indicante appunto la coscienza morale. La parola coscienza, nel senso di consapevolezza,
sarebbe espressa invece con Bewusstsein.



Arimane ha proprio anche questo compito. Tutte queste resistenze che si presentano
vengono introdotte e dirette dal mondo spirituale. Sono al servizio di Arimane. Per
mezzo di che cosa tali anime si condannano a questo servizio? Per aver reso omaggio
alla comodita nella loro vita tra nascita ¢ morte. Se osservate come sia ampiamente
diffusa la comodita, troverete che ci sono innumerevoli reclute per Arimane. E la
comodita che governa massimamente la vita. Per giunta anche gli economisti di oggi
sono arrivati a tenere conto della comodita degli uomini, ¢ non solo dell’egoismo e
della concorrenza’. La comodita ¢ un fattore.

Ora, ¢ ben diverso se si fanno delle esperienze in modo da riuscire a orientarsi in
esse, da sapere perché le si vive, oppure se le si sperimenta del tutto senza
consapevolezza, senza sapere perché si devono servire spiriti del genere. Se si sa perché
si € assoggettati agli spiriti che apportano epidemie, si sa anche quali virtu si devono far
proprie nella vita successiva per poter creare un pareggio cosmico, per eliminare dal
mondo ci0 che agisce in questa direzione. Invece, quando non ci si orienta in queste
esperienze, si crea certamente lo stesso del karma, ma si torna a produrre quello che si
deve configurare come pareggio soltanto verso la seconda incarnazione, € cosi si
rimanda il progresso reale. Per questo ¢ importante che 1’uomo apprenda quaggiu
queste cose. Dopo la morte le sperimentera, ma a orientarsi si deve imparare qui.
Abbiamo dunque, di nuovo, un fatto che rende assolutamente necessario creare un
nuovo orientamento tramite la diffusione delle verita spirituali, perché il vecchio
orientamento non pud esserci piu. Alla domanda: “Perché siamo antroposofi?”,
partendo dai fatti spirituali possiamo darci una risposta che parla persino molto alle
nostre sensazioni, al nostro sentimento, non soltanto al nostro intelletto. Vediamo cosi
sempre piu l’antroposofia come linguaggio universale, come un linguaggio che ci
permettera di eliminare la parete divisoria tra 1 diversi mondi nei quali vivono le nostre
anime, una volta nel corpo fisico, I’altra volta al di fuori di esso. E cosi cadra la parete
che separa dal mondo soprasensibile, quando la scienza dello spirito entrera davvero a
vivere nelle anime degli uomini. Questo dobbiamo sentire, provare, e allora avremo
anche il giusto, intimo entusiasmo per la scienza dello spirito.

Lasciatemi parlare di un altro fenomeno. Per il veggente sopraggiunge un momento
che si manifesta nella vita delle anime tra la morte e una nuova nascita, e che per lui,
ma anche per esse che attraversano quella vita, ¢ di immenso significato. Per qualcuno
quel momento viene prima, per altri piu avanti. Se si osserva il sonno con sguardo
veggente, allora, quando I’uomo si trova fuori dal corpo fisico, con il suo corpo astrale e
con I’lo guarda indietro al corpo eterico e al corpo fisico, I’'impressione ¢ che per lo piu
il corpo fisico si presenta come lentamente morente®. Soltanto nei primissimi anni
dell’infanzia — fino a che il bambino arriva a intendere, fino al tempo al quale la nostra
memoria riesce a estendersi — il sonno appare nel corpo infantile come qualcosa che
germoglia e prospera. Inizia perd molto presto, come si mostra al veggente, che il corpo
fisico, dopo I’ingresso nella vita, va lentamente di nuovo morendo. La morte ¢ solo

7 Giusto nel 1913 era uscito un volume dell’economista Werner Sombart, sul tema Lusso e capitalismo.
Alla base dello sviluppo dell’economia nel senso del lusso, si vedevano determinati fattori: 1’idea che il
tenore di vita dovesse essere conforme al proprio ceto sociale, e una concezione edonistico-estetica
della donna e dell’amore — oltre che I’ambizione, 1’orgoglio, la sete di potere, il desiderio esibizionistico
di figurare in primo piano ¢ di anteporsi agli altri.

8 Si veda in merito 1’0.0. 145 Lo sviluppo occulto dell 'uomo nelle sue quattro parti costitutive, Editrice
Antroposofica



I’ultimo atto di questo andare spegnendosi. Il punto ¢ che il sonno esiste per
compensare le forze consumate. Ma questo pareggio ¢ incompleto, e la rimanenza ¢
sempre un pezzettino di causa di morte. Quando sono rimasti indietro cosi tanti residui
che le forze di riparazione non bastano piu, allora I’'uomo deve subire la morte fisica. Se
si considera il corpo dell’'uomo, di fatto si vede dunque la morte che si compie piano
piano. Dalla nascita in poi davvero si muore lentamente. Fa proprio una grave
impressione, quando per la prima volta ci si accorge della cosa.

Tra la morte e una nuova nascita per I’anima arriva il momento in cui comincia a
sviluppare le forze che le servono per entrare nella successiva esistenza. Lasciatemi
mostrare con un esempio cosa si intende. Al giorno d’oggi esistono molti libri sulle
predisposizioni di Goethe®. Si fanno ricerche riguardo ai suoi antenati, da dove abbia
ereditato questa o quella qualita. Si cercano le cause nella linea ereditaria fisica. Non va
contestato che le si possa cercare li, ma chi vuole osservare I’anima tra la morte e una
nuova nascita trova cio che segue. Prendete I’anima di Goethe. Molto, molto prima di
nascere, gia dai mondi soprasensibili essa influisce sui suoi avi, con le sue forze sta gia
in relazione con loro. Agisce persino cosi che si incontrino in modo opportuno gli
uomini ¢ le donne che, molto tempo dopo, potranno fornire proprio quelle qualita di cui
I’anima ha bisogno. Non si tratta di un lavoro facile, perché vi sono coinvolte molte
anime. Se vi figurate che le persone del diciottesimo secolo discendono da anime del
sedicesimo secolo, e che tutte queste erano all’opera insieme gia prima, allora dovete
capire che una concertazione del genere ¢ una faccenda importante. Anime che nascono
nel diciottesimo, diciannovesimo secolo, devono mettersi d’accordo gia nel sedicesimo
affinché I’intera rete di parentele possa venir creata. C’¢ molto da fare tra la morte e una
nuova nascita. Non solo abbiamo da fare sotto [’aspetto oggettivo, dato che
trascorriamo una parte del nostro tempo prestando servizio agli spiriti dell’opposizione,
dobbiamo anche lavorare alle forze che rendono possibile la nuova incarnazione. Allora
la cosa si presenta cosi: c¢i dobbiamo elaborare la forma gia nell’archetipo. Questo fa
un’impressione opposta a quel che vede il veggente quando guarda il corpo fisico e il
corpo eterico dormienti. Nel sonno, il corpo fisico ed eterico compaiono come qualcosa
che va morendo; quello che invece si costruisce allora (tra morte e nuova nascita —
n.d.t.) come un archetipo e che si introduce nella natura fisica, da I’impressione di cio
che ¢ in germe, in divenire.

Tra la morte e una nuova nascita c’¢ quindi un momento importante, che sta tra il
ricordo della precedente esistenza e il passaggio a quella successiva, 1a dove 1'uomo
comincia a lavorare allo sviluppo della sua organizzazione fisica. Se vi immaginate la
morte fisica e vi paragonate questo altro momento, avete allora in esso 1’opposto della
morte fisica. La morte fisica ¢ un passaggio dall’esistenza fisica al non-essere'’; il
momento descritto ¢ un passaggio dal non-essere al divenire. Si sperimenta questo
momento in modo molto diverso se lo si comprende, rispetto a quando non lo si
comprende.

Un concetto come quello dell’opposto della morte, di cid che sopraggiunge tra la
morte € una nuova nascita, dovrebbe veramente arrivare a essere una sensazione

 Johann Wolfgang von Goethe (Francoforte sul Meno, 1749 - Weimar, 1832) Scrittore, poeta,
drammaturgo. La sua fama ¢ legata principalmente alle sue opere letteraric. Ma egli si interesso
moltissimo, e ne scrisse, anche di scienze naturali. Rudolf Steiner lo indica come 1’inauguratore della
scienza del vivente.

10 Der physiche Tod ist ein Ubergang von dem physichen Sein zum Nichtsein

10



nell’anima di un antroposofo. Non dovrebbe venir afferrato solo intellettualmente, bensi
andrebbe profondamente sentito. Si puo allora sentire 1’arricchimento che sperimenta la
nostra vita, quando concetti di questo genere vengono accolti nell’anima. Sorge poi
anche qualcosa d’altro, cio¢ il fatto che I’anima, a poco a poco, viene ad avere un
sentimento di tutto quello che esiste nel mondo. Quando si attraversa un bosco in
primavera, avendo prima meditato sul concetto che ho appena riferito, se si presta
attenzione, non si € molto lontani dal percepire gli spiriti che agiscono e sono all’opera
tra le cose fisiche. Se gli uvomini non se lo rendessero difficile, percepire il mondo
spirituale in realta non sarebbe affatto difficile. Cercando di far diventare sensazione
tutto quello che viene accolto come concetto, di risvegliarlo interiormente alla vita:
questo sforzo puo portare gli uomini alla veggenza. Tramite 1 contenuti come quelli
comunicati oggi, vorrei contribuire a che questo impulso verso la scienza dello spirito
divenga vivente. L esposizione di cose simili ¢ sempre tale per cui si sente che ¢ come
un balbettio, perché il nostro linguaggio ¢ proprio solo per il mondo fisico, e ci si deve
sforzare per creare, con mezzi espositivi molto particolari, almeno un minimo concetto
di questi contenuti. Ma proprio un tale modo di parlarne puo far nascere nei nostri cuori
¢io che si puo indicare come sostanza di sentimento!!.

Questo dovrebbe divenire per noi la scienza dello spirito: un contenuto di sentimento
e di vita, cosi che nell’accoglimento di concetti spirituali noi non vediamo qualcosa di
irrilevante, ma piuttosto ci dedichiamo a essi volentieri. Poi, pero, non si veda neppure
in quei concetti la cosa principale, bensi in quel che I’antroposofia fa di noi.

" Empfindungsgehalt, 1a parola Gehalt, traducibile con ‘contenuto’, ha anche il significato di: contenuto
ideale, senso, valore intrinseco, tenore, profondita. Il Gehalt ¢ anche lo stipendio del lavoratore.

11



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [9/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 9

Stoccarda, 17 febbraio 1913

1a edizione italiana
dicembre 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come: occulto,
occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si rimanda al
primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di un sapere
che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo per uno
speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’ potra
venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva esprimere
quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo. Quello che di
tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri solo mediante 1
sensi e l’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto di una
conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo pagina,
in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno che ne
ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢ maya
e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la percezione
esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Nona conferenza Stoccarda, 17 febbraio 1913 pag. 4

L’aspetto cosmico della vita tra morte e nuova nascita. Il cammino attraverso le sfere
stellari

L’espandersi dell’anima umana nelle sfere planetarie, dopo la morte. Le conseguenze
della nostra vita terrena, pitt 0 meno morale e pit 0 meno dedita alla comodita, nella sfera
di Ve- nere (occultamente Mercurio). Le conseguenze della vita ter- rena, pit 0 meno
religiosa, nella sfera di Mercurio (occulta- mente detto Venere). Comprensione e
tolleranza verso ogni sentire religioso preparano ['uomo a vivere socievolmente nella
sfera solare dopo la morte. Lucifero e Cristo come guide dell’uomo che oltrepassa la sfera
del Sole. La sfera di Marte: la missione del Buddha per la trasformazione delle forze di
Marte. La possibilita per I’anima umana di partecipare nella sfera di Marte, dopo la morte,
alle nuove forze recanti I'impulso di Buddha e Francesco d’Assisi. La formazione del
nuovo corpo umano terreno a partire dalle forze del mondo degli astri. Il senso profondo
dell’intuizione di Kant sul nesso tra il cielo stellato e la legge morale umana.



NONA CONFERENZA
Stoccarda, 17 febbraio 1913

L’aspetto cosmico della vita tra morte e nuova nascita.
Il cammino attraverso le sfere stellari

Nella seconda meta dello scorso anno fui incaricato di svolgere alcune indagini
occulte sulla vita tra morte e nuova nascita. Abbiamo gia descritto da diversi lati quello
che li ¢ da prendere in considerazione, ma una conoscenza completa, un reale penetrare
in questa parte della vita umana € realmente possibile solo se si esegue 1’osservazione
dai piu svariati punti di vista. Per quanto sia tutto giusto quello che sul tema si puo
trovare negli scritti e nei cicli, puo tuttavia venirvi aggiunto anche cio che in merito
abbiamo da dire stasera, e forse anche dopodomani.

Quando ’'uomo ¢ passato per la porta della morte, quando dunque ha deposto i suoi
corpi fisico ed eterico, allora I’anima in un primo tempo ¢ dedita specialmente ai
ricordi della vita terrena trascorsa. Sappiamo gia che all’anima occorre un certo
periodo di tempo per disavvezzarsi, se € lecito usare questa espressione, da tutto quanto
la tiene unita all’ultima vita terrena. Adesso vogliamo rappresentarci 1’uscire
dall’ultima vita terrena in connessione con tutto I’universo, con il mondo.

Quando I’'uomo lascia 1 suoi corpi fisico ed eterico — questo non accade solamente
dopo la morte, ma gia nel sonno — e quindi vive solo nel corpo astrale che possiamo
anche chiamare elemento animico, avviene con I’'uomo, spazialmente si potrebbe dire,
una totale espansione, un’estensione del suo essere nelle ampiezze. In effetti ogni notte
noi ci espandiamo nelle ampiezze stellari. Dopo la morte I’uomo si espande lentamente
e gradualmente, tanto che abbiamo da cercare la sua animicita (qui non possiamo dire
corporeitd) nella periferia della Terra, anzitutto molto oltre I’atmosfera. Per quanto
suoni paradossale, risulta tuttavia che I’uomo si estende sempre piu lontano, fino a che
il suo essere animico si ¢ espanso nell’intero ambito della superficie sferica che alla
fine coincide con I’orbita della Luna intorno alla Terra. Cresciamo in grandezza tanto
che il limite del nostro essere ¢ I’orbita della Luna attorno alla Terra. Dura quindi fino
a che siamo cresciuti a questa grandezza ci0 che possiamo indicare come il periodo
del kamaloka!. Questo ¢ il tempo del legame interiore con 1’ultima vita terrena.

Poi pero I’espansione prosegue. Ci estendiamo davvero fino alla volta stellata, e
comincia quindi il periodo nel quale ’'uomo s’accresce tanto che il limite estremo del
suo essere puo venire indicato come 1’orbita descritta da Venere — nella denominazione
astronomica odierna — cio¢ da Mercurio, detto in linguaggio occulto. Ora il tipo di
esistenza dell’uomo, dopo che ha lasciato la sfera della Luna, dipende da come fu la
vita sulla Terra tra nascita e morte. Quando usciamo a vivere fino allo spazio
cosmico, fino alla sfera di Mercurio, ci sentiamo in essa cosi da riuscire a trovare
facilmente I’unione con gli esseri umani insieme ai quali eravamo sulla Terra, insieme
ai quali le nostre anime si sono trovate sulla Terra. Oppure ci puod anche capitare di

"1 termine kamaloka indica un periodo di tempo — circa un terzo della vita terrena — nel quale 1’anima
vive a ritroso le sue esperienze terrene, purificandosi. Corrisponde grossomodo al Purgatorio della
concezione cristiana e piu precisamente sarebbe uno stato di coscienza animico spirituale, un luogo della
coscienza.



riuscire a trovare con difficolta quest’unione, di essere condannati alla solitudine
uscendo a vivere nella sfera di Mercurio. Che ci sentiamo destinati pit 0 meno alla
solitudine oppure, se 1’espressione ¢ lecita, alla socievolezza, dipende da come ’'uomo
ha trascorso la vita terrena. Colui che in vita si ¢ curato poco di rendere vivi sensazioni
e sentimenti morali — una disposizione d’animo morale, la benevolenza, la
compassione — chi durante la vita terrena ha sviluppato poco tutto questo,
nell’ampliarsi alla sfera di Mercurio dopo la morte si sente costretto alla solitudine. Gli
¢ difficile trovare altre anime alle quali € unito. L’'uomo che ha sviluppato molto la
compassione, la disposizione animica morale, dilatandosi alla sfera di Mercurio vive
socievolmente insieme ad altre anime. Sta quindi a noi, di organizzarci come ci piace
la nostra vita tra morte e nuova nascita. La sfera di Mercurio, parlando in linguaggio
occulto, ¢ percid quella sfera nella quale si manifestano le nostre qualitd morali. E
anche quella nella quale quel che abbiamo sviluppato come qualita morali si dimostra
all’opera ancora in altro modo.

Qui, proprio durante questo passaggio dopo la morte attraverso la sfera di Venere,
ossia Mercurio, va anzitutto considerato che, se nella vita tra nascita e morte si fu una
persona coscienziosa, oppure priva di coscienza morale, questo continua ad agire.
Vedete, tutto quanto accade qui nel mondo, nella vita fisica, alla fine viene diretto,
viene causato dal mondo spirituale. Piu volte abbiamo trattato della morte naturale per
vecchiaia, che per I’'uomo deve sopraggiungere, essendo essa cio che deve accaderci
perché possa svolgersi nel giusto modo la vita da incarnazione a incarnazione. Ma,
come sappiamo, non esiste solo questa morte ben fondata nell’evoluzione, c’¢ anche
una morte che coglie I’uomo nel fiore della giovinezza, gia nell’infanzia. Nel mondo
esistono le piu svariate malattie, epidemie e simili, che subentrano nella vita umana.
Esse alla fin fine non vengono provocate solo da cause fisiche, vengono bensi
determinate, introdotte su direzione del mondo spirituale. Cid origina effettivamente
dalla regione di Venere, da quella fascia attorno alla Terra che pero, in linguaggio
occulto, possiamo chiamare sfera di Mercurio. Cio significa che, se tendiamo un raggio
dalla Terra fino a Venere e con esso descriviamo un cerchio, prescindendo
completamente dai rapporti astronomici, occultamente questa ¢ la sfera di Mercurio.
Dunque, non un cerchio attorno al Sole, ma attorno alla Terra?. In questa fascia, nello
spazio occupato dal cerchio, stanno le forze dalle quali vengono dirette sulla Terra le
malattic ¢ la morte; non la morte che sopraggiunge come morte naturale per
vecchiaia, bensi quella irregolare. Li sono all’opera determinate entita spirituali, quelle
entita che I’occultismo denomina spiriti della malattia e della morte. L uomo che,
parlando in modo occulto, entri nella sfera di Mercurio avendo trascorso la sua
esistenza sulla Terra come persona amorale, si condanna ora, nell’attraversare questa
sfera, a divenire servitore di quei malvagi spiriti della malattia e della morte — possiamo
ormai chiamarli cosi. Si, si ottiene un’idea, un’impressione di cosa significhi mancanza
di coscienza morale solo quando si conosce questo fatto. L’assenza di moralita
condanna gli uomini ad essere nella sfera di Mercurio, per un periodo di tempo tra

? L astronomia attuale, da Copernico e Galileo in poi, ha considerato il Sole al centro del sistema solare,
quindi nella sequenza dei pianeti (dopo 1’orbita della Luna) ¢ Venere il piu vicino alla Terra, il cui nome
esoterico ¢ Mercurio. Viceversa quello che ¢ oggi chiamato Mercurio sarebbe Venere. Nel sistema
tolemaico geocentrico, conosciuto precedentemente, la sequenza dei Cieli planetari ¢ la stessa della realta
spirituale descritta da Steiner e da Dante: attorno alla Terra vi sarebbero le sfere concentriche, sempre
piu ampie, di Luna, Mercurio, Venere, Sole, Marte, Giove e Saturno.



morte € nuova nascita, piegati al giogo di quegli spiriti malvagi. Quando vengono
sviluppate le forze che dalla periferia vengono inviate sulla Terra perché avvengano
epidemie, malattie, perché sopraggiunga la morte intempestiva, allora quelle anime
amorali devono collaborare come servitori degli spiriti della malattia e della morte che
inviano queste forze entro il nostro mondo fisico.

Si1 mostra dell’altro quando perdura fin su in questa sfera I’effetto di ci0 che € molto
diffuso sulla Terra: la comodita. La nostra vita ¢ di fatto completamente all’insegna
della comodita. Se non cercassero il proprio agio, gli uomini farebbero innumerevoli
cose in modo diverso. Anche con la comodita ’'uomo si condanna, nella sfera di cui si
¢ appena parlato, a divenire per un periodo schiavo di quelle potenze sottomesse ad
Arimane che si possono indicare come le potenze dell’ostacolo, dunque di quegli spiriti
che pongono impedimenti al lavoro sulla Terra. Diveniamo servitori degli spiriti
dell’ostacolo, per un periodo pit 0 meno lungo, a causa di tutto quello che abbiamo
riversato nella nostra anima per comodita. Veniamo cosi ad avere un’idea di come
entrino ad agire, nella vita tra morte e nuova nascita, le forze che qui nella vita
fisica abbiamo sviluppato nell’anima.

La sfera successiva, alla quale I’anima si estende, si indica occultamente come sfera
di Venere, astronomicamente come sfera di Mercurio. Ci prepariamo ad essa tramite
qualita religiose, per mezzo della disposizione d’animo religiosa. Un uomo che ha
sviluppato in sé, nel periodo tra nascita e morte, una disposizione grazie alla quale la
sua anima guarda alle potenze e alle forze originarie del cosmo, pud essere una
creatura socievole nella sfera di Venere, cosi da vivere insieme ad altri esseri umani ai
quali la sua anima si ¢ resa affine sulla Terra. Da li in poi, pero, sopraggiungono nella
sfera umana anche altri esseri delle Gerarchie superiori, € I’'uomo vive allora insieme
a spiriti delle Gerarchie superiori se ha sviluppato disposizione religiosa, sensazioni e
sentimenti religiosi. Per contro, se non ha portato la sua anima a legarsi qui sulla Terra
con impulsi di vita religiosa, si condanna alla solitudine, all’isolamento, a una
straziante solitudine. Se qui sulla Terra ¢ stato ateo, allora, a partire dalla sfera della
quale si ¢ parlato, diviene un perfetto solitario. E proprio il caso di dirlo: gli uomini
che oggi addirittura coltivano la mancanza di religione si condannano alla solitudine
totale. Le persone che, ad esempio, si riuniscono nella lega dei monisti® si precludono
una interiore liberta di movimento, ed essendosi trovate qui in Terra sotto questa
bandiera, si condannano a starsene in quella sfera ciascuna nella propria gabbia —
ognuna sara separata dalle altre.

La sfera successiva nella quale entriamo ¢ quella del Sole, e ancora una volta i
rapporti sono diversi da quelli dell’astronomia fisica. Otteniamo questa sfera se uniamo
la Terra con il Sole e con la linea di unione descriviamo un cerchio attorno alla Terra.
Spiritualmente 1 rapporti sono appunto diversi che nella realta fisica. Dopo aver
percorso la sfera di Venere, ci ampliamo fino a questa sfera. Ad essa non ci predispone
piu quello che ci serviva per la sfera precedente. Riguardo alla sfera di Venere, noi

3 La lega tedesca dei monisti era un’organizzazione di liberi pensatori fondata nel 1906 da Ernst Haeckel.
Si proponeva di diffondere una concezione del mondo monistica. L’indirizzo di fondo era internaziona-
lista e pacifista, per questo fu controverso, entro la lega, I’atteggiamento nei confronti della prima guerra
mondiale e della successiva rivoluzione di novembre tedesca. L’organizzazione fu poi proibita dai nazisti
e quindi sciolta, il 16 dicembre 1933. “Monismo” ¢ ogni concezione filosofica che consideri la realta
come essenzialmente unica o riducibile a un unico principio fondamentale (spirituale o materiale); ¢ con-
trapposto a dualismo e pluralismo. [Dal gr. Ménos ‘solo’]



possiamo essere preparati cosi da trovare I’unione con tutte le altre anime alle quali,
nella vita tra nascita e morte, siamo stati vicini sul piano religioso. Nella sfera di
Venere gli esseri umani sono per cosi dire chiusi in distretti come quelli nei quali
sulla Terra sono uniti 1 popoli, le razze. Cosi nella sfera di Venere ci sono distretti ove
si trovano insieme coloro che sono simili nel loro sentimento religioso. Ma questo
per la sfera solare non basta piu. Li ci si sente soli se sulla Terra si ¢ stati predisposti
solamente a un determinato tipo di sentire religioso dell’anima. Nella sfera solare si ¢
un essere socievole unicamente se si € sviluppata comprensione, nel senso migliore
del termine, nei confronti di ogni sentire religioso, se in un certo senso si ¢ sviluppata
una piu profonda tolleranza verso tutti 1 sistemi religiosi della Terra. Fin nel nostro
tempo, dal Mistero del Golgota in poi, il credo cristiano esteriore era quasi
sufficiente, perché in un certo senso contiene una comprensione che, in maniera del
tutto diversa rispetto ad altri sistemi religiosi, va molto oltre un sistema religioso
circoscritto. Si pud convincersene facilmente. Molti altri sistemi religiosi sono ancora
limitati a determinate zone della Terra e, se solo si vuole, si pud vedere come 1’hindu,
il buddhista e cosi via parlera di uguaglianza fra tutte le religioni e di sapienza religiosa
in generale. Ma se si va piu a fondo riguardo a quel che vuol dire, si trova che intende
solo la propria religione. In fondo egli pretende dagli altri uomini che riconoscano la
sua religione. Questo dunque egli chiama parita di diritti fra le religioni. Provate a
leggere riviste teosofiche provenienti dall’ambito indiano. Quel che li dicono gli
Indiani viene fatto passare per religione universale del mondo; e di coloro che non
riconoscono questo viene detto che non sono veri teosofi. Il cristianesimo antico fin
dal principio non ha avuto questa intenzione, soprattutto laddove esso ¢ divenuto
religione occidentale. Se in

Occidente fosse cosi com’¢ in India, oggi avremmo una religione di Wotan* e cio
sarebbe quello che per I’Oriente ¢ la religione hindu. L’Occidente perd non ha
assunto una religione cresciuta dal suo grembo, ma, fin dall’inizio, quella di un
fondatore che ¢ vissuto al di fuori dell’Occidente, del Cristo Gesu. E in maniera non
egoistica che 1’Occidente ha accolto nel proprio essere una religione. Questa ¢ una
differenza sostanziale. Nell’essenza del cristianesimo sta in fondo vera tolleranza verso
ogni sistema religioso, anche se forse da parte dei cristiani occidentali questa essenza
¢ stata mal compresa.

In realta per il cristiano ognuno ¢ un cristiano, comunque egli si voglia chiamare.
Ed ¢ solo una ristrettezza d’animo voler diffondere dappertutto i dogmi cristiani. La
grandezza d’animo ¢ qualcosa di molto diverso. Se si considerano 1’hindu, il cinese, il
buddhista, se ci si occupa degli elementi piu profondi del loro essere, si troveranno
ovunque degli inizi di cristianesimo; da ci0 che essi stessi pensano si metteranno in
risalto degli abbozzi di cristianesimo, senza che occorra fare il nome di Cristo. Questo
cristianesimo piu ristretto pero, come viene dato agli uomini oggi tra nascita e morte,
¢ soltanto una preparazione per la sfera solare dopo la morte. E quindi necessario
ancora qualcos’altro per quella sfera, ¢ necessario cid che chiamiamo teosofia nel
giusto, vero senso del termine®. Essa ci da quell’intima comprensione per tutti i sistemi
religiosi, per 1’essenza di tutti i sistemi religiosi della Terra. Se facciamo nostra tale
comprensione qui in Terra, allora ci prepariamo nel modo giusto per la sfera solare.

* Wotan, o Odino, ¢ la suprema divinita della religione e della mitologia germanica.
31l significato del termine di origine greca teosofia ¢: conoscenza delle cose divine.



Abbiamo davvero bisogno di comprendere le differenti religioni e il Mistero del
Golgota, I’impulso di Cristo, se non vogliamo divenire eremiti nei confronti delle altre
anime umane, e degli spiriti delle alte Gerarchie nella sfera del Sole tra morte e nuova
nascita.

Quando tra morte e nuova nascita entriamo nella sfera solare, vi troviamo due cose.
La prima ¢ qualcosa che possiamo esprimere solo per immagini: troviamo un trono
vuoto, un trono cosmico vuoto. Quel che possiamo cercare su questo trono vuoto, lo
possiamo trovare solamente nelle immagini della cronaca dell’akasha. Su questo trono,
che li troviamo vuoto quando attraversiamo il periodo tra morte e nuova nascita, un
tempo entro la sfera solare sedeva Cristo. Con il Mistero del Golgota egli si € esteso
fin entro la sfera della Terra, da allora i suoi abitanti devono potersi appropriare qui
sulla Terra di una comprensione per I’impulso di Cristo, e devono serbare nel ricordo
questo impulso; allora essi sanno riconoscere 1’immagine che appare nella cronaca
dell’akasha quando entrano a vivere nella sfera del Sole. Chi non si ¢ acquisito qui
questa comprensione, sulla Terra, non riconosce colui che un tempo sedette su quel
trono e quel che ora € presente soltanto in immagine, € non riesce a orientarsi nella vita
entro la sfera solare tra morte ¢ nuova nascita. Vediamo percido come sia missione
terrena delle anime umane cercare quaggiu il rapporto con il Mistero del Golgota, come
noi lo cerchiamo nel nostro movimento spirituale. Mediante cid noi serbiamo il
ricordo dell’impulso di Cristo tra morte e nuova nascita, € non diveniamo eremiti
nella sfera solare, ma piuttosto esseri socievoli, grazie alle forze che vi abbiamo
portato. Cosi che poi, come attraverso la nostra stessa forza che abbiamo portato con
noi, vivifichiamo I’immagine di Cristo, la quale ¢ nella sfera del Sole ancora soltanto
come immagine. E dal periodo terreno dobbiamo portarci cosi tanta forza che essa ci
rimanga anche per il tempo seguente, e non possa andar perduta.

In questa sfera solare troviamo perd anche una seconda cosa, un secondo trono, e
ora esso ¢ occupato da una reale entita, da Lucifero. Cosi quando abbiamo raggiunto
la sfera del Sole, tra morte ¢ nuova nascita ci sentiamo, come appunto si ¢ descritto, di
fronte a Cristo da una parte, e a Lucifero dall’altra. Se non avessimo accolto in noi
I’impulso di Cristo, il solo Lucifero dovrebbe diventare la nostra guida; ma se
I’abbiamo accolto, nel lungo viaggio attraverso I’universo siamo sotto la guida da una
parte dell’impulso di Cristo, dall’altra di Lucifero. Abbiamo infatti bisogno anche di
lui per i periodi successivi, ci occorre anche Lucifero, perché egli ora ci conduce nel
giusto modo attraverso le altre sfere cosmiche, prima di tutto alla sfera di Marte.

E questa la sfera successiva alla quale ci ampliamo tra morte ¢ nuova nascita.
Affinché Lucifero possa guidarci come si confa a noi esseri umani, dobbiamo avere
I’impulso di Cristo come contrappeso; allora 1’'impulso di Lucifero ci ¢ salutare,
altrimenti ci ¢ dannoso. Anche qualcosa d’altro ¢ divenuto necessario; nella sfera di
Marte noi dobbiamo avere la possibilita di tener conto con tutto il nostro essere di
certi cambiamenti che, nel corso degli ultimi secoli, vi si sono verificati. Questi
cambiamenti sono da descrivere pit 0 meno cosi: tutti 1 singoli corpi cosmici sono in
relazione gli uni con gli altri a mezzo di determinate forze; gli altri corpi cosmici sono
in relazione con la Terra, da loro irraggiano forze. Da Marte e dalla sua sfera di fatto
non emana solamente 1’azione luminosa che arriva sulla Terra, ma anche forze
spirituali. Se retrocediamo a secoli piu antichi, troviamo che da Marte vengono
irraggiate quelle forze che hanno entusiasmato gli uomini per cio di cui avevano
bisogno nelle epoche passate: forze fisiche per promuovere 1I’evoluzione dell’umanita.



Non ¢ soltanto un mito, bensi una verita occulta, che quanto si € sviluppato nel mondo
come forza combattiva e varie attivita belliche, quanto ha reso gli uomini risoluti e
coraggiosi per secoli e secoli, proviene dall’afflusso di Marte. Nella vita di un pianeta
avviene pero che le sue forze attraversano un’evoluzione ascendente e una
discendente, e negli ultimi secoli Marte ha un po’ modificato il suo compito. Quel che
oggl viene ancora sviluppato come forze marziali, ¢ vita guerresca dei secoli precedenti
che va defluendo. Elementi nuovi non affluiscono piu quanto a forze inflammanti di
Marte. Infatti alla svolta tra il sedicesimo e il diciassettesimo secolo era giunto a un
punto cruciale, a un momento che nella vita di Marte si puo paragonare solo con il
periodo in cui la Terra era giunta a un punto cruciale al tempo del Mistero del Golgota.
Quello che qui tocchiamo ¢ qualcosa di immensamente significativo. Marte passo
attraverso un momento decisivo. All’interno dei Misteri della Terra, 1a dove si decide
riguardo alle grandi questioni spirituali, lo si sapeva. Infatti, dal dodicesimo secolo,
entro 1I’evoluzione dei Misteri della Terra sono stati fatti preparativi determinanti, per
tener conto dei cambiamenti della sfera di Marte. Per Marte erano ormai superate le
forze che doveva emettere per portare sulla Terra coraggio e forza d’azione, non
dovevano piu penetrare nella Terra. Ma col fatto che Marte ha attraversato una simile
crisi, cambia anche per le anime che vivono tra morte e nuova nascita quello che esse
avrebbero da sperimentare dopo la morte nella sua sfera. Infatti, quando 1’'uomo
oltrepassa la sfera solare, nel suo essere animico irraggiano forze che hanno un senso
gia per l’incarnazione successiva. L’anima che in tempi precedenti, prima del
sedicesimo secolo, era passata per la sfera di Marte, veniva in contatto con quelle forze
che la compenetravano di coraggio e di forza d’azione. Lucifero era la guida alle
sorgenti del coraggio e della forza d’azione. Ma le anime che giunsero in un tempo
successivo non poterono piu trovare quell’elemento caratteristico: a quel tempo Marte
attraversava la sua crisi. La dove, entro i Misteri, vengono prese le grandi decisioni
spirituali, non si tiene dunque conto solamente della vita dell’'uomo tra la nascita e la
morte, ma anche della sua salvezza e della sua sventura tra morte ¢ nuova nascita.
Questo significa che nei Misteri si bada a che vengano immesse nella cultura spirituale
dell’'umanita quelle realta che fanno si che le anime, dopo la morte, possano
attraversare correttamente le diverse sfere.

Se vogliamo comprendere cosa avviene nella sfera di Marte, dobbiamo considerare
che dal dodicesimo secolo si avvicina ai Misteri rosacrociani un grande avvenimento,
decisivo, che venne espresso cosi: per I’evoluzione della Terra giungono periodi molto
particolari, i tempi della civilta esteriore materiale, dei trionfi esteriori materiali, e
certamente non li si puo respingere. Abbiamo bisogno di questa fase delle macchine,
dei dirigibili e cosi via, anche se queste cose non arrecano nulla di spirituale, portano
piuttosto una specie di morte dell’anima. Non ci si puod opporre, 1’'uomo ci si deve
familiarizzare. L’epoca materialistica ¢ dovuta arrivare; pure, le Gerarchie spirituali
superiori si sforzarono sempre di creare una compensazione ad essa. Se guardiamo
tutto quello che ¢ entrato nell’evoluzione terrena come bilanciamento al materialismo,
abbiamo I’ultimo, importantissimo fenomeno in Francesco d’Assisi, colui che, nella
sua esistenza di Francesco, volse le spalle a tutta la vita esteriore e ad Assisi condusse
quella vita, a voi certamente nota. Essa ¢ dipinta da Giotto® sulle pareti della chiesa di
Assisi, tanto meravigliosamente che ancora oggi, pur essendo stati 1 dipinti gia

¢ Giotto (Vespignano, 1265 Firenze, 1337) Grande pittore e architetto, fu discepolo di Cimabue.



ritoccati molte volte, quella vita ci irraggia dalle pareti in modo cosi commovente. E
sebbene anch’egli’ abbia attraversato un’evoluzione verso il materialismo, bisogna
dire che nei dintorni di Assisi ¢ ancora diffusa ’atmosfera spirituale di Francesco,
quella atmosfera che ha accolto in sé gli elementi di una vita certamente fuori dal
mondo, ma in confidenza con I’anima — non solo con 1’anima dell’'uomo, ma anche
con I’anima della natura®. Nel ciclo L’uomo alla luce di occultismo, teosofia e
filosofia®, potete andare a leggere quella meravigliosa opera poetica nella quale
Francesco d’Assisi profuse quello che sentiva nei confronti dell’anima della natura e
degli esseri della natura!®. Si puo dire che nessun poeta ha toni piu belli, toni cosi
belli sulla vita della natura li ha ritrovati forse soltanto Goethe!!. Da dove veniva tutto
ci0? Proveniva dal fatto che Francesco d’Assisi nella sua vita precedente nel settimo,
ottavo secolo, in una scuola di Misteri in prossimita del Mar Nero, fu discepolo di
un’individualita che non si trovava piu inserita in un’incarnazione entro il corpo fisico.

E una faccenda singolare. Nella sua incarnazione subito precedente, Francesco
d’Assisi aveva vissuto in una sede di Misteri; insieme ad altri era allievo di un’entita
che a quel tempo operava solo piu in un corpo spirituale fra i1 discepoli, dei quali
faceva parte anche Francesco. Questa entitd non era altri che il Buddha, del quale
sappiamo che fu incarnato per I’ultima volta come Gautama Buddha. Egli continud
tuttavia ad agire quale figura spirituale. Sappiamo che come entita spirituale ha preso
parte alla nascita del bambino Gesu del Vangelo di Luca. Egli ha continuato a operare
nella scuola in cui visse Francesco nella sua precedente incarnazione. La questi accolse
gli impulsi della sua vita in intimita con I’anima, di quella vita che doveva allontanare
gli uomini da tutto quanto si voleva diffondere ulteriormente proprio sulla Terra, che
doveva allontanarli dalla vita meramente materiale. In Francesco questo ¢ rimasto, lo
vediamo continuare ad agire nella sua incarnazione ad Assisi. Ma non poteva
avvenire che sulla Terra, nell’epoca che ormai aveva la missione materialistica, a una
comunita come quella francescana si unissero molte anime. Questi contemporanei, che
dovevano seguire i tempi, non potevano seguire Francesco. Si venne cosi a creare un
dissidio. Era impossibile che, da una parte, ci fosse solo la civilta esteriore materiale,
e dall’altra 1 suoi seguaci. Per quanto grande e possente sia Francesco, cosi poco poteva
servire per i tempi seguenti quello che egli aveva dato come regola. Come poté
accadere questo? Cosa doveva avvenire sulla Terra?

Lo si stabili in importanti visioni prospettiche, entro 1 Misteri rosacrociani dal
dodicesimo secolo in poi. Ci si disse: “L’uomo dovra lavorare con il corpo terreno,
dovra abituarsi a vivere esteriormente tra nascita e morte nell’esistenza materiale, ¢
dovra accompagnare i trionfi di questa esistenza materiale. Ma per I’anima che si abitua

" Dal testo non si evince se si tratti di Francesco o di Giotto: I’evoluzione materialistica potrebbe
essere il restauro dei suoi dipinti. Anche perché in corrispondenza dell’accenno a Giotto, dei puntini
di sospensione presenti nel primo documento del Klartext segnalano che, del pittore e della sua opera,
Steiner abbia forse parlato piu estesamente di quanto qui riportato. Oppure puo senz’altro essere riferito
a Francesco, anzi all’Ordine francescano, come si dira nel paragrafo successivo.

8 Assisi, insieme a Perugia e Firenze, ¢ una localita che Rudolf Steiner e Marie von Sivers visitarono
nell’ottobre del 1912, durante un loro soggiorno in Italia.

? Ciclo di dieci conferenze tenuto a Oslo dal 2 al 12 giugno 1912. 0.0. 137, pubblicato dall’Ed. Antro-
posofica.

011 Cantico delle creature.

' Johann Wolfgang von Goethe (Francoforte sul Meno, 1749 — Weimar, 1832) Scrittore, poeta, dram-
maturgo. Non da ultimo si interesso e scrisse anche di scienze naturali.

10



a vivere, che si fa amica I’esistenza materiale, deve venir creata la possibilita di avere
comprensione, con una parte del proprio essere, per I’esperienza interiore di quel che
c’e nella “franceschita”. In cio consiste I’essenza del progresso delle anime sulla
Terra, nel dover conseguire sempre piu due nature, quanto pitt vanno incontro al futuro.
Cosi che con 1 nostri arti animici noi afferriamo gli impulsi dell’esistenza terrena e
riusciamo a fare amicizia con essi, ma in modo che ci dobbiamo creare dentro di noi
dei momenti, delle ore, nei quali possiamo essere dediti alla vita dell’anima. Nel
divenire piu amici e confidenti con il mondo, dobbiamo al contempo avere dei momenti
nei quali possiamo entrare in confidenza con I’anima. Mentre da una parte seguiamo
Edison’?, dall’altra parte dobbiamo poter divenire, in totale silenzio, nell’interiorita,
discepoli di Francesco d’Assisi o del suo grande maestro, il Buddha. Ogni anima,
anche se ¢ schiacciata entro la vita materiale, deve poter sentire cosi. I preparativi per
questo dovettero venir fatti nei Misteri rosacrociani, Christian Rosenkreutz'3 ebbe il
compito di provvedere a cio.

Questo come puo avvenire? Solo tramite il fatto che un certo periodo della vita tra
morte € nuova nascita puo venir impiegato per I’anima in un modo ben determinato.
Nei Misteri dei Rosacroce ci si disse: “Marte perde il suo vecchio compito:
diamogliene uno nuovo”. Con 1’inizio del secolo diciassettesimo, alla svolta tra il
sedicesimo e il diciassettesimo secolo, il Buddha, che aveva comunque attraversato la
sua ultima incarnazione terrena, venne inviato su Marte, verso la sfera di Marte. Si
puo dire del tutto correttamente che in quel momento Buddha ha compiuto, per Marte,
qualcosa di simile a ci0 che in misura piu grande compi Cristo sulla Terra, nel Mistero
del Golgota. Con il suo sacrificio, Buddha a quel tempo ha trasformato quello che ¢
sempre irraggiato da Marte, quello che stava nella sua essenza. Ne ha trasformato tutta
la natura e I’essenza; il Buddha ¢ divenuto per Marte il grande salvatore. Per lui fu
un sacrificio. Basta ricordarsi di come Buddha si sia elevato all’insegnamento, al
messaggio, della grande pace, dell’esistenza armoniosa. Venne allora dislocato nella
sfera planetaria dalla quale derivava la forza dell’aggressivita'. Egli, il principe della
pace, si crocifisse, per cosi dire, sebbene non attraverso il Mistero del Golgota. In tal
modo viene portato entro la sfera di Marte qualcosa di diverso: Marte viene
compenetrato dall’entita del Buddha. Come sulla Terra la sostanza di Cristo si €
riversata dal Mistero del Golgota, cosi la sostanza di pace del Buddha affluisce sulla
sfera di Marte e, da allora, sitrova in essa.

Cosi si disse nei Misteri rosacruciani. Con I’invio del Buddha, le anime potevano
tra morte e nuova nascita vivere per un periodo nella sfera di Marte, dopo che si
erano trovate nella sfera del Sole e che avevano portato fin 1a I'impulso di Cristo.
Dopo esservi entrata — essendo permeata nel modo giusto con I’impulso di Cristo e
tramite la guida di Lucifero — I’anima avanza nella sfera di Marte. Proprio nella nostra
epoca, in questa sfera accade quel che prima non poteva accadere: le anime vengono

12 Thomas Alva Edison (1847-1931) Inventore e imprenditore statunitense. Fra le sue invenzioni, la prima
fu il fonografo (1877). Perfezionando invenzioni di altri, mise anche a punto la lampadina elettrica e con
i suoi collaboratori rese il prodotto commerciabile. Ided un sistema per la generazione e la distribuzione
dell’elettricita, portandola cosi negli uffici, nelle case.

13 Christian Rosenkreutz, esoterista tedesco vissuto nel XV secolo, lo si considera fondatore dell’or-
dine dei Rosacroce.

14 Sulla relazione tra collera ed amore, si veda la prima conferenza del volume Metamorfosi della vita
dell’anima, Ed. Tilopa

11



compenetrate da cio che sulla Terra non puo
avvenire, cio¢ vengono pervase dall’elemento di
Buddha-Francesco d’Assisi. Tra morte € nuova
nascita, ogni anima che sia opportunamente
preparata pud sperimentare quello che si ¢
dispiegato sulla Terra come in un ultimo slancio
nella vita animica di Francesco d’Assisi ma che,
da allora, sulla Terra non pud piu avere una
patria adeguata. Mentre, nella vita ultraterrena,
I’anima umana attraversa su Marte la sfera del
Buddha, vi puo accogliere la forza che la rendera
capace di quanto si ¢ appena detto: piu tardi
attraverso una nuova nascita potra entrare in
un’esistenza puramente materiale, potra venir
gettata in una vita terrena che sara sempre piu
materialistica, e tuttavia sara in grado, con
un’altra parte dell’essere animico, di sviluppare
forze per essere dedita al mondo spirituale-
animico. Cosi stanno le cose riguardo ai segreti
che si celano tra morte € nuova nascita'’.

Poi usciamo a espanderci sempre piu nelle ampiezze stellari, verso Giove, Saturno
e ancora piu lontano. Quanto ¢ stato ora descritto
vale praticamente solo per le anime piu
progredite. Quelle che ancora non si sono
acquisite tali condizioni, ma le avranno solo in
futuro, nella vita fra morte ¢ nuova nascita si
uniscono solo con le sfere piu vicine alla Terra —
attraversano anche le altre sfere, ma in un certo
stato inconsapevole, simile al sonno. Nelle sfere
esterne, quelle al di fuori del Sole, vengono
raccolte quelle forze che ’'uomo deve accogliere
per poter di nuovo lavorare, per poter collaborare
alla costruzione di un nuovo corpo, quando
procede verso una nuova nascita. Quel che c’¢
nell’essere umano non ¢ entrato in lui solamente
sulla Terra. E la piu grande delle miopie, se i
materialisti credono che 1’uomo sia una creatura
della Terra. Se I’'uomo si edifica in questo modo,
si erge nel senso pit ampio tramite le forze che La predica agli uccelli - Giotto

N L T e AT —————

Il miracolo della sorgente - Giotto

15 Si osservino almeno due delle ventotto “Storie di San Francesco” affrescate da Giotto nella Basilica
superiore di Assisi, la quattordici e la quindici, poste sulla controfacciata, ai due lati del portale. Il
Miracolo della sorgente fa pensare a un tipo di soccorso del Santo nei confronti delle anime del
purgatorio — per la scena notturna sotto la luce lunare e il paesaggio roccioso, 'uomo mezzo morto di
sete che Francesco rifocilla con un’acqua cavata da una pietra: “la quale né prima v’era stata, né poi fu
vista”. Legenda maior (VI1,12). La Predica agli uccelli ricorda quanto appena detto sull’aiuto dato alle
anime transitanti nel cielo di Marte, viste come degli uccelli: “esultanti stendevano i colli, protendevano
le ali, aprivano i becchi, gli toccavano la tunica”. Legenda maior (XIL,3)

12



riceve, in queste forze di costruzione sono presenti forze cosmiche che ha prima dovuto
andarsi a prendere. Quando, tra morte € nuova nascita, egli si espande fino alla sfera
solare, ha ancor sempre a che fare con le forze che continuano ad agire dalla vita
precedente. Le forze di cui ha bisogno per inserire nella vita terrena quello che puo
costruire il suo corpo a partire dalla periferia, le deve prendere dalle forze che giungono
a lui dalle sfere sovrasolari. Tra morte e nuova nascita 'uomo deve veramente
ampliarsi al cosmo, deve vivere con il cosmo, perché sulla sola Terra non ci sono le
forze che possono realmente far venir fuori 1I’essere umano. Dal germe umano che si
forma dalla cooperazione dei due sessi non potrebbe mai svilupparsi un nuovo essere,
se non accadesse quanto segue.

C’¢ dunque questo piccolo germe dell’'uomo. Ad esso si unisce qualcosa di
immensamente grande e significativo, qualcosa che in modo misterioso si € prima
espanso in lontananze cosmiche infinite, € poi si ¢ nuovamente contratto. Dopo essersi
ampliato fino alla sfera stellare, I’'uomo comincia di nuovo a concentrarsi. Passa
attraverso le sfere di Saturno, di Giove, Marte, Sole, Venere, Mercurio ¢ Luna — diventa
sempre piu piccolo. Mentre diventa piu piccolo, ha assunto in sé le forze spirituali del
cosmo. E va divenendo sempre piu piccolo. Cio che alla fine viene allora compresso,
pressato sotto forma di una piccola sfera spirituale, viene compattato partendo appunto
da un’immensa rarefazione. Cio si unisce ora al globo fisico che ¢ la cellula
germinale, ed entra a fecondarla dai regni spirituali. Vediamo cosi come 1’essere umano
faccia ingresso nell’esistenza attraverso la nascita.

Dopo aver attraversato 1’ultima morte, 'uomo si ¢ espanso fuori nelle lontananze
cosmiche, ¢ divenuto una sfera gigantesca. Spiritualmente ¢ stato insieme alle entita e
alle realta spirituali. Poi di nuovo si comprime, diventa sempre piu piccolo, finché
viene il momento di congiungersi alla materia fisica per mezzo delle forze insite in
lui. Cio che configura un corpo umano, insieme alla cellula germinale dell’uomo,
viene assorbito dal cosmo. Dall’ovulo, anche fecondato, non potrebbe risultare nulla
capace di vivere sulla Terra — la cosa pud venir indagata occultamente — se ad esso non
potesse congiungersi questa sfera spirituale ultra compressa. Dalla sola cellula
germinale umana, infatti, che cosa potrebbe formarsi? Da essa potrebbe svilupparsi
soltanto la disposizione dei sensi e del sistema nervoso, ma niente di vitale. La Terra
puo dare le forze relative ai sensi, al sistema nervoso; quello che viene articolato
intorno ad essi deve venir preso dal cosmo. Solo quando una scienza nuova afferrera i
processi della cellula germinale umana, secondo le indicazioni di questa conoscenza
occulta, diverra intelligibile quel che ora nessuno che pensi con chiarezza puod
comprendere in alcuna descrizione scientifico-naturale. Che leggiate le argute
esposizioni di Haeckel'® al riguardo, oppure altre, troverete ovunque che le cose non
sono comprensibili a partire da se stesse. Quel che appunto non si sa ¢ che si unisce
un terzo elemento a cio che proviene da padre e madre. Il terzo viene dal cosmo.

In effetti solo una certa categoria di persone ¢ a conoscenza di questo segreto, o
meglio lo era, ma questo va sempre piu terminando: 1 bambini, le loro balie e i1 loro
educatori. Con essi si arriva o perlomeno si arrivava a parlare, quando ne raccontavano,

16 Ernst Haeckel (Potsdam,1834 — Jena,1919) Laureatosi in medicina, gli fu poi offerta la cattedra di
zoologia a Jena. Scopri, descrisse ¢ denomino migliaia di nuove specie. Convinto evoluzionista, pro-
mosse e rese popolare in Germania 1’opera di C. Darwin. Sviluppo la teoria della legge biogenetica
fondamentale, — formulata sinteticamente nella frase “I’ontogenesi ricapitola la filogenesi” — secondo cui
lo sviluppo del singolo organismo riassume lo sviluppo evolutivo della propria specie.

13



del fatto che la cicogna o altri esseri portano qualcosa grazie a cui gli uomini possono
venire al mondo. Questa ¢ certamente solo un’espressione figurata per un processo
spirituale, tuttavia ¢ piu assennata di quel che ora sostengono le persone piu
intelligenti. Pero, per I’epoca odierna, si ritiene spregiudicato spiegare in modo
materialistico le condizioni umane. Questa raffigurazione in immagine dovrebbe agire
ancora oggi sulle anime infantili, sulla loro immaginazione! Certo, gli uomini dicono:
“Oggi 1 bambini non credono piu alla cicogna perché chi racconta le fiabe non ci
crede piu neanche lui”. Ma quelli che divengono antroposofi credono all’immagine
della cicogna. Presto troverete che in queste raffigurazioni per immagini viene dato
qualcosa che va bene per 1 processi spirituali.

Abbiamo con cid contemplato 1’aspetto cosmico della vita tra morte e nuova nascita.
Dopodomani tratteremo maggiormente 1’aspetto umano della vita pratica.

Vogliamo perd ora rammentare ancora una cosa. Una volta Kant!” — di certo per un
presentimento — ha espresso questa frase piena di significato: “Due cose colmano
I’animo di ammirazione e reverenza sempre nuove: il cielo stellato sopra di me e la
legge morale in me”. All’occultista I’espressione puo apparire significativa. Infatti, che
singolare rapporto c’¢ tra il cielo stellato e il meglio della nostra vita dell’anima? Sono
entrambe un’unica € medesima cosa. Tra morte e nuova nascita noi usciamo a
espanderci fin oltre il cielo stellato, portiamo le sue forze nella vita e le sentiamo
come le forze piu importanti della nostra anima. Non c¢’¢ da meravigliarsi, noi siamo
realmente I’immagine esteriore di quello stesso cielo stellato! Guardiamo in alto ad
esso, dove eravamo tra morte € nuova nascita, € vediamo in noi cio che abbiamo
accolto. Non c’¢ da stupirsi che ci sentiamo affini a cid che dunque vive in noi come
linee direttive della nostra vita dell’anima, a quel che dal cielo stellato entra a
risplendere in noi, e che in noi sentiamo agire quando facciamo appello alla nostra
vita animica piu profonda. Se guardiamo la nostra esistenza complessiva, il cielo
stellato € una cosa sola con noi e noi con lui. Dobbiamo percio dirci che una simile
considerazione scientifico-spirituale non ci da solo quello che possiamo chiamare
sapere, conoscenza nel senso comune della vita; essa ci da veramente forza morale e
sostegno nel sentire che 1’universo intero vive entro di noi. Ci vediamo a poco a
poco compenetrati da questo universo quando percorriamo la vita tra morte € nuova
nascita. Si, questa vita tra morte e nuova nascita ¢ celata allo sguardo esteriore, ma ¢
nascosto anche cio che nelle profondita del nostro essere animico ci sprona, ci spinge
— e tuttavia in noi esiste, agisce in noi e ci da la nostra forza, il nostro essere migliore.
Noi portiamo il cielo in noi perché, prima di entrare in questa esistenza fisica, lo
attraversiamo. Sentiamo allora 1’obbligo di renderci degni di questo cielo che ha fatto
cosi tanto per noi, poiché a lui dobbiamo tutto il nostro essere interiore.

Di cio parleremo dopodomani, quando considereremo la vita piu sul piano umano,
da un lato che interviene maggiormente nell’attivita pratica della vita.

7 Emmanuel Kant (Koenigsberg, 1724-1804) Filosofo tedesco. Importante esponente dell’illuminismo e
anticipatore della filosofia idealistica. Le parole di Kant che Steiner citera qui di seguito si trovano in
conclusione alla “Critica della ragion pura” (1791). Furono scritte anche sulla tomba di Kant.

14



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [10/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 10

Stoccarda, 20 febbraio 1913

1a edizione italiana
dicembre 2015

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Decima conferenza Stoccarda, 20 febbraio 1913 pag. 4

1l reciproco entrare in relazione tra i vivi e i cosiddetti morti

Il superamento dell’abisso tra vivi e morti tramite la lettura ai defunti e 1 pensieri
spirituali. L’azione dei defunti nei confronti dei vivi. Comoditda e mancanza di
coscienza morale nella vita terrena come causa dell’asservimento nel dopo morte agli
spiriti della malattia, della morte e dell’ostacolo. Il significato delle forze animiche non
impiegate da persone morte prematuramente: il loro compito salvifico verso anime
materialistiche. L’effetto paralizzante e mortifero delle forze che nell’'uomo restano
inconsapevoli e che originano da rappresentazioni spirituali di vite terrene precedenti.
L’elemento vivificante dato tramite la scienza dello spirito, che rende coscienti tali
rappresentazioni dimenticate. L’odio nei confronti della scienza dello spirito come
mascheramento della paura dei mondi spirituali. La calma interiore che, pur nelle
difficolta esteriori, puo essere attinta dal vivere 1 contenuti della scienza dello spirito.



DECIMA CONFERENZA
Stoccarda, 20 febbraio 1913

Il reciproco entrare in relazione tra i vivi e i cosiddetti morti

Si ¢ detto spesso che la scienza dello spirito, quando si diffondera, dovra
intervenire nell’esistenza come una reale potenza vitale. Le piu svariate osservazioni
sui nessi della vita possono corroborare questa affermazione. Gia venendo a
conoscere sempre piu le caratteristiche del mondo invisibile, che sta a fondamento di
quello visibile, prendono dimora nella nostra anima rappresentazioni, concetti che a
loro volta ci daranno 1’impulso a un ben determinato agire, a una determinata condotta
di vita. Sara di particolarissima importanza il comportamento al quale puo venir aperta
la strada nei confronti dei cosiddetti morti, di coloro che quindi, mentre noi siamo in
vita, attraversano il periodo tra morte € nuova nascita.

Come qui nel corpo fisico, mediante la sua anima e il suo corpo, ’'uomo sta nei piu
vari rapporti con I’ambiente fisico e con quello spirituale che ne sta a fondamento,
cosi anche tra morte e nuova nascita egli si trova nelle piu diverse relazioni con i
fatti, 1 processi e le entita del mondo soprasensibile. Come nel mondo fisico tra nascita
e morte gli uomini possono avere un’occupazione, un’attivita, altrettanto hanno delle
attivita, in un certo senso degli incarichi anche tra morte e nuova nascita. Tutto quello
che dunque possiamo conoscere sulla vita e sull’attivita umana tra morte e nuova
nascita, provvedera sempre piu a eliminare 1’abisso che si apre, specie nella nostra
epoca materialistica, tra chi ¢ vivo qui sulla Terra e i defunti. Sempre piu avverra
quello che si puo indicare come una corrispondenza, un reciproco entrare in relazione
traivivi e 1 cosiddetti morti.

Richiamiamo oggi I’attenzione sia su questo scambio tra vivi e morti, sia sulle
attivita e il tipo di vita delle anime che vivono tra morte e nuova nascita. Quelli che
muoiono prima delle persone con le quali furono in rapporto qui sulla Terra,
comprensibilmente dal mondo spirituale devono spesso riguardare agli esseri che
sono rimasti nella vita terrena, come persone amate o in altra maniera. Si tratta ora
di vedere se le anime che si trovano tra morte e nuova nascita riescano 0 meno a
percepire gli uomini che vivono qui tra nascita ¢ morte. Quando si sono sviluppate le
facolta per penetrare nella vita tra morte e nuova nascita si fanno in merito
esperienze molto particolari, sconvolgenti, si vorrebbe dire. Ad esempio, si possono
allora trovare anime di defunti che a volte dicono quanto segue, nel linguaggio che ¢
possibile tra i trapassati e il veggente, comprensibile solo a questi, capace di guardare
dal mondo di qui in quello dei defunti. Ad esempio un’anima — nella sua ultima
incarnazione era stata in un corpo maschile — dopo la morte si rese percepibile in
questo modo: “Qui tutti i miei pensieri e i miei ricordi ritornano a quella persona che ¢
stata la mia cara sposa. Quando mi trovavo giu nella vita terrena, lei era come il sole
della mia vita. Quando la sera tornavo a casa, concluso il mio lavoro, la mia anima si
ristorava con cio che ella riusciva a essere per me, con cid che a quel tempo passava
dalla sua anima alla mia. Era per me un vero e proprio nutrimento vitale, e di lei mi
¢ rimasta nostalgia. Il mio occhio spirituale si dirige giu sulla Terra e non riesce a
trovarla, non c’¢. In base a tutto cido che ho appreso, so di certo che quest’anima



deve essere sulla Terra in un corpo fisico come allora; ma per me ¢ come cancellata, ¢
come se non esistesse”.

Questa esperienza sconvolgente si puo fare molte volte con anime che ripensano a
coloro che hanno lasciato e si sentono come incatenate, tanto da non riuscire ad
aprire un varco, da non poter guardare giu verso quelle anime. Non sono incatenate a
causa del proprio essere, ma piuttosto a causa dell’altra anima che ¢ rimasta indietro.
Quando si ricerca da dove provenga il fatto che quella, dall’aldila, non puo percepire
I’altra rimasta ancora sulla Terra, si viene a sapere che quest’anima rimasta giu, a
causa delle condizioni dell’epoca attuale, non ¢ arrivata a poter accogliere in s€, a far
vivere in s€ alcun pensiero che possa divenire visibile, percepibile a un’anima passata
per la porta della morte. Si potrebbe usare anche un altro paragone. Le anime
trapassate che hanno nostalgia di vedere chi ¢ rimasto nel corpo fisico, certamente
presagiscono che queste anime si trovano sul piano fisico ma non possono rivelarsi
loro. Come una persona muta non pud comunicare tramite il linguaggio, cosi che
I’altro non riesce a udirlo, altrettanto 1’intera anima rimane muta per colui che ha
desiderio di lei, non ¢ percepibile nella sua essenza spirituale a chi € gia passato per la
porta della morte.

Qui sulla Terra c’¢ una grande differenza tra anima e anima, a seconda che abbia
avuto questo o quel contenuto. Prendiamo un’anima che viva qui nel corpo fisico e
che, dal risveglio fino a quando si addormenta, sia occupata soltanto con
rappresentazioni prese dal mondo materiale. Un’anima simile, tutta piena di
rappresentazioni, concetti, idee e sensazioni provenienti solo dal mondo materiale,
non la si puo affatto percepire dall’altro mondo. Non si avverte nulla di lei. Un’anima
che sia ricolma di rappresentazioni spirituali, quali le da ad esempio la scienza
spirituale, che sia inflammata e illuminata da rappresentazioni spirituali, dall’aldila ¢
percepibile. Per questo le anime che sono rimaste indietro, anche quando furono
persone tanto buone, se vengono assorbite dal materialismo restano irreali e
impercettibili per D’altro mondo, per il mondo dell’aldila. Per il veggente, che
certamente si € conquistato della tranquillitd!, questo suscita nonostante tutto
impressioni sconvolgenti, terribili. Sono tuttavia numerose tali percezioni che, proprio
nel nostro tempo, si possono fare nei riguardi del mondo dell’aldila. Nella nostra
epoca ¢ davvero come se venisse reciso ogni rapporto tra le anime che sulla Terra sono
spesso state cosi intime; quando una ¢ passata per la porta della morte la cosa di
frequente si presenta cosi. Mentre si pud sempre trovare che le anime che vivono
nell’aldila, quindi sono passate attraverso la porta della morte e guardano giu a quelle
che, seppur di tanto in tanto, nutrono e lasciano passare in sé pensieri spirituali, le
possono percepire, cosi che queste anime per loro restano reali. Ancora piu
significativo ¢ che cio che qui trattiamo puo divenire pratico. Nell’aldila le anime
possono non solo percepire, ma anche comprendere i pensieri spirituali che le anime
nutrono nel mondo terreno. Riesce cosi a realizzarsi quello che pud divenire tanto
importante per la comunicazione tra le anime dell’aldiqua e quelle dell’aldila, vale a

! Gelassenheit, ¢ la calma pacata, la tranquillitd di cui spesso si parla nel testo Iniziazione, come frut-
to di un percorso di crescita nella coscienza. Nell’'uso comune odierno con questa parola si intende
I’autocontrollo (anche un po’ stoico) dei propri moti esteriori € interiori, ma in origine la Gelassenheit
aveva significato mistico-religioso. L’etimologia fa infatti derivare la parola dal verbo lassen (lasciare),
¢ un lasciare che le cose vadano come devono, fidando nella saggezza superiore degli eventi, una pa-
dronanza di sé stessi che derivava dall’abbandono in mani molto piu salde di quelle umane.



dire cio0 che si pud chiamare la lettura ai defunti: questo leggere al cospetto dei defunti
¢ molte volte di straordinaria importanza.

Anche allora 1l veggente puo sperimentare come le persone che sulla Terra non si
sono affatto curate di un qualche bene spirituale, dopo essere passate per la porta della
morte abbiano un intenso desiderio di quei patrimoni spirituali: 11 vogliono udire. Se
allora le anime rimaste qui in Terra si rappresentano il defunto e nei pensieri, non
necessariamente ad alta voce, percorrono ragionamenti spirituali di qualche genere,
oppure aprono dei libri di scienza dello spirito e leggono interiormente — leggono per
quel defunto che si pongono spiritualmente davanti agli occhi —, egli lo percepisce.
Proprio nel nostro movimento possiamo mostrare 1 piu bei risultati in questo
ambito, per il fatto che degli amici rimasti in vita leggono ai loro congiunti estinti.
Si puo di frequente vedere come questi defunti anelino a percepire cio che sale dal
mondo terreno giungendo fino a loro. Specie nei primi tempi dopo la morte, per poter
entrare in relazione con un’anima ¢ pero necessaria una cosa.

Non si pud cosi, automaticamente, entrare in contatto con un qualsiasi essere. Ci
sono tanti sbagli, tanti abbagli, non ¢ cosi semplice. Se si crede che a una persona
basti morire per entrare in contatto, diciamo, con tutto il mondo spirituale, questo ¢ un
grande, un grandissimo errore. Una volta mi colpi particolarmente come un uomo,
uno’ che non aveva certo inventato la polvere da sparo, ma che parlava in
continuazione di Kant, di Schopenhauer e teneva anche conferenze su di loro, quando
io tenni una conferenza sull’immortalitd, con un certo autocompiacimento mi ribatté:
“Qui sulla Terra gli uomini non possono saper nulla dell’immortalita, poiché ne
verremo a conoscenza solo quando saremo morti”. Gli si potrebbe dire che, per come
egli ¢ predisposto, riguardo alla sua anima non ci sara particolare differenza fra dopo
la morte e ora. E un assoluto pregiudizio credere che le anime, quando siano passate
per la porta della morte, siano subito molto sapienti. Al contrario, dopo la morte non ¢
scontato che possiamo stringere rapporti con degli esseri se non li abbiamo stretti qui
in Terra prima di morire. Continuano ad agire per molto tempo le relazioni che
abbiamo allacciato qui. Non succede cosi facilmente che un’anima possa subito farsi
istruire da anime dell’aldila, perché pud non avere alcuna relazione con esse. Il
defunto pero ha rapporti con esseri del mondo dell’aldiqua, e questi possono recargli
il ristoro di cui ¢ assetato — leggendo al defunto possono dargli sapienza spirituale
e possono cosi operare in modo immensamente utile. Leggere ai defunti scienza
esteriore materialistica, ad esempio chimica o fisica, non ¢ di alcun aiuto, si tratta di un
linguaggio che essi non comprendono perché queste scienze hanno valore solo per la
vita terrena. Invece ai defunti rimane comprensibile quel che viene detto dalla scienza
dello spirito, in forma di linguaggio, riguardo ai mondi spirituali.

Nei primi tempi dopo la morte c’¢ tuttavia da prendere in considerazione un
fatto: allora rimane comprensibile alle anime quello che risuona nelle lingue che esse
hanno parlato abitualmente qui sulla Terra. Solo dopo qualche tempo i defunti
divengono indipendenti dal linguaggio, e a quel punto si pud leggere loro in qualsiasi
lingua, percepiscono il contenuto del pensiero. Nel primo periodo dopo la morte
I’'uomo ¢ ancora legato alla lingua che ha parlato per ultima, quando ha parlato
espressamente una lingua. Questo occorre considerarlo, in modo che nel primo
periodo si pensi realmente davanti ai defunti nella lingua che era loro abituale —

2 Espressione tedesca per alludere a una persona non particolarmente intelligente.



poiché si pensa di fronte a loro, si intende un pensare stando davanti a loro.

Siamo cosi a un capitolo, miei cari amici, che puo insegnarci come 1’abisso venga
superato grazie al fluire dell’antroposofia nella nostra vita spirituale qui in questo
mondo e nell’altro mondo, quello nel quale viviamo tra morte € nuova nascita.
Mentre il materialismo permette solo di dar vita a rapporti tra anime che stanno
chiuse entro la loro esistenza terrena, 1’antroposofia sgombrera la strada a una libera
comunicazione, a uno scambio tra le anime che si trovano qui e quelle che sono
dall’altra parte, nell’altro mondo. I defunti vivranno con noi. A poco a poco, cid che
dunque si puo chiamare il passaggio attraverso la porta della morte verra veramente
sentito solo come una sorta di cambiamento di forma di vita. Sara di grande
significato la completa trasformazione della vita dell’anima e della vita spirituale che
ha luogo quando queste cose divengono comuni.

Questo era per ’appunto un esempio di come 1 vivi agiscono sui defunti. Possiamo
anche farci un’idea di come a loro volta 1 defunti influiscano sui vivi. Perdonate se il
discorso va sul personale, gid tante volte ho potuto parlare del fatto che in passato
ebbi molti ragazzi cui dar lezione. In una famiglia avevo da istruire una sfilza di
bambini presso i quali ¢’era soltanto la madre, il padre era morto®; a me importava
sempre di riuscire a scoprire le predisposizioni e le capacita dei fanciulli, per
guidarli nel giusto modo educandoli e istruendoli — praticamente ¢ questo che deve
fare I’educatore. Con 1 bambini dei quali ora voglio parlare restava sempre qualcosa
di incomprensibile, per quante cose si tentassero. Si manifestava in loro un dato
comportamento, che non risultava dalle predisposizioni ¢ nemmeno dall’ambiente.
Non si riusciva proprio a venirne a capo. In un caso del genere si deve davvero
ricorrere a tutti gli aiuti possibili. Cosi un’indagine spirituale diede come risultato
quanto segue. Il padre era morto e, per i particolari rapporti che si erano verificati qui
nella parentela, egli non era d’accordo con cio che 1 parenti facevano con i bambini
e nemmeno con quanto accadeva nella famiglia piu ristretta; e tramite certi modi
influiva sui figlioli. Solo dal momento in cui potei tener conto del fatto che c’era
qualcosa di singolare, che non era conseguenza né delle predisposizioni né
dell’ambiente — ma proveniva dal mondo soprasensibile, dal padre defunto che
dirigeva le sue forze entro le anime dei figli —, soltanto da allora in poi ci si poté
orientare. Si dovevano allora fare 1 conti con quello che lui realmente voleva. Se ne
venne a capo nel momento in cui si riusci a indagare quel che voleva il padre,
passato per la porta della morte, e lo si considerd una persona reale quanto le altre
persone fisiche che li collaboravano per i bambini.

Questo ¢ un caso nel quale si manifesta con chiarezza ed evidenza che la
conoscenza spirituale pud mostrare, pud indicare 1’influire nel mondo fisico di forze
provenienti dal mondo soprasensibile spirituale. Ma per percepire qualcosa del genere
bisogna trovare il momento giusto. Si deve, ad esempio, cercare di sviluppare un tipo
di forza che renda possibile percepire, diciamo, il rilucere della forza soprasensibile,
dunque in questo caso del padre, entro I’anima infantile. Spesso questo ¢ difficile. Un
modo facile potrebbe essere ad esempio provare a riconoscere come il padre defunto,
in base ai suoi pensieri, voglia far scendere nell’anima del bambino proprio questo o
quello. Cio perd non sempre si rivela appropriato, e soprattutto non funziona tutte le

3 1 cinque figli (quattro femmine e un maschio) di Anna Eunike, la vedova presso la quale Steiner abi-
tava negli anni di Weimar e che sposo nel 1899, si ritiene, proprio per prendersi meglio cura dei
bambini. Si noti questo spunto pedagogico fornito a Stoccarda, dove sarebbe nata la prima scuola
Waldorf nel 1919.



volte. Si dimostra un mezzo valido procurarsi un’immagine dell’aspetto, di come
appariva il padre negli ultimi tempi; se ci si imprime nella mente un’immagine
chiara dei tratti della sua grafia, si prende in considerazione questo € ci si prepara cosi
a una lezione come ¢ intesa qui. Concentrandosi sulla scrittura o sull’immagine, si
accolgono allora le vedute, le intenzioni, gli scopi del defunto entro cid che si ha
personalmente da elaborare. Un giorno si dovranno fare i1 conti con quanto i
defunti vogliono per coloro che sono rimasti indietro; oggi noi riusciamo a prendere
in considerazione solo la volonta di quelli che si trovano sul piano fisico. Ci sara un
libero e mutuo dialogo fra vivi e morti. Si imparera a indagare quel che vogliono 1
defunti per il piano fisico. Immaginatevi i1l grande sovvertimento, si potrebbe dire,
anche degli aspetti esteriori della vita terrena quando dunque 1 trapassati avranno la
loro parte e, tramite i vivi, entreranno ad agire sul piano fisico. Se la scienza dello
spirito verra compresa giustamente, € deve venir sempre intesa in modo giusto, non
sara una mera teoria, diverra un elisir di vita che, quanto piu essa si diffondera,
interverra nell’intera esistenza, la trasformera. Cosi fara di sicuro, perché essa non
agira come un ideale astratto che viene predicato, che viene smerciato da associazioni.
Lentamente certo, ma di sicuro, essa afferrera le anime e trasformera le anime terrene.

Nelle nostre rappresentazioni si arricchira perd anche qualcos’altro. Nella nostra
esistenza vivremo in tutt’altro modo insieme ai defunti, perché comprenderemo quello
che essi fanno. Veramente in un primo momento restano proprio incomprensibili
molte cose nel rapporto tra il mondo di qui, il piano terreno, e il mondo che
attraversiamo vivendo tra morte e nuova nascita, poiché rimane non comprensibile
molto di quanto avviene nel mondo fisico. Dal momento che tutto quello che accade
qui sta in corrispondenza con quanto accade dall’altra parte, resta pertanto
inintelligibile anche il rapporto del mondo e dell’umanita con i mondi soprasensibili.
Ma intendendo correttamente la scienza dello spirito, al posto dell’incomprensione
subentrera sempre piu la comprensione.

Ora deve venir trattato un nesso che pud mostrare quali vie curiosamente intricate
percorrano gli esseri che attuano, diciamo, I’ulteriore evoluzione della saggezza
cosmica. Questi esseri hanno dei percorsi singolarmente intrecciati e tuttavia, se li
osserviamo, essi risultano in ogni punto pieni di saggezza. Prenderemo in
considerazione diverse situazioni. Consideriamo anzitutto anime che possiamo
guardare, con sguardo veggente, nella loro attivita fra morte e nuova nascita. Vediamo
allora — ¢ di nuovo qualcosa di sconvolgente — molte anime che per un certo periodo,
tra morte e nuova nascita, sono condannate a divenire schiave di spiriti che da li
inviano malattia e morte nella vita fisica. Vediamo dunque anime che sono aggiogate
in schiavitu a quelli che chiamiamo spiriti arimanici, o spiriti dell’ostacolo, che quindi
sulla Terra si occupano della morte e portano ostacoli nella vita. E una dura sorte
quella che il veggente osserva in alcune anime, quando devono piegarsi cosi al giogo
della schiavitu. Se le si segue a ritroso fino all’esistenza condotta prima di passare per
la porta della morte, si trova che le anime costrette poi a servire per un certo tempo
gli spiriti dell’ostacolo si sono preparate questo, con la comodita che hanno esplicato
in vita. Mentre gli schiavi degli spiriti della malattia e della morte si sono
predisposti cid per aver sviluppato mancanza di coscienza morale* prima della morte.

4 11 termine usato per caratterizzare i futuri schiavi degli spiriti della malattia e della morte & Gewissen-
losigkeit, contenente la parola Gewissen, la quale indica la coscienza morale — diversamente dal termine



Qui vediamo dunque un certo rapporto tra le anime umane e gli spiriti malvagi di
malattia e morte, e con gli spiriti malvagi dell’ostacolo. Ma ora guardiamo oltre, al
fatto seguente: guardiamo alle anime che qui sulla Terra vengono colpite da quel
che tali anime sono costrette a fare. Osserviamo le anime che qui periscono nel
fiore della vita, senza poter morire di vecchiaia. Guardiamoci le anime che qui
vengono colpite da una malattia, che vengono perseguitate dalla sventura, a come per
esse si ergano ostacoli su ostacoli. Cosa osserva il veggente, seguendo quelle che
sono morte prematuramente, che vengono perseguitate dalla sventura ed entrano nel
mondo spirituale? Cosa scorge in tali anime? Riguardo ai destini umani sulla Terra si
possono fare esperienze singolari. Tra tutte, vogliamo accennare a un esempio che
appartiene a commoventi destini terreni, € che potrebbe sempre accadere.

Nasce una bambina. La madre muore durante il parto e gia alla nascita la piccola
diviene orfana di madre. Nel giorno della nascita della bimba, il padre apprende che
tutto il suo patrimonio, riposto in una nave che era per mare, ¢ andato perduto:
viene a sapere che la nave ha fatto naufragio. A causa di ci0 si immalinconisce fino a
morirne. La bambina rimane orfana di madre e di padre. La piccola viene adottata da
una signora benestante che le vuole molto bene e le lascia in eredita il suo cospicuo
patrimonio. La signora muore quando la fanciulla ¢ ancora relativamente giovane. Si
esamina il testamento, si trova un errore di forma, ed essa non riceve un soldo di
quanto le ¢ stato lasciato in eredita. Per la seconda volta viene gettata nel mondo
senza mezzi ¢ deve andare a lavorare come sguattera, deve compiere umili servizi.
Un uomo si innamora di lei, ma per entrambi ¢ impossibile mettersi insieme a causa
dei pregiudizi che regnano nella comunita, perché sono di religione diversa.
L’uomo pero le vuole molto bene, tanto da prometterle che si convertira alla sua
fede appena morira il proprio padre, che ¢ gia molto anziano. L’uomo si reca
all’estero e 1a apprende che il padre si ¢ ammalato. Questi muore, egli si converte alla
religione della fanciulla e, mentre accorre da lei, ella si ammala e muore. Quando ¢
di ritorno, la fanciulla ¢ gia morta. L’uomo prova profondissimo dolore ¢ non puo
fare a meno di far aprire il sepolcro per vederla ancora una volta. Dalla posizione del
cadavere si scopre che la fanciulla ¢ stata sepolta solo apparentemente morta. Si tratta
di una storia — Hamerling’ I’ha ridata nelle sue opere —, una storia che non & vera, pero
fatti simili potrebbero accadere molte volte. Vediamo che un’anima non solo muore
nel fiore degli anni, ma viene fin dall’inizio, diciamo, perseguitata dalla sventura.
Cooperano a elaborare situazioni del genere le anime che, per mancanza di moralita,
divengono serve dei malvagi spiriti della malattia, della morte e delle avversita.
Dunque tali anime amorali devono lavorare a provocare simili destini pesanti. Questo
¢ un nesso! Al veggente ci0 si mostra in modo molto particolare in un avvenimento
come, ad esempio, la catastrofe del Titanic®. Esaminiamo dunque come hanno agito li
le anime che per mancanza di coscienza morale sono divenute schiave di quegli spiriti
della malattia e delle avversita. Il karma deve certamente compiersi, le cose sono

Bewusstsein che indica la consapevolezza o anche il semplice esser desti per i sensi fisici. Piu preci-
samente il Gewissen sarebbe quindi la coscienza del bene o del male del proprio agire, col il senso di re-
sponsabilita che ne deriva.

5> Robert Hamerling (1830-1889) Poeta e scrittore austriaco. La storia narrata, non tradotta in italiano, si
trova in «Uber das Gliick», e «Was man sich in Venedig erzdihlt: IV. Ein Frauenschicksaly

811 Titanic era un transatlantico britannico. Affondo nelle prime ore del 15 aprile 1912, dopo aver avu-
to nella notte una collisione con uniceberg.



necessarie; ¢ tuttavia proprio un brutto destino quello nel quale queste anime sono
irretite, confinate dopo la morte in una tale condizione di schiavitu. Chiediamoci pero
cosa ne sia delle anime che qui sulla Terra sperimentano ’altro destino: che muoiono
nel fiore degli anni, che vengono prematuramente carpite dalle epidemie. Quando,
passando per la porta della morte, vanno nel mondo spirituale fuori dal tempo
opportuno, che ne ¢ di loro?

Veniamo a conoscere il destino di queste anime se con l’occhio del veggente
penetriamo nell’attivita degli spiriti che conducono avanti 1’evoluzione terrestre, o
I’evoluzione in genere. Questi esseri delle Gerarchie superiori hanno determinate
forze, determinate facolta per portare avanti I’evoluzione; ma entro queste forze e
queste facolta essi sono in un certo senso limitati. Cosi risulta, ad esempio, quanto
segue. In realtda gia in questo nostro tempo una specie di decadenza, una sorta di
separazione dallo sviluppo progressivo minaccia le anime del tutto materialiste, le
quali perdono ogni interiore attitudine’ al mondo soprasensibile. Gia oggi esiste per
una gran parte degli esseri umani il pericolo di rimanere indietro, poiché a causa della
loro pesantezza animica, essendo anime completamente materialiste, vengono
trattenute sulla Terra e non vengono portate alla successiva incarnazione. Ma,
conformemente alla volonta di Gerarchie superiori, questo pericolo deve venir
scongiurato. In effetti solo nella sesta epoca, e in ultima istanza solo durante
I’evoluzione di Venere, scocca I’ora decisiva per le anime che, separandosi del tutto,
non vengono portate dall’evoluzione. In fondo, adesso le anime non dovrebbero
ancora cadere nella pesantezza fino a dover restare indietro. E proprio conforme
alla volonta delle Gerarchie superiori che cid non debba accadere. Tali entita sono
pero limitate, in un certo senso, nelle loro forze e facolta; nulla ¢ senza limiti,
neppure fra gli esseri delle Gerarchie. Se dipendesse solo dalle forze delle Gerarchie
superiori, allora anime completamente materialiste gia ora dovrebbero, di per sé, venir
tagliate fuori dall’evoluzione progressiva. Da s€, anche tali entita gerarchiche
superiori non possono di fatto salvare queste anime. Si ricorre allora a un espediente:
le anime che sulla Terra muoiono di una morte prematura hanno, proprio come anime,
una possibilita davanti a sé. Muoiono, diciamo, per una qualche catastrofe, ad esempio
un treno le investe. In tal caso a un’anima simile viene veramente sottratto 1’involucro;
ora essa ¢ libera dal corpo, spogliata del corpo, ma ha senz’altro in sé le forze che qui
sulla Terra avrebbero potuto agire nel corpo. Salendo nel mondo spirituale, quelle
anime portano su con s¢ anche forze molto particolari, che realmente avrebbero potuto
essere ancora efficaci qui sulla Terra, ma che qui sono state precocemente sviate.
Sono forze utilizzabili in un modo particolare quelle che questi, morti prematuramente,
portano su: ora tali forze vengono usate dalle entita delle Gerarchie superiori per
salvare le anime che, per forza propria, non sarebbero in grado di salvare?®,

Anime d’intonazione materialistica vengono cosi guidate verso tempi migliori e
salvate, dal momento che le loro forze sono attrezzate solo per il corso regolare dello
sviluppo dell’umanita. La salvezza avviene per il fatto che per le entita delle Gerarchie
superiori ha luogo un incremento di vigore, da parte di tali forze non impiegate

7 Gesinnung, traducibile con: sentimento, senso, vocazione, affiliazione, convincimento, fede, spirito,
carattere, principio, valore.

8 Sulle vittime innocenti, il cui filo della vita & stato reciso anzitempo e sulle forze che portano nei
mondi spirituali — nonché nella successiva incarnazione — si vedano anche le conferenze finali del
0.0. 236 Considerazioni esoteriche su nessi karmici — Vol. II, Ed. Antroposofica

10



provenienti dalla Terra, aventi ancora in sé tensioni energetiche’ rimaste inutilizzate.
Queste forze vanno alle entita delle Gerarchie superiori. Cosi, anime che muoiono
prematuramente sono d’aiuto al loro prossimo che, altrimenti, affonderebbe nella
palude del materialismo. Qui abbiamo il compito delle anime che muoiono anzitempo.
Strani nessi — non ¢ vero? — nei complessi percorsi della saggezza cosmica! Dalla
cosmica saggezza viene dunque da un lato permesso che anime umane, per mancanza
di coscienza morale, vengano condannate a cooperare affinché entrino nel mondo la
malattia e la morte prematura; le anime che ne sono colpite vengono impiegate da
entitd buone delle Gerarchie superiori per aiutare altri esseri umani. Cosi dunque
quello che esteriormente, nella maya, appare come male viene molte volte diretto al
bene, ma con percorsi complicati. Le vie della saggezza, imboccate nel mondo, sono
molto complesse. Solo a poco a poco si impara a orientarsi attraverso questi
percorsi di saggezza. Si vorrebbe dire: lassu gli spiriti delle Gerarchie superiori
tengono consiglio. Dal momento che gli uomini devono essere liberi, quegli spiriti
lasciano loro la possibilita di affondare nel materialismo, nel male. Danno agli uomini
cosi tanta liberta che quasi sfuggono loro queste anime che, per forza propria, non
riuscirebbero a portarsi fino a un determinato momento dell’evoluzione. Gli spiriti
delle Gerarchie superiori hanno bisogno di anime che sulla Terra sviluppino forze
che poi, per il distacco prematuro dal corpo, rimangano in tensione quando sono
costrette a tornare nel mondo spirituale per morte prematura e disgrazia. Affinché
queste ultime possano avvenire, di nuovo devono venir prestati servizi da parte delle
anime che a seguito della loro liberta sono sprofondate nell’incoscienza morale. Si
presenta qui un meraviglioso percorso ciclico, si puo anche dire un percorso ciclico di
saggezza cosmica. Non si deve credere che la realta cosiddetta semplice sia universale.
Il mondo ¢ divenuto complesso. Sono significative quelle parole di Nietzsche, emerse
in lui quasi per ispirazione: “Il mondo ¢ profondo, e piu profondo di quanto non
pensi il giorno'®’. Le persone che dunque credono che tutto possa venir afferrato
con la sapienza diurna dell’intelletto si sbagliano di grosso. La superiore luce
spirituale non ¢ infatti cido che risplende nella sapienza diurna, bensi cid che riluce
nelle tenebre. Dobbiamo cercare questa luce, cosi da poterci orientare nelle tenebre,
nelle quali tuttavia agisce saggezza cosmica.

E quando accogliamo concetti, idee, pensieri di questo genere, miei cari amici,
avviene che poi guardiamo il mondo con occhi proprio diversi da prima. Diverra
sempre piu necessario che impariamo a guardare il mondo con altri occhi, perché dai
tempi antichi ’'umanita ha veramente perso qualcosa. Ci si puo fare un’idea di cosa
abbia perso, se si riflette su quanto segue. Ancora nel terzo periodo di civilta
postatlantico c’erano spesso quegli stati intermedi, tra sonno e veglia, nei quali le
anime guardavano nel mondo degli astri e non vedevano solo stelle fisiche, come oggi,
ma venivano da loro percepite le entita spirituali delle Gerarchie superiori, 1 direttori,
le guide del destino stellare e del movimento delle stelle. Quello che esisteva allora
da tempi remoti come antiche carte del cielo, dove ancora viene disegnata ogni sorta di
animico di gruppo — che aveva un aspetto simile all’animale pur non essendo animale
— non ¢ scaturito da fantasia, ma ¢ piuttosto visto spiritualmente. Le anime lo
percepivano nello spirituale, e questo spirituale potevano portarlo attraverso la porta
della morte. Tale contemplazione dello spirito nel mondo del soprasensibile per le

% Energie-spannungen, verso il compimento del proprio destino. “Certe cause rimasero inutilizzate”,
Nessi karmici, Op. cit., p. 256.

10 Friedrich Nietzsche (1844-1900) Filosofo, poeta, compositore ¢ filologo tedesco. La citazione ¢ tratta
da Cosi parlo Zarathustra, parte quarta: die Welt ist tief, und tiefer als der Tag gedacht.

11



anime ¢ andata perduta. Oggi, quando nascono, esse si pongono di fronte al mondo
coi propri organi di senso, € vedono ormai solo piu la realta fisica esteriore. Quel che ¢
in gioco attorno al fisico esteriore, come spirituale-animico delle entita delle Gerarchie
superiori, non riescono piu a vederlo. Ma che anime sono mai quelle che si presentano
nei corpi di oggi? Tutte le anime che siedono qui erano incarnate in tempi precedenti,
la gran parte lo era in corpi egizio-caldaici, e a quel tempo hanno guardato fuori,
attraverso quei corpi, in un mondo nel quale hanno anche percepito spiritualmente.
Quello spirituale ’hanno assunto, ¢ dentro le loro anime. Non in tutte le anime; ma
persino le anime che oggi non scorgono niente piu che i fatti fisici vivevano un tempo
nella contemplazione della realta spirituale, vivevano tutta una vita di rappresentazioni
della realta spirituale. Come vivono adesso queste anime? Vivono proprio come se
avessero completamente scordato quello spirituale. Questi uomini vivono in modo da
aver dimenticato le rappresentazioni accolte allora. Quello che si ¢ dimenticato ¢
obliato solo per la coscienza, e vive nei piu intimi fondamenti dell’anima. Risulta
cosi il fatto singolare per cui le anime che vivono oggi hanno di certo attorno a sé in
modo cosciente soltanto un quadro fisico-sensibile del mondo — ma nell’intimo,
nelle profondita dell’anima, vivono inconsapevolmente le rappresentazioni che furono
un tempo assunte come autentica visione spirituale. Le anime non ne sanno nulla,
ma esse rivelano quelle particolari rappresentazioni che si agitano nelle profondita
dell’anima, e non salgono alla coscienza. Quelle rappresentazioni agiscono
paralizzando, uccidendo. E cosi, di fatto negli uomini di oggi si sviluppa qualcosa
che in loro ¢ un elemento mortifero.

Quando come veggente si osserva l'uomo odierno, come ¢ costruito
anatomicamente, specie nel sistema nervoso, si trovano in lui certe correnti, certe
forze che sono forze di morte e che originano da rappresentazioni vissute in
incarnazioni precedenti. Queste rappresentazioni spirituali che oggi gli uomini hanno
dimenticato hanno qualcosa di consumante. Ci0 si manifesterebbe sempre di piu,
quanto piu ’umanita va incontro al futuro, se non ci fosse qualcosa che vi si oppone.
Cosa pud mai essere? Nient’altro che il riportarsi alla memoria quanto ¢ stato
dimenticato. Si deve far ricordare alle anime quello che hanno scordato. Questo fa la
scienza dello spirito. In fondo essa non fa altro che ricordare alle anime le
rappresentazioni che esse avevano accolto in precedenti vite terrene, essa solleva a
coscienza queste rappresentazioni. Con cio rida agli uvomini la possibilita di vivificare
quanto nella vita sarebbe come una traccia morta.

Ora prestate attenzione a queste due cose che avete sentito oggi. Da un lato il
veggente percepisce anime umane passate per la porta della morte, le quali hanno
nostalgia delle anime rimaste indietro che non riescono a percepire poiché in quelle,
sebbene appartengano magari a gran brave persone, esistono solo rappresentazioni
materialistiche del mondo. Per il veggente, anche se ha acquisito serenita, ¢
sconvolgente percepire quelle anime anelanti. D’altra parte il veggente guarda a un
avvenire degli uomini che contiene in sé sempre piu inclusioni morte, se questo
avvenire non torna a vivificare le rappresentazioni accolte un tempo, e che lo uccidono
se non vengono a coscienza. Il veggente dovrebbe vedere un futuro nel quale gli
uomini manifestano — ancora prima di quanto avvenga oggi tramite qualsivoglia
elemento ereditario — fenomeni di senilita. Come gia ora si possono vedere fenomeni
infantili di vecchiaia, si, di senilita, cosi gli uomini subito dopo la nascita verrebbero
allora ad avere rughe e altri segni di vecchiaia, se non sorgessero tramite la

12



conoscenza dello spirito delle forze vivificanti, che sono ricordi delle
rappresentazioni un tempo accolte in modo naturale. Per offrire un elisir vivificante al
genere umano che va spegnendosi, per dare ai defunti la possibilita di mettersi in
relazione con 1 loro congiunti rimasti indietro, il veggente che diviene consapevole di
questo fatto cerca un linguaggio che non venga inteso solo qui sulla Terra dalle anime
incarnate nel corpo fisico, ma che venga mutuamente parlato dalle anime che vivono
qui tra nascita e morte ¢ da quelle che vivono dall’altra parte, tra morte e nuova
nascita. Cerca un linguaggio per 1 vivi e per 1 morti.

Non ¢ davvero semplicemente per il fatto che si prova simpatia per quel che ¢ una
scienza spirituale, quella simpatia teorica come la si ha verso altre cose — non € questo
che importa; piuttosto, chi veramente comprende e guarda nel mondo, sente cid come
una missione universale. Egli si dice: ¢ necessario che venga trovato il linguaggio
comune, che venga trovato 1’elisir di vita che preserva gli uomini dal disseccarsi delle
loro rappresentazioni. Questa ¢ la missione della scienza dello spirito nei riguardi dei
mondi spirituali stessi. Si sente questa missione come un dovere nobile e sacro, come
qualcosa di molto serio e significativo. Non dovremmo soltanto provare piacere nelle
rappresentazioni che la scienza dello spirito puo darci per il nostro appagamento
teorico; partendo dalle necessita dell’evoluzione dell’umanita e del mondo, dovremmo
piuttosto sentire la potenza spirituale che la scienza dello spirito deve avere.
Sentiremo allora nel giusto senso del termine perché essa deve esistere, perché deve
venir infusa nella vita spirituale dell’'umanita. In fondo dobbiamo far nostro questo
sentimento, ce ne dobbiamo compenetrare. Questa percezione di sentimento possiede
una forza molto salutare, fa parte di quelle che conducono 1’anima umana a una reale
armonia delle sue forze. E proprio cosi, quanto piu cio da cui ci lasciamo
compenetrare nel nostro animo appartiene al mondo delle verita soprasensibili, tanto
piu le sensazioni diventano interiormente capaci di dirigerci nella vita, tanto piu esse
diventano piene di sostanza. La persona alla quale la scienza dello spirito
semplicemente piace, che la accoglie per curiosita o per qualche altro motivo simile,
puo darsi che ne faccia un uso piuttosto cattivo nella vita. Ma chi € compenetrato dal
sentimento sopra caratterizzato, da quel sacro sentimento che risulta in noi perché
sappiamo che la scienza dello spirito deve esistere per necessita interiori, sapra porsi
coi giusti sentimenti nei suoi confronti anche nella vita. Nelle situazioni piu gravi e
piu difficili dell’esistenza sapra orientarsi perlomeno interiormente grazie alla scienza
dello spirito, sapra raccapezzarsi forse proprio quando esteriormente subentreranno le
difficolta maggiori. La scienza dello spirito ¢ una cosa del futuro, ¢ infatti entrata oggi
nel mondo perché, nel senso e nel modo piu ampio, deve servire ’'umanita. Come
conseguenza, pero, persone che nel profondo della loro anima hanno in un certo senso
paura dei mondi spirituali, vivono questo timore nella loro coscienza in forma di odio.
Vari sentimenti umani sono tra loro imparentati; I’ambizione e la vanita, per esempio,
sono parenti della paura, e in modo complicato svariati sentimenti sono affini tra loro.
Perché I’'uomo ¢ ambizioso, vanitoso? Che cosa vuol dire essere ambiziosi, o vanitosi?
Significa voler essere apprezzati secondo il giudizio del proprio ambiente e
compiacersi di valere qualcosa per suo mezzo, provare volutta per questo giudizio.
Perché poi si vuole ci0? Lo si pud volere per diversi motivi. Oggi pero ¢ il periodo in
cui gli uvomini, se li si guarda in piu intime profondita dell’anima, si rivelano come
ben singolari codardi. Persone che nella loro coscienza esteriore appaiono talvolta
molto forti, nelle profondita della loro anima sono conigli; e, avendo cosi tanto

13



timore nei confronti dei mondi soprasensibili, cercano vari narcotici. E perché uno
crede di perdere il terreno sotto 1 piedi entrando nei mondi spirituali, per questo la
paura lo assale. Pero egli vuole stordire questa paura, talvolta per timore della forza
seria ¢ solenne che deve impiegare per entrare nei mondi spirituali. Se ne son visti gia,
che credono di ritrovarsi nel mondo spirituale in capo a quattro settimane; ma in quel
caso vien fuori — oh, che spavento terribile! — che in questa incarnazione, sulla base
della scienza dello spirito, non si pud piu diventare quel che cosi volentieri si
vorrebbe, cio¢ un grand’uomo! Allora a uno scappa la voglia, un altro prova paura e
vuole sfuggire a questa paura stordendosela via e quindi s’inventa |’antipatia,
permeata di odio e vanita, verso la scienza dello spirito.

Questa intonazione animica si propaghera sempre piu nel presente, perché le
anime interiormente codarde ed esteriormente vanesie nel mondo si diffondono
sempre piu. Cosi, nei prossimi tempi, puo darsi che vengano scagliati contro la
scienza dello spirito ancora molto piu odio, ancora molti piu attacchi di quanto sia gia
successo. Ci sono dunque motivi a sufficienza perché si vedano e sentano tutte queste
cose con assoluta chiarezza, perché¢ si abbia armonia nonostante 1 sentimenti
caratterizzati, proprio quando esteriormente tante volte sembra che tutto possa andar
male. Vedere chiaramente, nitidamente, questo sara necessario se si vorra star saldi sul
terreno della conoscenza spirituale. Nel nostro tempo odierno, infatti, coloro che
credono con ogni forza di poter criticare, spesso non sanno nemmeno di cosa parlano.
C’¢ gente che comincia, per esempio, a scrivere articoli sulla scienza dello spirito, si
scaglia terribilmente contro I’inventiva del ricercatore dello spirito — cosa mai non
riesce a immaginarsi costui! Poi, nella seconda parte dell’articolo, danno ogni sorta
di informazioni sull’autore che sono tutte inventate, non sono vere. Una terribile
fantasia regna in quelle descrizioni. Nessuno che ascenda ai mondi soprasensibili
sarebbe in grado di inventare fantasticherie al pari di quel tale che, nella prima parte
del suo articolo, ¢ tanto aspramente critico riguardo alla fantasticante scienza dello
spirito. In questo modo si ribaltano le cose nell’anima umana. Quelli che credono di
aver il diritto di dire chiaramente la verita, ¢ che sono dotati di una certa fantasia
disonesta riguardo ai fatti del piano fisico, si stordiscono oltraggiando quel che va
afferrato in modo soprasensibile. Cosi 1’'umanita cerca stordimento non solo
nell’alcol, ma anche in ogni sorta di altri mezzi. Si deve veder chiaro in diverse cose, e
per veder chiaro ci sara di guida la concezione spirituale del mondo. Vengono cercate
e anche trovate le piu varie ‘sostanze stupefacenti’, e si trovano perché, sempre di piu,
vere e proprie realta demoniache operano nelle profondita nascoste delle anime umane.
Questi esseri demoniaci ormai un po’ alla volta vengono liberati proprio contro cio
che dovrebbe fecondare I’umanita dal lato spirituale.

Miei cari amici, questo ¢ qualcosa che proprio in questo periodo desidero dipingere
davanti alle vostre anime come una specie di quadro del futuro, perché ¢ bene che in
questo nostro tempo ci ricordiamo di come — se riconosciamo veramente la scienza
dello spirito e la sua missione, destando le giuste sensazioni verso queste — vogliamo
porci con saldezza e sicurezza sul terreno dal quale possiamo stare a guardare, tranquilli
nel nostro intimo, 1’evoluzione che si addentra nel futuro, anche se esteriormente
potremo forse venir sempre piu portati nella disarmonia, potremo sempre piu venir
trattati ingiustamente.

14



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [11/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 11

Francoforte, 2 marzo 1913

1a edizione italiana
marzo 2016

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Undicesima conferenza Francoforte, 2 marzo 1913 pag. 4

La missione della vita terrena come punto di passaggio per [’aldila

Dopo la morte ’anima brancola nel buio in seguito a una vita spirituale ottusa sulla
Terra. Conseguenza nella successiva vita terrena: I’impronta luciferica della vita
animica, I’intelletto freddo ed egoistico. La necessita di allacciare legami umani qui per
poterli proseguire nel mondo spirituale dopo la morte. Il sacrificio del Buddha su Marte
all’inizio del diciassettesimo secolo. Il continuo passaggio attraverso la Terra di entita di
altri mondi quale corrispettivo del passaggio umano attraverso il mondo degli astri dopo
la morte. Esempi di azione reciproca dal mondo dei vivi in quello dei defunti e dal
mondo dei defunti entro quello terreno. La scienza dello spirito come compito terrestre
per superare 1’abisso tra vivi e morti.



UNDICESIMA CONFERENZA
Francoforte, 2 marzo 1913

La missione della vita terrena
come punto di passaggio per I’aldila

Miei cari amici, anche oggi ci sono alcune, anzi molte persone che dicono: “Ebbene
si, puo esserci una vita spirituale-animica dopo la morte, ma a che scopo dobbiamo
curarcene ora? Possiamo semplicemente vivere questa vita terrena con tutto cio che da,
con tutto cio che offre e attendere se poi, quando giunge la morte, si mostrera I’altra
vita!”.

La scienza dello spirito ci mostra pero che I’uomo incontra determinate entita tra la
morte e la nascita. Proprio come qui incontra molti esseri dei regni di natura, cosi la
incontra le entitd delle Gerarchie superiori e perlopiu delle entita elementari. Se un
uomo attraversa la vita senza capacita di giudizio, cio deriva dal fatto che non ¢ riuscito,
tra morte e nascita, a incontrare le entita che avrebbero potuto dargli le forze per
vivificare le sue stesse forze, in modo da poter essere abile moralmente e
intellettualmente in questa vita. Ora, pero, la possibilita e la capacita di incontrare certe
entita tra morte e nascita dipende a sua volta dall’ultima vita. Se nella vita terrena non
ci siamo mai occupati di pensieri che si elevano verso il mondo spirituale, di pensieri
che si interessano della realtd soprasensibile; se nell’ultima vita siamo stati
completamente assorbiti dal mondo esteriore, dal mondo dei sensi, se abbiamo vissuto
soltanto nell’intelletto per quel tanto che ¢ rivolto al mondo fisico esteriore — allora, ci
rendiamo impossibile giungere in prossimita di certe entita, tra morte e nuova nascita, e
ricevere da loro delle facolta per la vita successiva. In un certo senso, la regione che sta
dall’altra parte € per noi oscura e buia, e nell’oscurita non riusciamo a trovare le forze
delle Gerarchie superiori. L’uomo incede allora nella vita tra morte e nuova nascita
senza badare agli esseri dai quali dovrebbe ricevere le forze per la successiva vita
terrena.

Da dove viene la luce con la quale possiamo illuminare 1’oscurita tra la morte e la
nascita? Da dove prendiamo quella luce? Tra morte e nuova nascita non ci fa luce
nessuno. Le entita ci sono e il punto ¢ incontrarle grazie all’esserci noi stessi accesa la
luce nell’ultima vita terrena, occupandoci del mondo spirituale. Dopo la morte non ci ¢
piu possibile illuminare 1’oscurita, se non abbiamo portato con noi la luce quando siamo
passati per la porta della morte.

Da questo vediamo dunque quanto siano sbagliate le parole secondo le quali non
occorre curarsi qui in Terra della vita spirituale, ma si pud aspettare quel che viene.
Anzi, se si aspetta quel che viene, allora giunge per 1’appunto il buio.

La vita terrena non ¢ solo un punto di passaggio ma ha una missione, ¢ una necessita
per I’aldila come 1’aldila lo ¢ per la vita terrena. I lumi per la vita nell’aldila devono
venirvi portati dalla Terra. Cosi pud dunque accadere che I’'uomo resti ottuso nei
riguardi del mondo soprasensibile, che vada brancolando accanto alla possibilita, alla
facolta, di procurarsi strumenti per la sua prossima vita.

Egli, pero, dopo una vita nella quale ¢ stato inadeguato sotto questo o quell’aspetto,
passa poi di nuovo attraverso la porta della morte. Come vedete, ¢ un panorama



piuttosto sconfortante. Se non sopraggiungesse nient’altro, I’'uomo dovrebbe davvero
divenire sempre piu inadeguato. Perché se prima in una vita terrena egli si € chiuso al
mondo spirituale con 1’essere volontariamente ottuso, allora nella vita seguente € ancor
meno capace di prepararsi gli organi. Se non succedesse nient’altro, dovrebbe
continuare a evolversi in questo modo, percio il suo sviluppo andrebbe sempre piu
verso 1l basso.

Subentra pero allora qualcosa d’altro per 'uomo. Se se ne va volontariamente ottuso
sulla Terra, allora nella vita che segue alla seconda vita terrena Lucifero gli si accosta
con la sua potenza. In una successiva vita tra morte € nuova nascita 1’uomo
brancolerebbe proprio nel buio, se Lucifero non gli si avvicinasse. Ma essendo passato
attraverso una vita come quella appena descritta, Lucifero gli si puo accostare e ora gli
illumina quelle forze e quelle entita di cui ha bisogno per I’esistenza successiva. Di
conseguenza tutte quelle forze e quelle entita vengono tinte della luce di Lucifero. Dopo
I’esistenza ottusa e dopo essere stato guidato da Lucifero attraverso la vita tra morte e
nuova nascita, 'uomo entra poi in una nuova esistenza terrena. In tal caso egli ¢
senz’altro dotato delle facolta per preparare i suoi organi, in modo tale che essi lo
espongano ovunque alle tentazioni di Lucifero sulla Terra.

Un uomo simile puo allora essere intelligente e ragionevole, ma il suo intelletto sara
freddo e calcolatore, soprattutto sara permeato di egocentrismo, di egoismo. Al
veggente si mostra in cosi tante persone nel mondo che veramente esse sono intelligenti
e ragionevoli, ma fredde ed egoiste nel proprio operare cosi che, se le si incontra,
imbrogliano per farsi avanti il piu possibile e potersi mettere in mostra. Osservando
persone simili, gli si rivela che nella loro precedente vita nel mondo spirituale esse
furono guidate da Lucifero, e che nell’incarnazione terrena precedente condussero una
vita ottusa; c’¢ poi un brancolare nel buio nella vita ancora piu remota, e prima ancora
un volontario chiudersi al mondo spirituale’.

Si deve dire che con una tale conoscenza si apre una triste prospettiva per 1’'umanita
materialista. Per le persone che al presente sono di tendenza materialistica e rifiutano di
occuparsi del mondo spirituale, che considerano la vita dell’anima conclusa col
momento della morte, ¢ imminente una vita come quella che ho illustrato ora. Ma non
ce la caviamo solo fantasticando di questo o di quello in forma astratta riguardo alla
connessione fra le diverse vite; la concreta visione d’insieme, piuttosto, ci mostra i nessi
piu svariati tra vite terrene precedenti e successive, e vite che si susseguono nello
spirituale. Di questo dobbiamo tenere ben conto: la vita sulla Terra ha un grande
significato per la vita dopo la morte.

Essa ha poi anche un altro significato, quello per cui in realta solo sulla Terra noi
possiamo incontrare, nel senso pieno del termine, certe entita cosi da farne veramente la
conoscenza. A queste entita appartiene prima di tutto I’uomo stesso. Se il legame tra
uomo € uomo non potesse venir stretto quaggiu, allora non potrebbe venir allacciato
nemmeno nella sfera spirituale. I legami che esistono tra uomo e uomo sono tali da
formarsi nel mondo terreno e da proseguire poi nel mondo spirituale, ma non possiamo
mai stringerli con esseri umani che in qualche modo siano predestinati a essere incarnati
sulla Terra, se qui abbiamo 1’occasione di conoscerli ma non la utilizziamo. Nel mondo

"' In merito a tali metamorfosi karmiche su piu vite, si veda anche O.0. 235 Considerazioni esoteriche
su nessi karmici - Vol. I Editrice Antroposofica, quarta conferenza.



spirituale, nel periodo che attraversiamo tra la morte e la nuova nascita, noi non
possiamo porre rimedio a quel che abbiamo omesso nel mondo terreno.

Prendiamo un esempio, Gautama Buddha. Un’entita umana come questa visse come
figlio di re, in quella vita nel sesto secolo prima della nostra datazione del tempo, e nel
suo ventinovesimo anno ascese dal grado di bodhisattva a quello di Buddha. Divenne
cio¢ un Buddha, e un Buddha non ha piu bisogno di incarnarsi in un corpo fisico
umano. Gautama attraverso percio a quel tempo la sua ultima vita terrena. Sulla Terra
un gran numero di uomini venne allora in contatto con questa entita, e anche in
incarnazioni ancora precedenti degli uomini avevano incontrato il bodhisattva. Tutte
queste relazioni possono continuare ancora nel mondo spirituale. Quelli che sono venuti
in contatto con Gautama Buddha qui sulla Terra possono continuare nel mondo
spirituale questo rapporto, che si ¢ allacciato tra loro e lui pressappoco come quello di
uno scolaro con il maestro. Nel corso dell’evoluzione ci furono pero anime che sulla
Terra non ottennero mai una relazione con Gautama Buddha. Anche se avessero
raggiunto una maturitd tanto particolare, queste anime nel mondo spirituale non
possono piu venire a contatto cosi, in automatico, con Buddha, con 1’anima che a quel
tempo era incarnata in Gautama. Ma riguardo al Buddha avviene una specie di
risarcimento”. Per lui subentra qualcosa che agisce come un risarcimento quando sulla
Terra non si ¢ giunti a un certo contatto con lui. Buddha ha infatti attraversato un
destino molto particolare dopo essere stato Gautama e non avendo piu dovuto tornare
sulla Terra, bensi continuando a vivere in una regione puramente spirituale. Dapprima,
certo, ¢ rimasto collegato alle condizioni terrene, solo che I’entita di Gautama Buddha
agi entro 1’esistenza terrena non dalla Terra, sulla quale non torno proprio piu, ma dalle
regioni spirituali. Sappiamo che fece irraggiare la sua essenza in quel bambino Gesu del
quale narra il Vangelo di Luca. In quel caso l’essenza soprasensibile del Buddha
irraggid nel corpo astrale del bambino Gesu di Luca, agi quindi dal mondo
soprasensibile entro I’esistenza terrena. Ma con le normali modalita di rappresentazione
gli uomini della Terra non poterono piu entrare in relazione con lui. Poterono mettersi
in rapporto con 1’anima di Gautama Buddha soltanto coloro che, dalla Terra, trovarono
un accesso a lui in virtu di uno sviluppo superiore, per esempio Francesco d’Assisi.
Prima che questi fosse entrato nell’esistenza terrena e prima del decorrere dell’ultima
vita tra morte e nascita, 1’entita di Francesco d’Assisi visse in una colonia di Misteri sita
nel sud-est dell’Europa, nella quale non c’erano maestri fisici, bensi maestri provenienti
dalla Gerarchia superiore cui apparteneva Buddha, o meglio I’anima che un tempo era
incarnata in Buddha. In una tale sede di Misteri si trovano discepoli che hanno gia
sviluppato le elevate facolta per la visione del mondo soprasensibile®. Quei discepoli
possono avere maestri che operano anche solo dal mondo spirituale. In quel luogo
misterico Buddha insegnava in tale modo e Francesco d’Assisi, nella sua incarnazione
precedente, fu suo discepolo devoto. A quel tempo egli accolse tutto cio che lo mise in
condizione di illuminare a sé stesso, nella vita in cui poi entro, le Gerarchie superiori
che lo fecero quindi entrare nell’esistenza nelle vesti di quel grande mistico che al suo
tempo poté avere un effetto cosi intenso. Tutto questo ¢ possibile perché I’anima di
Francesco, in virtu delle sue elevate facolta di allora, si ¢ veramente messa in rapporto

2 Ersatz vuol dire restituzione, sostituzione, indennizzo, surrogato, succedaneo.
3 Si veda in particolare la conferenza Norrkoping, 29 Maggio 1912 sulle “Sorgenti della moralita”, O.O.
155.



con Gautama Buddha anche dopo che questi aveva potuto agire su di lui dal mondo
soprasensibile.

Per la normale vita umana terrena pero, la quale dipende dalla vita che viene
esplicata attraverso 1 sensi e 1’intelletto, un tale incontro non €& proprio possibile. Vale
quindi quel che si ¢ appena detto, il fatto che non possiamo piu incontrare un essere
umano se non lo abbiamo incontrato nel mondo fisico.

L’eccezione che ora siamo venuti a conoscere nel caso di Buddha determina ulteriori
eccezioni. Se ¢ impossibile che I’'uomo comune incontri nelle regioni spirituali uomini
coi quali non ha stretto sulla Terra alcun rapporto, ¢ pur possibile che I’uomo terreno,
che qui ha accolto I’impulso di Cristo e se ne ¢ compenetrato, incontri tuttavia Buddha
dall’altra parte, tra la morte ¢ una nuova nascita, anche se non incontra altri esseri
umani coi quali non ha mai allacciato rapporti sulla Terra. Quanto a Buddha, ¢ infatti
contemplato di nuovo qualcosa di molto particolare.

All’inizio del diciassettesimo secolo, un pianeta diverso dalla Terra stava vivendo
una crisi evolutiva simile a quella in cui essa si trovava quando irruppe il mistero del
Golgota. Come a quell’epoca il Cristo comparve da regioni superiori, cosi in quella crisi
di Marte del diciassettesimo secolo apparve il Buddha. Vale a dire che, dopo aver
attraversato le sue incarnazioni terrene fino all’ultima, per il Buddha non era piu
necessario tornare in una vita sulla Terra e prosegui invece la sua attivita in altre
regioni. Uscendo dalle condizioni terrene, egli migro, diciamo, alla volta di Marte. E
mentre Marte era stato fino ad allora preferenzialmente il luogo d’origine di quelle
forze che il Greco designava come il conflitto fecondo per il mondo, questa missione di
Marte attorno al diciassettesimo secolo era terminata: 1a era necessario un influsso
nuovo. Il Buddha vi compi la propria crocefissione. Il mistero del Buddha non si svolse
per Marte come il mistero di Cristo sulla Terra, bensi Buddha, il principe della pace,
che nella sua ultima vita terrena irraggio in ogni luogo pace e amore, venne mandato su
Marte, che era carico di conflitti. Il trasferimento nel pieno del conflitto e della
disarmonia dell’entita ricolma di forze di pace, di forze d’amore, fu in un certo modo
anch’esso una crocifissione.

Per lo sguardo del veggente due momenti si connettono in modo mirabile. Se si
dirige lo sguardo all’ottantenne Buddha che muore qui sulla Terra, allora questa morte
del Buddha ¢ proprio qualcosa di insolitamente toccante e impressionante. Nel 4834, in
una splendida notte di luna piena, avvolto dall’argentea luce lunare Buddha spiro,
irraggiando pace e mitezza. Questo fu 1’ultimo momento terreno. Poi egli agi ancora
sulla Terra nel modo appena illustrato. All’inizio del secolo diciassettesimo, il veggente
vede di nuovo risplendere la mite, argentea luce morale del Buddha su Marte. Sono due
momenti meravigliosi che si congiungono negli eventi del mondo.

Gli uomini che qui sulla Terra accolgono in modo adeguato I’impulso di Cristo
attraversano poi, quando vivono dall’altra parte, il mondo cosmico. Noi tutti passiamo
attraverso questi mondi del cosmo. Dapprima passiamo per i pianeti del nostro sistema
planetario, viviamo un periodo lunare, un periodo di Mercurio, un periodo di Venere,
una fase solare, una fase di Marte, una fase di Giove e una fase di Saturno. Usciamo poi
al di fuori del nostro sistema planetario, per tornare quindi di nuovo indietro. Appunto
allora incontriamo quelle forze e quelle entita dalle quali dobbiamo ricevere quanto ci

*1 due documenti del Klartext relativi a questa conferenza riportano la data 584. Le biografie buddhiste
affermano che Gautama Buddha sia vissuto approssimativamente tra il 566 ¢ i1 486 a. C.



abbisogna per costruirci la prossima vita terrena. Chi ha accolto sulla Terra I’impulso di
Cristo puo allora ricevere, quando attraversa la sfera di Marte, ci0 che fluisce dal
Buddha. Questo ¢ un caso, un caso eccezionale, nel quale anche le anime che nelle loro
precedenti incarnazioni terrene non hanno incontrato Buddha, possono incontrarlo
anche oggi tra morte e nuova nascita.

Allo sguardo veggente ¢ risultato che alcuni uomini vissuti nel diciassettesimo secolo
mostrano le loro singolari capacita perché nel periodo precedente la loro nascita, nei
mondi spirituali, ricevettero la propria forza dal Buddha. In fondo, la capacita di
accogliere queste forze ¢ ancora scarsa per gli esseri umani, poich¢ appunto non ¢ da
molto tempo che Buddha compi su Marte questo Mistero. In futuro, nella sfera di Marte
le anime umane accoglieranno sempre piu forze dal Buddha. Ma gia nel
diciannovesimo secolo, per chi ¢ in grado di vedere qualcosa del genere, si sono
mostrati uomini che possono sviluppare le loro capacita qui nella vita terrena grazie
all’aver ricevuto influssi da Buddha, durante il loro passaggio nella sfera di Marte. In
modo tanto complesso e mirabile si svolgono queste vite tra la morte e la nuova nascita.

L’uomo deve prendere con s¢ da quaggiu la luce che puo illuminargli le esperienze
tra morte e nuova nascita, altrimenti brancola nel buio. E cosi anche in questo caso
singolare: I’'uomo che se ne va dalla Terra passando per la porta della morte e senza
avere accolto qui alcun impulso cristico, che non volle saperne nulla, nella vita che
segue puo attraversare la sfera di Marte nel mondo spirituale senza aver un qualche
sentore degli influssi del Buddha. Per lui ¢ come se Buddha non fosse li. Dobbiamo
infatti tenere a mente che noi passiamo di certo accanto alle entitda delle Gerarchie
superiori; pero il fatto che ci accorgiamo di esse € che possiamo riceverne quel che ci ¢
necessario, dipende dal modo in cui nell’ultima vita terrena ci siamo accesi da noi la
luce per non passare loro a fianco, ma per poter accogliere qualcosa da loro. Ha dunque
del tutto torto chi dice che non ¢ necessario occuparsi dell’aldila nella vita terrena.

Avete gia visto che per un’osservazione superiore in realta la vita terrena € un caso
particolare. Qui nella sfera della Terra noi viviamo fra nascita e morte incarnati nel
corpo fisico. Tra una vita e l’altra passiamo attraverso il mondo spirituale. Oltre
all’incarnazione terrena si puo parlare di una “incorporazione” tra morte € nuova
nascita, o0 meglio di una “inanimazione”. Quello che ho esposto per I’altro mondo vale
anche per la Terra. Pensate che dunque per gli abitanti di Marte, che appartengono
specificamente a quel pianeta, un essere umano che viva la tra morte ¢ nuova nascita
puo attraversare 1’esistenza in quella sfera senza entrare in contatto con le entita di
Marte. Egli non 1i vede ed essi non vedono lui. E cosi anche per la Terra: attraverso la
sfera terrestre passano in continuazione esseri che in realta appartengono ad altri
pianeti, cosi come 1’'uomo appartiene alla Terra. Gli abitanti di Marte trascorrono la loro
vita regolare su Marte e, tra quella loro esperienza che ¢ il corrispettivo della morte
(sebbene sia qualcosa di diverso) e la loro nuova vita su Marte, essi compiono il
passaggio attraverso gli altri pianeti. Sicché, effettivamente, degli abitanti di altri pianeti
attraversano di continuo la nostra sfera terrestre. Gli uomini della Terra non possono
entrare in rapporto con loro, perché vivono per I’appunto in tutt’altre condizioni di
esistenza, e perché in ogni caso non hanno proprio allacciato alcuna relazione con
quegli esseri su Marte.



Cosa sarebbe necessario per incontrare questi migratori® attraverso la sfera terrena,
che in verita appartengono ad altri pianeti? Sarebbe necessario aver sviluppato dei punti
di contatto con essi sui loro pianeti. Questo lo si puo soltanto quando gia qui sulla Terra
si € in grado di entrare coscientemente in relazione con esseri diversi da quelli terreni,
tramite lo sviluppo di forze superiori.

Cosi si presenta effettivamente la possibilita che, per coloro che hanno attraversato
una formazione spirituale superiore, possa aver luogo un incontro anche con i migratori
di altri pianeti. Per quanto sia strano, ¢ proprio vero quel che vi dico: per chi oggi ode le
singolari teorie che la fisica e I’astronomia enunciano riguardo agli abitanti di Marte®,
per chi li viene a conoscere come migranti attraverso la nostra Terra e da loro viene a
sapere com’¢ ’esistenza di Marte, perché ¢ cosi che la si apprende — per costui tali
ipotesi sono assai strane, poiché le cose stanno molto diversamente. Espongo tutti
questi contenuti perché desidero che estendiate il vostro sguardo al di fuori della vita
terrena, negli altri mondi, andando oltre le entita visibili dalle quali siamo attorniati,
verso le entita che non possono venir percepite finché lo sguardo per loro non ¢ aperto.

Ma non avviene soltanto che sugli altri pianeti, tra morte € nuova nascita, non
possiamo incontrarci con gli altri esseri umani coi quali qui sulla Terra non abbiamo
allacciato rapporti: tra morte e nuova nascita non possiamo neppure entrare in contatto
con quelle condizioni appartenenti alla missione terrena che devono svilupparsi
quaggiu, e con le quali non ci siamo messi in rapporto sulla Terra, o con le quali non
entriamo in relazione passando per la via delle condizioni terrene.

La scienza dello spirito, 1’antroposofia per esempio, che cos’¢ sotto 1’aspetto
cosmico? Ora, chi si fa ogni sorta di teorie potrebbe facilmente credere che la scienza
dello spirito sia qualcosa che puo venir insegnato e appreso attraverso tutti 1 mondi, ma
nell’universo le cose non sono disposte cosi. Ogni regione del cosmo ha il suo compito,
e questo non si ripete nello stesso modo nell’universo. La scienza dello spirito ¢
possibile solamente sulla Terra, non su un altro pianeta o in un’altra sfera. La Terra ¢
stata fatta dalle potenze creatrici proprio per questo: affinché vi si sviluppi cio che solo
qui puo sorgere. La scienza dello spirito puo svilupparsi soltanto sulla Terra, non la si
puo apprendere da nessun’altra parte. E una manifestazione del mondo soprasensibile,
ma cosi come si presenta puo sorgere solo quaggiu.

Si puo ora dire: “Si, pud davvero essere tutto cosi, ma nel mondo soprasensibile
I’uomo potrebbe istruirsi, intorno al mondo soprasensibile stesso, in una forma diversa
da quella della scienza dello spirito!”. Certo, lo si pud pensare, ma non ¢ vero. L’uomo
¢ appunto fatto in modo tale per cui, se mai un giorno voglia conseguire un rapporto
con il mondo superiore nel modo a lui adeguato, lo puo soltanto attraverso la scienza
dello spirito. Se trascura di avvicinarsi sulla Terra alla scienza dello spirito,

> Durchziigler ¢ 1’uccello migratore.

6 Nel 1877 la vicinanza di Marte alla Terra aveva permesso all’astronomo Schiaparelli di individuare
piu precisamente delle linee scure gia in precedenza chiamate “canali di Marte”. Nel mondo
statunitense e anglosassone si sviluppo allora la teoria che su Marte ci fosse un popolo alle prese con
un’epica guerra per 1’acqua. Si ricorda 1’astronomo Percival Lowell, deciso sostenitore della presenza di
una vita intelligente lassu, che per decenni scruto il pianeta rosso dall’osservatorio da lui diretto in
Arizona. E si ricorda lo scrittore H.G. Wells, il quale con “La guerra dei mondi” creo I’immagine del
marziano come invasore. Nel 1913 I’astronomo statunitense Edward Walter Maunder mostro come i
supposti “canali” non fossero che illusioni ottiche dovute al frapporsi delle atmosfere terrestre e
marziana.



all’antroposofia, allora nessun altro tipo di vita gli ¢ d’aiuto per venirla a conoscere.
Neppure qualche altro tipo di vita lo aiuta a far conoscenza con il mondo soprasensibile
nel modo giusto per I’'uomo. Questo non deve condurci a disperare per le tante persone
che ancora non vogliono sapere nulla di scienza dello spirito; esse ritorneranno e vi
verranno in contatto piu tardi. L antroposofia ¢ istituita sulla Terra per poter trasmettere
agli uomini quello che deve venir conosciuto sul mondo soprasensibile, in modo
conforme alla specie umana. E possibile solo un tipo di trasmissione ed ¢ possibile solo
con la mediazione degli uomini. Se ’'uomo ¢ entrato nel mondo spirituale attraverso la
porta della morte senza aver appreso sulla Terra qualcosa di scienza dello spirito, ne
puo venire a conoscenza grazie all’essere stato in relazione con uomini che sono in
contatto con essa. Si tratta di un giro piu lungo, ma ¢ una via possibile. Prendiamo
I’esempio di due persone che qui sulla Terra furono profondamente amiche. Una ¢ in
relazione con I’antroposofia, 1’altra no. Quest’ultima muore; la prima puo esserle di
grande aiuto leggendole, facendole conoscere cido che le sta intorno dopo la morte.
L’uomo pud dunque, per cosi dire, leggere con un defunto un’opera importante di
scienza dello spirito. I defunto lo sta ad ascoltare, come il veggente puo constatare.

Talvolta ¢ cosi, 1 fatti parlano cosi. Quand’anche possa venir sollevato un qualche
“perché?”, questi “perché” non hanno senso di fronte al fatto che posso addurvi come
una realta pienamente constatata: pud essere che una persona semplice, che solo venne
in contatto con la scienza dello spirito e che abbia veramente amato il defunto, gli possa
leggere meglio di un veggente che certamente sapra rintracciare’ 1’estinto, ma che in
questa vita non ebbe alcuna relazione d’animo con lui. Alle volte puo anche essere che i
veggenti s’incarichino di leggere a defunti che non hanno conosciuto; tuttavia, molto
piu spesso si mostra che non si riesce a leggere per un defunto con il quale non si sia
venuti a contatto in precedenza. Da questo fatto potete sentire quanto siano significative
comunita spirituali come quella antroposofica. Li praticamente si supplisce a cid che
ora abbiamo potuto caratterizzare come una specie di vita in comune, di venire in
contatto. Se non esistessero comunita del genere, ogni defunto dipenderebbe dal
ricevere la lettura soltanto da persone molto intime. Ampliano questa situazione solo
quelle comunita spirituali nelle quali degli ideali spirituali vengono coltivati insieme.
Cosi puo succedere, e succede, che avvenga di incontrarvi un antroposofo il quale, in
virtu di cio che ha gia appreso, sia in grado di leggere con intensa concentrazione dei
pensieri spirituali e di farli scorrere nella sua anima. Allora gli si puo dire: “Guarda, ¢
morta una persona, ti mostro la sua scrittura, era antroposofa anche lei, fa parte della
stessa comunita”. In tal caso basta forse che gli mostrino la grafia — non fotografie —,
che venga a conoscere un detto caro al defunto, e puod accadere che 1’antroposofo in
questione, gia un po’ piu evoluto, riesca a leggere in modo assai fruttuoso anche per
uno col quale nella vita non era mai venuto in contatto. Anche questo sara un bel
compito di una comunita spirituale, che possa venir superato cosi potentemente 1’abisso
tra vivi e morti.

Oggi gli antroposofi sentono 'urgenza di vari compiti che stanno solo sul piano
fisico, perché in loro ¢’¢ davvero ancora molta mentalitd materialistica, anche se in
teoria hanno accolto la scienza dell’antroposofia. I veri e propri compiti spirituali
giungeranno soltanto quando la scienza dello spirito sara penetrata ancora piu a fondo

" Aufsuchen: andare a cercare, recarsi, indirizzarsi, dirigersi verso, far visita, andare a trovare, entrare in
contatto.

10



nelle anime. Allora si troveranno anime che si assumono 1’ufficio di aiutare 1 defunti e
di farli progredire. Nella nostra comunita si € gia cominciato da molto tempo, sicché
deve recare massima soddisfazione quanto ¢ potuto avvenire in questo ambito.

Senza dubbio quando un antroposofo ¢ passato per la porta della morte, quindi si ¢
preso con sé pensieri spirituali, vivendo in quel mondo egli pud in certi casi persino
prestare direttamente servizi ai defunti, puo essere il loro insegnante. Ma tali cose in
generale sono piu difficili di quanto si pensi. Tutto questo lo si puo fare piu facilmente
sulla Terra piuttosto che dall’altra parte, perché le comunita che possono esserci dopo la
morte sono del tutto dipendenti da quelle che esistevano prima della morte.

Se ad esempio due persone hanno vissuto insieme sulla Terra — una era antroposofa,
all’altra la scienza dello spirito non piaceva, ma dopo la morte ne ha nostalgia — puo
succedere che 1’antroposofo ancora in vita si premuri fino alla propria morte di leggere
al dipartito. Dopo un certo tempo, colui che era rimasto e che ha letto all’altro, passa
egli stesso attraverso la porta della morte ed ¢ quindi insieme a lui nel mondo spirituale.
Si, a quel punto subentra di nuovo un’eco di quel rapporto che esisteva qui sulla Terra e
ci0 presenta una difficolta, mentre non c’era difficolta alcuna quando uno era sulla
Terra e Dl’altro era defunto. Quando si trovano insieme, nelle stesse condizioni di
esistenza che c’erano state nelle loro relazioni terrene, si manifestano delle dissonanze.
Come nel mondo di qui un’anima non voleva saper nulla dall’altra riguardo alla scienza
dello spirito, cosi ¢ anche dall’altra parte. Questo ci mostra di nuovo come le condizioni
dell’aldila dipendano da quelle di qui. Le cose sono per I’appunto molto complicate e
non possono venir solo congetturate col pensiero.

Tramite questi fatti, davvero si presenta vivamente davanti alle nostre anime la
missione della scienza dello spirito. Ci mostra come viene superato I’abisso tra i vivi e 1
morti. Vediamo che i defunti in certi casi possono entrare in azione sulla Terra, cosi
come i vivi possono agire entro il mondo spirituale. Possiamo indagare in che modo i
defunti intervengano nel mondo fisico.

In fondo, gli uomini qui sulla Terra sanno molto poco di cido che li circonda. In
effetti, come vedono la vita? La considerano in modo da inanellare gli eventi che si
svolgono, cosi da contemplare 1’uno come causa, I’altro come effetto, ma non pensano
molto d’altro al riguardo. Per quanto possa suonare strano, ¢ tuttavia cosi. Gli eventi
visibili sono il contenuto minore della vita reale, sono solo la parte piu esteriore. Quel
che accade ¢ una minima parte della vita reale, ne ¢ solo il contenuto piu esteriore.
Nella vita ¢’¢ anche qualcosa d’altro, rispetto a quanto accade, qualcosa che per essa
non ¢ meno significativo.

Prendiamo un esempio. Un uomo ¢ abituato a uscire di casa ogni giorno
puntualmente alle otto, ha sempre da percorrere una data strada passando per una
piazza. Un giorno accade che esca tre minuti piu tardi del solito, pero fa la stessa strada.
Percepisce allora qualcosa di singolare, nella piazza dalla quale ogni giorno deve
passare sotto dei portici: il soffitto ¢ crollato! Se fosse uscito alla solita ora, di certo la
volta I’avrebbe colpito a morte.

Nella vita ci sono molti di questi fatti. Quanto spesso possiamo dire che qualcosa di
molto diverso da quanto ¢ accaduto sarebbe stato possibile, se fossero state presenti
queste o quelle condizioni. Nella vita veniamo proprio preservati da molte cose, molto
di quanto potrebbe accadere non accade. Noi osserviamo infatti soltanto le realta
esteriori nella vita, ma non le possibilita interiori. Perd queste possibilita esistono di
continuo dietro la vita. Se un giorno trascorso ci ha portato questo o quell’evento, ci0 in

11



fondo ¢ appunto solo la realta esteriore, e la dietro si trova un intero mondo di
possibilita. Immaginatevi ad esempio il mare, miei cari amici. Nel mare vivono molte
aringhe; perché esse potessero nascere, non c’erano pero solamente tanti germi quante
sono poi le aringhe nate. Tanti, infinitamente tanti germi periscono, non raggiungono la
loro meta. Vive soltanto la quantita di aringhe che ¢ possibile. Ma per tutto cio che vive
¢ cosi. Quello che noi sperimentiamo dal mattino fino alla sera ¢ solo un frammento di
un gran numero di possibilita. In ogni istante passiamo accanto a cose possibili, ma che
non avvengono. Quando qualcosa di possibile ¢ passato accanto a noi, allora questo ¢
per noi un momento particolare. Pensate all’esempio di quell’uomo: bastava che uscisse
di casa come al solito e sarebbe rimasto ucciso nel crollo del portico. Possibilita del
genere sono presenti di continuo per noi. Un’occasione nella quale una persona si trova
tre minuti piu tardi davanti a quell’edificio, che diversamente 1’avrebbe uccisa, ¢ il
momento propizio perché il mondo soprasensibile possa balenare in lei. Li le si puo
dischiudere una di quelle esperienze che la possono far incontrare con i defunti. Oggi
I’uomo non presta ancora attenzione a queste cose, perché di fatto vive alla superficie
delle cose.

La scienza dello spirito a poco a poco diverra elisir di vita, e I’'uomo non solo vedra
qual ¢ la realta esteriore, ma sara attento a cio che si annuncia nella sua vita animica. Li
sottesa ci sara spesso la voce dei defunti, che vogliono ancora qualcosa dai vivi.

Come nella lettura abbiamo un esempio del fatto che 1 vivi possono agire sui defunti,
cosi anche i defunti possono a loro volta influire sui vivi. Giungera il tempo in cui gli
uomini parleranno in spirito con i defunti. Parleranno allora ai defunti e, per cosi dire,
staranno ad ascoltare i defunti. Visto che la morte cambia solo la forma esteriore
dell’uvomo, mentre la sua anima va avanti a evolversi, ¢ uno stato molto manchevole
dell’umanita anche quello che gli uomini ora vivono col non avere alcuna comunione
con esseri umani che sono vivi, soltanto in una forma diversa, che hanno solo una vita
d’altro genere. Quando la scienza dello spirito non sara piu una teoria, ma scorrera
attraverso le anime, allora potra esserci sempre una vivente comunione con i defunti.
Cio che ora puo esistere in un certo senso solo per il veggente diverra un po’ alla volta
un bene umano comune.

Voi potete dire che per il veggente puo essere cosi, che egli riesce a rintracciare gli
esseri umani tra la morte e una nuova nascita. Oggi pero questo ¢ molto difficile, perché
I’incredulita verso il mondo spirituale, il non essere in rapporto con il mondo spirituale,
crea ostacoli anche a coloro che sono in grado di collegarsi ad esso. Ci sono per
I’appunto certe cose che possono svolgersi senza impedimenti soltanto quando possono
essere bene comune degli uomini. Uno pud anche essere un architetto di gran valore,
ma se nessuno gli fa costruire qualcosa, non pud proprio costruire. Cosi pud essere
anche per il veggente: puo avere le capacita per salire in un mondo spirituale verso 1
defunti, ma se cio viene reso piu difficile dal fatto che per la maggior parte degli uomini
la comunione con i defunti & impossibile®, anche per il veggente questo pud riuscire
solo in casi eccezionali.

Miei cari amici, volevo mostrarvi come la scienza dello spirito pud produrre vita.
Forse, meglio ancora che quanto apprendiamo teoricamente, ¢ da coltivare questo
sentimento, questa sensazione del compito della scienza dello spirito nel futuro umano.
In tal modo ognuno che faccia parte di questo movimento antroposofico ottiene

8 La parola unmdéglich significa anche impensabile, inconcepibile.

12



un’impressione di cid che egli fa veramente. Riceve un’impressione di quale opera
immensa debba venir attuata proprio dalla scienza dello spirito, o antroposofia. Si
impara cosi ad esserle affezionati con piena serieta e dignita, si impara a non
considerarla come qualcosa di leggero, che sia per noi solo edificante, ma a considerarla
come qualcosa che andando verso il futuro diventa sempre piu necessario all’umanita.
Con le riflessioni odierne volevo suscitare in voi una sensazione di questo.

13



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [12/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenzan. 12

Monaco, 10 marzo 1913

1a edizione italiana
marzo 2016

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO

Dodicesima conferenza Monaco, 10 marzo 1913 pag. 4

Nessi tra il mondo sensibile e quello soprasensibile

Necessita di prepararsi gia nella vita terrena per poter accogliere in modo giusto dalle
Gerarchie superiori 1 doni che aiutano a configurare una nuova corporeita. La
dipendenza della vita terrena dalle incarnazioni precedenti. Esempi di sequenze
karmiche, con 1 nessi tra tre ripetute vite terrene e le due intermedie nel dopo morte. 11
significato dell’amore, dell’entusiasmo e della dedizione nel lavoro che si svolge sulla
Terra. Il senso delle forze rimaste inutilizzate sulla Terra da persone morte
prematuramente. La necessita di sviluppare una percezione sempre piu profonda, al di 1a
della maya, nei confronti della direzione del mondo piena di saggezza.



DODICESIMA CONFERENZA

Monaco, 10 marzo 1913
Nessi tra il mondo sensibile e quello soprasensibile

Miei cari amici, in cerchie nelle quali regna una mentalita materialistica viene
impiegato di frequente un modo di dire che in un primo momento, per lo meno
osservato esteriormente, pare essere in fondo molto ragionevole, ma che si presenta ben
diverso quando lo si illumina con le conoscenze della scienza dello spirito. Lo si poteva
udire assai spesso, soprattutto nell’epoca in cui fiori il materialismo teorico e
s’impadroni di grandi cerchie popolari. Anche oggi, pero, a volte lo si ode ancora.
Suona cosi: “Se pure si volesse ammettere che c’¢ una vita oltre la porta della morte,
I’uomo non avrebbe proprio bisogno di occuparsene prima di avvicinarvisi; infatti, una
volta passato per la porta della morte, vedra allora cosa succede. Per quaggiu, per il
mondo fisico, ¢ piu che sufficiente ambientarsi in questa esistenza fisica e si puo
sperare che, se solo ci si € familiarizzati con essa, allora — nel caso ci fosse una tale vita
oltre la porta della morte — si sara gia atti a farsela avvicinare nel modo opportuno”.

Allo sguardo veggente, che ha da contemplare ’ambito che 'uomo attraversa
vivendo tra la morte e una nuova nascita, questo modo di dire si dimostra pero del tutto
inconcepibile. Infatti, quando ¢ passato per la porta della morte — gia vi abbiamo
accennato nelle considerazioni fatte 1’ultima volta che fui qui' — I'uvomo ¢ occupato
anzitutto a elaborare quello che ancora gli ¢ rimasto come residui, ricordi e legami
dell’ultima vita terrena. Si potrebbe dire che nei primi tempi dopo la morte guarda
indietro, in certo qual modo, alla sua ultima vita terrena per anni, addirittura per
decenni, ¢ ancora occupato con cose che sono rimaste nel corpo astrale come forze
dell’ultima vita. Sempre piu egli entra perd nella sfera che 1’ultima volta abbiamo
descritto da un punto di vista cosmico; entra sempre piu nella sfera in cui viene a
rapportarsi con le entita delle Gerarchie superiori. E tra la morte e una nuova nascita
I’uomo deve mettersi in relazione con tali entita delle Gerarchie superiori, perché deve
raccogliere quelle forze che poi gli occorrono quando, con la nascita, entra nuovamente
in un’esistenza fisica. L’uomo deve portarsi due cose entro questa esistenza, che gli
vengono per cosi dire formate e rinvigorite tra la morte e la nascita. Deve portarsi delle
forze che lo rendono capace, quando si ¢ unito a quanto si trova nella corrente ereditaria
e a quanto gli viene trasmesso, diciamo, come sostanzialitd proveniente dalla corrente
ereditaria: in cio che allora si congiunge con la corrente ereditaria deve avere le forze
che — a partire dai primi anni e poi per molto tempo ancora durante la vita —
configurano plasticamente la corporeita dall’interno, cosi che essa venga perfettamente
adattata all’individualita che 1’uomo si porta di qua dalla vita terrena precedente. Quello
che viene dato dai suoi antenati, nella linea ereditaria fisica, corrisponde
all’individualitd umana solo per il fatto che I'uomo viene attratto da una data
mescolanza di relazioni?, diciamo, nella linea ereditaria fisica generata da come erano il
padre, la madre, il nonno, la nonna e cosi via, a ritroso. L’uomo viene attirato da quanto
puo sorgere dalla linea ereditaria fisica, ma quello che cosi riceve come suo involucro

! A Monaco, in occasione delle conferenze del 26 e 28 Novembre 1912, tradotte in questa stessa serie.
2 Mischungsverhdltnissen



esteriore, passando attraverso la nascita deve anzitutto venir configurato plasticamente
nei particolari. Viene plasmato con 1’aiuto di una disposizione infinitamente complessa
di forze che ’'uomo porta con s¢ dal mondo spirituale e che consegue ricevendo certe
forze da un ordine di Gerarchie, e certe altre da un altro ordine di Gerarchie. Se
vogliamo usare un’espressione figurata, possiamo dire che all’'uomo, tra morte e nuova
nascita, vengono consegnati dei doni dalle entita delle Gerarchie superiori, € questi doni
sono le forze delle quali ha bisogno per adattare alla propria individualita cid che gli
viene trasmesso mediante I’ereditarieta.

Se questo ¢ un fatto di cui dobbiamo tener conto per I’uomo che si incarna, I’altro ¢
che egli a sua volta, malgrado non ne sia consapevole, lavora a congegnare e
configurare il proprio destino. Varie cose che nella vita umana avvengono come per
caso le provoca invece 1’uomo, con I’aver fatte proprie, tra morte e nuova nascita, le
forze che nella vita terrena lo rendono atto a giungere proprio in prossimita di cio che
puo trovarsi nel suo karma. Tutto questo ci indica come egli debba ricevere, tra la morte
e una nuova nascita, i doni dalle entita delle Gerarchie superiori con le quali entra li in
rapporto.

Ora, come si mostra allo sguardo veggente, due cose sono possibili quando I’anima
umana attraversa la regione tra la morte e una nuova nascita. E possibile che
quest’anima, senza luce spirituale, quasi brancolando nel buio, debba infilarsi tra le
entita delle Gerarchie superiori, cosi da non trovare mai modo, in realta, di ricevere 1
loro doni corrispondenti alle proprie tendenze interiori. Nel percorso tra la morte e una
nuova nascita, se si vuole ricevere tali doni, si deve avere la possibilita di contemplare
questi esseri delle Gerarchie, di confrontarsi davvero coscientemente con queste entita.
Detto in modo figurato: nel buio, senza luce — naturalmente si intende una luce
spirituale —, ci si pud dover contorcere passando affianco a quello che si dovrebbe
sperimentare, cio¢ la comunione con le entita delle Gerarchie superiori. Ma si pud
anche passarvi in modo che, a seconda che se ne abbia necessita in base al karma, si
vengano ad avere questi doni illuminati e 1i si riceva nel modo giusto. La luce che ci
deve illuminare, affinché non passiamo al buio tra le entita delle Gerarchie superiori,
non puo tuttavia mai piu venirci data una volta passati per la porta della morte, se non
ce la portiamo gia a mezzo di cio che sviluppiamo come sentimenti, sensazioni, pensieri
che, nella vita tra nascita e morte, siano rivolti ai mondi superiori. E dunque qualcosa
che noi stessi dobbiamo prepararci in questa vita, prima della morte fisica. Rivolgendo
pensieri, sensazioni, sentimenti verso 1 mondi spirituali — magari anche solo rivolgerli
avendone il presentimento, ma pur tuttavia rivolgendoli —, ci prepariamo la luce. Questa
luce, grazie alla quale passiamo tra le entita delle Gerarchie superiori in modo che
queste possano davvero darci 1 loro doni, in modo che non manchiamo la presa quando
dobbiamo riceverli, puo infatti risplendere solo da noi stessi. Vediamo dunque che ¢ del
tutto sbagliato il detto secondo il quale possiamo aspettare, € non abbiamo bisogno di
curarci dei mondi soprasensibili fino a che non subentra la morte. E totalmente
sbagliato, perché il modo in cui le Gerarchie superiori si accostano a noi, se ci si
avvicinano cosi da poterne ricevere le forze che ci occorrono per la prossima vita,
dipende da come noi stessi siamo in grado di illuminarci la regione tra la morte e una
nuova nascita, specialmente per un certo tratto. Se abbiamo trascorso la vita fino alla
morte fisica negando completamente, oppure respingendo, il pensiero dei mondi
soprasensibili, allora restiamo al buio. All’intelligenza ordinaria dell’'uomo quel detto
puo certo sembrare del tutto plausibile, accettabile; se commisurato ai fatti dei mondi



superiori, cessa di essere vero. Cosi, allo sguardo veggente spesso si mostra persino
come per un uomo che non si sia curato dei mondi soprasensibili € non abbia voluto
saperne nulla — che sia vissuto secondo la massima per cui qui nel mondo fisico ogni
opinare, ogni pensare, ogni provare sentimenti € sensazioni € rivolto soltanto a questo
mondo, che si sia detto: “il resto mi si accostera quando sara ora” —, lo sguardo
veggente allora puo scoprire che un’anima simile, una volta passata per la porta della
morte, viaggia appunto nel buio. Essa, passando cosi attraverso 1’oscurita, deve perdersi
1 doni che dovrebbero venirle dati dalle entita delle Gerarchie superiori. Quando poi
un’anima del genere entra con la nascita in una nuova esistenza terrena, le difettano
quelle forze® che possono elaborare la corporeita, che saprebbero configurare
plasticamente questa formazione interna, cosi che 1’'uomo nella vita sia veramente
adeguato, in modo conforme al proprio karma. Se in una vita precedente egli si ¢
mostrato ottuso nei confronti dei mondi soprasensibili, nella maniera che si ¢ appena
indicata, deve allora entrare in una nuova esistenza sprovvisto di equipaggiamento e
inadeguato, quando questa ottusita ¢ passata attraverso le tenebre.

Nella propria corporeita egli non ha elaborato le forze che nella vita terrena
successiva dovrebbe aver configurato, certe formazioni interiori non si sviluppano. In
un certo senso 1’uomo rimane inferiore rispetto a quanto sarebbe potuto, e anche
dovuto, diventare. Nella vita precedente egli fu volontariamente torpido e, di necessita,
nella successiva vita terrena diventa piu ottuso di quanto poteva e doveva diventare.
Non riesce a capire quanto altrimenti avrebbe potuto; non puod prendere parte al mondo
nella misura in cui, diversamente, avrebbe potuto. Resta senza interesse nei riguardi di
ci0 per cui altrimenti avrebbe provato interesse.

Tutto questo pud presentarsi come conseguenza karmica dell’essere restati
volontariamente torpidi in una vita precedente. Cosi, quando varca di nuovo la porta
della morte, 'uomo pud passarvi con un patrimonio animico acquisito che ¢ rimasto
molto inferiore rispetto a quel che poteva diventare. Quando allora rientra nel mondo
spirituale, e riattraversa la regione tra la morte e una nuova nascita, si potrebbe credere
di primo acchito — poiché in sostanza egli ¢ davvero diminuito nelle sue forze interiori
ed ¢ divenuto inadeguato — che debba brancolare ancor di piu nel buio; e si potrebbe
quasi disperare che un essere umano siffatto possa un giorno tornare a elevarsi. Ebbene,
non ¢ cosi. In questa vita tra la morte e una nuova nascita si avvicina invece
qualcos’altro che deve porsi davanti all’anima come un secondo fatto da considerare.
Nella vita che poi segue all’esistenza necessariamente ottusa, essendosi essa svolta in
quel modo, Lucifero ha con le sue forze un particolare potere sull’'uomo e ora gli
illumina il campo tra la morte e una nuova nascita. L’uomo deve adesso ricevere quei
doni degli esseri superiori illuminati da forze luciferiche. Tutti questi doni vengono cosi
ad avere una colorazione particolare. Non essendo passato per le tenebre, ma non
essendosi neppure illuminato da sé il relativo ambito, di certo 1'uomo entra
nell’esistenza successiva cosi da essere capace di configurare plasticamente quanto gli
viene conferito nell’ereditarieta, pero tutto cio cui da forma ha una tinta luciferica. Se
poi si osserva un uomo simile nella vita seguente, spesso egli ¢ del tipo di numerosi
esseri umani che si incontrano in particolare nel nostro periodo attuale: uomini con una

3 Nel 1° documento del Klartext: “...le mancano le forze che dovrebbero configurare la corporeita
superiore ¢ inferiore, che possono configurare questa formazione interna cosi che 1’uomo sia sufficiente
nella vita”.



capacita di giudizio non solo sobria e asciutta, ma egoistica, con una egoistica
ragionevolezza che, ovunque si presenti nella vita, mira solo al proprio vantaggio.
Questo deriva, come qualita dell’anima, da tutto quanto si ¢ descritto in precedenza. Gli
egocentrici che sono intelligenti, ma atti a impiegare tale sagacia solo al servizio del
proprio egoismo, che dispongono tutto in modo che sia servito il loro egoismo, che
sono svegli, ma solo a proprio vantaggio, sono per lo piu anime che hanno
precedentemente attraversato il percorso or ora illustrato. Poiché queste anime non
rimangono tuttavia ottuse, ma possono adesso accostarsi ai mondi spirituali, per via di
varie forze che sono in loro magari da incarnazioni terrene ancora di molto precedenti,
c’¢ la possibilita che riescano ad avvicinarsi a cio che sulla Terra, nella vita fisica, puo
di nuovo portare un raggio di esistenza veramente soprasensibile®.

E percio possibile venir infiammati da conoscenze dei mondi superiori in una nuova
esistenza terrena. Un’anima simile non ¢ costretta a chiudere con ogni ulteriore
penetrazione nei mondi spirituali — tornera a elevarsi, ma quel che si ¢ descritto accadra.
Qui abbiamo un nesso molto singolare, e pieno di significato, fra tre vite terrene e le
due interposte vite tra morte € nuova nascita. Lo sguardo veggente, proprio quando si
volge a quegli uomini che oggi passano per intelligenti, giudiziosi, ma che in tutto cio
che apprestano pensano solo al proprio vantaggio, scopre di fatto molto spesso cio che ¢
stato descritto, come eventi precedenti relativi a queste anime. Prima una vita che si ¢
volontariamente distolta da ogni interesse per 1 mondi soprasensibili; poi una vita che
non ebbe gli organi corporei interiori anche solo per interessarsi di qualcosa del mondo
fisico, cosa che sarebbe potuta spettarle se non avesse avuto, per I’appunto, tali
premesse; poi una vita successiva al servizio solamente dell’intelletto egoistico,
dell’intelligenza egoistica®. Circa I’ampia diffusione dell’intelligenza egoistica nel
nostro attuale periodo, ¢ possibile osservare proprio questo percorso delle anime umane.
Qui infatti retrocediamo in tempi nei quali troviamo molti, molti uomini che in
incarnazioni precedenti, per via dei loro organi rudimentali, avevano solo un interesse
molto torpido persino nei riguardi del normale mondo sensibile, € non soltanto verso il
mondo soprasensibile. Risaliamo poi a una terza incarnazione, che spesso per queste
anime si trova in quello che chiamiamo il quarto periodo di civilta postatlantico, nel
quale, piu di quanto oggi si creda, regnarono nelle piu svariate regioni della Terra un
volontario ateismo e una volontaria assenza di interesse nei confronti dei mondi
soprasensibili’. Stando cosi le cose, oggi ¢ proprio possibile studiare il descritto
percorso evolutivo dell’anima in relazione agli eventi accennati. Ma lo studio di questo
percorso ci mostra in modo molto chiaro cosa debba accadere a un’anima che nel nostro
tempo si chiuda di nuovo volontariamente ai mondi soprasensibili.

La vita in tre incarnazioni successive puo decorrere anche in modo diverso. Si pud
allora presentare ad esempio quanto segue: osserviamo un’anima che in sostanza sia
tale per cui, con un certo fanatismo, con una certa grettezza appaga i propri bisogni
animici in cio che si da di primo acchito. Si osserva un’anima religiosamente egoista, si
vorrebbe dire. Oggigiorno troviamo anime del genere. Ci sono sempre state nel corso

* Klug, cioé dotati di un intelletto perspicace, logico, di furbizia e astuzia.

3 Questo periodo ¢ stato tradotto intrecciandolo alla versione presente nel primo documento del
Klartext, per necessita di chiarificazione.

¢ Anche qui si ¢ ricorsi a una chiarificazione tramite I’apporto del 1° documento del Klartext.

7 Interesselosigkeit vuol dire anche apatia, e allora si pud pensare a certe filosofie greche come:
stoicismo, epicureismo e scetticismo.



dell’evoluzione umana sulla Terra anime credenti, diciamo, istintivamente credenti,
perché per un certo egoismo animico vogliono aspettarsi, in un aldila, una sorta di
ricompensa o di pareggio per la vita terrena fisica. Questa aspettativa puo certo essere
egoistica, e pud andare congiunta a una fanatica ristrettezza d’animo nei confronti di cio
che intorno ai mondi superiori si accosta agli uomini come scienza dello spirito, o
provenendo dai Misteri. Quante persone vediamo oggigiorno che si attengono
certamente alla prospettiva di un mondo spirituale, perd respingono con meschinita
fanatica tutto cio che non va nella direzione del credo nel quale sono nate e sono state
educate. Spesso anime simili sono soltanto troppo “comode” per conoscere qualche
cosa intorno ai mondi spirituali. In queste anime, sebbene credano nell’aldila, puo
essere radicato un profondo egoismo. Tutto cid che ¢ collegato in questa maniera alla
fede nell’aldila rimanda di nuovo al fatto che ’'uomo, tra morte e nuova nascita, non
trova la strada nel modo giusto, non riesce a ricevere 1 doni delle entita delle Gerarchie
superiori nella maniera adeguata; questi doni gli giungono cosi che quando torna a
entrare nella vita terrena, con la nascita successiva, egli puo certo lavorare alla propria
corporeita, lavora in certo qual modo anche a mettere insieme il proprio karma, ma
configura e assembla® il tutto in maniera sbagliata. Elabora la sua corporeitd cosi da
divenire, per esempio, un ipocondriaco, una persona ipersensibile che ¢ destinata, gia
per via delle sue predisposizioni corporee, a venir toccata dal mondo esterno in modo
da dover procedere nell’esistenza burbera, scontenta e insoddisfatta, e da venir toccata
da questa esistenza cosi da ritenersene sempre ferita. Dalle cause che sono appena state
descritte pud venir fuori un certo carattere ipocondriaco, patologicamente malinconico,
preparato, pre-condizionato dalla corporeita. Percido un fanatico attenersi, in senso
egoistico, a certe forme di credenza nell’aldila pud anch’esso portare 'uomo ad
attraversare in modo altrettanto scorretto la regione tra morte e nuova nascita, e in tal
caso, in una successiva vita terrena, puo rendere la sua corporeita sensibile in maniera
impropria. Quando poi un’anima del genere entra di nuovo nella vita spirituale
attraverso la porta della morte, allora su di lei ha un profondo influsso specialmente
tutto ’elemento arimanico, come si mostra allo sguardo chiaroveggente. Questa
arimanicita conferisce ad ogni forza che ’'uomo allora raccoglie tra morte e nuova
nascita una sfumatura, una configurazione tale per cui egli si porta nell’esistenza quelle
forze cosi da diventare, con la nascita seguente — senza poterci far nulla, semplicemente
a causa della propria predisposizione — in un certo qual modo gretto, nel suo
rappresentare e nel suo sentire, incapace di abbracciare spregiudicatamente il mondo
con lo sguardo. Numerose persone che si trovano fra noi, le quali hanno una certa
ristrettezza d’animo e non sono in grado di uscire coi loro pensieri da certi limiti, in
certo qual modo hanno 1 paraocchi e, anche se si sforzano, restano pur sempre per cosi
dire limitate, tali persone devono questo karma alle situazioni illustrate.

Per rendere ancora piu chiaro cosa s’intenda, guardiamo I’esempio seguente. Ecco
qua un uomo in gran buona fede, probabilmente anche del tutto convinto della verita di
cio che afferma, il quale ha scritto intorno all’educazione religiosa dei bambini nel
primo calendario dei liberi pensatori, uscito 1’anno scorso. Li ha formulato una logica
siffatta: dice che non si dovrebbe dare ai bambini un’educazione religiosa, perché
sarebbe innaturale; se infatti si lascia che essi crescano senza portare loro concetti e idee

8 Zusammenzimmern ¢ il verbo usato, poco prima, anche a proposito del karma. Ha una sfumatura di
improvvisazione, significa raffazzonare, abborracciare, mettere insieme alla bell’e meglio.



religiosi, senza inocular loro sentimenti religiosi, si vede che da soli non vi giungono.
Ne risulterebbe che ¢ innaturale imporre all’anima umana quei concetti e quelle idee,
dal momento che le sono impressi solo dall’esterno. E cosa del tutto sicura che i
sedicenti liberi pensatori accolgano con entusiasmo un pensiero del genere, e lo trovino
persino profondo. Basta pero riflettere su quanto segue: € noto a tutti come un bambino
che fosse stato portato su un’isola deserta prima di aver imparato a parlare, dovendo
crescere la senza che gli pervenga un suono umano, a parlare non imparerebbe mai! Ne
consegue che I’essere umano non si forma da solo il linguaggio, se non gli viene
apportato da fuori. Il buon predicatore, libero sul piano religioso, dovrebbe anche
vietare ai suoi seguaci di insegnare ai bambini a parlare, dal momento che questi non
sviluppano da sé il linguaggio. Vediamo dunque che quanto appare molto logico, e che
in certi casi una comunitd molto estesa intende come profondo, non ¢ altro che un
nonsenso logico’. Infatti, nel momento in cui si va oltre col pensiero, cio si dimostra
presto come molto fragile logicamente. Qui c¢’¢ una persona che ha i paraocchi. Esempi
simili li troviamo a ogni pi¢ sospinto nella vita odierna. Proprio oggigiorno si trovano
infinitamente spesso persone con paraocchi simili, le quali all’apparenza dispiegano in
modo straordinario le loro attivita animiche, ma falliscono nel momento in cui devono
uscire da un certo ambito che si sono tracciate: semplicemente non vedono al di fuori di
quell’ambito. Se seguiamo queste persone nel passato, troviamo che le loro due
incarnazioni precedenti sono configurate come si ¢ detto. Anche da cio, ci si puo
mostrare quale futuro si prospetti a un’anima umana che oggi per comodita, per
egoismo — come avviene per cosi tante anime — si chiuda in una religione positiva'®,
senza interrogarsi piu di tanto sul fondamento di essa. Non ¢ infatti cosi che vivono
oggl molte persone fra noi, le quali appartengono a una religione semplicemente perché
vi sono nate, e piu tardi sono troppo pigre per uscirne ma vi restano fedeli con
fanatismo egoistico? Anche se forse € un pensiero intollerabile: sono buoni protestanti,
o buoni cattolici, per il motivo per cui sarebbero allo stesso modo dei normali buoni
turchi se, per disposizione del loro karma, fossero nati proprio nel cuore dell’Islam.
Oggi pero ¢ giunto il tempo, nell’evoluzione dell’umanita, nel quale le anime in un
certo qual modo rimangono indietro, e divengono inadeguate in incarnazioni successive
se non vogliono aprire gli occhi nei riguardi di cio che, in maniera molteplice, puo oggi
accostarsi alle anime umane dai mondi spirituali.

Si, 1 nessi karmici sono complicati. Ma ci si chiariscono se consideriamo alcuni degli
esempi che si sono appena ora presentati alla nostra anima in vario modo. La vita tra
morte e nuova nascita, e percio anche la vita terrena successiva, dipendono da quella
che le precede in tanti modi. Con sguardo veggente possiamo osservare nel mondo
spirituale anime che hanno ottenuto un compito singolare tra la morte e una nuova
nascita — tutto quello che ci viene incontro nel mondo fisico ¢ veramente suscitato dai
mondi spirituali. Ma I'uomo, nel mondo fisico, non scorge come ovunque, nei processi
del piano fisico, entrino in gioco le forze soprasensibili. Sotto questo aspetto la mente
materialistica ¢ la piu miope. Cosi, per esempio, tutto quello che si avvicina all’uomo —
che si tratti di fattori terapeutici dell’aria o dell’acqua oppure di altri del nostro

 Ein logischer Unsinn, il termine Unsinn, oltre che nonsenso, significa assurditd, corbelleria,
sciocchezza.

10°Si chiama cosi la religione fondata su precise credenze, culti e Gerarchie, in contrapposizione alla
religione naturale.



ambiente — viene spiegato solo unilateralmente, solo in parte, se lo vogliamo
interpretare nel senso delle attuali teorie igieniche, appunto in maniera materialistica.
Tutto 1l modo in cui fattori terapeutici, salutari, o la vita germogliante e crescente che
rende prospero il mondo umano, entrano in gioco nell’esistenza fisica, dipende da come
le entita delle Gerarchie superiori inviano dal mondo soprasensibile entro quello
sensibile 1 loro fattori curativi, di salute, le loro forze che fanno divenire grande e bella
e rigogliosa la vita dell’'uomo. Ogni crescita e prosperita — questo si pud osservare con
lo sguardo soprasensibile —, ogni brezza salubre viene disposta a partire da forze
soprasensibili, guidate e indirizzate dalle entita delle Gerarchie superiori. Il veggente
puo poi vedere come in un certo periodo tra morte € nuova nascita I’anima umana presti
servizio alle entita spirituali delle Gerarchie superiori che, dal mondo soprasensibile,
inviano 1 fattori terapeutici, salutari e di crescita entro questo mondo sensibile. Vediamo
allora qualche anima che, per un certo periodo della sua vita tra la morte e una nuova
nascita, ¢ dedita al lavoro che concerne il servizio delle entita delle Gerarchie superiori
appena caratterizzate. Le anime alle quali ¢ permesso di servire le entitd or ora
caratterizzate delle Gerarchie superiori, provano allora beatitudine.

Che all’anima umana sia consentito, per un certo periodo dopo la propria morte,
servire cosi entita delle Gerarchie superiori che in senso buono, nel senso migliore,
fanno prosperare e promuovono la vita dell’uomo, dipende dal fatto che questa stessa
anima — lo si puo osservare seguendo nel passato le anime umane prestanti un tale
servizio — durante la sua incarnazione fisica abbia eseguito certe azioni in un modo ben
preciso. Qui nel mondo fisico 'uvomo pud compiere quel che ha da compiere
brontolando a ogni occasione, perché gli ¢ sgradito quel che fa, facendo pur tuttavia il
proprio dovere come sotto un giogo. Spesso vediamo persone molto coscienziose, ma le
vediamo tante volte compiere il loro lavoro senza dedizione, senza entusiasmo, senza
amore per la cosa. Vediamo altre persone che svolgono il proprio lavoro con amore per
quel che fanno, con dedizione, con entusiasmo, con il pensiero di prestare con cido un
servizio all’umanita, sotto I’aspetto sociale o sotto qualche altro aspetto.

A quanto si ¢ ora esposto ¢ collegato ancora qualcos’altro, ed ¢ importante proprio
nel nostro tempo fare una considerazione del genere. In confronto a cio che fu spesso la
vita dell’'uomo in tempi antichi, le cose sono davvero molto cambiate: aumentano
sempre piu delle attivita umane che non fanno piu sorgere 1’entusiasmo, e proprio a
causa del progresso dell’umanita devono aumentare. Chi vorrebbe negare che gia oggi
esistono numerosi tipi di lavoro sul piano fisico, per 1 quali 1'uomo diverrebbe
semplicemente inautentico se fingesse entusiasmo nell’eseguirli, lavori che deve
compiere per puro senso del dovere. Certamente 'uomo non deve permettere a nulla di
distoglierlo dal fare il proprio dovere, anche controvoglia, se il suo karma lo ha
collocato in un determinato posto. Ma ogni persona, se solo veramente vuole o se le
viene almeno data I’occasione di volere, ¢ in grado di fare nel corso della sua vita anche
qualcosa che puo venir svolto con dedizione, se il suo karma non parla troppo in senso
contrario. Su questo si dovrebbe riflettere, e si dovrebbe riflettere su come ¢ importante
per ’intera compagine della nostra vita dell’umanita che chi ha una visione d’insieme
di cio!!, queste persone, proprio in questa nostra fase attuale cosi difficile socialmente,
facciano tutto quanto ¢ in loro potere, si sentano profondamente in dovere di dedicarsi

11 verbo & iiberschauen, sinonimo di iibersehen, & uno “scorgere sopra” le cose con tutti i loro nessi,
che permette anche di prevedere o intravedere la loro evoluzione.

10



al seguente compito sociale. Un lavoro sociale per dare agli uomini che spesso
ansimano sotto il peso e il giogo di una vita che davvero non porta all’entusiasmo e alla
volonta di sacrificio, ma si compie con fatica e di malavoglia, per dare a quelle anime
che restano ottuse, come relegate in una certa qual tenebra sociale, la possibilita di
sentire e pensare, almeno per brevi momenti, qualcosa che puod colmare di entusiasmo —
si trattasse anche solo di attivita di pensiero che vengono svolte con entusiasmo. Gia per
questo motivo dovrebbe divenire sempre piu cara a noi, € anche ai nostri amici, 1’idea
che questo movimento antroposofico si ampli sempre piu, che sviluppi ovunque attivita
sociale, ovunque, diciamo, richiami dalla strada la gente!? che altrimenti vegeta davvero
in modo ottuso e non sa nulla del fatto che si puo pensare e sentire cosi che il cuore si
elevi, e 1 sentimenti ci si colmino di un certo entusiasmo.

In questa linea il nostro lavoro sara certamente via via sempre piu efficace, perché
proprio il nesso tra questa vita terrena e quella tra morte € nuova nascita ci mostra, in
relazione a tale pensiero, qualcosa di estremamente significativo. Tutto quello che qui
sulla Terra ci € possibile fare con dedizione, con amore per il nostro lavoro, cosi che
siamo presenti al nostro lavoro, cosi che siamo consapevoli che cio ¢ degno dell’uomo,
che quanto facciamo ¢ un compito umano — tutto questo ci rende, dopo la morte,
servitori delle entita delle Gerarchie superiori che dai mondi soprasensibili inviano nel
mondo sensibile le forze risananti e promotrici di crescita. Vediamo come sia
importante che nell’agire umano qui nel mondo fisico ci sia entusiasmo. Infatti, se nel
mondo fisico si spegnessero I’entusiasmo e 1’amore, allora I’'uomo in futuro metterebbe
piede in un’esistenza terrena che, sotto 1’aspetto fisico, saprebbe ricevere dai mondi
soprasensibili poche forze salutari, promotrici di crescita e prosperita. Le anime che
oggl nel timore, nella loro inconscia paura, volgono le spalle ai mondi spirituali,
lasciano inosservate tali connessioni tra il mondo sensibile e quello soprasensibile; ma
questo nesso tra ordinamento morale e fisico del mondo ¢ presente.

Possiamo guardare anche alla sua contro immagine. Troviamo anime che, per un
certo periodo tra morte e nuova nascita, divengono serve di quelle entita spirituali che,
al contrario, devono inoltrare dai mondi soprasensibili entro quelli sensibili gli elementi
che incrementano la malattia e la sventura. Ed ¢ una vista sconvolgente, terribile,
osservare tra la morte e una nuova nascita quelle anime umane che devono allora essere
al servizio dei malvagi spiriti della malattia e della morte prematura, dei cattivi spiriti di
un destino umano spesso crudele, che certamente ¢ richiesto dal karma, ma che deve
venir composto a partire dagli eventi esteriori. Che noi patiamo il destino sta nel karma;
che vengano provocate le circostanze esterne, nel mondo sensibile, affinché possiamo
patirlo, questo viene procurato dalle forze che vengono introdotte sotto la guida dei
mondi soprasensibili. Parlando di questo, si intendono malattie, epidemie che si
diffondono nel mondo e che vengono anch’esse pilotate da forze soprasensibili, per
quel che riguarda le condizioni esteriori; s’intendono le morti premature che
sopraggiungono nella vita umana. Spesso abbiamo considerato la morte per vecchiaia,
che nella vita normale deve giungere, con la stessa necessita per la quale le foglie della
pianta devono appassire quando il seme della pianta successiva ¢ maturo. Questa morte
coglie una vita compiuta. Ma all’'uomo si accosta anche la morte nel fiore degli anni.
Quando ¢ cosi, le condizioni per questa morte vengono procurate da determinati spiriti
delle Gerarchie superiori che per il momento sono al servizio del movimento

12 Altra traduzione possibile: richiami ’'uomo della strada.

11



regressivo'?, e devono invece immettere in questo mondo le forze che inducono per
I’appunto un decesso prematuro, cosi come la malattia e la sventura karmica. Come
detto, ¢ impressionante vedere le anime passate attraverso la morte che, per un certo
periodo, sono esseri al servizio della malattia e della morte, del cattivo karma della vita
umana. Di nuovo pero, proprio quando si esegue una simile osservazione e da un lato ci
assale un sentimento opprimente — scorgendo anime che attraversano la morte per farsi
serve dei malvagi spiriti della malattia e della morte —, se da un lato cid ¢ doloroso,
sentiamo pur tuttavia un pareggio, quando poi seguiamo nel passato quelle anime e
cerchiamo nella vita fisica le cause per cui sono divenute cosi. Troviamo allora che tali
anime, nella vita precedente, furono in un certo qual modo senza scrupoli. Anime prive
di coscienza morale, che non si curarono granché neanche della verita, sono queste che
divengono serve di malattia, morte prematura e cosi via. Questo ¢, da una parte, il
pareggio; ma ¢ un pareggio opprimente, tetro.

Esiste pero anche un altro pareggio, presente in modo diverso, che ci mostra come
I’elemento opprimente e tetro che vediamo contessuto nell’esistenza umana sia tuttavia
anch’esso fondato nella generale saggezza cosmica. Persino quando stiamo di fronte a
un fenomeno nei riguardi del quale ci dobbiamo sentire in un primo momento oppressi,
possiamo anche veramente tornare a sollevarci riguardo a esso, nell’osservare il suo
equivalente, diciamo cosi, nel contesto complessivo dell’esistenza. Se ad esempio
dirigiamo lo sguardo a uomini che, per disgrazia o per malattia, hanno abbandonato il
piano fisico nel fiore dei loro anni, vediamo come tali anime — che hanno dunque
deposto il loro corpo fisico, come una veste, prima che fosse veramente arrivato a
consumarsi — hanno ancora in s¢é le forze che altrimenti, se avessero potuto continuare a
vivere, sarebbero servite a dar forma, a vitalizzare, il corpo fisico e 1’esistenza fisica.
Attraverso la porta della morte, essi portano su quelle forze nel mondo spirituale.
Anime simili giungono nei mondi soprasensibili in altro modo rispetto a quelle che
hanno esplicato appieno la loro vita nell’esistenza terrena.

E particolarmente significativo contemplare dopo il loro passaggio attraverso la porta
della morte queste anime che sono defunte nel fiore degli anni, che hanno perduto il
loro involucro corporeo a causa di una disgrazia, e trovarle poi nella loro vita ulteriore.
Esse portano su nei mondi superiori delle forze che in realta sarebbero potute servire
normalmente all’esistenza fisica terrena. Che ne ¢ di queste forze?

Queste forze sono usate in uno dei piu bei modi del mondo soprasensibile. Se infatti
osserviamo le entita delle Gerarchie superiori che guidano e dirigono il corso
ininterrotto dell’evoluzione, le troviamo dotate delle forze che devono esistere appunto
per un’evoluzione progressiva. Ma tutte le forze, anche quelle delle Gerarchie superiori
— non si tratta di un’imperfezione dell’universo, bensi cid va messo in correlazione con
altre perfezioni — sono in un certo senso limitate, non sono infinite. E troviamo che oggi
sulla Terra ci sono senz’altro gia tante persone che arrivano nei mondi spirituali, una
volta passate per la porta della morte, come anime tali per cui gli spiriti delle Gerarchie
superiori promuoventi il progresso complessivo (e dunque anche quello tra la morte e
una nuova nascita) con loro non sanno che fare. Come ho spesso sottolineato, ¢
senz’altro vero che oggi non dobbiamo ancora disperare quando troviamo certe anime
che proprio non vogliono giungere alla comprensione riguardo alle rappresentazioni del

13 Nel primo documento del Klartext non ¢ specificato che si tratti di Gerarchie superiori: “vengono
determinate da potenze, che inizialmente servono il movimento regressivo, e che devono...”.

12



mondo spirituale che attualmente I’'uomo dovrebbe avere; anime che sono materialiste
da cima a fondo, e che si chiudono del tutto nei riguardi del mondo spirituale. Quando
poi, dopo essere passate per la porta della morte, esse vi giungono, per le entita delle
Gerarchie superiori ¢ pero difficile, in un certo senso, occuparsi di loro. Queste entita
delle Gerarchie superiori posseggono infatti le forze per il corso progressivo
dell’evoluzione dell’umanita — ma queste forze sono appunto per il decorso
progressivo. Se perd delle anime si chiudono completamente nei confronti di tale
andamento, hanno allora per cosi dire una pesantezza troppo grande perché gli spiriti
delle Gerarchie superiori riescano a vincerla. Come detto, ¢ vero che non dobbiamo
ancora disperare per queste anime, perché ¢ solo nel sesto periodo postatlantico che le
cose si fanno pericolose per loro, ¢ solo nella fase di Venere esse possono venir,
diciamo, del tutto estromesse dall’evoluzione progressiva. Se pero nell’evoluzione ci
fossero solo le forze delle quali sono dotate le Gerarchie superiori che promuovono il
progresso, se non subentrasse nient’altro, allora quelle anime dovrebbero cader fuori
dall’evoluzione progressiva molto prima; le entita delle Gerarchie superiori non
potrebbero in questo caso farci niente. Percio succede anche che sopraggiungono
difficolta riguardo a ci0 che gia ora si accosta come esigenza all’evoluzione progressiva
dell’umanita. E un fatto che oggi, per un gran numero di persone sulla Terra, 1’impulso
di Cristo non ¢ ancora niente che esse possano sentire in modo veramente profondo. La
Terra, pero, si trova in uno stadio evolutivo nel quale ’anima dell’'uvomo ha bisogno
dell’impulso di Cristo, se deve attraversare nel modo giusto la vita tra la morte e una
nuova nascita. E per le anime ¢ veramente pericoloso passare per la porta della morte
senza un qualche legame con I’impulso di Cristo; infatti, nelle entita delle Gerarchie
superiori che guidano il progresso vengono a mancare le forze nei riguardi di quelle
anime umane che si sono, diciamo, strappate fuori dall’evoluzione e che, per la loro
peculiare vita, si sono destinate alla rovina. Le entita delle Gerarchie superiori possono
fare qualcosa nei confronti di quelle anime soltanto perché arrivano loro, in piu, le forze
delle anime che hanno deposto il loro corpo terreno prematuramente, come si ¢ appena
descritto. In tal modo salgono nei mondi soprasensibili forze inutilizzate, che avrebbero
potuto ancora venir impiegate qui sulla Terra; ma per il fatto che il corpo ¢ stato
deposto anzitempo, tali forze non sono state usate per quel corpo terreno. Pensiamo a
quante anime sono salite nel mondo soprasensibile avendo perso la vita prima che fosse
compiuta, per esempio nella catastrofe del Titanic, nel terremoto di Messina, o alle tante
morti che si sono verificate negli ultimi tempi su tutta la Terra'®. Pensiamo a quante
forze, che potevano venir impiegate per continuare a vivere sulla Terra, sono cosi
passate nei mondi superiori! Quante forze vanno ad accrescere quelle delle entita delle
Gerarchie superiori e, tramite esse, tali entita rinvigoriscono quel che normalmente ¢
loro proprio, ma che non basterebbe a reinserire nell’evoluzione progressiva
dell’umanita le anime che da se stesse si estromettono da quel progresso. Naturalmente
noi dobbiamo sperimentare il nostro karma. Se si parla di una cosa come quella che si ¢
caratterizzata, non si puo fare a meno di richiamare 1’attenzione sul fatto che noi

11 Titanic era un transatlantico britannico. Nelle prime ore del 15 Aprile 1912, dopo essere entrato in
collisione con un iceberg nella notte, affondo al largo della costa di Cape Race (isola di Newfoundland-
Canada). Era partito da Southampton ed era il suo primo viaggio, con destinazione New York. Ci
furono piu di 1500 vittime e poco piu di 700 sopravvissuti.

1l terremoto di Messina fu uno degli eventi piu catastrofici del XX secolo. Il 28 Dicembre 1908 il sisma
uccise meta della popolazione di Messina e un terzo di quella di Reggio Calabria.

13



dobbiamo vivere appieno il nostro karma. Sarebbe un peccato terribile contro le leggi
dell’universo, piene di saggezza, se ’'uomo facesse lui stesso qualcosa — mediante forze
non impiegate per il caratterizzato progresso dell’'umanita — per servire alle anime che
rischiano di venir estromesse. L’uomo non deve fare niente a tal fine. Se pero il suo
karma si compie in una morte prematura, allora egli diviene aiutante nel modo piu bello
e beatificante, allorché salgono nei mondi spirituali le forze che non ha piu potuto usare
quaggiu e che arricchiscono le Gerarchie superiori, le quali in tal modo non lasciano
andar perdute le anime che altrimenti lo sarebbero state. Questa ¢ la bella sorte!® delle
anime che muoiono nel fiore degli anni; questo ¢ ci0 che puo consolarci nelle ore in cui,
nonostante forse il dolore che ci coglie per le persone morte nel fiore degli anni,
scorgiamo la direzione del mondo piena di saggezza'®.

In quale modo singolare, davvero, ci si presenta all’occhio spirituale il ciclo
dell’esistenza! Da un lato guardiamo dunque ad anime amorali che per la loro
mancanza di coscienza si predispongono a inviare nel nostro mondo, col proprio lavoro,
la malattia, la morte prematura e le disgrazie; e vediamo 1’essere umano colpito da
malattia, morte prematura, disgrazie. Vediamo che in tal modo, dunque, c’¢ la
possibilita che si esplichi il karma della mancanza di coscienza. Subito la nostra anima
vorrebbe sentirsi oppressa, gravata, perché un’osservazione del genere fa effettivamente
parte di quelle, spesso davvero crudeli, che il veggente puo fare scrutando i profondi
nessi e 1 segreti dell’esistenza. — Tante volte ci si immagina la visione nei mondi
spirituali come qualcosa di beatificante. Certi ambiti dell’esistenza superiore in un certo
senso lo sono, beatificanti, ma soprattutto quando si penetra in sfere superiori dei
Misteri, allora, unito all’osservazione c’¢ moltissimo che puo riempire anche di un certo
orrore. Specialmente nei nessi karmici degli uomini, per I’osservazione veggente —
quando viene intrapresa coscienziosamente, quando tutto quello che c’¢ da dire viene
veramente ricercato a partire dai mondi superiori, quando non entrano in gioco
fantasticherie o altre cose — li ¢’¢ qualcosa che il veggente prende su di s¢ in modo
intensissimo ¢ che, in un certo senso, mette a dura prova le sue forze. — Pero, se pure
dovessimo imbatterci nei fatti piu terribili e che maggiormente suscitano orrore, di
nuovo si presentano a noi anche quegli aspetti che ci fanno riconoscere come la
direzione complessiva sia piena di saggezza. Vediamo compiersi anche il destino di
anime amorali, ¢ questo compimento lo vediamo proprio nei casi di malattia e morte
prematura che vengono introdotti nel mondo fisico dall’aldila; dall’altro lato vediamo
perd come cio che patiscono le persone che passano per una morte prematura sia un
accrescimento di forze per la salvezza e la redenzione di esseri umani, che non
potrebbero affatto venir procurate tramite altre forze. Questo costituisce il meraviglioso,
che ci riconcilia: da un lato deve venir offerta la possibilita che gli uomini sbaglino e
che, nell’errore, rischino di venir strappati dall’evoluzione; se cosi non fosse, gli esseri
umani non potrebbero sbagliare, non potrebbero darsi al male, e pertanto 1’'uomo non
potrebbe adempiere la sua missione terrena. Se ci0 ¢ possibile, perd, deve essere
possibile tutto il resto di cui si ¢ parlato oggi, deve quindi anche andar congiunto
all’evoluzione terrena il fatto che certe persone muoiano nel fiore degli anni. Lo
sguardo veggente diretto su di loro vede come sia da esse che le entita delle Gerarchie

15 Bestimmung, che vuol dire anche destinazione, destino e anche vocazione.
16 Questo periodo ¢ stato tradotto, soprattutto nell’ultima parte, integrando con il 1° documento del
Klartext, che semplifica e chiarifica.

14



superiori dipendono, per ricevere le forze che servono alla salvezza e alla redenzione
degli uomini, le quali altrimenti non ci sarebbero proprio. Questo ¢ il grandioso
elemento riconciliante, I’elemento mirabile che ci coglie quando prima dirigiamo lo
sguardo su ci0 che ¢ pieno di orrore, ¢ lo dobbiamo poi di nuovo rivolgere a una
sapiente direzione dell’universo, che ha bisogno di cio che ¢ terribile proprio per poter
realizzare la sapienza superiore. Di fronte a queste cose diviene insensato chiedere
astrattamente se non potrebbero, le potenze spirituali, riuscire a procurare un’esistenza
gradevole, a tutti gli uomini e gli esseri, senza dover ricorrere a un giro'’ del genere.
Chi pretende questo, pretende pressappoco la stessa cosa di chi affermi essere molto
imperfetto il fatto che gli dei abbiano reso necessario che nessun cerchio sia quadrato.
Certo non si riconosce subito che 1’altra questione ha lo stesso valore, pero ¢ lo stesso.
Come non ci puod essere luce senza oscuritd, cosi cid che appunto risulta chiaramente
come grandioso, possente nell’esistenza cosmica — il dirigere verso 1’alto, nei mondi
spirituali, forze della missione terrena rimaste inutilizzate —, non potrebbe esserci se,
d’altro canto, non si adempisse il karma di anime divenute amorali in certe
incarnazioni. Tutte queste cose sono atte a darci consiglio quando in qualche modo
siamo tentati di trovare imperfetto questo o quello nell’esistenza universale e nel nostro
ambiente umano, a compenetrarci del sentimento che il trovarlo imperfetto deriverebbe,
in verita, dal non essere ancora cresciuti cosi tanto con la nostra comprensione da
riconoscere tutte le connessioni. Si progredisce sempre se ci si ritiene inadeguati,
allorquando si ha la tentazione di criticare I’imperfezione dell’esistenza; si progredisce
se magari si prova dolore, ma si tenta ancora, pur nel dolore, di non applicare mai la
critica alla sapienza universale, ma piuttosto, laddove essa pare avere in s¢€
manchevolezze, si cerca di dire che tali manchevolezze ci si presentano nella maya,
nella grande illusione, per il fatto che non siamo capaci di vedere le cose in modo
completo. Vediamo quanto ci possa far luce, sull’esistenza fisica terrena, il rivolgere lo
sguardo all’ambito che ’'uomo ha da attraversare tra la morte e una nuova nascita.
Quello che ¢ I’esistenza fisica, non ¢ in genere attraversato unicamente dai mondi
soprasensibili, bensi vi fluiscono anche le azioni che I’uomo stesso compie tra la morte
e una nuova nascita. Tutte queste azioni affluiscono entro il mondo fisico, e quello che
in esso accade, quello che si accosta agli uomini, ¢ in molteplice modo provocato dalle
forze degli uomini stessi che vengono esplicate tra la morte e una nuova nascita.
Appartiene senza dubbio alle attivita piu belle di queste anime umane cid che appunto
oggil siamo venuti a conoscere come attivita, come lavoro delle anime che passano per
la porta della morte con determinate forze non utilizzate.

17 Umweg, espediente.

15



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [13/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 13

Breslavia, 5 aprile 1913

1a edizione italiana
maggio 2016

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come: occulto,
occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si rimanda al
primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di un sapere
che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo per uno
speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’ potra
venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva esprimere
quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo. Quello che di
tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri solo mediante 1
sensi e l’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto di una
conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo pagina,
in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno che ne
ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢ maya
e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la percezione
esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Tredicesima conferenza Breslavia, 5 aprile 1913 pag. 3

Fatti integrativi sulla vita tra morte e nuova nascita
(Appunti di uditori)

Il collegamento tra vivi e morti in tempi antichi e oggi. I pensieri spirituali come
nutrimento per 1 defunti durante il sonno. La lettura ai defunti. L’espandersi del defunto
nel mondo spirituale. Forze morali e forze religiose come preparazione per il passaggio
attraverso le sfere di Mercurio e di Venere. La compenetrazione sulla Terra con I’impulso
di Cristo come preparazione per la sfera solare. Cristo e Lucifero come guide dell’anima
umana nelle fasi di Marte, Giove e Saturno. L’edificazione del nuovo corpo terreno a
partire dalle forze del cosmo in collaborazione con quanto trasmesso per via ereditaria.



TREDICESIMA CONFERENZA
Breslavia, 5 aprile 1913

Fatti integrativi sulla vita tra morte e nuova nascita
(Appunti di uditori)

Miei cari amici, essendo riuniti qui nel nostro gruppo, ¢ possibile parlare di alcune
cose con maggiore precisione rispetto a quanto possa succedere in conferenze pubbliche
o in scritti. Vorrei percio esporre qualcosa che possa servirci a integrazione di conoscenze
che ci sono note dai nostri scritti e cicli'.

Potete immaginarvi, cari amici, come la vita tra morte e nuova nascita sia ricca e varia
tanto quella di qui tra nascita e morte, sicché, quando si descrive quello che si svolge 1a
tra morte e nuova nascita, se ne possono estrapolare sempre solo delle parti, solo dei
particolari. Oggi voglio toccare di meno quanto ¢ gia noto, e piuttosto accennare a
qualcosa che dovrebbe illuminarlo in modo piu preciso.

Quando colui che ¢ in grado di vedere nei mondi spirituali dirige veramente lo sguardo
entro quel mondo nel quale ’'uomo si trattiene tra morte e nuova nascita, emerge allora
davvero la necessita, proprio per la nostra epoca, di quel che noi qui vogliamo con il
nostro lavoro scientifico-spirituale, con cid che pud venir dato al cuore e all’anima
dell’uomo grazie al lavoro scientifico-spirituale.

Si prenda avvio da un caso particolare. Accadde dunque che con la morte venne
sottratto alla famiglia un uomo che nella sua vita terrena amava straordinariamente la sua
sposa, e che fu sempre affezionato ai suoi famigliari. Quando venne cercato dallo sguardo
veggente, soffriva soprattutto perché non riusciva a trovare le anime dei suoi figli, ’anima
di sua moglie quando da parte sua guardava giu alla Terra. E nel modo in cui il veggente
¢ capace di mettersi in rapporto con le anime umane, riesce a colloquiare con esse fra la
morte € una nuova nascita, il defunto comunico allora come riuscisse certamente a
riandare nei suoi pensieri e nei suoi sentimenti al periodo in cui dimorava sulla Terra con
1 suoi. Disse poi, pero, all’incirca cosi: “Si, quando ero sulla Terra mia moglie era per me
una specie di sole, e ora mi tocca sentirne la mancanza. Posso solo dirigere il pensiero al
passato, a ci0 che ho avuto sulla Terra, ma non riesco a trovare la mia sposa”. Perché
accade questo? Non ¢ infatti cosi per tutti quelli che sono passati attraverso la porta della
morte. Se tornassimo indietro di molti millenni, troveremmo che le anime degli uomini
potevano guardare giu anche da quella regione spirituale, potevano aver parte a cio che
faceva chi era rimasto sulla Terra. Come mai nei tempi antichi, prima del mistero del
Golgota, era cosi per tutte le anime, e oggi per molte non lo ¢ piu? Certo, lo sappiamo, in
tempi antichi le anime vivevano sulla Terra in modo tale da possedere una certa
chiaroveggenza originaria. Gli esseri umani non solo vedevano nel mondo sensibile
mediante gli occhi, ma dietro le cose sensibili vedevano le cause prime spirituali, le entita
originarie. Questa facolta di vivere insieme al mondo spirituale entro 1’esistenza fisica
implicava che I’anima, quando era passata per la porta della morte, potesse di nuovo
percepire quello che aveva lasciato indietro quaggiu. Qui oggi le anime umane non hanno
piu la capacita di vivere immediatamente con il mondo spirituale, perché 1’evoluzione
dell’uomo consiste proprio nel fatto che egli ¢ disceso dalla vita spirituale verso quella

! Fu questa la denominazione usata per le conferenze riservate ai soci.



fisica. Cio ha fruttato la facolta di giudizio e via dicendo, ma ha tolto quella di vivere
insieme ai mondi spirituali. Per un periodo, nei tempi immediatamente successivi al
mistero del Golgota, quando le anime umane erano prese dall’impulso di Cristo, almeno
una parte dell’umanita poté in certo qual modo conseguire nuovamente quella facolta.
Ora, pero, viviamo di nuovo in un periodo nel quale le anime che passano attraverso la
porta della morte e non si sono curate dei mondi spirituali, perdono il collegamento dal
mondo spirituale. Abbiamo bisogno di quella rivelazione che chiamiamo rivelazione
spirituale, e della quale abbiamo la giustificata idea che si debba imprimere nelle anime
umane. Oggi non basta piu la sola fede religiosa di un tempo; se oggi, dal mondo
dell’aldila, vogliono guardare spiritualmente quaggiu, le anime hanno bisogno di quello
che puo venir loro dato per mezzo della comprensione scientifico-spirituale del mistero
del Golgota. Per questo ci sforziamo di ricevere luce spirituale nelle anime.

L’uomo che fu trovato come si ¢ descritto non si era curato di una qualche sorta di
pensieri e sentimenti del mondo spirituale. Attraverso la porta della morte senza aver
lasciato passare per la sua anima, quaggiu, pensieri del mondo spirituale. Fu per questo
che poté dire. “Dai miei ricordi so che laggiu c¢’¢ la mia sposa. Lo so, lei ¢ 1a. Ma non
riesco a vederla, non riesco a trovarla”.

Quando avrebbe potuto trovarla? Oggi da quel mondo si riescono a scorgere soltanto
anime nelle quali vivono facolta spirituali; dall’altro mondo si possono vedere quelle
anime nelle quali vivono pensieri di una qualche comprensione spirituale. Guardando in
giu, allora una rimasta qui diviene visibile per i defunti solo quando in essa vivono
pensieri spirituali. Questi pensieri si vedono. Diversamente I’anima resta invisibile: si
soffre per il tormento di sapere che c’¢, ma non si riesce a trovarla. Nel momento in cui
si puo far pervenire a una tale anima terrena qualche pensiero intorno al mondo spirituale,
essa comincia a risplendere per colui che vive nell’altro mondo, comincia a esserci per
lui.

E non dite che sarebbe un’ingiustizia che rimanessero invisibili ai defunti le anime che
qui, sulla Terra, magari senza loro colpa, non hanno alcun pensiero spirituale. Se il mondo
non fosse disposto cosi da essere in questo modo, allora gli uomini non giungerebbero
mai ad agognare il perfezionamento. Gli uomini devono imparare per mezzo di quello di
cui sentono la mancanza. Un’anima simile, che allora nella vita tra morte e nuova nascita
patisce dolore e solitudine, consegue con cio 1’impulso ad accogliere pensieri spirituali.

Vediamo dunque che la scienza dello spirito ¢, da questo punto di vista, come un
linguaggio attraverso il quale 1 vivi e i morti si comprendono, grazie al quale essi esistono
e sono percepibili gli uni per gli altri.

Anche sotto un altro aspetto si manifesta quale missione abbia la scienza dello spirito
riguardo al superamento dell’abisso tra vita e morte. Quando passano per la porta della
morte, le anime umane entrano in una vita che mantiene il collegamento con la vita
terrena tramite il ricordo di quanto ¢ trascorso. Non descrivo quello che si puo trovare nei
nostri libri, ma espongo delle integrazioni. Per piu tempo, dopo la morte, I’'uomo ha il
suo daffare col dover ancora tornare a sentire la Terra, deve disabituarsi alla nostalgia di
avere un corpo fisico. Nel periodo del divezzamento, I’uomo impara a vivere come essere
animico-spirituale. Immaginiamoci molto vivamente come cio si presenti all’indagine
veggente. In un primo tempo I’anima ha un legame solo con quello che lei stessa era; si
guarda la propria vita interiore che ¢ trascorsa in pensieri, rappresentazioni € cosi via; ci
si ricorda delle relazioni che si sono avute con altri esseri umani. Ma quando si vuole
guardare in basso verso la Terra, si offre allora una vista singolare. Si ha I’impulso a



guardare giu. Questo impulso a rammentarsi della Terra rimane per tutta la vita tra morte
e nuova nascita. Fintanto che ’uomo ¢ chiamato a passare di vita in vita, fino ad allora
rimane questa coscienza: tu sei destinato alla Terra, devi sempre di nuovo tornare sulla
Terra se vuoi evolverti nel modo giusto. Riguardo al defunto si mostra percio che, se egli
perdesse il pensiero della Terra, in quanto defunto perderebbe allora completamente il
pensiero del proprio 10. Non saprebbe piu di essere se stesso, € questo porterebbe a un
immane sentimento di dolore. L’uomo non deve proprio perdere il nesso? con la Terra;
essa non deve scampare, diciamo, alla sua rappresentazione. In genere, non pud nemmeno
scomparirgli del tutto. Solo nella nostra epoca di diluvio materialistico — nella quale deve
giungere questa rivelazione spirituale perché il nesso tra vivi e morti venga conservato —
¢ dunque difficile guardare indietro per le anime che, sulla Terra, non si incontrarono con
nessun’altra anima nella quale fossero presenti pensieri e sentimenti spirituali.

Per 1 defunti ¢ importante che quelli con i1 quali sono stati in rapporto sulla Terra
prendano con sé ogni sera, entro il mondo del sonno, pensieri del mondo spirituale.
Quanto piu ci portiamo nel sonno pensieri del mondo spirituale, tanto meglio facciamo
per coloro che qui nella vita conoscemmo di persona, o con 1 quali siamo venuti a trovarci
in un qualche rapporto e che sono morti prima di noi. E davvero difficile parlare di queste
situazioni, perché le nostre parole sono prese dal piano fisico. Quello che portiamo con
noi nel sonno quanto a pensieri spirituali: questo ¢ il mondo di cui i defunti devono in un
certo qual modo vivere. Un defunto che non abbia nessuno sulla Terra che trasporti nel
sonno dei pensieri spirituali, patisce in un certo senso la fame; ¢ come uno che sulla Terra
venga relegato su un’isola rocciosa. Quando non trova nessuna anima in cui vivano
sentimenti spirituali, il defunto sente come se si trovasse in un deserto, come se non ci
fosse niente di ci0 che gli serve per vivere. Per questo non si puo proprio dire, ancora una
volta, con quale serietd vadano presi i pensieri della concezione del mondo scientifico-
spirituale, quando nel nostro tempo se ne vede prendere sempre piu piede una che dei

e

L’isola dei morti — 1884 — Arnold Bocklin (quarta versione)

2 Zusammenhang, la stessa parola usata per le connessioni karmiche tra gli uomini. Non ¢ un filo che li
lega gli uni agli altri (questo sarebbe espresso da Verbindung), ¢ immaginabile piuttosto come una parte
di se stessi che essi hanno in comune tra loro.



mondi spirituali non vuol saperne nulla. Una volta, quando si andava a dormire con la
devota preghiera della sera e ci si portava gli effetti di questa preghiera serale, era diverso
da oggi, dove gli uomini sprofondano nel sonno senza pensieri, magari dopo un lauto
pasto o altri godimenti, senza pensare a qualcosa di soprasensibile. In questo modo si
sottrae ai defunti il loro nutrimento spirituale. Queste conoscenze devono condurre
sempre piu a cio che ha gia portato, la dove viene fatto da nostri amici, dei frutti assai
buoni: si tratta di quello che vorrei chiamare il leggere per 1 defunti. Questa lettura ai
defunti ha un immenso significato.

Supponiamo che qui sulla Terra due persone abbiano vissuto fianco a fianco: una, per
intimo impulso del cuore, si € sentita spinta verso la scienza dello spirito, I’altra invece
proprio per questo viene ad avere per essa una crescente avversione. In un caso del
genere, molte volte non si riesce a fare nulla per il vivo, per aiutarlo a conseguire una
visione spirituale del mondo; anzi, forse proprio premurandosene si finisce per fargliela
odiare. Supponiamo che quella persona muoia prima di noi, in tal caso abbiamo la
possibilita di aiutarla molto meglio dopo la sua morte.

Quel che vive nelle nostre anime ¢ qualcosa di molto complesso, € ci0 a cui la nostra
coscienza si estende ¢ soltanto una parte del contenuto dell’anima. L’uomo non sa
davvero granché di quel che c’¢ nella sua anima, e talvolta ¢ presente qualcosa che ¢ il
contrario di quel che lui crede vi sia. Pud quindi veramente essere, e accadere, che
qualcuno prenda in odio la scienza dello spirito. Questo egli percepisce con la propria
coscienza, ma nel fondo della propria anima puo avere un anelito tanto piu profondo alla
scienza dello spirito. Quando siamo passati per la porta della morte, viviamo la vita che
abbiamo vissuto nel profondo della nostra anima. Accostandosi ai defunti che si sono
conosciuti qui in vita, essi si mostrano spesso di indole molto diversa da quaggiu. In una
persona che nel conscio abbia odiato la scienza dello spirito ma che, senza saperlo, nel
piu profondo dell’anima ne abbia nostalgia, dopo la morte questa nostalgia viene spesso
a risaltare in modo particolarissimo. Le siamo di aiuto se prendiamo un libro di contenuto
scientifico-spirituale, ci rappresentiamo 1I’immagine del defunto e leggiamo per lui come
ad un vivo, non a voce alta ma silenziosamente. I defunti questo lo intendono.
Naturalmente lo intendono in modo tanto piu penetrante quelli che gia in vita sono stati
vicini all’elemento spirituale. Non dovremmo trascurare di leggere ai defunti o di
intrattenerci con loro in pensieri. Oltre a ci0 vorrei accennare all’aspetto pratico per cui
I’uomo, per parecchi anni dopo la morte, all’incirca da tre a cinque anni, intende la lingua
che ha parlato. Questo a poco a poco vien meno, ma dopo ha ancora intendimento nei
riguardi dei pensieri spirituali. Allora si puo anche leggere al defunto in una lingua che
egli non comprendeva, basta che la comprendiamo noi. In tal modo vengono resi grandi
servigi ai defunti. Proprio in questo ambito ci si avvede in modo particolare di tutta
I’importanza della concezione del mondo scientifico-spirituale, perché essa riesce a
eliminare la frattura tra vivi e morti. Possiamo immaginarci che allora nelle anime, se ci
riesce di conseguire sulla Terra una diffusione sempre piu ampia della scienza dello
spirito, apparira sempre piu la coscienza di essere insieme ai defunti’. Dunque, per un
periodo dopo la morte, I’'uomo ¢ ancora collegato direttamente con la Terra. Poi pero egli
deve espandersi entro il mondo spirituale, deve divenire un cittadino del mondo
spirituale. A ci0 deve essere preparato, deve avere ricettivita e comprensione per il mondo
spirituale. Giunge ad esempio una fase dove per 1’indagine animica, quando vengono

3 A questo punto del testo, nel Klartext comincia un nuovo paragrafo.



osservati 1 defunti, si presenta una grande differenza fra quelle anime che sulla Terra
hanno coltivato disposizioni e sentimenti morali, e quelle che hanno vissuto quaggiu
senza sentimenti morali. Se qui I’'uomo non ha avuto cura di alcuna sensibilita morale,
sara allora come un eremita, nell’aldila non trovera la via verso altri esseri umani né verso
le Gerarchie superiori. La coscienza dell’uomo non si estingue mai; perd, quel che in tal
caso lo attende ¢ un sentimento di solitudine. La possibilita di vivere insieme ad altri
esseri, da un certo tempo dopo la morte in poi — il periodo che si chiama fase di Mercurio
—, ’'uomo se I’acquisisce per mezzo della vita morale. Sicché si puo dire che ¢ il modo in
cui 'uomo ha vissuto sulla Terra a determinare se nella fase di Mercurio egli viva in
eremitica e terribile miseria, oppure se trovi il contatto, il rapporto con anime umane e
con entita del mondo superiore.

Viene poi un periodo al quale I'uomo va preparato in un altro modo, e nel quale egli
di nuovo si condannerebbe alla solitudine, se non avesse sviluppato quaggiu sulla Terra
sentimenti religiosi. Questo periodo viene chiamato fase di Venere. Chi non abbia
sviluppato in sé sentimenti religiosi si sente cieco e sordo nei riguardi di quanto si trova
attorno a lui.

In seguito giunge un tempo riguardo al quale, per non divenire insensibile verso le
entita del mondo superiore, I’uomo deve prepararsi avendo piena comprensione per tutte
le religioni. Si tratta della fase del Sole. Qui sulla Terra viene preparata tramite una
comprensione nei confronti di tutto cio che ¢ umano, nei confronti delle varie confessioni
religiose. Per la fase solare, nei tempi antichi era sufficiente se un uomo aveva la religione
di Brahma, un altro quella di Lao Tse e cosi via*. Ma ora, per come i tempi si sono evoluti,
gli uomini a causa delle confessioni religiose stanno 1’uno contro 1’altro, e cosi la fase
solare non pud venir attraversata nel giusto modo. Qui € necessaria una percezione
spirituale: il periodo solare, che I’'uomo deve attraversare tra morte € nuova nascita, ¢ tale
per cui si sente di essere entrati in un mondo nel quale, a seconda di come si € predisposti,
un certo luogo ci appare vuoto oppure no. Se vogliamo capire grazie a che cosa non lo
scorgiamo vuoto, dobbiamo comprendere il mistero del Golgota. Nell’impulso di Cristo
si trova la possibilitda di comprendere ogni umano sentire. Il cristianesimo ¢ gia una
religione universale, non ¢ una religione di stirpe, di razza, o una religione nazionale
come lo sono I’induismo o altre religioni. Se i popoli mitteleuropei avessero mantenuto
le loro antiche religioni di stirpe, oggi renderemmo ancora culto a Wotan, a Thor e cosi
via®. Ma i popoli europei hanno assunto il credo del cristianesimo. Non si & pero cristiani,
n senso vero e proprio, perché si sostiene questo o quel dogma cristiano, ma perché si sa
che Cristo ¢ morto per tutti gli uomini. Soltanto a poco a poco gli uomini impareranno a
comportarsi da cristiani. Se oggi un europeo arriva in India, di norma cio che egli professa
¢ una fede a parole. Il giusto sentimento che pero si deve avere ¢ questo: ovunque, sulla
Terra, si incontri un’anima umana, si puo trovare I’impulso di Cristo. L’induista non
credera che il suo dio viva in tutti gli esseri umani. Il cristiano sa che Cristo vive in tutti
gli vomini. La scienza dello spirito mostrera che il cristianesimo giustamente inteso

4 Brahma ¢, nella religione induista, uno degli aspetti della divinita, nonché la prima persona della
Trimurti (la Trinita induista) composta da Brahma, Visnu e Shiva. E il creatore, I’architetto dell’universo,
il padre di tutti gli esseri.

5 Ed ecco, c’era un trono nel cielo, e sul trono uno stava seduto. Colui che stava seduto era simile
nell’aspetto a diaspro e cornalina. Un arcobaleno simile a smeraldo avvolgeva il trono. (Ap.4,2-3)

6 Wotan, Odino, ¢ la maggiore divinita della religione e della mitologia germanica. Thor ¢ una delle
principali divinita scandinave, nota come il dio del tuono.



contiene il nocciolo di verita di tutte le religioni e che ogni religione, quando diventa
consapevole del proprio nucleo di verita, conduce al mistero del Golgota.

Se si considera un altro iniziato o un qualsiasi altro fondatore di religioni, € chiaro che
egli vuole annunciare qualcosa dai mondi spirituali, essendo passato attraverso
I’iniziazione. Non comprende veramente Cristo colui che non vede con chiarezza che
Cristo sulla Terra non ha attraversato alcuna iniziazione; piuttosto, fu per il fatto di essere
qui che egli fu iniziato, e riunifico in sé ogni cosa.

Se come veggente si volge lo sguardo alla vita di Budda e la si osserva, allora cosa
fosse 1l Budda diventa proprio molto piu chiaro nel mondo spirituale. Per la vita di Cristo
non ¢ cosi. La vita di Cristo ¢ tale per cui bisogna conseguire un rapporto con essa gia
qui sulla Terra, per comprenderla nel mondo spirituale. Se non ci si acquisisce quaggiu
un tale rapporto, allora quando si viene iniziati si pud vedere tutto il possibile, ma non si
riesce a scorgere Cristo se non si € acquisita una relazione con lui a partire dalla Terra.

Per questo cosi pochi comprendono il mistero del Golgota. Esso fa del Cristo un’entita
che ha pari valore per I’'uomo primitivo e per il piu alto iniziato. L’anima umana piu
primitiva puo avere un rapporto con Cristo, e anche 1’iniziato deve trovarlo. Si vengono
a conoscere molte cose quando si entra nei mondi superiori, una cosa soltanto non c’e,
una cosa non la si impara: si tratta della morte. La morte esiste soltanto nel mondo fisico.
Nel mondo spirituale ¢’¢ certamente la trasformazione, ma la morte no. Sicché possiamo
dire che tutti quegli esseri spirituali che non vengono mai sulla nostra Terra, e restano
soltanto nei mondi spirituali, non passano attraverso la morte. Cristo ¢ divenuto
concittadino degli uomini sul piano fisico, e cio che si € svolto sul Golgota fa si che, se
si comprende 1’unica morte fra gli dei, nel periodo solare non si resti a mani vuote. Gli
altri iniziati sono uomini che si sono evoluti in modo particolare attraverso diverse vite
terrene. Cristo non fu in precedenza sulla Terra come Cristo, era piuttosto in mondi nei
quali la morte non esiste. Tra i suoi pari egli ¢ I'unico che fece conoscenza con la morte.
Per questo, per venire a conoscere Cristo si deve comprendere la sua morte. Ed essendo
la morte la cosa essenziale, il mistero del Golgota pud venir compreso soltanto qui sulla
Terra, dove la morte esiste. Se qui sulla Terra non si giunge a un rapporto con Cristo,
allora nel mondo superiore non si sperimenta Cristo; allora nella fase del Sole troviamo
il suo posto vuoto. Ma se prendiamo con noi I’impulso di Cristo, allora il trono solare
non appare vuoto, allora troviamo Cristo coscientemente.

Per la nostra odierna evoluzione dell’'umanita ¢ importante che a quel punto noi
troviamo Cristo nel mondo spirituale, riconoscendolo. E perché? Ecco, quando
attraversiamo la fase solare, siamo entrati gradualmente in un mondo dove dipendiamo
dalla luce spirituale. In precedenza, prima del periodo del Sole, abbiamo ancora le
ripercussioni della Terra, di cio che personalmente siamo stati, € cio¢ sentimenti morali
e religiosi. Adesso ci occorre di piu. Ora abbiamo bisogno della capacita di guardare a
quello che c¢’¢ nel mondo spirituale, e che quaggiu non pud ancora venir predisposto in
noi; ora dobbiamo infatti attraversare mondi di forze di cui qui non si puo sapere nulla.

Quando I’'uomo con la nascita entra nella vita, il suo cervello non ¢ sviluppato. Se lo
deve prima elaborare secondo quel che si ¢ acquisito in vite precedenti. Perché se si
necessita di un dato tipo di capacita, allora non basta essersele acquisite, ma si deve anche
sapere come deve essere costruito 1’organo fisico che occorre per esse.



C’¢ una guida importante, ma molto pericolosa. Qui sulla Terra resta inconscia’, ma
diviene indispensabile dal periodo solare in poi: Lucifero. Vagheremmo nel buio se
Lucifero non ci si accostasse. Pero, possiamo camminare a fianco di Lucifero solo se
abbiamo la conduzione di Cristo. Tutti e due, a quel punto, dopo il periodo solare guidano
I’uomo oltre, attraverso I’esistenza che segue, cio¢ le fasi di Marte, Giove e Saturno. In
queste fasi, successive a quella solare, ’'uomo s’incontra con le forze che gli occorrono
per la nuova incarnazione. E un’assurdita se la scienza materialistica crede che il corpo
materiale venga ereditato. Oggi questa scienza non ha alcuna possibilita di avvedersi del
suo errore, ma si riconosceranno le verita spirituali e allora ci si rendera conto dell’errore.
All’uomo non si pud trasmettere per via ereditaria null’altro che le disposizioni per il
cervello e la spina dorsale, per tutto quello che ¢ racchiuso nella teca ossea del cervello,
saldamente chiusa verso ’esterno, e gli anelli della colonna vertebrale — tutto il resto
viene determinato da forze che originano dal macrocosmo. L’uomo sarebbe, diciamo,
una massa del tutto inumana se gli venisse dato solo quanto viene trasmesso per via
ereditaria. Quel che gli viene trasmesso con I’ereditarieta deve venir elaborato ben bene
da ci10 che I’uomo si porta con sé€ dai mondi spirituali.

Perché chiamo periodo di Mercurio, di Venere, Sole, Marte, Giove e Saturno, i periodi®
successivi alla morte?

Quando ¢ passato per la porta della morte, I’uomo diventa sempre piu grande. Difatti
la vita dopo la morte ¢ tale per cui ci si sa espansi in un grande spazio. Inizialmente si
cresce allora cosi tanto da “riempire lo spazio” che viene delimitato dall’orbita della
Luna. Poi ci si continua a espandere fino all’orbita di Mercurio — a quello che
occultamente ¢ chiamato cosi — poi fino all’orbita di Venere, del Sole, di Marte. Si cresce
espandendosi fuori nel grande spazio celeste. Ogni uomo, dopo la morte, cresce nel
grande spazio celeste. Ma ’essere spazialmente insieme di tutte queste anime umane non
ha alcun significato. Se voi compenetrate tutta la sfera di Venere, anche le altre anime
fanno lo stesso, ma non per questo dovete sapere qualcosa le une delle altre. Se anche si
sa di non essere un individuo isolato, ci si puo pur tuttavia sentire soli. Infine ci si estende
nell’universo fino alla sfera che viene descritta da Saturno, e ancora oltre. Cosi
ampliandosi, si fanno proprie le forze di cui si ha bisogno per costruire’ la vita seguente.
E poi si torna di nuovo indietro, si diventa sempre piu piccoli fino a riunirsi con la Terra.
Dunque I’'uomo, tra morte e nuova nascita, si dilata all’intero macrocosmo e, per quanto
paia strano, € cosi: quando rientriamo in una vita terrena, portiamo con noi nell’esistenza
le forze di tutto il sistema solare, e le uniamo a cio che ci viene trasmesso per via ereditaria
a partire dalle sostanze fisiche. Con le forze che originano dal cosmo noi edifichiamo il
corpo fisico e il nostro cervello. Qui, tra nascita e morte, viviamo quindi negli angusti
limiti del nostro corpo fisico; dopo la morte, viviamo dilatati all’intero macrocosmo
solare.

Un uomo ha una profonda sensibilita morale, un altro ne ha meno. Colui che sente
profondamente in modo morale attraversa il mondo spirituale, e pud sperimentare tutto
come essere socievole. La forza per questo proviene dalla vita stellare. L altro non si ¢
preparato in tal modo, non ¢ riuscito a conseguire alcuna relazione, non ha portato dentro

7'Si veda, in particolare, la prima conferenza del ciclo O.0. 187 Come ritrovare il Cristo? — 22 dicembre
1918, Editrice Antroposofica

8 Sul Klartext il corsivo non compare.

11 verbo aufbauen, ripetuto anche in una frase successiva, significa: edificare, erigere, allestire, o
ricostruire.

10



forze spiritualizzanti: per ora, egli non pud avere nemmeno disposizioni morali. Passa
percio solitario attraverso le sfere. Tutto quello che ¢’¢ dentro ’uomo, le sue relazioni
con 1l mondo, tutto ci viene incontro in modo significativo grazie a una tale conoscenza
spirituale.

Kant ha enunciato questo detto: “Due cose colmano ’animo di ammirazione e
reverenza sempre nuove, il cielo stellato sopra di me e la legge morale in me”.'° Con cid
ha espresso qualcosa di molto significativo. La scienza dello spirito mostra che sono
entrambe la stessa cosa. Quello che sperimentiamo tra morte e nuova nascita, il cielo
stellato, lo portiamo entro la nostra vita terrena, dove deve divenire la nostra legge
morale.

Cosi, la scienza dello spirito ci porta la visione della grandezza dell’anima dell’uomo,
e la visione della responsabilita dell’uomo.

19 Immanuel Kant (Konigsberg, 1724-1804) Filosofo tedesco. Importante esponente dell’Illuminismo e
precursore della filosofia idealistica. Le parole qui citate, che si trovano in conclusione alla Critica della
ragion pura (1781), furono scritte anche sulla sua tomba.

11



Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [14/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 14

Diisseldorf, 27 aprile 1913

1a edizione italiana
maggio 2016

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita € comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta, cinque
delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢ di
completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si € scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’'uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire la
comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta di
un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi solo
per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola ‘occulto’
potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe intendeva
esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del mondo.
Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si consideri
solo mediante 1 sensi e I’intelletto ad essi connesso, viene qui considerato oggetto
di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce poi una nota in fondo
pagina, in cui dice: “...ma questa scienza non deve rimanere segreta per nessuno
che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.0. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Quattordicesima conferenza Diisseldorf, 27 aprile 1913 pag. 4
Appunti di uditori

Il significato, per la vita dopo la morte, delle relazioni allacciate sulla Terra. L unirsi nel
dopo morte ad anime umane che in Terra ebbero la stessa attitudine morale e le stesse
rappresentazioni religiose. La comprensione nei confronti di tutte le confessioni
religiose e la giusta comprensione del Cristo come preparazione alla fase solare nel
dopo morte. Cristo preserva I’elemento animico acquisito dall’uomo nelle precedenti
incarnazioni. La collaborazione di Lucifero, necessaria per stabilire il luogo e il tempo
della prossima nascita. Ereditarieta e preparazione della serie degli antenati in vista
della nuova incarnazione.



QUATTORDICESIMA CONFERENZA
Diuisseldorf, 27 aprile 1913
Appunti di uditori’

Il rapporto tra la vita e la morte viene spesso equivocato. In scritti teosofici si trova
di frequente 1’osservazione secondo la quale I’essenza dello spirito e dell’anima umana
potrebbe svanire completamente. Viene detto, per esempio, che a causa di una certa
quantita di male che I’anima dell’'uomo si addossa, essa nel corso dell’evoluzione
potrebbe scomparire. In particolare viene tante volte ribadito come 1 maghi neri, che
hanno praticato molte cose malvagie, verrebbero un giorno addirittura annientati nella
loro esistenza.

Quelli che gia da tempo partecipano delle nostre aspirazioni, sanno che ho sempre
respinto illazioni simili, perché come prima cosa dobbiamo tener bene a mente che tutto
quello che qui nel mondo fisico chiamiamo “morte”, per il mondo soprasensibile non ha
alcun significato; non ne ha gia piu per il mondo che, come mondo soprasensibile piu
vicino, confina con il nostro. Anche ora vorrei richiamare 1’attenzione su questo fatto, a
partire da un dato punto di vistaZ.

La scienza che nel mondo fisico si occupa delle cose fisiche giunge a ogni sorta di
leggi, a ogni sorta di nessi esistenti entro questo mondo fisico. Quello che con queste
leggi si puo trovare, nelle entita e nei fenomeni che ci circondano, non ¢ nient’altro che
la regolarita della realta sensibile esteriore. Se ad esempio con gli abituali strumenti
scientifici esaminiamo un fiore, veniamo a conoscere le leggi fisico-chimiche attive
nella pianta. Resta perd sempre qualcosa che si sottrae alla scienza: ¢ la vita stessa.
Certo, negli ultimi tempi anche alcuni scienziati particolarmente fantasiosi si sono dati a
produrre ipotesi di ogni genere su come, per esempio, la vita vegetale potrebbe venir
compresa a partire dalle sole sostanze inorganiche. Tutto cid perd verra ben presto
riconosciuto come un errore, perché nella scienza fisica 1’afferrare la vita resta soltanto
un ideale. Sempre piu si vengono a conoscere le leggi chimiche e cosi via, ma non la
vita stessa. Cosi, per le forze di conoscenza fisiche ¢ certamente un ideale indagare la
vita, ma non lo si fara con tali forze conoscitive, perché la vita ¢ qualcosa che fluisce
nel mondo fisico dal mondo che sta al di sopra del fisico, e che entro il mondo fisico
non puo rivelare le sue leggi.

Ma proprio come ¢ per la vita nel mondo fisico, altrettanto ¢ per la morte nel mondo
soprasensibile. La pero per quel che riguarda la volonta. Nessun atto di volonta, nessun
impulso volitivo dei mondi soprasensibili pudé mai condurre a quello che qui nel mondo
fisico conosciamo come morte. In tutti 1 mondi soprasensibili puo tutt’al piu sorgere la
nostalgia della morte, ma in essi la morte non pud mai sopraggiungere. Nel mondo al di
sopra del fisico la morte non esiste. Per I’anima umana ¢ particolarmente toccante

' Verso il finale del testo, gli appunti si fanno sempre pit frammentari. Si ¢ ricorsi nelle note al
documento del Klartext, anch’esso perd incompleto.

2 Christoph Lindenberg (Rudolf Steiner. Eine Chronik, Verlag Freies Geistesleben, p. 334) ci informa
che il giorno successivo a questa conferenza, il 28 Aprile, Steiner scrisse alla madre e ai fratelli, mando
loro 200 marchi con la seguente motivazione: perché “andiamo incontro a tempi magri, ¢ di continuo
minaccia la guerra”. Questo per dire che, con la guerra, i suoi ascoltatori dovevano prepararsi alla morte
¢ alla morte di massa di interi popoli.



quando si coglie che, davvero, in fondo tutte le entita delle Gerarchie superiori non
possono mai conoscere la morte, essendo la morte qualcosa che puo venir sperimentato
solo sulla Terra. Come correttamente nella Bibbia si dice che gli Angeli nascondono il
loro volto davanti ai misteri della nascita®, ¢ altrettanto giusto dire che gli Angeli si
coprono il volto al cospetto dei misteri della morte. E I’entita che conosciamo come il
piu significativo “impulsatore” per 1’evoluzione terrena, Cristo, dovette essere 1’unica
entita dei mondi divini a fare conoscenza con la morte. Tutte le altre entita divino-
spirituali non conoscono la morte, la conoscono solo come mutazione di una forma
nell’altra. Cristo dovette scendere sulla Terra per passare attraverso la morte. Sicché, di
tutti gli esseri ultra-fisici superiori all’'uomo, Cristo ¢ 1’unico che abbia conosciuto la
morte per esperienza propria. Come detto, quando si considera questo problema
dell’esperienza della morte in rapporto a Cristo, allora esso agisce in modo
particolarmente impressionante.

In effetti I’'uomo stesso, quando ¢ passato per la porta della morte, vive davvero in
questo mondo soprasensibile dove la morte non esiste. Qui egli pud passare, ma non
puo annientarsi, perché viene allora accolto in mondi nei quali un annientamento non
puo prodursi.

Quello che si pud contemplare nel mondo ultra-fisico come simile alla morte ¢
qualcosa di molto diverso da essa. E cid che, volendo usare parole umane, si deve
indicare con il termine solitudine. Non pud mai essere morte I’estinguersi di qualche
cosa che entra nel mondo ultra-fisico; certo perd subentra solitudine. La solitudine ¢ nel
mondo soprasensibile come la morte quaggiu. Non ¢ un annientamento, ma ¢ peggiore
della solitudine qui sulla Terra. E un riguardare indietro alla propria entitd. E cosa cid
significhi, lo si nota solo quando subentra questo non sapere niente se non di se stessi.

Consideriamo ad esempio un essere umano che qui sulla Terra abbia sviluppato poco
di quel che si pud chiamare simpatia per gli altri, che abbia vissuto in sostanza solo se
stesso. Quell’essere, quando ¢ passato per la porta della morte, trova difficolta
soprattutto a conoscere altri esseri umani. Nel mondo ultra-fisico, quell’essere puo
vivere insieme ad altri esseri, ma pud non percepirne niente: ¢ ricolmo soltanto del
proprio contenuto animico, vede solo quel che sperimenta in se stesso. Puo succedere
che un uomo, sulla Terra, per eccessivo egoismo si sia tenuto lontano da ogni amore
umano, che passi attraverso la porta della morte e allora, dopo la morte, abbia da vivere
solamente nel ricordo della sua ultima vita terrena, non possa avere alcuna esperienza
nuova — perché non conosce nessun essere, non si incontra con nessuno, ed ¢
completamente abbandonato a se stesso®. Perché con la nostra entita di “uomo” ci
prepariamo veramente ad avere davanti a noi, dopo la morte, un mondo molto
particolare.

Qui sulla Terra non conosciamo noi stessi, per cosi dire, dal momento che la scienza
non ce l’insegna, poiché essa — conoscendo invero solo il cadavere — puo istruirci
soltanto su cid che 'uomo non ¢ pit. Qui veramente I’'uomo non conosce se stesso, il
cervello pensa, ma non puo pensare se stesso. Di noi vediamo una parte, qualcosa di piu

3 Si veda la Dornach, 14 Agosto 1915, sull’ascesa di Faust al cielo. (O.0. 272 La scienza dello spirito e
il Faust di Goethe, Vol. 1, disponibile su www.liberaconoscenza.it). Nella quale si dice che solo le
Gerarchie superiori a quella degli Angeli possono posare lo sguardo sul divenire uomo
(Menschwerdung).

* Auf sich angewiesen ist. 1l verbo anweisen avrebbe qui la sfumatura di essere lasciati, abbandonati a se
stessi, ma anche di essere — dal quel se stessi — necessitati, dipendenti.



http://www.liberaconoscenza.it/

se guardiamo nello specchio, ma questo ¢ proprio solo il lato esteriore. Quaggiu 1’uomo
non vive in s¢, vive insieme al mondo esterno che agisce sui suoi sensi. Mediante noi
stessi, mediante quello che possiamo sperimentare quaggiu, ci prepariamo per
espanderci nel macrocosmo, per divenire noi stessi macrocosmo, per diventare quello
che qui vediamo. Quaggiu vediamo la Luna. Poi, nella vita dopo la morte, ci
estendiamo tanto da essere la Luna, come adesso siamo il nostro cervello. Ci
espandiamo a Saturno cosi da essere Saturno, come ora siamo la nostra milza®. L uomo
diviene macrocosmo. Quando 1’anima ha lasciato il corpo, essa si espande all’intero
sistema planetario, cosicché tutti gli uomini occupano contemporaneamente lo stesso
spazio; sono inseriti gli uni negli altri, ma non sanno nulla gli uni degli altri. Solo 1
rapporti spirituali fanno si che si sappia gli uni degli altri. Gia con la nostra vita qui
sulla Terra ci prepariamo al fine di estenderci all’intero universo, che quaggiu vediamo
nel suo riflesso sensibile. Ma cosa ¢ poi il nostro universo?

Come ¢ adesso, di giorno, il nostro mondo — monti e fiumi, alberi, animali ¢ minerali
— come adesso dunque questo nostro mondo ¢ attorno a noi, € noi viviamo in esso, cosi
siamo in seguito infilati dentro il nostro mondo e questo mondo ¢ il nostro organismo.
Questo sono 1 nostri singoli organi, € il nostro mondo siamo noi stessi. Noi ci
guardiamo dal mondo circostante. Tutto cio0 inizia gia immediatamente dopo la morte,
nel corpo eterico. Li abbiamo davanti a noi il quadro della nostra vita. Se quaggiu
I’uomo non allacciasse relazioni con altre entita — prima di tutto con altri esseri umani e,
come ora dovrebbe sempre piu accadere grazie alla scienza dello spirito, con le entita
delle Gerarchie superiori — avverrebbe allora che non avrebbe nulla da fare, tra morte e
nuova nascita, se non guardare solo continuamente se stesso. Il guardare per molti
secoli soltanto se stessi non ¢ proprio uno spettacolo desiderabile. Non lo dico come
banalita, ma perché 1’apparente banalita qui ¢ qualcosa di sconvolgente. Allora siamo
infatti noi stessi un mondo per noi, ma quello che ci amplia questo nostro sé a un
mondo piu esteso sono le relazioni che abbiamo allacciato qui sulla Terra. La vita
terrena esiste affinché noi sviluppiamo relazioni e rapporti che poi proseguono oltre la
morte, perché dobbiamo allacciare quaggiu cio che fa di noi un essere socievole nel
mondo spirituale. L’uomo sperimenta come strazio, nel mondo spirituale, la paura della
solitudine. Questa paura puo in un certo senso assalirci sempre di nuovo, perché tra
morte € nuova nascita attraversiamo, per cosi dire, diversi stadi all’interno dei quali, se
anche ci siamo appropriati di una certa socievolezza per la condizione precedente, nel
successivo possiamo incorrere di nuovo nella solitudine. Nel primo periodo dopo la
morte, in realta, possiamo avere buoni rapporti solo con quelli che sono rimasti qui
sulla Terra, o che sono morti all’incirca in un periodo non lontano da quello della nostra
morte. Le relazioni piu strette agiscono allora oltre la morte. Riguardo a cido molto puo
venir fatto, proprio da parte di coloro che sono rimasti quaggiu, i cosiddetti vivi. Infatti
colui che ¢ rimasto indietro, esistendo dei rapporti tra lui e quel defunto, puo dargli
notizie dal mondo fisico, pud comunicargli le proprie conoscenze sul mondo spirituale.
Questo ¢ possibile soprattutto mediante la lettura per 1 defunti. Possiamo prestare il piu
grande servigio a un trapassato se, con la sua immagine davanti alla nostra anima, ci
sediamo e gli leggiamo silenziosamente® un libro di scienza dello spirito, lo istruiamo.

5 Per le corrispondenze tra pianeti e organi, si veda O.0 128 Una fisiologia occulta, Editrice
Antroposofica
6 Leise, che significa anche sommessamente.



Gli si possono anche riferire pensieri propri, che si sono accolti in sé¢, sempre
rappresentandoci I’immagine del defunto in modo molto vivido. In questo non
possiamo essere avari. Con ci0 superiamo l’abisso che ci separa dai nostri defunti.
Possiamo fare del bene ai defunti in ogni caso, non soltanto nei casi piu estremi. Questo
¢ un sentimento confortante, che puo alleviare il dolore per la morte di una persona che
sl ama.

Ora, miei cari amici, quanto piu ci addentriamo nel mondo soprasensibile, tanto piu
cessano le particolaritd. Nel mondo astrale troviamo ancora relazioni singole’, ma
quanto piu in alto giungiamo, troviamo che cessa ci0 che c¢’¢ tra singole entita. La tutto
¢ entita. Le relazioni tra queste sono relazioni animiche, € noi dobbiamo avere anche
tali relazioni se non dobbiamo® esser soli. E questa peraltro la missione della Terra: che
I’uomo possa allacciare rapporti quaggiu, altrimenti nel mondo spirituale rimane solo.
Per il primo periodo dopo la morte si tratta dei rapporti parentali e amicali che abbiamo
stretto qui vivendo insieme ad altri esseri umani, che continuano oltre la morte e
costituiscono il nostro mondo. Quando si scruta con sguardo veggente il mondo nel
quale dimorano 1 defunti, si pu¢ ad esempio trovare un defunto del genere insieme a
quelli che si possono osservare qui sulla Terra. Per molti uomini del presente si vede
allora come essi vivano con chi € morto pit 0 meno nello stesso tempo’, con quelli
morti dieci anni prima o dieci anni dopo. Si vede dunque come molti vivano assieme a
una quantita di antenati che furono loro consanguinei. E uno spettacolo che si presenta
spesso al veggente: avi morti da secoli, ad essi si unisce il defunto. In seguito, pero,
I’uomo si sentirebbe di nuovo immensamente solo se non agissero altre relazioni, che
sono certamente piu lontane'® e tuttavia preparano 1'uomo ad essere socievole nel
mondo spirituale. Al riguardo, all’interno del nostro movimento abbiamo davvero un
principio che scaturisce da un compito cosmico, e cio¢ configurare le relazioni tra gli
esseri umani nel modo piu vario possibile. Per questo non pratichiamo antroposofia
soltanto cosi che un singolo individuo tenga conferenze. Cerchiamo di unire le persone,
nella societa, in modo che si formino anche relazioni personali, e queste relazioni
valgono pure per il mondo soprasensibile. Sicché 1'uomo, per il fatto di appartenere
socievolmente quaggiu a una certa corrente, crea legami per lassu. Giunge perd un
periodo nel quale sono necessarie relazioni molto piu universali. Giunge un tempo nel
quale si sentono sole le anime che sono passate per la porta della morte senza
disposizione d’animo morale, senza concetti morali, che qui nell’esistenza fisica hanno

7 Nel Klartext si trova invece Ubertragungen, cioé trasmissioni dirette. Il senso di questa frase sembra
riguardare la relazione che possiamo avere con un singolo defunto, che muterebbe natura quando egli si
trova nei cieli piu alti, oltre il piano astrale, o kamaloca. Sempre nel Klartext, prima di questo paragrafo,
c’¢ un brano esplicativo che nella Ga non compare. Eccone il senso: nel mondo delle piante, che
appartengono tutte all’organismo della Terra, come per i capelli che stanno tutti sul nostro capo, non
ha senso parlare di individualita. 1l fatto che il botanico studi le piante considerandole nella loro
singolarita sarebbe un’operazione erronea, sarebbe invece molto piu significativo studiare il terreno, o
l’aria del luogo. Quando troviamo un campo seminato, guardiamo anche all’aratro che ¢ servito a
lavorarlo...

8 Wir miissen ..., wenn wir nicht einsam sein sollen. Si potrebbe tradurre anche: e noi dobbiamo avere
anche tali relazioni se non vogliamo esser soli.

® Unmittelbar

19 Ferner, che significa anche “a venire”, che si preparano per il futuro. Relazioni elettive assumeranno
sempre piu importanza rispetto a quelle di sangue, ma anche rispetto al legame amicale che si ebbe con
le persone piu vicine; relazioni piu spirituali che non animiche.



rinnegato la disposizione morale. Qui sulla nostra Terra le persone con una disposizione
d’animo morale, semplicemente per il fatto di essere persone morali, valgono davvero
di p1u rispetto a persone che non lo sono. Per tutta I’umanita terrena un uomo morale ha
piu valore di uno non morale, come una cellula sana dello stomaco, ad esempio, vale
per 'uomo intero piu di una malata. Non si puo dire esattamente, nello specifico, in
cosa consista il valore di una persona morale per I’intera umanita e in cosa il danno di
un uomo non morale, ma mi comprenderete. L’uomo senza disposizione d’animo
morale ¢ un membro malato dell’'umanita. Cio significa pero che, a causa di questa sua
disposizione animica, egli si rende sempre piu estraneo agli altri uomini. Essere morali
significa al contempo riconoscere che si hanno relazioni con tutti gli uomini. Di
conseguenza, per tutte le persone morali ’amore umano universale ¢ qualcosa di
implicito. In un certo periodo dopo la morte, gli uomini amorali arrivano a sentirsi soli
in seguito al loro essere non morali. Sicché c’¢ una fase in cui solo la nostra
disposizione d’animo morale ci esonera dalle pene della solitudine.

Cosi, se osserviamo gli esseri umani espansi nel cosmo dopo la morte, troviamo che
agli vomini amorali tocca in effetti di sentirsi soli, e invece quelli morali trovano il
collegamento con altri che in qualche modo condividono con loro rappresentazioni
morali. Come qui sulla Terra gli uomini si riuniscono secondo nazioni o secondo altri
raggruppamenti, cosi tra quelli che vivono tra morte e nuova nascita, se li seguiamo con
sguardo veggente, troviamo che anche 1a si articolano, ma sono suddivisi in base a
comuni concetti e sentimenti morali. Esseri umani aventi le stesse sensazioni morali si
riuniscono in gruppi, e allora vivono socievolmente tra la morte e una nuova nascita.

Giunge poi una fase dell’evoluzione nella quale ognuno, anche possedendo concetti e
sentimenti morali, si sente solo: se gli mancano rappresentazioni religiose. La
preparazione alla socievolezza nel mondo soprasensibile, in una determinata fase della
vita tra morte e nuova nascita, sono le rappresentazioni religiose. Qui troviamo di
nuovo che gli uvomini che si separano dai legami e dai sentimenti religiosi si trovano
condannati alla solitudine. Troviamo insieme, in gruppi, esseri umani con lo stesso
credo religioso. Poi perod viene un periodo nel quale, di nuovo, non basta aver vissuto in
una comunita religiosa; viene un tempo in cui ci si pud comunque sentire nuovamente
soli. Questo ¢ un tempo nel quale solitamente, tra morte € nuova nascita, avvengono
cose importanti: o ci sentiamo soli, nonostante la comunione nell’elemento religioso
con chi ha le stesse nostre disposizioni religiose, oppure acquisiamo comprensione per
ogni anima umana nel suo esprimersi'!. A questa comunione possiamo predisporci
soltanto facendo nostra la comprensione per tutte le confessioni religiose. Un tempo,
prima del mistero del Golgota, cid non era necessario, perché le esperienze del mondo
spirituale erano diverse allora, ma ora ¢ divenuto necessario. Preparatoria al riguardo ¢
la giusta comprensione del -cristianesimo. Quel che costituisce 1’essenza del
cristianesimo, infatti, non lo si trova davvero in altre confessioni religiose, non ¢
corretto collocare il cristianesimo accanto ad altre confessioni religiose. Certo, esistono
alcune confessioni cristiane magari piu grette. Ma il cristianesimo rettamente inteso ha
gia in s¢ I’impulso alla comprensione di ogni indirizzo religioso. Infatti, 1’occidentale
come ha assunto il cristianesimo? Considerate I’induismo: ad esso pud aderire solo la
razza hindu. Se qui in Europa avessimo sviluppato una religione razziale, avremmo

" In ihrer Ausserung: nel suo rendersi manifesta, affermarsi, dichiararsi, esternarsi.



ancora oggi un culto di Wotan'?, e sarebbe questa la religione della razza occidentale.
L’Occidente ha assunto un credo che non proviene dalla sua sostanza di popolo, ma che
¢ venuto dall’Oriente. E stato accolto qualcosa che poteva operare solo in virti del suo
contenuto spirituale. Nessuna religione di razza o di popolo era infatti in grado di
assorbire'® I’impulso di Cristo. Il popolo che vide Cristo in mezzo a sé non ci si &
riconosciuto. L’elemento peculiare del cristianesimo ¢ che in esso si trova il germe per
essere religione universale. Non c’¢ bisogno di essere intolleranti nei confronti di altre
religioni, e si puod ben dire: la missione cristiana non consiste nel somministrare dogmi
alla gente. Naturalmente il buddista trova ridicolo un credo che non possiede la dottrina
della reincarnazione, non lo considera affatto cosa giusta. Il cristianesimo giustamente
inteso ha invece come premessa'* che ogni uomo ¢ cristiano nella sua intima essenza.
Se andate da un hindu e dite: “Tu sei un hindu e 10 sono un cristiano”, allora non si €
compreso il cristianesimo. Lo si ¢ compreso solo quando dell’hindu si ¢ capaci di dire:
“Nella sua piu intima essenza lui € un buon cristiano quanto me, solo che al momento
non ha avuto altra opportunita che conoscere un credo preparatorio, € non ne ¢ ancora
uscito. Devo chiarirgli dove la sua religione concorda con la mia”. La cosa migliore
sarebbe che 1 cristiani insegnassero all’hindu I’induismo e cercassero poi di portare oltre
I’induismo, cosi che I’hindu trovasse il collegamento con 1’evoluzione universale.
Comprendiamo il cristianesimo solo quando reputiamo ogni uomo un cristiano
nell’intimo del cuore. Solo allora il cristianesimo ¢ la religione che va oltre tutte le
razze, i colori, i ceti. Il cristianesimo € questo.

Oggi noi entriamo in una nuova epoca. Il modo in cui il cristianesimo ha operato nei
secoli passati non opera piu. E la nuova comprensione del cristianesimo, della quale
abbiamo bisogno, va perd prima prodotta mediante la concezione del mondo
antroposofica. La visione del mondo antroposofica ¢, a questo riguardo, uno strumento
per il cristianesimo. Tra le religioni apparse sulla Terra, il cristianesimo ¢ stata I’ultima
a comparire. Non si possono piu fondare nuove religioni, anche queste fondazioni
hanno fatto il loro tempo. Si susseguirono 1’una all’altra, e come ultima fioritura
produssero il cristianesimo. Oggi, perd, la missione ¢ quella di sviluppare'® sempre piu
il cristianesimo nei suoi impulsi. Per questo con il nostro movimento scientifico-
spirituale cerchiamo di interessarci amorevolmente — in modo piu consapevole di
quanto sia finora accaduto — di tutte le religioni della Terra. Perché cosi ci
predisponiamo anche a quel periodo, tra morte e nuova nascita, nel quale ci sentiamo
soli, non riuscendo a percepire anime che sono li presenti, ma alle quali non abbiamo
accesso alcuno. Se quaggiu misconosciamo 1’induismo, di 1a ci limitiamo a sentire
I’hindu, avvertiamo la sua presenza, ma non troviamo alcun accesso a lui.

Vedete, questo momento ¢ anche quello nel quale abbiamo dilatato cosi tanto il
nostro corpo astrale da essere divenuti, tra morte e nuova nascita, abitanti del Sole.
Entriamo allora nel Sole. Infatti, ci estendiamo veramente fuori, nell’intero
macrocosmo, € a quel punto siamo cosi ampi che tocchiamo ’essere del Sole!®, nella
fase in cui ci occorre I’amore umano universale. Questo incontro con il Sole si

12 Wotan, o Odino, ¢ la massima divinita della religione e della mitologia germanica.

B Aufsaugen, il cui significato ¢ anche: risucchiare dentro, imbibirsi, fagogitare o (in Austria) prendersi.
4 Qui il verbo & voraussetzen: presupporre, comportare, porre come premessa necessaria, richiedere o
pretendere.

15 Ausgestalten: dare forma, concretizzare, attuare, realizzare.

16 Wesen, che vuol anche dire essenza, realtd, natura.



manifesta in quel che segue. Per prima cosa nel fatto che perdiamo la possibilita di
portare comprensione verso tutti gli esseri umani, se non abbiamo conseguito legami
per mezzo dell’impulso: “Sempre, dove due sono uniti nel mio nome, o sono in mezzo
a loro”.!” Cristo non intendeva: “Sempre, dove due hindu, o un hindu e un cristiano
sono insieme, Io sono in mezzo a loro”, ma: “Sempre, dove sono insieme due che
hanno una vera comprensione dei miei impulsi, lo sono in mezzo a loro”. Fino a un
certo momento questo Essere era sul Sole. La c’era il suo “trono”. Poi si ¢ unito alla
Terra. Per questo dobbiamo sperimentare 1’impulso di Cristo qui sulla Terra e, allora, lo
portiamo anche su nel mondo spirituale. Se infatti giungiamo sul Sole senza 1’impulso
di Cristo, per noi la non c¢’¢ nient’altro che un’incomprensibile iscrizione nella cronaca
dell’akasha. Da quando Cristo si € unito alla Terra, si deve acquisire comprensione per
lui sulla Terra. Si deve portare con sé la comprensione di Cristo, altrimenti non si puo
trovare Cristo dall’altra parte. Quando ci evolviamo verso il Sole, se quaggiu abbiamo
conseguito una comprensione per lui, comprendiamo allora cosa ¢ iscritto nella cronaca
dell’akasha. Egli, infatti, ha lasciato indietro cid sul Sole. Questo ¢ I’importante: che la
comprensione di Cristo va suscitata qui sulla Terra e allora la si puo serbare anche nei
mondi superiori. Alcune cose diventano chiare solo quando si possono prendere in
considerazione certi nessi'®.

Ci sono correnti teosofiche che non riescono a capire che I’impulso di Cristo sta nel
centro dell’evoluzione terrena come un fulcro!®, a partire dal quale si va sempre piu in
alto. Se percio vengono delle persone a dire che Cristo pud comparire piu volte sulla
Terra, ¢ come se si dicesse che un giogo della bilancia deve venir appeso a due punti.
Con una bilancia del genere non si puo pesare. Cosi come questo sarebbe assurdo nel
mondo fisico, altrettanto lo ¢ 1’affermazione di certi occultisti riguardo alle ripetute vite
terrene di Cristo. Si dimostra di aver conseguito una comprensione dell’impulso di
Cristo solo se si ¢ in grado di capire che Cristo ¢ 1’'unico Dio che ha attraversato la
morte, € che per questo dovette scendere sulla Terra.

Per chi si ¢ appropriato quaggiu di una comprensione di Cristo, un trono non se ne
sta vuoto dall’altra parte, sul Sole. In tal caso egli ¢ anche capace di riconoscere un altro
incontro che ora sopraggiunge in questa fase: all’uomo si accosta allora anche Lucifero
e, per la precisione, adesso non come tentatore ma come potenza giustificata, che deve
essere al suo fianco se ’'uomo ha da trovare il suo ulteriore progresso nel mondo
spirituale?’. Le stesse qualita sono dannose solo al posto sbagliato. Qui nel mondo fisico

17 Mt 18,20 Perché dove sono due o tre riuniti nel mio nome, io sono in mezzo a loro.

¥ A questo punto solo sul documento del Klartext compare un paragrafo incompleto il cui senso &
riassunto qui di seguito: Ci sono persone che hanno una certa paura della teosofia. E anche
comprensibile: il modo in cui, per lunghi anni, essa ¢ stata condotta non da loro torto. Ma, se non si
assume una comprensione per Cristo qui sulla Terra, non lo si puo trovare di la. Pero quegli uomini,
che si credono buoni cristiani ma che non vogliono saperne nulla della teosofia, temono che giungano
alla teosofia altri uomini, che prima non sapevano niente di Cristo, e allora raccontano a questi ogni
sorta di corbellerie sui mondi superiori — ma allora non si puo trovare nesso alcuno, se non si sa niente
dell’evoluzione terrestre...

1 La parola tedesca & Schwerpunkt, che significa anche centro di gravita.

20 Avendo a mente I’'immagine della bilancia, anche il cielo del Sole appare effettivamente come un
nuovo fulcro al centro dei cieli planetari, un punto di appoggio, un centro di gravita (analogo a quel che
sarebbe il Mistero del Golgota qui sulla Terra e per 1’umanita intera) dal quale poi il Defunto puo
continuare a salire in alto ri-orientandosi nei mondi spirituali, se ha al proprio fianco Cristo ¢ Lucifero.
Presentata in una conferenza degli anni successivi — O.0. 187 Come ritrovare il Cristo?, Editrice

10



Lucifero allaccia un rapporto che ¢ pernicioso, ma dopo la morte, a partire dal Sole, egli
deve assistere 'uomo. L’ uomo deve incontrare Lucifero. Egli deve compiere 1’ulteriore
cammino tra Lucifero e Cristo. Cristo preserva la sua realta animica, mantiene il suo
animico con tutto cio che ha gia acquisito nelle incarnazioni precedenti. Il compito della
forza luciferica ¢ di sostenere 1’'uomo affinché impari a utilizzare nel modo legittimo
anche le forze delle altre entita delle Gerarchie, per la sua nuova incarnazione. Non
importa quando, un giorno giunge all’'uomo la necessita di stabilire, anzitutto, in quale
punto della Terra e in quale Paese debba avvenire la sua prossima incarnazione. Questo
deve succedere gia a meta del periodo tra la morte e una nuova nascita. Che vengano
stabiliti con molto anticipo il luogo e il Paese in cui I’anima umana si reincarna ¢
addirittura la prima cosa che deve avvenire.

L’uomo vi si prepara con ’allacciare gia quaggiu relazioni con i mondi spirituali. Ma
deve venir aiutato da Lucifero. Ora egli prende da un certo tipo di entita delle Gerarchie
superiori le forze che lo guidano al luogo e al momento destinati.

Se vogliamo scegliere un esempio eminente, allorché dovette comparire Lutero?!, la
sua comparsa dovette venir preparata nell’ottavo-nono secolo. Gia allora le forze
dovettero venir guidate entro il popolo nel quale egli doveva operare. E deve
collaborare Lucifero perché il luogo e il tempo della nostra rinascita possano venir
stabiliti. Portando Cristo nella propria anima, [’'uomo preserva quello che si ¢
guadagnato lavorando, ma non ¢ ancora maturo per sapere dove il suo karma possa
esplicare 1 suoi effetti nel modo migliore — in questo deve aiutarlo Lucifero.

Poi trascorre di nuovo un po’ di tempo. Il fatto successivo ¢ che c’¢ da risolversi
riguardo a come debba essere fatta, nelle sue qualita di carattere, la coppia di genitori
che deve effettivamente generare I’essere umano, che deve venir condotto sulla Terra in
un determinato luogo e in un determinato tempo — e questa risoluzione ¢ un’attivita
sconvolgente, ma davvero non si puo far altro che caratterizzare le cose con parole
comuni. Tutto ci0 deve venir stabilito gia molto tempo prima. Ne consegue pero
un’altra cosa, il fatto che gia ora da parte delle Gerarchie superiori vengono compiuti i
preparativi, attraverso tutte le generazioni, e ora di nuovo con 1’aiuto di Lucifero, molto,
molto tempo prima che nasca la persona in questione. Per Lutero dovette venir stabilito
gid nel decimo-undicesimo secolo?? quali dovessero essere gli antenati, in quale
discendenza sarebbe nato, cosi che potesse esserci la giusta coppia di genitori. La
scienza fisica?® crede che 1’'uomo prenda le qualita dai suoi antenati. In realta ¢ ’'uomo,
dai mondi soprasensibili, a influire sulle caratteristiche dei propri avi. In qualche modo,
siamo responsabili noi di com’era il nostro quadrisavolo. L’uomo naturalmente non puo

Antroposofica - 29 Dicembre 1918 — un’altra immagine legata al cielo del Sole potrebbe essere quella
della bussola, che rende possibile il passaggio al di la delle colonne d’Ercole in un mare in tempesta.

2l Martin Luther, fu monaco ¢ teologo tedesco (Eisleben 1483-1546). Egli avvid un movimento
teologico e politico che si proponeva la restaurazione dell’autentico annuncio evangelico e del vero
cristianesimo, la riforma della vita della Chiesa. Opera sua ¢ la traduzione in tedesco della Bibbia, al
fine di permetterne a tutti la lettura.

22 Nel paragrafo precedente si diceva: ottavo-nono, e anche sul Klartext compare un punto interrogativo
scritto a matita. Non pare una contraddizione: nel caso di Lutero — che avrebbe portato degli impulsi a
livello di popolo tedesco — prima di poter scegliere i genitori, sarebbe stata prima necessaria una
preparazione del popolo stesso che avrebbe accolto quella speciale individualita.

2 Die physische Wissenschaft, contrapposta a quella ultra-fisica, soprasensibile. Rudolf Steiner
userebbe questo termine di “scienza fisica” nel senso originario di “filosofia naturale”, di studio della
natura e dei suoi fenomeni.

11



cagionare tutte le qualita, ma di certo tra le altre devono esserci anche quelle delle quali
poi avremo bisogno. Ci0 che si possiede di ereditato dai propri padri, lo si deve prima
aver fatto affluire entro di loro.

Prima, dunque, vengono stabiliti il luogo e il tempo della nascita. Poi viene prescelta
una genealogia. In fondo, cio che si chiama amore filiale non ¢ altro che il manifestarsi
di questo: che ci si unisce a cio cui, da secoli, dal mondo soprasensibile si ¢ dato forma.
E quel che si presenta come concepimento ¢ il fatto che 1’'uomo allora concepisce?* le
forze che insieme lavorano al suo corpo, specialmente al capo e alla forma generale del
corpo. Dobbiamo percio figurarci che, da quel momento in poi, perlopiu si lavora a noi
stessi in una piu profonda struttura del capo — non tanto a mani e piedi, o al tronco,
piuttosto al capo andando verso il tronco. Questo, lo ceselliamo finemente®.
Proseguiremo poi il lavoro dopo la nascita. Prima perd incorporiamo tutto nel corpo
astrale, predisponiamo astralmente la forma del capo. La cosa procede a tal punto, che
possiamo dire: nel modello astrale, che poi si unisce alla forma del corpo, viene
foggiato proprio alla fine?® quello che in seguito dara la forma della scatola cranica. La
forma del cranio ¢ individuale per ogni essere umano. Viene cesellata alla fine?’ quella
che ¢ la forma del cervello. E quanto ci viene poi dato sulla Terra con I’ereditarieta ¢, in
fondo, ci0 che attraverso la propria sostanza ¢ in grado di riunirsi con quanto portiamo
con noi dal mondo soprasensibile. Immaginatevi che quel che proviene dal mondo
soprasensibile sia una coppa: 1’acqua che la riempie viene data dalla sostanza ereditaria.
Tramite la mera ereditarietd viene fornito soltanto quello che per cosi dire ¢ la
peculiarita del nostro sistema corporeo piu indipendente dal sistema dei nervi e del
sangue. Se abbiamo ossa grandi e forti, oppure deboli e sottili, dipende meno dalle forze
che riceviamo dalle potenze preparatrici che non dall’ereditarieta. L’individualita che
deve nascere in quel tempo e in quel luogo, affinché il suo karma esplichi i1 suoi effetti,
nasce da persone con ossa forti o coi capelli biondi, e cosi via — ¢ questo che viene reso
possibile mediante la linea ereditaria. Se le teorie naturalistiche dell’ereditarieta fossero
vere, verrebbero fuori uomini con il sistema nervoso atrofizzato e solo gli abbozzi delle
mani e dei piedi.

Solo lo sguardo veggente conduce alle cose che sono realmente significative. Vi
posso raccontare un caso: mi capitd di incontrare una persona che aveva
un’idrocefalia?®. Si differenziava in modo essenzialissimo?® dal resto della famiglia.

** Empfangen significa accogliere, ricevere, e anche concepire un figlio. Pero in questa frase, nel
Klartext, al posto di “concepimento” (Empfingnis) ¢ scritta a matita una parola poco leggibile, che
sembra Mutterliebe, “1’amore materno”. Cosi sarebbe piu logica la relazione con la frase precedente:
prima Steiner spiega la radice spirituale dell’amore del bimbo per la sua mamma, e poi viceversa. Per
amore materno allora si intenderebbe la disposizione a divenire madre, quindi: desiderare un figlio e
farsi ricettiva per questa nascita futura. Proprio come la corporeita del nascituro si rende ricettiva
all’azione spirituale, riceve-accoglie la “forma”, che cosi gli si impronta.

3 Ausziselieren & un verbo che Steiner, anche altrove, riserva al lavoro che viene compiuto sulla testa,
sul sistema dei nervi, sugli occhi, o anche sulla formazione di pensieri: su quanto ¢ minerale o ...aureo.
26 Zuallerletzt

27 Zuletzt. Questa sembrerebbe la progressione (nel modello astrale): si da prima la forma al cervello e
poi alla scatola cranica — dall’interno verso 1’esterno.

28 Per sette anni, dal 1884 al 1890, a Vienna, Rudolf Steiner ebbe 1’incarico di precettore presso la
famiglia Specht. Si curo dell’educazione dei quattro figli e fu assorbito in questo lavoro in modo molto
particolare dal figlio Otto, idrocefalo, il quale piu tardi concluse il ginnasio, frequentd 1’universita

12



Perché era idrocefalo? Perché il concilio degli esseri superiori con Lucifero suono
pressappoco cosi: “Si, questo essere umano deve nascere la, quella ¢ la miglior coppia
di genitori. Ma egli non puo influire adeguatamente sulla genealogia, cosi da poter
produrre cid che puo dargli la giusta sostanza, cosi che il capo venga indurito
correttamente. Solo nel corso della vita deve adattare il cervello alla struttura®®”.
Riguardo a quest’uomo non poté venir trovato il modo di predisporre gli antenati cosi
che il capo venisse indurito adeguatamente.

Queste sono cose molto importanti, e in esse vediamo quasi la tecnica, il modo in cui
ci introduciamo nel mondo3!. Se cid verra osservato giustamente dalla scienza, si
avvertira ’entrare in azione del mondo superiore.

Se procediamo insieme a Lucifero e Cristo, giungiamo cosi al giusto rapporto con
I’evoluzione progressiva.

Anzitutto, dunque, nella vita dopo la morte si devono superare 1 pericoli
dell’isolamento, congiungendosi agli altri esseri umani, tramite legami morali e
religiosi. Si lavora poi al nuovo uomo che deve incarnarsi in seguito. Si ha ora un
compito, quando si ha se stessi davanti a sé anziché il mondo circostante.

Se dunque "'uomo attraversa quegli stadi nei quali avrebbe potuto essere socievole e
invece si adattd nella solitudine, sorge in lui qualcosa di simile alla nostalgia della
morte. Cos’¢ questa nostalgia della morte? E la nostalgia dell’inconsapevolezza. Non si
diventa pero inconsapevoli, ma piuttosto dei solitari. Nei mondi superiori non abbiamo
piu a che fare con questioni di sostanza, ma con questioni di coscienza. Di conseguenza,
solitudine vuol dire: aver nostalgia di un provvisorio spegnimento della coscienza.
Questo ¢’¢ per le anime che non hanno alcuna relazione con altre anime; la morte, pero,
dall’altra parte non c’e.

Come qui I'uomo vive ritmicamente tra veglia e sonno, cosi nell’altro mondo egli
vive ritraendosi ora in se stesso, ora in societa con altre anime, alternando ritmicamente
socievolezza e solitudine: cosi ¢ la vita nel mondo superiore. E il modo in cui viviamo
nel mondo superiore dipende, come vi ho precedentemente descritto, da come ci siamo
preparati quaggiu.

*kk

divenendo medico, e cadde poi in guerra. Si pud vedere un nesso tra questo incontro “di destino” e la
nascita della pedagogia curativa.

2 Sehr wesentlich.

30 Struktur ¢ anche la costituzione, un elemento piu architettonico.

31 A questo punto il documento del Klartext fa un inserto pit lungo, anche questo incompleto, di cui si
sintetizza qui di seguito il senso. La scienza fisica guardera all’embrione umano con occhio sano,
quando vedra che esso, il quale relativamente presto ha sviluppato in una certa misura il capo e il
midollo spinale — tutto il resto sta solo li appeso: si vedra allora che di ... (lacuna nel testo) cade piu
sull’ereditarieta fisica, cosa che deve venir regolata nel corpo della madre, mentre cio che opera dal
mondo superiore agisce precedentemente sull’embrione.

13



RISPOSTA A UNA DOMANDA

Sulla lettura ai defunti: Com’¢ per i bambini che muoiono alla nascita o poco
tempo dopo? Si puo leggere per loro?

Si ¢ bambini soltanto qui sulla Terra. Talvolta allo sguardo veggente si mostra che un
essere umano morto da bambino ¢, nel mondo spirituale, un’individualita meno
bambina di qualcuno che ¢ morto a ottant’anni. Non si pud quindi giudicare con lo
stesso criterio.

Ho gia illustrato una volta come si debba intendere in senso occulto il quadro che
comunemente viene chiamato la “Scuola di Atene?. Negli ultimi tempi incontrai
un’entitd umana morta giovane. Fu il rapportarmi a lei a richiamare la mia attenzione

e proprio su quello che nei pensieri di Raffaello
¢ rimasto conservato di questo quadro. E ora
questa entita umana descrive come, nel
gruppo che nel quadro sta davanti a sinistra®
qualcosa sia ritoccato. Si tratta del punto in
cui viene scritto qualcosa. Li ora si trova un
teorema di Pitagora. In origine c’era un passo
dei Vangeli!** — Vedete dunque che un
“bambino” del genere pud essere un’entita
umana molto evoluta, che guida a cose
reperibili solo con gran difficolta. Con cio,
vorrei dire che si pud praticare la lettura
anche per 1 bambini morti prematuramente.

32 Affresco dipinto intorno al 1509-1510 da Raffaello Sanzio, nato a Urbino nel 1483, e morto
giovanissimo a Roma nel 1520. Si trova in una delle quattro Stanze Vaticane, la Stanza della Segnatura.
33 Tra i documenti del Klartext ci sono tre risposte a domande, tra le quali ¢’¢ anche una trattazione piu
ampia di questa che riguarda la Scuola di Atene. Si rimanda al documento stesso (http://steiner-
klartext.net/pdfs/19130427b-01-01.pdf) nel quale pero si dice che il particolare del quadro di cui si sta
parlando sarebbe nel lato in basso a destra (alla destra di chi osserva) dove infatti ci sono: una lavagna,
due globi, e pure I’autoritratto di Raffaello.

3% Sempre dal Klartext — anche se in modo molto frammentario — si accenna al fatto che i Vangeli
furono scritti in base a ispirazioni di tipo astrologico, cosi si spiega il rapporto del globo stellato con le
persone intente a scrivere sulla lavagna che allora sarebbero forse gli Evangelisti.

14


http://steiner-klartext.net/pdfs/19130427b-01-01.pdf
http://steiner-klartext.net/pdfs/19130427b-01-01.pdf

Tradurre Steiner Indagini occulte
per studiarlo meglio da oo 140 [15/15]

RUDOLF STEINER

INDAGINI OCCULTE
SULLA VITA TRA MORTE E NUOVA NASCITA

IL VIVENTE OPERARE RECIPROCO TRA VIVI E MORTI

Conferenza n. 15

Strasburgo, 13 maggio 1913

1a edizione italiana
maggio 2016

Pro manuscripto



Traduzione di Maria Rita Chiappa revisione e note Federica Gho

* %k %k

Nel 1912 Rudolf Steiner svolse nuovamente delle ricerche spirituali sulla vita tra
morte e nuova nascita e comincio a comunicarne i risultati a partire dal mese di
Ottobre, in una serie di conferenze che prosegue anche nel 1913. Il ciclo ¢
composto, nella Gesamtausgabe, da venti conferenze tenute in varie citta,
cinque delle quali sono state tradotte e pubblicate in italiano. Il nostro obiettivo ¢
di completare la traduzione di quelle mancanti.

CRITERI ESSENZIALI DI TRADUZIONE

Trattandosi di conferenze, quindi di un “parlato”, si presentano frequenti
ripetizioni. Si ¢ scelto perlopiu di lasciarle, perché spesso hanno il senso di dare
rilievo, incisivita e ritmo alla frase e per dare a chi legge la possibilita, quasi, di
“udire” Rudolf Steiner mentre parlava. In proposito il 2 Ottobre 1920 a Dornach
egli disse: “Molti anni fa avevo cercato in un determinato campo di formulare in
parole una dottrina dei sensi dell’uomo. Nell’esposizione orale mi era in qualche
modo riuscito di esprimere in parole la dottrina dei dodici sensi, in quanto,
parlando, ¢ possibile maneggiare piu elasticamente il linguaggio e cosi favorire
la comprensione mediante ripetizioni; insomma nel parlato si sentono meno le
deficienze del nostro linguaggio, non ancora adeguato ai contenuti spirituali”.

A partire dal titolo, in questo ciclo s’incontrano di frequente termini come:
occulto, occultismo, occultamente. Per una esatta comprensione al riguardo, si
rimanda al primo capitolo del testo La scienza occulta (0.0. 13): “Non si tratta
di un sapere che sia, in un qualsiasi modo, ‘segreto’, cio¢ accessibile a pochi
solo per uno speciale favore del destino. Il senso da noi attribuito alla parola
‘occulto’ potra venir rettamente inteso tenendo presente quanto Goethe
intendeva esprimere quando accennava ai ‘manifesti misteri’ dei fenomeni del
mondo. Quello che di tali fenomeni rimane ‘occulto’, non manifesto, ove li si
consideri solo mediante 1 sensi e D’intelletto ad essi connesso, viene qui
considerato oggetto di una conoscenza soprasensibile.” Rudolf Steiner inserisce
poi una nota in fondo pagina, in cui dice: “..ma questa scienza non deve
rimanere segreta per nessuno che ne ricerchi le conoscenze per vie adeguate.”

Nella conferenza del 22 Gennaio 1914 a Berlino — O.O. 151, Pensiero umano e
pensiero cosmico — Rudolf Steiner presenta 1’occultismo come una delle sette
disposizioni animiche, indicandola come la disposizione a dirsi: “Il mondo ¢
maya e si deve cercare la realta intima delle cose in altro modo che non con la
percezione esteriore dei sensi e gli ordinari mezzi di conoscenza.”



INDICE-SOMMARIO
Quindicesima conferenza Strasburgo, 13 maggio 1913 pag. 4
Appunti di uditori

Compito e significato di una concezione spirituale del mondo per la vita tra morte e
nuova nascita. L’espandersi dell’animico-spirituale dell’'uomo entro lo spazio cosmico
attraverso le sfere planetarie. Il contrarsi nuovamente fino a una nuova nascita. |
pianeti come organi cosmici dell’uomo che, nella vita dopo la morte, egli riceve uno
dopo I’altro. I bodhisattva, maestri dei vivi e dei morti e anche di entita delle Gerarchie
superiori.



QUINDICESIMA CONFERENZA
Strasburgo, 13 maggio 1913
Appunti di uditori

L’intero significato e compito della concezione spirituale! del mondo ci si fa
incontro, quando prendiamo in considerazione la vita dell’'uomo nel periodo fra morte
e nuova nascita. Ci sono persone, ce ne sono molte di simili specialmente nella nostra
epoca materialistica, che dicono: “Perché poi I’'uomo dovrebbe curarsi della vita tra
morte € nuova nascita, ovvero della vita — se non volete parlare di ripetute vite terrene
— che sta dopo la morte? Possiamo infatti attendere finché la morte sia giunta, e
vedremo allora che cosa segua ad essa”. Al presente parlano in questo modo le persone
che non hanno ancora perso del tutto la sensibilita nei confronti del mondo spirituale,
ma che non hanno sufficiente forza d’animo per riuscire a procurarsi concetti e
sentimenti del mondo soprasensibile. Persone siffatte dicono: “Facciamo il nostro
dovere qui sulla Terra, poi potremo sperimentare in modo opportuno quel che dopo la
morte ci aspetta”.

Un rapporto reale con la vita tra morte e nuova nascita ci mostra tuttavia bene come
un’opinione del genere sia sbagliata, e come sia importante per ’'uomo avere gia in
questa vita, nell’esistenza fisica sensibile, un qualche rapporto con le forme di vita che
egli deve attraversare tra morte e nuova nascita.

E molto difficile parlare di tale vita con parole tratte dal nostro linguaggio usuale,
perché queste parole son fatte appunto per quel mondo che decorre tra nascita e morte,
e si riferiscono alle cose di questo mondo. Percid di norma possiamo solo accennare
piu o meno indirettamente a quanto si svolge tra morte e nuova nascita, e nella sua
essenza ¢ veramente molto diverso da tutto quello che possiamo sperimentare quaggiu
tra nascita e morte. Ci si deve immaginare che tutto quanto 1’'uomo percepisce qui nel
mondo sensibile, ¢id che in un certo senso ¢ il suo mondo, dopo la morte non puo
esserlo altrettanto, perché allora gli mancano gli organi dell’esistenza fisico-sensibile.
Anche D’intelletto, che ¢ legato al cervello dell’uomo, con la morte vien meno. Solo
con timore? per cosi dire, possiamo osare avvicinarci a illustrare una vita che ¢ tanto
differente da quella qui sulla Terra, e le parole della vita ordinaria sono da usare in un
certo senso solo a mo’ di paragone. La scienza dello spirito pero ci insegna a riferire le
parole anche alla realta spirituale e, insieme alle parole, si assume qualcosa che puo
riversarsi sulla comprensione del mondo soprasensibile.

Qui nel mondo fisico indichiamo come uomo quella realta fisica che sta chiusa
entro la pelle; il resto lo consideriamo come nostro ambiente. Quel che 1'uomo
sperimenta dipende dalle funzioni degli organi sensori, anche dal cuore, dai polmoni e
cosi via; ma tutto cid svanisce, sulla via che percorriamo tra morte e nuova nascita.
Durante la vita terrena la nostra componente animico-spirituale ¢ come inclusa® nel
nostro corpo fisico ed essa vive dell’attivita degli organi suddetti. Dopo la morte, quel

! Sul Klartext piu esplicitamente vien detto: della visione teosofica del mondo.

2 In scheuer Weise, sarebbe un rispettoso timore reverenziale.

3 Eingebettet, incassata come un gioiello collocato nella sua montatura. Potrebbe esserci 1’idea
platonica del corpo fisico come sepolcro dell’anima.



che abbandona il corpo fisico e il corpo eterico si ingrandisce sempre piu, € giunge un
periodo nel quale ci0 che altrimenti ¢ vincolato al limite della nostra pelle si dilata
tanto da riempire tutta la regione circoscritta dall’orbita lunare. Poi [’animico-
spirituale cresce estendendosi gradualmente fino alla sfera di Mercurio, alla sfera di
Venere, poi alle sfere di Marte, Giove, Saturno e persino oltre, entro lo spazio
cosmico. Si contrae quindi di nuovo e, come piccolo germe spirituale, si congiunge
alla corrente delle forze ereditarie che gli approntano il corpo fisico tramite il padre e
la madre. Questa descrizione concorda con quanto ¢ scritto in “Teosofia™. Con la
sfera di Marte comincia il regno spirituale.

Da quanto detto gia segue che tutti gli uomini, nel passare attraverso la porta della
morte, si espandono entro lo stesso spazio cosmico, sicché dopo la morte siamo tutti
“inseriti” gli uni dentro gli altri. Tuttavia i defunti non sono tutti insieme, perché dopo
la morte lo stare insieme® dipende da qualcosa di molto diverso rispetto a qui sulla
Terra. Nel mondo spirituale ci troviamo si tutti spazialmente 1’uno accanto all’altro,
ma possiamo davvero stare insieme solo se con gli altri uomini abbiamo relazioni
spirituali. Come caso estremo consideriamo un uomo che sulla Terra abbia interamente
rinnegato i1l mondo spirituale, tanto nei suoi pensieri quanto anche nei sentimenti. Ora,
ci sono molti materialisti teorici che negano il mondo spirituale, eppure coi loro
sentimenti vi sono in qualche modo collegati. Difficilmente dunque esistono persone
che rinnegano del tutto il mondo spirituale, e la terribile realta che deve venir ora
descritta non si avvera percid mai completamente. Supponiamo che muoiano due
persone del genere, che qui sulla Terra si siano conosciute bene. Dopo la morte si
troveranno nello stesso spazio ma non sapranno nulla 1’una dell’altra, perché per il
mondo del dopo morte il sentimento dello spirituale corrisponde a quello che quaggiu
sono, ad esempio, gli occhi. Niente luce, senza occhi, e niente percezione del mondo
spirituale senza sensibilitd per lo spirituale. Una sorte persino piu terribile del non
percepire il mondo spirituale attenderebbe uomini siffatti perché, essendo le anime che
passano per la porta della morte esse stesse di natura spirituale, un’anima simile non
riuscirebbe a percepire nulla delle altre anime umane. Intorno a quelle anime umane si
spalancherebbe come un abisso®. Si potrebbe chiedere cosa percepisca allora, dopo la
morte, un uomo del genere. Non riesce a percepire neppure se stesso, perché gli manca
la chiara autocoscienza. Quello che ancora gli rimane, ci risultera da quanto segue.

Qui sulla Terra noi ci troviamo in un punto, per cosi dire, della superficie terrestre e
abbiamo 1 nostri organi dentro di noi, mentre al di fuori di noi abbiamo 1 corpi celesti.
Dopo la morte ¢ esattamente il contrario. L’uomo si accresce allora a una grandezza
cosmica. Quando ¢ cresciuto fino alla sfera lunare, la Luna — lo spirituale che
appartiene alla Luna — diviene in lui un organo e, dopo la morte, diviene per lui la
stessa cosa che qui sulla Terra ¢ per noi, come uomini fisici, il cervello. Altrettanto,
ogni corpo planetario diviene per noi un organo, dopo la morte, conformemente al
nostro accrescerci ad esso. Il Sole diviene il cuore per noi. Come quaggiu portiamo in
noi il cuore fisico, cosi in seguito portiamo in noi la parte spirituale del Sole. La
differenza sta solamente nel fatto che qui siamo completi solo quando, come uomini

40.0. 9. Pubblicata dall’Editrice Antroposofica.

5 Zusammensein, che significa anche convivenza, o 1’assembrarsi, la riunione, I’incontro.

6 11 participio presente gdhnender, rende sommamente viva e dinamica questa immagine terribile: si
stanno spalancando le fauci di un abisso.



fisici dopo lo sviluppo embrionale, abbiamo gia formato tutti quanti i nostri organi;
sono presenti tutti contemporaneamente, per cosi dire. Dopo la morte riceviamo questi
organi poco per volta, uno dopo 1’altro. Guardati esteriormente, sotto questo aspetto
siamo allora molto simili a un essere vegetale, che forma anch’esso i propri organi uno
dopo I’altro. Ad esempio, un organo che ¢ paragonabile ai nostri polmoni e alla nostra
laringe lo riceviamo su Marte, e cosi via.

Dopo la morte dunque cresciamo entro cio di cui quaggiu abbiamo deposto la parte
fisica, e in noi c’¢ allora la parte spirituale degli organi cosmici. Cos’¢ in tal caso per
noi il “mondo esterno”? Cio che adesso ¢ il nostro mondo interno, quanto
sperimentiamo con 1’aiuto dei nostri organi che ci rendono uomini fisici terreni, € cio
che abbiamo fatto grazie a questi organi.

Allora, prendiamo di nuovo quel caso estremo dell’'uomo che non abbia allacciato
nessunissima relazione con il mondo spirituale. Per lui, dopo la morte, il suo mondo
esterno ¢ quello che ha sperimentato sulla Terra per mezzo dei suoi organi fisici. Per
un simile ateo radicale, il mondo dopo la morte resta completamente privo di anime
umane, ed egli deve allora riguardare alla propria vita terrena, a quello che fu il suo
mondo, a quello che abbraccio con le sue azioni ed esperienze. Questo ¢ dunque il suo
mondo esterno: nient’altro che cid che gli rimane come ricordo della vita tra nascita e
morte — e questo mondo non basta affatto per le esperienze di cui ’'uomo ha bisogno
nella vita tra morte e nuova nascita. In quella vita, quando I’uomo ¢ fuori dalla propria
pelle, la vita tra nascita e morte ha infatti tutt’altro aspetto. Qui sulla Terra, per
esempio, noi stiamo di fronte a un uomo per il quale proviamo antipatia, col quale
abbiamo litigato, cui abbiamo causato offese e sofferenze. Riguardo a questa persona
siamo emotivamente coinvolti; non agiremmo cosi se, in un certo senso, non ci
sentissimo anche bene nel farlo. Forse si prova un po’ di pentimento per questo, poi si
torna a scordarsene. Dopo la morte si incontra nuovamente quest’essere umano, ma
allora si riceve dall’esperienza 1’opposto della soddisfazione. In tal caso si sente: se
non avessimo agito cosi, saremmo stati uomini piu perfetti, pertanto la nostra anima in
questo punto ¢ manchevole. Questa imperfezione ¢ rimasta all’anima e deve rimanerle
finché 1’azione non verra pareggiata. Guardiamo meno all’azione che non alla pecca
dell’anima: va cancellata questa. Sentiamo ci0 come una forza dentro di noi, che ci
guida a cercare un’occasione per tornare a pareggiare 1’azione. Nel caso di un’anima
contraria alla spiritualita, a ci0 si aggiungerebbe il sentire: sono separata dall’anima
alla quale ho fatto torto; per pulire la macchia devo attendere, finché¢ un giorno la
incontrerd di nuovo. Lo sguardo retrospettivo sulla vita precedente si presenta come
sentimento del karma necessario. L’immagine dell’altra anima ci sta davanti
ammonitrice nella cronaca dell’akasha’. Allora noi viviamo solo in simili immagini
della cronaca dell’akasha. Ma casi estremi di questo genere in realta non ci sono®. Il
veggente che entra in rapporto con le anime dei defunti pud fare la seguente
esperienza. Trova un’anima a lui nota, che ¢ passata attraverso la morte uscendo da un

7 Cfr. O.0. 114 1l Vangelo di Luca, Editrice Antroposofica o Budda e Cristo, Edizioni Rudolf Steiner
— 15 Settembre 1909: “...quella cronaca imperitura, chiamata la cronaca dell’akasha, quel grandioso
panorama in cui tutto cio che ¢ avvenuto nel corso dell’evoluzione della Terra e dell’'uomo ¢ registrato
con una scrittura indelebile”.

8 In merito, si puo leggere la conferenza dell’ O.0. 178 Il mistero del doppio, Editrice Antroposofica —
15 Novembre 1917. Ai paragrafi 40-42 si descrive nuovamente, da un’ulteriore angolazione, il destino
di un “ateo radicale”.



corpo maschile e ha lasciato indietro la moglie e i figli. L’anima gli dice: “Ho lasciato
moglie e figli, insieme ai quali vivevo. Ora ho solo le immagini di cio che abbiamo
vissuto insieme. I miei sono sulla Terra, dove pero non riesco a vederli. Mi sento
disgiunto da loro; anzi, forse uno di loro € gia morto e non posso trovare neppure lui”.
Questo ¢ lo strazio dell’anima che ha vissuto in un ambiente che non coltivava alcun
rapporto con la vita spirituale. Queste anime [dei parenti NdT] rimangono percio
nell’oscurita in riferimento al mondo spirituale, e a partire da esso non possono venir
scorte.

Al contrario, quando il veggente visita® anime che ne hanno lasciato nel mondo
fisico altre che qui, sulla Terra, hanno cura della vita spirituale — ad esempio della
scienza dello spirito — trova che dopo la morte quelle anime percepiscono le altre
anime siffatte, e nella vita dopo la morte possono avere relazioni con esse. I cosiddetti
morti hanno bisogno dei vivi, perché altrimenti sulla Terra non potrebbero vedere
nient’altro che se stessi, vale a dire la loro vita trascorsa. Su cio si fonda il beneficio
che possiamo recare alle anime defunte leggendo per loro spiritualmente — non ad alta
voce, ma nei pensieri, avendo al contempo 1 defunti davanti a noi nel pensiero. In
questo modo possiamo leggere contemporaneamente a vari defunti, con o senza libro,
e cosi recar loro grande beneficio. I pensieri, pero, devono essere in relazione con
qualcosa di spirituale, altro non ha significato per i defunti. Con questi pensieri
creiamo al defunto un mondo esterno, qualcosa che egli percepisce. Pensare a leggi
chimiche e via dicendo non ha senso, perché queste leggi non hanno alcun significato
per il mondo spirituale.

Nel mondo spirituale, dopo la morte, non si pud pit nemmeno apprendere la scienza
dello spirito, come magari si potrebbe credere dal momento che essa pur contiene
pensieri spirituali. Ad anime che qui hanno gia ascoltato qualcosa di scienza dello
spirito possiamo rendere grandi servigi leggendo loro dei cicli. Anime simili sono
senz’altro in grado di percepire un mondo spirituale, ma non per questo possono
formare i concetti e le idee che si possono conseguire solo quaggiu.

Prendiamo un esempio. Ci sono entitd che si chiamano bodhisattva'’, entitad umane
elevate, progredite, che si reincarnano sempre di nuovo sulla Terra, finché non sono
ascese all’esistenza di Budda. Fintanto che ¢ nel suo corpo fisico, un bodhisattva vive
come uomo tra gli uomini, come benefattore spirituale degli esseri umani. Ma gia qui
sulla Terra egli ha un compito speciale: insegnare non solo a quelli che vivono entro il
corpo, ma anche ai defunti. Anzi, persino ad entita delle Gerarchie superiori. Cio
deriva dal fatto che il contenuto della teosofia terrena pud venir acquisito solo sulla
Terra, in un corpo fisico, e poi pud venir impiegato nel mondo spirituale — va pero
conseguita in un corpo fisico. Solo in via eccezionale 1 bodhisattva possono far
progredire altri esseri, che gia quaggiu abbiano accolto la scintilla della vita
spirituale'!. Per mezzo del mondo spirituale stesso la teosofia non sorge; essa viene ad
essere solo sulla Terra e allora pud venir portata dagli uomini su nel mondo spirituale.
Questo si deve capire, quando si pensa ad esempio che gli animali, sulla Terra, vedono
tutto al pari degli esseri umani, ma non sanno capirlo. Allo stesso modo gli esseri

? Aufsuchen, che significa anche cercare, in Steiner € un andare a cercare nei mondi spirituali.

19 Bodhisattva & un termine proprio del buddhismo e in sanscrito significa: essere vivente che aspira
all’illuminazione.

1'Si veda anche 0.0. 155 Cristo e I’anima umana, Editrice Antroposofica o Verso un’etica della
liberta, Edizioni Rudolf Steiner — 29 Maggio 1912



soprasensibili possono solo guardare il mondo soprasensibile, ma non capirlo. I
concetti e le idee del mondo soprasensibile possono sorgere soltanto sulla Terra e, da
la, irraggiano come una luce sul mondo spirituale. Da ci0 si comprende bene il
significato della Terra. La Terra non ¢ semplicemente un gradino di passaggio o una
valle di lacrime. Esiste invece affinché possa venir qui sviluppata una conoscenza
spirituale, che possa poi venir portata su nei mondi spirituali.



UNA LIBERA INIZIATIVA CULTURALE

Vogliamo provare a tradurre le conferenze di Rudolf Steiner non ancora
disponibili nella nostra lingua. Faremo del nostro meglio e, se vorrete
comunicarci suggerimenti o critiche, potrete inviarle all’indirizzo mail:
testiedispense@gmail.com

Abbiamo cominciato grazie ad una donazione che ha finanziato i primi lavori, e
confidiamo nel progressivo auto finanziamento della iniziativa. Ogni euro
incassato, infatti, verra utilizzato esclusivamente per tradurre e stampare nuove
conferenze.

Se I’idea vi sembra buona potete sostenerla sia richiedendo 1 singoli quaderni, sia
contribuendo con libere donazioni allo sviluppo del talento delle traduttrici e dei
traduttori.

I metodi per farlo:

- ricaricare la carta prepagata PostaPay nr. 4023 6006 5338 0859 intestata a
Vaccani Mauro (il costo dell’operazione ¢ di 1 €uro) presso qualsiasi ufficio
postale, sportelli automatici ATM, ricevitoria Sisal, tabaccherie convenzionate
con banca ITB, ricariche a domicilio o con I’APP postepay (per queste ultime
due visitare il sito www.postepay.it).

- oppure con bonifico bancario sul conto corrente

IT 60 P 05216 22900 00000 0064883 (Swift: BPCVIT2YS)
Banca Credito Valtellinese (Lecco) intestato a Vaccani Mauro
indicando come causale: contributo al progetto “Tradurre Steiner”.

oppure con 1l semplice modo di pagamento PayPal, per tutte le carte di credito
visa Q) et [eexe] = WS 7T dal nostro sito.

Se ci farete avere il vostro recapito informatico riceverete periodicamente una
precisa relazione sull’uso delle donazioni pervenute.

Ulteriori informazioni sono disponibili sul sito:
www.cristianesimoeliberta.org



../GA%20148/www.postepay.it
../GA%20148/www.cristianesimoeliberta.org

