RUDOLF STEINER

_/C@/_

EDITRICE ANTROPOSOFICA
MILANO







RUDOLF STEINER: TEOSOFIA



RUDOLF STEINER

TEOSOFIA

Introduzione alla conoscenza soprasensibile
del mondo e del destino umano

/@_

2006
EDITRICE ANTROPOSOFICA
MILANO



Titolo originale dell'opera:
Theosophie - Einfiihrung in iibersinnliche
Welterkenntnis ~ und Menschenbestimmung

Opera Omnia n. 9

Traduzione di Ida Levi Bachi
riveduta sull'ultima edizione tedesca
del Rudolf Steiner Verlag, Dornach (Svizzera)

Quattordicesima edizione italiana

Precedenti edizioni:

Reber, Palermo 1910
Aliprandi, Roma 1922
Bocca, Milano 1939-1947
Ed. Scientifica, Milano 1957
Ed. Antroposofica, Milano 1974, 81, 87, 90, 94, 99, 2005
Mondadori, Milano 2003

Tutti i diritti, anche di traduzione, riservati alla
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, Dornach (Svizzera)
Copyright 2006 - Editrice Antroposofica srl - Milano, via Sangallo
ISBN 88-7787-360-4



INDICE

Prefazione alla nuova edizione di questo libro (1922)........ . ] pag. 7
Prefazione alla nona edizione (1918)................... ... 8
Prefazione alla sesta edizione (1914)............................................. 9
Prefazione alla terza edizione (1910)............................................. 11
INTRODUZIONE ... ... 15
LANATURADELL'UOMO.............. 20
I — L'entita corporea dell'vomo..............................oo 23

II — L'entita animica dell'vomo...............................o ) 24
III — L'entita spirituale dell'vomo............................................. 26
IV — Corpo, anima e SPirito.................ooooiiiiiii 27

REINCARNAZIONE DELLO SPIRITO E DESTINO (KARMA) 47

ITRE MONDIL ... 67
I — Il mondo animico.................oooiiiii 67
II — L'anima nel mondo animico dopo la morte. ................. .. ... 78
III — Il mondo spirituale.......................... 88
IV — Lo spirito nel mondo spirituale dopo la morte ............... ... 94
V — Il mondo fisico ¢ il suo collegamento
col mondo animico e col mondo spirituale ....................... 106
VI — Le forme-pensiero e 'aura umana ..................................... 115
IL SENTIERO DELLA CONOSCENZA ................................. 126
SINGOLI AMPLIAMENTI E AGGIUNTE .............................. 143
NOTE 153
VITA E OPERE DI RUDOLF STEINER ................................... 155

Inumeri arabi rinviano agli ampliamenti e alle aggiunte dell'Autore
di pag. 143 e seguenti.

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note di redazione di pag. 153 e segg.



PREFAZIONE
ALLA NUOVA EDIZIONE DI QUESTO LIBRO

Prima della ristampa di questo libro nella nona edizione ap-
parsa nel 1918 lo sottoposi ad un'accurata elaborazione. Da al-
lora il numero degli scritti contrari alla concezione antroposofi-
ca del mondo qui esposta ¢ notevolmente aumentato. L'elabora-
zione del 1918 portd a un gran numero di ampliamenti e ag-
giunte. La revisione dell'attuale edizione non ha portato a nulla
di simile. Chi voglia osservare come nei piu diversi punti dei
miei scritti io stesso mi sia fatto ogni possibile obiezione per de-
terminarne il peso e per controbatterla, potra in sostanza sapere
che cosa io abbia da dire in merito agli scritti di avversari. Que-
sta volta non vi erano ragioni interiori per completare il conte-
nuto del libro nello stesso modo in cui fu fatto nel 1918, mal-
grado nella mia anima la concezione antroposofica del mondo,
proprio negli ultimi quattro anni, si sia ampliata e mi sia anche
stato possibile approfondirla. Tali ampliamenti ed approfondi-
menti non mi hanno perd portato a modificare quel che avevo
scritto in questo libro, ma anzi all'opinione che quanto ho tro-
vato da allora non giustifica di apportare modificazioni essen-
ziali al contenuto di questa esposizione fondamentale.

Stoccarda, 24 novembre 1922

Rudolf  Steiner



PREFAZIONE ALLA NONA EDIZIONE

Come gia in occasione di precedenti nuove edizioni di que-
sto libro, anche questa volta ho rielaborato la sua esposizione. La
riclaborazione ha portato per questa nuova edizione a un relati-
vo gran numero di ampliamenti e aggiunte del suo contenuto.
Si trovera quasi del tutto modificato specialmente il capitolo:
"Reincarnazione dello spirito e destino". Non ho invece stimato
necessario modificare nulla dei risultati scientifico-spirituali che
avevo esposto nelle precedenti edizioni. Di conseguenza nulla
ho omesso di essenziale di quel che prima vi era nel libro. Ho
invece aggiunto parecchio.

Nel campo della scienza dello spirito, di fronte a un'esposi-
zione fatta, si sente sempre la necessita di portare quel che si ¢
gia detto a maggior chiarezza mediante le luci che vi si vorreb-
bero gettare da diversi lati. Nella prefazione alla sesta edizione
gia dissi come ci si senta spinti a impegnarsi per coniare le pa-
role e per conformare l'espressione secondo quel che viene of-
ferto dalla continua esperienza animica. Specialmente per que-
sta riedizione ho seguito tale impegno, ¢ per questo essa pud ve-
nir considerata molto ampliata e completata.

Berlino, luglio 1918

Rudolf Steiner



PREFAZIONE ALLA SESTA EDIZIONE

Quasi ogni volta in cui fu necessaria una nuova edizione di
questo libro io rielaborai con cura il suo contenuto. Anche que-
sta volta mi sono posto lo stesso compito. In merito alla nuova
rielaborazione dovrei dire le stesse cose gia dette per la terza edi-
zione, e per questo, prima del libro vero e proprio, ho lasciato la
"Ptefazione alla terza edizione". Pure questa volta ho messo una
speciale cura nel portare molti particolari dell'esposizione a una
chiarezza maggiore di quanto non mi era stato possibile nelle
precedenti edizioni. So che molto, moltissimo potrebbe ancora
venir fatto in questa direzione. Nella descrizione del mondo spi-
rituale si ¢ dipendenti dal cammino che 1'anima ha fatto per il
ritrovamento della parola adatta e della costruzione adeguata
che possano portare ad espressione un fatto o un'esperienza.
Quando sia arrivato il "giusto momento" su quel cammino si
trova allora l'espressione che si era cercata inutilmente quando
la si era voluta introdurre.

In diversi punti di questa riedizione io credo mi sia stato
concesso di fare qualcosa di importante, appunto in relazione a
notevoli particolari nella conoscenza del mondo spirituale. Di-
verse espressioni mi paiono solo oggi esposte come devono es-
serlo. Posso dire che questo libro ha vissuto qualcosa di cid che
la mia anima ha sperimentato, lottando per ulteriori conoscen-
ze del mondo spirituale, nel corso dei dieci anni dalla sua prima
pubblicazione. Anche se la struttura di questa riedizione ancora
corrisponde perfettamente alla prima edizione, e per ogni parte
importante anche alla stesura, in molti punti del libro si potra
vedere che esso mi ¢ stato dinanzi come qualcosa di vivente, al
quale ho dato cio che negli ultimi dieci anni di indagine spiri-
tuale credo di aver conquistato. Se il libro doveva essere una ri-
stampa della prima edizione e non qualcosa del tutto nuovo, le



modificazioni dovevano naturalmente rimanere contenute in li-
miti modesti. Attraverso singoli "ampliamenti e aggiunte", ho
anche teso a far si che alcune domande, che il lettore puo porsi
in merito a diversi punti, trovassero la loro risposta nel libro
stesso.

Scrivo queste frasi, che dovranno venir stampate come pre-
fazione alla sesta edizione del libro, in un momento agitato e
con anima agitata. La stampa era gia pronta fino alla fine del ca-
pitolo "Il sentiero della conoscenza" quando si verificarono in
Europa gli eventi che sconvolgono tanti destini e che ora l'uma-
nita sperimenta. Mi sembra impossibile scrivere questa prefazio-
ne senza esprimere quello che assale 'anima in simili momenti.

Berlino, 7 settembre 1914

Rudolf  Steiner

10



PREFAZIONE ALLA TERZA EDIZIONE

Quel che ¢ stato detto in occasione della pubblicazione del-
la seconda edizione di questo libro puo venir ripetuto anche per
questa terza edizione. Anche questa volta sono stati inseriti in
diversi punti "ampliamenti e aggiunte" che mi sembravano im-
portanti per una piu precisa esposizione; non mi sono invece
sembrate necessarie modifiche essenziali a quel che gia era con-
tenuto nella prima e nella seconda edizione. Neppure sono ora
necessarie modificazioni a quello che ¢ stato detto sui compiti
dello scritto gia nella sua prima edizione, ¢ a quello che ¢ stato
aggiunto nella introduzione alla seconda edizione. Per questo si
mette qui la prefazione alla prima edizione e poi anche le ag-
giunte alla prefazione della seconda edizione.

In questo libro si vuol dare una descrizione di alcune parti
del mondo soprasensibile. Chi voglia ammettere soltanto quello
sensibile, riterra tale descrizione un vacuo prodotto della fanta-
sia. Ma chi voglia cercare le vie che conducono fuori del mondo
dei sensi, arrivera presto a comprendere che la vita umana ac-
quista valore e significato soltanto penetrando con lo sguardo in
un altro mondo. Questa penetrazione non distoglie 1'uomo, co-
me molti temono, dalla "vita reale", poiché solo per tale via egli
impara a star saldo e sicuro nella vita. Impara a conoscerne le
cause mentre, se le ignora, muove a tastoni come un cieco at-
traverso gli effetti. Solo dalla conoscenza del mondo soprasensi-
bile la "realta" sensibile acquista significato. Percid questa cono-
scenza accresce, non diminuisce, la nostra capacita alla vita. Puo
diventare un uomo realmente "pratico" soltanto chi comprenda
la vita.

L'autore di questo libro non descrive nulla di cui non pos-
sa testimoniare per esperienza propria, per quella specie di
esperienza che puo esser fatta in questo campo. Percio egli

11



esporra unicamente cose che in questo senso ha sperimentate
lui stesso.

I modo in cui si usa leggere nei nostri tempi non vale per
questo libro. In un certo senso ogni pagina, spesso anche pochi
periodi, dovranno esser conquistati con sforzo. A cid si ¢ teso
coscientemente, poiché solo cosi il libro pud diventare per il let-
tore quel che ha da essere per lui. Chi si limiti a scorrerlo, non
lo avra affatto letto. Le verita in esso contenute devono venir
sperimentate. La scienza dello spirito ha una efficacia solo in
questo senso.

Il libro non puo essere giudicato secondo i criteri della
scienza usuale, se il punto di vista per un tale giudizio non si de-
sume dal libro stesso. Se perod il critico adotta questo punto di
vista, vedra che l'esposizione non ¢ mai in contrasto con i veri
metodi scientifici. L'autore sa di non aver voluto, nemmeno con
una sola parola, entrare in conflitto con la sua coscienziosita
scientifica.

Chi voglia cercare anche per altra via le verita qui esposte,
le trovera nella mia Filosofia della liberta* Per strade diverse i
due libri tendono al medesimo fine. Alla comprensione dell'u-
no, l'altro non ¢ necessario, benché naturalmente possa riuscire
utile.

Chi cerchi in questo libro le "verita ultime", lo mettera for-
se da parte, insoddisfatto. Del complessivo dominio della scien-
za dello spirito, l'autore si ¢ proposto di esporre qui anzitutto le
veritd fondamentali.

E certo insito nella natura dell'uomo chiedere subito rispo-
sta alle domande sul principio e sulla fine del mondo, sullo sco-
po dell'esistenza e sull'essenza di Dio. Ma chi non voglia dar pa-
role e concetti per l'intelletto, bensi vere conoscenze per la vita,
sa che in un libro che contenga i primi elementi della cono-
scenza spirituale non gli ¢ lecito dir cose che appartengono ai
gradini superiori della saggezza. Solo dopo aver compreso que-
sti primi elementi si ¢ in grado di vedere come vadano poste le
domande di ordine superiore. In un altro mio libro che si rial-

12



laccia a questo, La scienza occulta, * si trovano ulteriori comuni-
cazioni intorno al campo qui trattato.

Nella prefazione alla seconda edizione era stato aggiunto:

Chi ai nostri giorni pubblica un'esposizione di fatti sopra-
sensibili, dovrebbe aver chiare due cose. Anzitutto che il nostro
tempo ha bisogno di coltivare conoscenze soprasensibili; secon-
dariamente che oggi la vita spirituale ¢ piena di rappresentazio-
ni e di sentimenti che possono far apparire a molti una simile
descrizione addirittura come fantasticheria sregolata e sogno. Il
nostro tempo ha bisogno di conoscenze soprasensibili, poiché
tutto quanto l'vomo apprende nel modo usuale intorno al mon-
do e alla vita suscita in lui una quantita di domande a cui pos-
sono dar risposta solo le verita soprasensibili. Non c'¢ pero da il-
ludersi: quel che nell'ambito delle attuali correnti culturali puo
essere appreso intorno ai fondamenti dell'esistenza, per l'anima
che senta profondamente non ¢ una risposta, ma rappresenta
anzi una serie di domande sui grandi enigmi del mondo e della
vita. Per un certo tempo qualcuno pud aver l'impressione di
possedere una soluzione degli enigmi della vita nei "risultati di
fatti rigorosamente scientifici" e nelle deduzioni di qualcuno dei
pensatori moderni. Se pero l'anima discende fino alle profondita
a cui deve arrivare, se comprende davvero se stessa, quel che da
principio le sara sembrata una soluzione, le apparira soltanto co-
me sprone alla vera domanda. Una risposta a tale domanda non
dev'essere soltanto diretta ad appagare una curiosita umana, ma
da essa dipende la calma interiore e l'armonia della vita dell'ani-
ma. La conquista di una tale risposta non soddisfa soltanto la se-
te di sapere, ma rende l'uvomo piu valido al suo lavoro e lo por-
ta all'altezza dei compiti della vita, mentre la mancanza di una
soluzione di quei problemi lo paralizza nell'anima, ¢ in ultimo
anche nel corpo. La conoscenza soprasensibile non ¢ solo qual-
cosa per i nostri bisogni teorici, ma lo ¢ pure per la vera prassi

13



della vita. Appunto per il carattere della vita spirituale moderna,
la conoscenza spirituale ¢ un campo conoscitivo indispensabile
per il nostro tempo.

D'altra parte ¢ un fatto che oggi molti respingono con la
massima energia quello di cui piu hanno bisogno. Il potere di
molte opinioni fondate su "sicure esperienze scientifiche" ¢ per
taluni cosi grande che non possono considerare se non come
pazzia il contenuto di un libro come questo. Chi espone cono-
scenze soprasensibili pud mettersi di fronte a queste cose senz'al-
cuna illusione.

Si sara certo facilmente tentati di esigere da lui prove irre-
futabili. Ma non si riflette che con tale richiesta si cade in un er-
rore poiché, certo senza rendersene conto, si esigono non le pro-
ve inerenti alle cose, ma quelle che si vogliono o si possono ri-
conoscere. L'autore di questo libro sa che esso nulla racchiude
d'inammissibile per chi stia sul terreno dell'attuale conoscenza
della natura. Sa pure che si pud essere d'accordo con tutte le esi-
genze della scienza e appunto percio trovar ben fondata la rap-
presentazione del mondo soprasensibile esposta qui. Anzi, pro-
prio un modo di pensare strettamente scientifico dovrebbe sen-
tirsi a suo agio in questa rappresentazione. Chi pensa cosi, di
fronte a certe discussioni avra un sentimento che pud essere ca-
ratterizzato da queste parole profondamente vere di Goethe:
«Una dottrina falsa non si pud confutare, perché poggia sul con-
vincimento che il falso sia vero».* Le discussioni sono inutili di
fronte a chi voglia ammettere solo le prove che sono conformi al
suo modo di pensare. Chi conosca la vera natura del "dimostra-
re", si rende chiaramente conto che l'anima umana trova la ve-
rita per altre vie che non quelle della discussione.

Con tale atteggiamento presento al pubblico anche la se-
conda riedizione di questo libro.

Rudolf  Steiner



INTRODUZIONE

Quando, nell'autunno del 1813, Johann Gottlieb Fichte*
espose la sua Dottrina quale frutto maturo di una vita tutta de-
dita al servizio della verita, disse subito all'inizio le seguenti pa-
role: «Questa dottrina presuppone un senso interiore del tutto
nuovo mediante il quale si apre un nuovo mondo che per l'uo-
mo ordinario non esiste». E poi ricorse ad una similitudine per
mostrare quanto la sua dottrina dovesse rimanere inafferrabile
per chi volesse giudicarla con le rappresentazioni dei sensi ordi-
nari: «Immaginate un mondo di ciechi nati, ai quali percio le
cose e i loro nessi siano noti soltanto per quel che ne rivela il tat-
to. Andate a parlar loro dei colori e delle altre condizioni che
esistono soltanto in virtu della luce e della vista. Parlerete a vuo-
to, e sara una fortuna se ve lo dicono, perché allora non tarde-
rete a riconoscere il vostro errore e, a meno che possiate aprir lo-
ro gli occhi, smetterete l'inutile discorso».*

Ora, chi parla agli uomini delle cose alle quali Fichte allude
qui, si trova troppo spesso in una condizione analoga a quella
del veggente in mezzo a ciechi nati. Ma queste sono le cose che
si riferiscono alla vera natura e alle mete supreme dell'uomo.
Chi credesse necessario «smettere 1'inutile discorso», dovrebbe
disperare dell'umanita. Non bisogna al contrario dubitare nem-
meno un istante della possibilita di «aprire gli occhi» a chiunque
vi cooperi con la sua buona volonta.

Fondandosi su questa premessa, parlarono e scrissero tutti
coloro che sentirono di aver sviluppato "l'organo di percezione
interiore" capace di riconoscere la vera natura dell'uomo, celata
ai sensi esteriori. Percio, fin dai tempi piu remoti, si ¢ sempre
continuato a parlare di una "saggezza occulta".

Chi ne abbia afferrato qualcosa sente di possederlo con la
stessa sicurezza che ha l'uomo dotato di vista sana riguardo alla

15



rappresentazione dei colori. Percio questa "saggezza occulta"
non abbisogna di "prove" per lui. Egli sa pure che, per chi come
lui abbia "l'organo di percezione superiore" aperto, essa non ha
bisogno di prove. Uomini dotati di questo senso superiore pos-
sono parlare fra loro come chi abbia visitato I'America puo par-
larne a chi sia in grado di farsene un'idea pur senza esserci stato,
poiché, quando ne avesse l'occasione, vedrebbe da sé le cose de-
scritte dall'altro.

Ma chi osserva il mondo soprasensibile non deve parlare so-
lo a chi come lui indaghi nel mondo spirituale. Deve indirizza-
re le sue parole a tutti gli uomini, poiché deve riferire intorno a
cose che riguardano ognuno; egli anzi sa che, senza la cono-
scenza di esse, nessuno puod essere "uomo" nel vero senso della
parola. E parla a tutti gli uomini, perché sa che esistono diversi
gradi di comprensione per quel che ha da dire. Sa che anche uo-
mini ancora lontani dal momento in cui si aprira loro la possi-
bilita di indagini spirituali proprie, lo possono comprendere. Il
sentimento ¢ la comprensione della verita sono infatti in ogni uo-
mo. E a tutta prima si rivolge a questa comprensione che puod
accendersi in ogni anima sana. Sa pure che in questa compren-
sione ¢ racchiusa una forza che a poco a poco deve condurre ai
gradini superiori della conoscenza. Quel sentimento, che forse
da principio nulla vede di quanto gli viene esposto, ¢ di per sé il
mago che aprira "l'occhio spirituale". Esso germoglia nelle tene-
bre. L'anima non vede, ma attraverso quel sentimento ¢ afferrata
dalla potenza della verita; ¢ allora a poco a poco la verita si avvi-
cina all'anima e le apre il "senso superiore". Per qualcuno ci
vorra piu tempo, per qualcun altro meno; chi perd ha pazienza
e costanza, raggiunge la meta.

Se non ogni cieco nato puo essere operato, ogni occhio spiri-
tuale pud essere aperto; ¢ solo questione di tempo.

L'erudizione e la cultura scientifica non sono condizioni ne-
cessarie al dischiudersi di questo "senso superiore". Esso puo
aprirsi tanto nell'uomo semplice quanto nel dotto. Anzi, cid che
ai nostri tempi per lo piu si considera come la "sola" scienza,

16



pud spesso essere piuttosto d'intralcio che di aiuto. Per sua na-
tura, essa ammette come "realtd" unicamente quel che cade sot-
to i sensi ordinari. Per quanto grandi siano i suoi meriti riguar-
do al riconoscimento di fale realtd, quando dichiara valido per
ogni sapere umano quel che ¢ necessario e salutare per il suo do-
minio, essa crea una quantita di preconcetti che precludono
l'accesso alle verita superiori.

A quel che ¢ detto qui spesso si obietta che alla conoscenza
umana si frappongono "barriere insormontabili", che tali bar-
riere non si possono varcare, ¢ che percio va respinto ogni sape-
re che non ne tenga conto. Si considera anzi immodesto chi vo-
glia fare asserzioni intorno a cose che, secondo la convinzione di
molti, esorbitano dal campo delle facolta conoscitive umane.
Tale obiezione trascura che la conoscenza superiore dev'essere
preceduta da uno sviluppo delle forze conoscitive umane. Cio
che, prima di questo sviluppo, sta oltre i limiti della conoscen-
za, dopo il risveglio di certe facolta latenti in ogni uomo rientra
senz'altro nel dominio della conoscenza.

C'¢ pero qualcosa da tener presente. Si potrebbe dire: a che
serve parlare agli uomini di cose per cui le loro forze conosciti-
ve non sono deste e che percio rimangono loro precluse? Sareb-
be pero un'osservazione erronea. Per scoprire le cose di cui si trat-
ta qui occorrono certe facoltd; ma se, dopo che sono state sco-
perte, esse vengono comunicate, chiunque voglia applicarvi una
logica scevra di preconcetti ¢ un sano senso della verita le puo
capire. In questo libro non si comunicano se non cose che, a
chiunque lasci agire in sé un pensare non unilaterale, non offu-
scato da pregiudizi, ¢ un libero, aperto senso della verita, posso-
no far l'impressione di rispondere in modo soddisfacente agli
enigmi della vita umana e dei fenomeni del mondo. In questa
prospettiva ci si chieda: se le cose qui affermate sono vere, ne ri-
sulta o no una soddisfacente spiegazione della vita? E si trovera
che la vita di ogni singolo ne da conferma.

Per essere "maestro" in questi campi superiori dell'esistenza,
non basta pero che in un uomo si siano aperti i sensi capaci di

17



percepirli. Anche qui occorre "scienza" come per esser maestri
nel campo della realta comune. La "vista superiore" non fa del-
l'uomo un "dotto" in materia spirituale, come i sensi sani non
fanno di noi dei "dotti" nel mondo della realta sensibile. Ma
poiché la realta inferiore e quella spirituale non sono in ultimo
che due aspetti della stessa ¢ unica essenza fondamentale, chi ¢
ignorante nel campo delle conoscenze inferiori rimarra per lo
piu tale anche nel campo di quelle superiori. Questo fatto, in
chi per vocazione spirituale si sente chiamato a pronunciarsi in-
torno ai domini spirituali dell'esistenza, genera il sentimento di
una responsabilita illimitata, e gli impone modestia e riserva-
tezza. Nessuno dovrebbe perd essere trattenuto dall'occuparsi
delle verita superiori, nemmeno chi, per le condizioni quotidia-
ne della sua vita, non ha l'agio di dedicarsi alle scienze ordina-
rie. Si puo infatti assolvere il proprio compito umano anche
ignorando la botanica, la zoologia, la matematica e le altre
scienze, ma non si puo essere "uomini” nel pieno senso della pa-
rola senza essersi in qualche modo accostati alla conoscenza del-
la natura e del destino umani, rivelati dalla conoscenza sopra-
sensibile.

L'uomo designa come "divine" le cose piu alte che gli ¢ con-
cesso di vedere, e deve pensare in qualche modo collegato il suo
destino piu alto con I'elemento divino. Di conseguenza anche la
saggezza che va al di la del mondo sensibile e che gli manifesta
il suo essere e quindi il suo destino potra ben chiamarsi "saggez-
za divina" o teosofia. Allo studio dei processi spirituali nella vita
umana e nell'universo si potra dare il nome di scienza dello spi-
rito. Se da essa, come avviene nel presente libro, si estraggono
specialmente i risultati che si riferiscono all'essenziale nocciolo
spirituale dell'uomo, pud venir usata per questo campo l'espres-
sione "teosofia", perché in questo senso essa venne usata nel cor-
so dei secoli.

Nell'intendimento cosi indicato verra gettato in questo li-
bro un abbozzo di una concezione teosofica del mondo. L'auto-
re di questo libro nulla vuol esporre che non sia per lui un fat-

18



to, cosi come un'esperienza nel mondo esteriore ¢ un fatto per
gli occhi, gli orecchi e l'intelletto ordinario.

Si tratta di esperienze accessibili a chiunque sia deciso a se-
guire il "sentiero della conoscenza" descritto alla fine di questo
libro. Si assume un giusto atteggiamento di fronte alle cose del
mondo soprasensibile quando si premetta che un sano pensare e
un sano sentire sono in grado di comprendere le vere cognizio-
ni che possono fluire dai mondi superiori e che, movendo da
questo intendimento e facendo di esso la propria solida base, si ¢
anche compiuto un passo importante verso la visione diretta,
sebbene per conseguirla occorra anche altro. Ci si sbarrano in-
vece le porte della vera conoscenza superiore, se si disprezza que-
sta via e si vuol penetrare nei mondi superiori soltanto in altro
modo. La massima di voler ammettere i mondi superiori solo
dopo averli veduti ¢ di impedimento alla veggenza. La volonta
di comprendere prima attraverso il sano pensare quel che piu
tardi potra essere veduto promuove tale veggenza; evoca forze
importanti dell'anima le quali appunto conducono alla veggen-
za.

19



LA NATURA DELL'UOMO

Le seguenti parole di Goethe contrassegnano mirabilmente
il punto di partenza di una delle vie che conducono a conosce-
re la natura dell'uomo: «Non appena si accorge degli oggetti at-
torno a lui, l'uvomo li considera in relazione a se stesso; e con ra-
gione, poiché tutto il suo destino dipende dal fatto che essi gli
piacciano o no, lo attraggano o lo respingano, gli giovino o gli
nuocciano. Questo modo del tutto naturale di guardare e giudi-
care le cose sembra essere altrettanto facile quanto necessario,
eppure espone l'uomo a mille errori che spesso lo umiliano e gli
amareggiano la vita. Un compito ben piu difficile si assumono
quelli che, mossi da un vivace impulso di conoscenza, aspirano
ad osservare gli oggetti della natura in sé e nei loro reciproci rap-
porti, poiché ben presto lamentano la mancanza della norma
che ¢ loro di aiuto quando, come uomini, osservano le cose in
relazione a se stessi. Manca loro la norma del piacere ¢ dispiace-
re, dell'attrazione e repulsione, dell'utile ¢ dannoso. A tutto cio
devono interamente rinunciare; quali esseri indifferenti e per co-
si dire divini, devono cercare e investigare quel che ¢ ¢ non quel
che piace. Cosi, né la bellezza né l'utilita delle piante devono
commuovere il vero botanico; egli ha da investigare la loro strut-
tura, il loro rapporto col restante regno vegetale; come il sole le
ha fatte spuntare e le illumina tutte, cosi egli le deve guardare e
abbracciar tutte con sguardo equanime e tranquillo, traendo la
norma delle sue cognizioni, i dati del suo giudizio non da se
stesso, ma dalla cerchia delle cose osservate».*

Questo pensiero di Goethe richiama l'attenzione dell'uomo
su tre cose. Anzitutto sugli oggetti dei quali gli perviene di con-
tinuo notizia attraverso i sensi, ¢ che egli tocca, odora, gusta,
ode e vede. Secondariamente sulle impressioni che gli oggetti
fanno su di lui, sul piacere e dispiacere, il desiderio o l'avversio-

20



ne che gli suscitano e per i quali egli giudica gli uni simpatici e
gli altri antipatici, gli uni utili e gli altri dannosi. In terzo luogo
sulle cognizioni che egli, quale «essere per cosi dire divino», ac-
quista intorno alle cose, ai segreti della loro natura e della loro
attivita che gli si rivelano.

Nella vita umana questi tre campi si distinguono nettamen-
te. L'uomo si avvede cosi di essere congiunto al mondo in tri-
plice modo. Il primo ¢ prestabilito, ed egli lo accetta come un
fatto. Col secondo fa del mondo una cosa che lo concerne, che
ha importanza per lui. Il terzo, lo considera come una meta ver-
so la quale deve tendere incessantemente.

Perché il mondo appare all'uomo in questo triplice modo?
Una semplice osservazione pud mostrarlo. Cammino sopra un
prato fiorito. Attraverso gli occhi i fiori mi rivelano i loro colo-
ri. Questo ¢ il fatto che accetto come dato. Godo dello splendo-
re dei colori. Cosi trasformo il fatto in vicenda mia propria. At-
traverso i miei sentimenti, congiungo i fiori con la mia esisten-
za. Un anno dopo torno sul medesimo prato. Ci sono altri fio-
ri. Mi suscitano un nuovo piacere. La gioia dell'anno preceden-
te risorgera come ricordo. Essa ¢ in me; gli oggetti che l'aveva-
no destata non ci sono piu. Ma i fiori che vedo adesso sono del-
la medesima specie di quelli dell'anno precedente; sono cresciu-
ti secondo le stesse leggi. Se mi sono chiarito quella specie, quel-
le leggi, le ritrovo nei fiori di quest'anno quali le ho riconosciu-
te in quelli dell'anno prima. E forse riflettero: "I fiori dell'anno
scorso sono scomparsi; la gioia che mi diedero ¢ rimasta soltan-
to nel mio ricordo. E congiunta solo col mio essere. Ma cid che
I'anno scorso riconobbi nei fiori e torno a riconoscere quest'an-
no, durera finché ne crescano di simili. E qualcosa che mi si ¢
rivelato, ma che non dipende dalla mia esistenza come invece ne
dipende la mia gioia. I miei sentimenti di gioia restano in me; le
leggi, l'essenza delle piante rimangono fuori di me, nel mondo".

L'uomo si congiunge di continuo in questo triplice modo
con le cose del mondo. Non s'introduca a tutta prima nulla in
questo fatto, ma lo si accolga semplicemente, quale si offre. Ne

21



risulta che l'uomo ha fre aspetti della sua natura. Questo, e nul-
I'altro, vogliamo per ora indicare con le tre parole corpo, anima
e spirito. Chi a queste parole unisca una qualsiasi opinione pre-
concetta, o peggio qualche ipotesi, dovra necessariamente frain-
tendere quanto andremo esponendo. Con la parola corpo si in-
tende cid mediante cui si palesano all'uomo le cose che l'attor-
niano, come nell'esempio precedente i fiori del prato. Con la
parola anima si indica cid mediante cui egli congiunge le cose
con la sua esistenza, sente in relazione ad esse piacere e dispia-
cere, letizia e disgusto, gioia e dolore. Per spirito si intende cid
che nell'uomo si rivela quando, secondo l'espressione di Goethe,
guarda le cose quale «essere per cosi dire divino». In questo sen-
so l'uvomo consiste di corpo, anima e spirito.

Col suo corpo puod mettersi in relazione momentanea con le
cose. Con la sua anima conserva in sé le impressioni che queste
fanno su di lui, e col suo spirito gli si rivela cid che le cose cu-
stodiscono in se stesse. Solo osservando l'uomo sotto questi tre
aspetti, si puo sperare di arrivare a comprenderne la natura, poi-
ché questi tre aspetti lo mostrano imparentato in tre modi di-
versi col restante mondo.

Attraverso il suo corpo egli ¢ imparentato con le cose che si
offrono ai suoi sensi da fuori. Le materie del mondo esterno
compongono il suo corpo; le forze del mondo esterno agiscono
anche in esso. E come per mezzo dei suoi sensi egli contempla
le cose del mondo esterno, cosi pud anche contemplare la pro-
pria esistenza corporea. Ma ¢ impossibile contemplare alla stes-
sa maniera l'esistenza dell'anima. Tutto quel che in me ¢ proces-
so corporeo, pud essere percepito dai sensi corporei. Il mio pia-
cere e dispiacere, la mia gioia e il mio dolore non possono esser
percepiti né da me, né da altri mediante sensi corporei. Il cam-
po dell'anima ¢ inaccessibile alla percezione corporea. L'esisten-
za corporea dell'uomo ¢ manifesta agli occhi di tutti, ma egli
porta in sé come suo proprio mondo quella animica. Attraverso
lo spirito i1 mondo esterno gli si rivela perd in un modo supe-
riore. I segreti del mondo esterno si rivelano bensi nel suo inti-

22



mo, ma egli esce spiritualmente fuori di se stesso e lascia le cose
parlare di sé, di quel che ha importanza per esse, non per lui.
L'uomo leva lo sguardo al cielo stellato: il rapimento che la sua
anima prova gli appartiene; le eterne leggi stellari che afferra nel
pensiero, nello spirito, non appartengono a lui, ma alle stelle.

L'uomo ¢ in tal modo cittadino di #re mondi. Mediante il
suo corpo egli appartiene al mondo che puo anche percepire col
corpo; mediante la sua anima si edifica il suo proprio mondo;
mediante il suo spirito gli si rivela un mondo piu elevato degli
altri due.

Appare evidente che, per la differenza essenziale di questi
tre mondi, si potra far luce intorno ad essi e alla parte che vi ha
I'vomo solo attraverso tre diversi modi d'osservazione.

I - L'ENTITA CORPOREA DELL'UOMO

Il corpo umano si conosce per mezzo dei sensi corporei, e il
modo d'osservazione non pud essere diverso da quello con cui si
conoscono tutti gli altri oggetti percepibili ai sensi. Come si os-
servano i minerali, le piante e gli animali, cosi si puo anche os-
servare 1'uomo, che ¢ imparentato con queste tre forme di esi-
stenza. Come i minerali, edifica il suo corpo con le materie del-
la natura; come le piante, cresce e si riproduce; come gli anima-
li, percepisce gli oggetti che lo circondano e, sulla base delle im-
pressioni ricevute, forma le sue esperienze interiori. Gli si puo
quindi riconoscere un'esistenza minerale, una vegetale e una
animale.

La differenza di struttura tra minerali, piante e animali ri-
sponde alle tre forme del loro essere. Tale struttura, la forma, ¢
quel che si percepisce con i sensi ¢ che solo puo venir chiamato
corpo. Ma il corpo umano ¢ diverso da quello animale. Ognu-
no deve riconoscere questa differenza, qualunque sia per altri ri-
guardi il suo pensiero intorno alla parentela tra gli uomini e gli
animali. Anche il materialista piu radicale, che neghi ogni ele-

23



mento animico, non potra a meno di sottoscrivere il giudizio
espresso dal Carus* nella sua opera Organon della conoscenza del-
la natura e dello spirito: «La struttura piu sottile ¢ intima del si-
stema nervoso ¢ soprattutto del cervello ¢ si un problema tutto-
ra insoluto per l'anatomista e il fisiologo, ma che la concentra-
zione degli organi vada sempre pit aumentando nella serie ani-
male sino a raggiungere nell'uvomo un grado che non ha riscon-
tro in nessun altro organismo, ¢ un fatto completamente asso-
dato: per lo sviluppo spirituale dell'uomo, esso ¢ di somma im-
portanza, possiamo anzi dire che ne ¢ gia una sufficiente spiega-
zione. Dove la struttura del cervello non si ¢ a sufficienza svi-
luppata, dove, come nel microcefalo e nell'idiota, il cervello ap-
pare piccolo e insufficiente, ¢ ovvio che si potra parlare dell'ap-
parire di idee originali e di conoscenze altrettanto poco, quanto
poco ci si potra attendere la continuazione della specie da un es-
sere umano che abbia gli organi genitali del tutto atrofizzati. La
struttura vigorosa e armoniosamente sviluppata di tutta la per-
sona, e del cervello in particolare, non sostituira certo il genio,
ma offrira la condizione prima e indispensabile per la conquista
di conoscenze superiori».

Come si riconoscono al corpo umano le tre forme di esi-
stenza: minerale, vegetale e animale, bisogna riconoscergliene
anche una quarta: quella specificamente umana. Per la forma di
esistenza minerale 1'uomo ¢ imparentato con tutto cio che ¢ vi-
sibile; per quella vegetale con tutti gli esseri che crescono ¢ si ri-
producono; per quella animale con tutti quelli che percepiscono
quanto li circonda e che, sulla base di impressioni esterne, han-
no esperienze interiori; per quella umana, gia sotto l'aspetto cor-
poreo, egli forma un regno a sé.

II - L'ENTITA ANIMICA DELL'UOMO

Quale mondo interiore suo proprio, 1'entita animica dell'uo-
mo si differenzia dalla sua corporeitd. Questo suo carattere ri-

24



sulta non appena consideriamo la piu semplice sensazione. Nes-
suno puo anzitutto sapere se un altro sperimenti tale semplice
sensazione in modo identico al suo. E noto che ci sono persone
affette da daltonismo. Esse vedono le cose soltanto in diverse
sfumature di grigio. Altre sono parzialmente daltoniche, ¢ non
possono quindi percepire certe gradazioni di colori. L'immagine
del mondo trasmessa dai loro occhi ¢ diversa da quella degli uo-
mini cosiddetti normali. Lo stesso vale pitt o meno anche per gli
altri sensi. Da questo deriva senz'altro che gia la semplice sensa-
zione appartiene al mondo interiore. Con i miei sensi corporei
posso percepire la tavola rossa che anche un altro percepisce, ma
non posso percepire la sensazione che anche un altro ha del ros-
$0.

Dobbiamo dunque qualificare la sensazione come animica.
Rendendosi ben conto di questo fatto, si cessera presto di con-
siderare le esperienze interiori come semplici processi cerebrali o
simili.

Alla sensazione si connette anzitutto il sentimento. Una sen-
sazione produce nell'uvomo piacere, un'altra dispiacere. Sono
moti della sua vita interiore, animica. Nei suoi sentimenti 1'uo-
mo si crea un secondo mondo in aggiunta a quello che agisce su
lui dall'esterno. Si aggiunge un terzo fattore: la volonta. Per suo
mezzo l'vomo torna ad agire sul mondo esterno. In tal modo
imprime al mondo esterno il carattere del suo essere interiore.
Negli atti della volonta l'anima umana fluisce per cosi dire ver-
so l'esterno. Le azioni dell'uomo si distinguono dagli eventi del-
la natura esterna perché portano l'impronta della sua vita inte-
riore. Cosi/'anima si contrappone al mondo esterno come cio
che ¢ proprio dell'uomo. Riceve gli stimoli dal mondo esterno e
forma un proprio mondo conformemente a tali stimoli. La cor-
poreita diviene la base della parte animica.

25



Il - L'ENTITA SPIRITUALE DELL'UOMO

La parte animica umana non ¢ determinata soltanto dal
corpo. L'uomo non vaga senza direzione ¢ meta da una impres-
sione sensoria all'altra; neppure agisce dietro l'impulso di qual-
sivoglia stimolo esercitato su lui dall'esterno o dai processi del
suo corpo. Riflette sulle sue percezioni e le sue azioni. Rifletten-
do sulle percezioni, acquista cognizioni intorno alle cose; riflet-
tendo sulle azioni, porta nella sua vita un nesso ragionevole. Sa
di assolvere degnamente il proprio compito di uomo soltanto se,
tanto nel conoscere quanto nell'agire, si fa guidare da pensieri
giusti. L'anima si trova cosi di fronte a una duplice necessita.
Dalle leggi del corpo ¢ determinata per necessita naturale; dalle
leggi che la guidano al giusto pensare, essa si fa determinare per-
ché riconosce liberamente la loro necessita. Alle leggi del ricam-
bio I'vomo ¢ assoggettato dalla natura; alle leggi del pensiero si
assoggetta da sé.

In tal modo l'uvomo si rende partecipe di un ordine supe-
riore a quello cui appartiene col suo corpo. E l'ordine spirituale.
Come il corpo differisce dall'anima, cosi l'anima a sua volta dif-
ferisce dallo spirito. Finché si parla soltanto di molecole di car-
bonio, idrogeno, azoto, ossigeno, che si muovono nel corpo,
non si considera l'anima. La vita animica comincia soltanto
quando nell'ambito di quel movimento sorge la sensazione:
"sento un sapore dolce", oppure: "provo piacere". Altrettanto
poco si considera lo spirito finché si osservano le sole esperien-
ze animiche che attraversano l'uomo quando si abbandona inte-
ramente al mondo esterno e alla vita del suo corpo. La parte ani-
mica ¢ piuttosto la base di quella spirituale, come quella corpo-
rea ¢ la base della parte animica.

Il naturalista ha da fare col corpo, lo psicologo con l'anima,
e lo scienziato dello spirito con lo spirito. Da chi voglia spiegar-
si col pensiero la natura dell'uomo, bisogna esigere che, attra-
verso la riflessione sul suo proprio sé, egli si chiarisca la diffe-
renza fra corpo, anima e spirito.

26



IV - CORPO, ANIMA E SPIRITO

L'uvomo puo comprendere se stesso in modo giusto solo
quando si chiarisca l'importanza che il pensare ha nel suo esse-
re. 11 cervello ¢ lo strumento corporeo del pensare. Come si pos-
sono vedere i colori solo con un occhio ben costituito, cosi il
cervello, adeguatamente conformato, serve per pensare. L'intero
corpo dell'uomo ¢ formato cosi da trovare nell'organo dello spi-
rito, nel cervello, il proprio coronamento. Si puo capire la strut-
tura del cervello umano solo considerandola in relazione col suo
scopo, che ¢ di esser la base corporea dello spirito pensante.
Uno sguardo comparativo sul mondo animale lo mostra. Negli
anfibi il cervello ¢ ancora piccolo in confronto al midollo spi-
nale; nei mammiferi ¢ proporzionatamente maggiore. Nell'uo-
mo raggiunge la massima grandezza rispetto a tutto il resto del
corpo.

Contro osservazioni come quelle qui esposte intorno al pen-
sare, regnano vari pregiudizi. Alcuni tendono a sottovalutare il
pensare ¢ a porre piu in alto "l'intima vita del sentimento", la
sensazione. Dicono che alle conoscenze superiori non ci si eleva
per mezzo dell"'arido pensare", bensi mediante il calore, la for-
za del sentimento, la forza diretta delle sensazioni. Quelli che
parlano cosi temono che un pensare chiaro smorzi i sentimenti.
Nel pensare quotidiano, rivolto solo alle cose utilitarie, ¢ certo
cosi. Ma per i pensieri che guidano alle regioni superiori dell'e-
sistenza accade l'opposto. Non esiste alcun sentimento o entu-
siasmo che, in fatto di calore, bellezza ed clevatezza, sia parago-
nabile ai sentimenti accesi dai puri e cristallini pensieri che si ri-
feriscono ai mondi superiori. I sentimenti piu alti non sono
quelli che si presentano "da sé", ma quelli che si conquistano
con un energico lavoro di pensiero.

Il corpo umano ha un'organizzazione rispondente al pensa-
re. Le medesime materie e forze che esistono anche nel regno
minerale, nel corpo umano sono combinate in modo che, grazie
a questa combinazione, il pensare pud manifestarsi. Questa

27



struttura minerale conforme al suo compito verra chiamata, nel-
le considerazioni seguenti, corpo fisico dell'uomo.

La struttura minerale costituita in modo da avere come suo
centro il cervello nasce per riproduzione e consegue la sua piena
figura mediante la crescita. L'uomo ha riproduzione e crescita in
comune con le piante e gli animali. Grazie a riproduzione e cre-
scita il vivente si distingue dal minerale privo di vita. Il vivente
nasce dal vivente attraverso il germe. Il discendente si riallaccia
all'antenato nella serie dei viventi. Le forze, mediante le quali un
minerale si forma, sono dirette sulle materie stesse che lo com-
pongono. Un cristallo di rocca si forma con le forze, insite nel
silicio e nell'ossigeno, che in esso si uniscono. Dobbiamo inve-
ce cercare le forze che configurano una quercia, per via indiret-
ta e attraverso il germe, nella pianta materna e paterna. La for-
ma della quercia si conserva nella riproduzione dagli antenati ai
discendenti. Nel vivente esistono condizioni interne, congenite.

Era una concezione della natura assai grossolana quella se-
condo cui gli animali inferiori e persino i pesci potessero for-
marsi dal fango. La forma dell'essere vivente si tramanda attra-
verso [l'eredita. Lo sviluppo di un essere vivente dipende dall'es-
sere paterno e materno da cui ¢ nato o, in altre parole, dalla spe-
cie alla quale appartiene. Le materie di cui si compone mutano
di continuo; la specie permane per tutta la vita e si trasmette ai
discendenti. La specie ¢ cid0 che determina la combinazione del-
le materie. A questa forza che configura la specie, daremo il no-
me diforza vitale’ Come le forze minerali si esprimono nei cri-
stalli, cosi la forza vitale formatrice si esprime nelle specie o for-
me della vita vegetale e animale.

L'uomo percepisce le forze minerali attraverso i sensi corpo-
rei, e pud percepire soltanto cid per cui ha tali sensi. Senza 1'oc-
chio non c'¢ la percezione della luce, senza l'orecchio non c'¢
quella del suono. Dei sensi esistenti nell'uomo, gli organismi in-
feriori posseggono appena una specie di senso tattile.” Analoghe
alle percezioni umane per essi esistono soltanto le forze minera-
li che cadono sotto il senso tattile. Nella misura in cui presso gli

28



animali superiori sono sviluppati gli altri sensi, il mondo circo-
stante, percepito anche dall'uomo, diviene per essi piu ricco, piu
vario. Dipende dunque dagli organi di un essere che quel che
esiste nel mondo esterno esista anche per lui come percezione,
come sensazione. Quel che nell'aria ¢ un determinato movi-
mento, nell'uomo diventa sensazione di suono.

Con i sensi ordinari 1'uomo non percepisce le manifestazio-
ni della forza vitale. Vede i colori della pianta, odora il suo pro-
fumo; a questo modo di osservazione la forza vitale rimane na-
scosta. Ma quanto poco il cieco nato ¢ in diritto di negare i co-
lori, altrettanto poco i sensi ordinari sono in diritto di negare la
forza vitale. I colori esistono per il cieco nato non appena egli
sia stato operato; cosi, quando nell'uomo si ¢ dischiuso 1'organo
corrispondente, esistono per lui come percezione le molte specie
di piante e di animali create dalla forza vitale, e non gia i soli in-
dividui.

Col dischiudersi di quest'organo, sorge per 'uomo un mon-
do tutto nuovo. Egli non si limita ormai a percepire i colori, gli
odori e le altre manifestazioni degli esseri viventi, ma percepisce
la loro stessa vita. In ogni pianta, in ogni animale, oltre alla fi-
gura fisica avverte la figura spirituale piena di vita. Per avere un
vocabolo che indichi questa figura spirituale, possiamo chia-

marla corpo eterico o vitale.'

* Molto tempo dopo la redazione di questo libro l'autore ha dato a quel
che viene chiamato qui "corpo eterico" o "corpo vitale" anche il nome
di "corpo delle forze formatrici" (cfr. la rivista Das Reich, fascicolo IV
della la annata, Gennaio 1917).* A questa denominazione egli ¢ stato
indotto perché crede che non si fara mai abbastanza per evitare la con-
fusione tra cido che si intende qui con la parola "corpo eterico" ¢ la
"forza vitale" della scienza piu antica. Quanto al fatto che quell'antica
idea di una forza vitale venga respinta dalla scienza moderna, 1'autore
di questo libro ¢ in un certo senso della medesima opinione degli
avversari di quella forza, poiché con essa si voleva spiegare la partico-
lare attivita delle forze inorganiche nell'organismo. Ma quel che nel-
I'organismo agisce inorganicamente non vi agisce altrimenti che nel

29



Per l'investigatore della vita spirituale la cosa si presenta nel
modo seguente. Per lui il corpo eterico non ¢ soltanto un pro-
dotto delle materie e delle forze del corpo fisico, ma ¢ un'entita
autonoma, reale, che risveglia alla vita tali materie e forze. Si
parla nel senso della scienza dello spirito dicendo: "Un corpo
puramente fisico, ad esempio un cristallo, trae la sua figura dal-
le forze formatrici fisiche insite in cid che non ha vita; un corpo
vivente non deriva la sua forma da queste forze, poiché si disgre-
ga nell'istante in cui la vita si ¢ ritirata ed ¢ abbandonato alle so-
le forze fisiche. Il corpo vitale ¢ un'entita mercé la quale, in ogni
istante della vita, il corpo fisico viene preservato dalla distruzio-
ne.

Per vedere il corpo vitale, per poterlo percepire in un altro
essere, ¢ necessario aver desto ['occhio spirituale. In mancanza si
potra ammetterne l'esistenza per ragioni logiche; con l'occhio
spirituale lo si pud invece vedere come con l'occhio fisico si ve-
de il colore.

Bisognerebbe non lasciarsi urtare dal vocabolo "corpo eteri-
co". Qui "etere" significa qualcos'altro che non l'ipotetico etere

dominio del mondo inorganico. Le leggi della natura inorganica non
sono nell'organismo diverse da quel che sono per esempio nel cristal-
lo e cosi via. Tuttavia nell'organismo vi € appunto qualcosa che non ¢
inorganico: la vita formatrice, alla cui base sta il corpo eterico o corpo
delle forze formatrici. Con la sua ammissione, non si intralcia il legit-
timo compito dell'indagine sulla natura, quello di seguire anche nel
mondo degli organismi l'azione delle forze che si osserva nella natura
inorganica. L'escludere che nell'organismo quell'azione venga modifi-
cata da una particolare forza vitale, appare giustificato anche davanti
ad una vera scienza dello spirito. L'investigatore dello spirito parla di
corpo eterico nel senso che nell'organismo si manifesta qualcos'altro
che non nelle sostanze inanimate.

Cio nonostante, l'autore di questo libro non si sente indotto a
sostituire qui il nome di "corpo eterico" con l'altro di "corpo delle
forze formatrici", poiché tutto 1l'insieme della connessione esclude
ogni possibilita di malinteso. Il malinteso puo sorgere soltanto se si
adopera quel nome dove non appaia una tale connessione.

30



della fisica. Si accetti questo termine semplicemente come una
denominazione per quanto descriviamo. Come il corpo fisico
umano nella sua struttura ¢ un'immagine del suo compito, cosi
pure lo ¢ il corpo eterico. Anch'esso viene compreso soltanto se
lo si considera in relazione con lo spirito pensante. Per la sua or-
ganizzazione rispetto allo spirito pensante, il corpo eterico del-
l'uvomo differisce da quello delle piante e degli animali.

Come per il suo corpo fisico l'uomo ¢ parte del mondo mi-
nerale, cosi per il suo corpo eterico ¢ parte del mondo della vi-
ta. Dopo la morte il corpo fisico si dissolve nel mondo minera-
le; il corpo eterico nel mondo vitale. Con l'espressione "corpo"
indichiamo quello che da "forma", "figura" a un essere di qual-
sivoglia natura. Il termine "corpo" non dovrebbe venir confuso
con forma corporea fisica. Nel senso di questo libro il vocabolo
"corpo" pud essere usato anche per quel che di animico o spiri-
tuale prende forma.

Il corpo vitale ¢ ancora qualcosa di esterno all'uomo. Col
primo moto della sensazione l'interiorita stessa risponde agli sti-
moli del mondo esterno. Per quanto lontano si arrivi a seguire
quel che si ha diritto di chiamare mondo esterno, non si potra
trovare la sensazione.

I raggi luminosi penetrano nell'occhio; si propagano fino al-
la retina. La (nel cosiddetto pigmento visivo) provocano proces-
si chimici; l'effetto di tali stimoli si propaga attraverso il nervo
ottico fino al cervello, dove sorgono ulteriori processi fisici. Se li
potessimo osservare, vedremmo semplicemente processi fisici,
come altrove nel mondo esterno. Se fossi in grado di osservare il
corpo vitale, vedrei che il processo cerebrale fisico ¢ insieme un
processo vitale. Ma non posso trovare per questa via in alcun
luogo la sensazione del colore azzurro che ha chi percepisce i
raggi luminosi. Essa sorge soltanto nell'anima di chi percepisce.
Se dunque 1'essere di chi riceve i raggi fosse esaurito col corpo fi-
sico e col corpo eterico, la sensazione non potrebbe aver luogo.
L'attivita per cui si concreta la sensazione si distingue sostanzial-
mente dall'attivita della forza vitale. Da quest'ultima attivita 1'al-

31



tra suscita un'esperienza interiore. Se non la suscitasse, si avreb-
be un semplice processo vitale che si osserva anche nella pianta.
Ci si rappresenti 1'uomo che riceve impressioni da ogni parte. In
tutte le direzioni da cui riceve le impressioni bisogna anche pen-
sarlo come fonte dell'attivita che risponde alle impressioni con
le sensazioni. Questa fonte d'attivita puo essere chiamata anima
senziente. L'anima senziente non ¢ meno reale del corpo fisico.
Se un uomo mi sta dinanzi, e prescindo dalla sua anima sen-
ziente, rappresentandomelo soltanto come corpo fisico € proprio
come se di un quadro io considerassi la sola tela.

Anche riguardo alla percezione dell'anima senziente va det-
to qualcosa di simile a quel che & stato detto del corpo eterico.
Gli organi corporei sono "ciechi" per essa. Cosi lo ¢ pure l'orga-
no capace di percepire direttamente la vita. Ma come quest'or-
gano percepisce il corpo eterico, cosi, attraverso un organo an-
cora superiore, il mondo interiore delle sensazioni puo rivelarsi
a una particolare percezione soprasensibile. L'uomo allora non
riceve soltanto le impressioni del mondo fisico e di quello vita-
le, ma vede le sensazioni. Davanti a un uomo dotato di que-
st'organo il mondo delle sensazioni di un altro essere si presen-
ta come una realta esterna. Occorre distinguere tra lo sperimen-
tare il mondo delle proprie sensazioni e 'osservare il mondo del-
le sensazioni di un altro essere. Nel mondo delle proprie sensa-
zioni ognuno puo naturalmente guardare; vedere il mondo delle
sensazioni di un altro essere puo solo il veggente dall'"occhio spi-
rituale" aperto. Senz'essere veggente, 1'uomo conosce il mondo
delle sensazioni solo come mondo interiore, come esperienze
proprie nascoste nella sua anima; quando l'occhio spirituale €
aperto, s'illumina per la vista spirituale esteriore quel che altri-
menti vive solo nell'interiorita dell'altro essere.

A scanso di malintesi sia detto esplicitamente che il veggen-
te non sperimenta in sé quel che l'altro essere racchiude come

32



sua parte del mondo della sensazione. Questi sperimenta le sen-
sazioni dal punto di vista della propria interiorita; il veggente
percepisce invece una manifestazione, una rivelazione del mon-
do della sensazione.

L'anima senziente dipende per la sua attivitd dal corpo ete-
rico, poiché da esso attinge quel che deve far risplendere come
sensazione. Poiché il corpo eterico ¢ a sua volta la vita entro il
corpo fisico, I'anima senziente dipende indirettamente anche da
questo. Solo con un occhio sano e ben costruito si possono ave-
re adeguate sensazioni di colore. Cosi la corporeita agisce sull'a-
nima senziente. Questa ¢ dunque determinata e limitata nella
sua azione dal corpo. Vive entro i confini che le sono tracciati
dalla corporeita.

Il corpo viene dunque costruito con sostanze minerali, ¢ vi-
vificato dal corpo eterico, e a sua volta limita 1'anima senziente.
Chi dunque possiede 1'organo capace di "vedere" l'anima sen-
ziente, riconosce che ¢ limitata dal corpo.

Il limite dell'anima senziente non coincide perd con quello
del corpo fisico. L'anima sporge sul corpo fisico. Da cio si vede
che ¢ piu possente di esso. Ma la forza che la limita emana dal
corpo fisico. In tal modo tra il corpo fisico e l'eterico da un la-
to e I'anima senziente dall'altro s'inserisce un altro elemento del-
I'entitda umana. E il corpo animico o corpo senziente. Si pud an-
che dire: una parte del corpo eterico ¢ piu fine dell'altra, e la
parte piu fine del corpo eterico costituisce un'unita con Xanima
senziente, mentre la parte piu grossolana forma una specie di
unita col corpo fisico. Ma come si ¢ detto, l'anima senziente
sporge sopra il corpo animico.

Cid che abbiamo chiamato sensazione non ¢ che una parte
dell'essere animico. (L'espressione "anima senziente" viene adot-
tata per ragioni di semplicitd). Alle sensazioni si aggiungono i
sentimenti di piacere e dispiacere, gli impulsi, gli istinti, le pas-
sioni. Tutto cid, come le sensazioni, porta il medesimo carattere
di vita personale, e come quelle dipende dal corpo fisico.

33



Come col corpo, l'anima senziente entra in reciprocita d'a-
zione anche col pensare, con lo spirito. Anzitutto si serve del
pensare. L'uomo forma pensieri intorno alle proprie sensazioni.
In tal modo egli si spiega il mondo esteriore. Il bambino che si
¢ scottato, riflette e arriva al pensiero: "il fuoco scotta". L'uomo
non segue alla cieca nemmeno i propri impulsi, gli istinti e le
passioni; con la riflessione si procura l'occasione di soddisfarli.
Quella che chiamiamo civilta materiale, va assolutamente in
questa direzione. Consiste nei servizi che il pensare presta all'a-
nima senziente. Incommensurabili quantita di forze di pensiero
sono indirizzate a questo scopo. E forza di pensiero quella che
ha costruito navi, strade ferrate, telegrafi, telefoni, e tutto cio
serve in massima parte a soddisfare i bisogni dell'anima senzien-
te. Come la forza vitale formatrice compenetra il corpo fisico,
cosi la forza pensante compenetra l'anima senziente. La forza vi-
tale formatrice congiunge il corpo fisico ad ascendenti ¢ discen-
denti e lo inserisce in un ordine di leggi che non concernono
"soltanto cio che ¢ minerale. Del pari la forza pensante colloca
I'anima in un ordine di leggi del quale, come semplice anima
senziente, essa non ¢ parte.

Per I'anima senziente 1'vomo ¢ affine all'animale. Anche nel-
I'animale osserviamo l'esistenza di sensazioni, impulsi, istinti e
passioni. Ma l'animale li segue direttamente. In lui essi non ven-
gono attraversati da pensieri autonomi, trascendenti l'esperienza
immediata.” Lo stesso accade fino a un certo punto anche nel-
l'uvomo non evoluto. La semplice anima senziente ¢ percio diver-
sa dal superiore e piu evoluto elemento animico che pone il pen-
siero al proprio servizio. L'anima servita dal pensiero si chiamera
anima razionale. La si potrebbe anche chiamare anima affettiva.

L'anima razionale compenetra l'anima senziente. Chi pos-
siede l'organo capace di "vedere" l'anima, vede dunque l'anima
razionale come un'entita particolare rispetto alla semplice anima
senziente.

34



* % %

Mediante il pensare 1'vomo si innalza oltre la sua vita perso-
nale. Conquista qualcosa che va al di 1a della sua anima. E per lui
un'ovvia certezza che le leggi del pensiero concordino con l'ordi-
ne dell'universo; si considera parte del mondo in virtu di tale con-
cordanza. Essa ¢ uno degli importanti fatti per cui 'uvomo impa-
ra a conoscere la propria natura. Nella sua anima egli cerca la ve-
rita, e attraverso di essa non si esprime soltanto l'anima, ma si
esprimono anche le cose del mondo. Quel che mediante il pen-
siero viene riconosciuto come verita ha un significato autonomo
che si riferisce alle cose del mondo, non solo all'anima. Col mio
entusiasmo per il cielo stellato, vivo in me; i pensieri che mi for-
mo intorno alle orbite dei corpi celesti hanno per il pensare di
ogni altro uomo la stessa importanza che hanno per il mio. Sa-
rebbe assurdo parlare del mio entusiasmo, se io non esistessi; ma
non ¢ del pari assurdo parlare dei miei pensieri, anche senza rife-
rirsi a me, perché la verita che penso oggi era vera anche ieri, e sara
vera domani, sebbene io me ne occupi soltanto oggi. Se una co-
gnizione mi da gioia, questa gioia vale finché vive in me; la verita
della cognizione vale indipendentemente da tale gioia. Nel'affer-
mare la verita 'anima si congiunge con qualcosa che ha il suo va-
lore in sé. Tale valore non scompare con la sensazione dell'anima,
cosi come non ¢ nato con essa. Quel che ¢ realmente vero non sor-
ge e non passa: ha un valore che non puo essere annullato.

A cido non contraddice che singole "verita" umane abbiano
valore transitorio, perché dopo qualche tempo sono riconosciu-
te come errori parziali o totali. L'uomo deve infatti dirsi che la
veritd esiste in se stessa anche se i suoi pensieri non rappresenta-
no che aspetti transitori delle verita eterne. Anche chi, come
Lessing, dice di accontentarsi di un eterno anelito verso la verita,
poiché la verita pura e intera non potrebbe appartenere che a un
Dio, non nega il valore eterno della verita, anzi lo conferma con
tale asserzione, perché solo quel che ha valore eterno pud susci-
tare un'eterna aspirazione. Se la verita non sussistesse in sé, se

35



derivasse il proprio valore dal sentimento dell'anima umana,
non potrebbe rappresentare una meta wunica per tutti gli uomini.
Nel voler tendere ad essa, le si riconosce essenza autonoma. *

Come ¢ per il vero, cosi ¢ anche per quel che ¢ veramente
buono. 11 bene morale ¢ indipendente da simpatie e passioni in
quanto non si fa comandare da esse ma comanda loro. Piacere e
dispiacere, desiderio e repulsione sono parte dell'anima umana;
il dovere sta al di sopra di piacere e dispiacere. Il dovere puo sta-
re tanto alto per I'vomo da sacrificargli anche la vita. L'uomo
stesso sta tanto piu in alto quanto piu ha nobilitato le sue incli-
nazioni, il suo piacere e dispiacere al punto che essi, né per co-
strizione né per assoggettamento, seguano il dovere riconosciu-
to. Il bene morale, come la verita, ha il proprio valore eterno in
s¢ e non lo riceve dall'anima senziente.

Rivivendo nella propria interioritd quel che ¢ vero e buono
in sé, l'uvomo si innalza al disopra della sola anima senziente. In
lei risplende lo spirito eterno. Sorge in lei una luce che ¢ imperi-
tura. Nella misura in cui vive in tale luce, 'anima ¢ partecipe di
un elemento eterno. Congiunge ad esso la sua esistenza. Cid che
I'anima porta in sé di vero e di buono ¢ immortale in lei. Chia-
miamo anima cosciente cid che di eterno risplende nell'anima.

Di coscienza si pud parlare anche in relazione ai moti infe-
riori dell'anima. La piu quotidiana sensazione ¢ oggetto della
coscienza. Sotto questo riguardo anche all'animale si attribuisce
una coscienza. Col nome di anima cosciente si intende qui il
nocciolo della coscienza umana, ['anima nell'anima. L'anima co-
sciente viene dunque qui distinta dall'anima razionale come un
elemento costitutivo particolare dell'anima. L'anima razionale ¢
ancora impigliata nelle sensazioni, negli istinti, nelle emozioni,
e cosi via. Ognuno sa come a tutta prima gli sembri vero cid che
preferisce nei suoi sentimenti. Duratura ¢ solo quella verita che
si ¢ liberata da rutte le simpatie o antipatie dei sentimenti, e co-
si via. La verita ¢ vera anche quando tutti i sentimenti persona-
li le si sollevano contro. La parte dell'anima in cui vive questa ve-
ritd pud essere chiamata anima cosciente.

36



Come nel corpo, cosi pure nell'anima ci sarebbero da di-
stinguere tre parti: /'anima senziente, l'anima razionale e 'anima
cosciente. E come, agendo dal basso, la corporeita esercita sull'a-
nima un'azione limitatrice, cosi, agendo dall'alto, la spiritualita
esercita su di lei un'azione amplificatrice poiché, quanto piu l'a-
nima si riempie di cio che ¢ vero e buono, tanto piu cresce e si
estende l'eterno in lei.

Per chi sia in grado di "vedere" l'anima, lo splendore che
emana dall'uomo per l'accrescersi dell'eterno in lui € altrettanto
reale quanto, per l'occhio fisico, lo ¢ la luce irradiata da una
fiamma. Per il "veggente" l'uomo corporeo rappresenta soltanto

una parte dell'uvomo intero. 11 corpo sta come formazione piu
grossolana in mezzo ad altre che lo compenetrano e si interpe-
netrano a loro volta. Quale forma vitale, il corpo eterico riem-
pie tutto il corpo fisico; in ogni direzione sul corpo eterico so-
pravanza il corpo animico (figura astrale). Dal corpo animico
sporge l'anima senziente, e poi l'anima razionale che tanto piu
si allarga quanto piu accoglie in sé di verita e di bene, poiché la
verita e il bene determinano l'espansione dell'anima razionale.
Un uomo che vivesse solo in conformita alle sue inclinazioni, al
suo piacere e dispiacere, avrebbe un'anima razionale i cui limiti
coinciderebbero con quelli della sua anima senziente. A queste
formazioni, nel cui centro il corpo fisico appare come avvolto da
una nube, si pud dare il nome di aura umana. Essa ¢ cio di cui
T'essere dell'uvomo" si arricchisce quando viene guardato nel
modo che questo libro cerca di descrivere.

Nel corso dell'evoluzione infantile, si presenta nella vita del-
l'vomo il momento in cui per la prima volta egli si sente come
un essere indipendente di fronte a tutto il resto del mondo. Per
uomini di fine sensibilita ¢ un'esperienza importante. Il poeta
Jean Paul* racconta nelle sue memorie: «Non dimentichero mai
quel che accadde in me, e di cui non feci mai parola ad alcuno,

37



quando assistetti alla nascita della mia autocoscienza. Potrei an-
che oggi indicarne il tempo ¢ il luogo. Una mattina, ancora bim-
bo, mi trovavo sotto il portone della casa e guardavo a sinistra
verso la legnaia, allorché ad un tratto la visione interiore: "lo so-
no un io" mi colpi come una folgore, ¢ da allora continuo a ri-
splendere in me. In quell'attimo il mio io aveva veduto se stes-
so per la prima volta, ¢ per sempre. E difficile pensare qui a un
inganno della memoria, poiché nessun racconto d'altri poteva
frammischiarsi con aggiunte a un avvenimento che si era svolto
nel piu recondito santuario dell'essere, e la cui novita soltanto
poteva preservare dall'oblio circostanze accessorie tanto comu-
niy».

E noto che bimbi piccini, parlando di sé, dicono: "Carlo &
bravo", "Maria vuol questa cosa". Si trova adeguato che parlino
di se stessi come di altri, poiché non sono ancora consci del pro-
prio essere autonomo e in essi non ¢ ancora nata la coscienza del
proprio "sé"." In virtu dell'autocoscienza 1'uvomo designa se stes-
so quale essere autonomo, separato da ogni altro, quale "io".
Nelfio" l'uvomo riassume tutto quanto sperimenta come entita
corporea ¢ animica. Corpo ed anima sono i portatori delfio",
in essi 1'""io" opera. Come il corpo fisico ha il suo centro nel cer-
vello, cosi l'anima lo ha nelfio". Le sensazioni vengono susci-
tate nell'vomo da fuori; i sentimenti si manifestano come effet-
ti del mondo esterno; la volonta si riferisce al mondo esterno,
poiché si concreta in azioni esteriori. L'io", quale vera essenza
dell'uomo, rimane del tutto invisibile. A ragione dunque Jean
Paul chiama la percezione deH'"io" qualcosa che accade nel «re-
condito santuario dell'essere». Infatti col suo "io" l'uomo ¢ tut-
to solo.

Questo "io" € 1'uomo stesso. Cio lo autorizza a considerare
1'"io" come il suo vero essere. Percio egli puo designare il pro-
prio corpo e la propria anima come gli involucri entro i quali vi-
ve, e li puo designare come le condizioni corporee attraverso le
quali agisce. Nel corso della sua evoluzione, l'uomo impara
sempre piu ad adoperare questi strumenti al servizio del suo

38



"i0". La breve parola "io" ¢ un nome che si distingue da tutti gli
altri. A chi rifletta in modo adeguato sulla natura di questo no-
me, si apre nello stesso tempo l'accesso alla conoscenza dell'en-
tita umana in un senso piu profondo. Ogni altro nome pud es-
sere adoperato da tutti per l'oggetto corrispondente. Ognuno
pud chiamar "tavola" la tavola, e "sedia" la sedia. Non ¢ cosi per
il nome "io". Nessuno puo valersene ad indicare un'altra perso-
na; ognuno pud chiamare "io" solo se stesso. Il nome "io" non
potra mai giungere al mio orecchio dall'esterno, a designare me;
solo dall'interno, solo da se stessa, 1'anima pud designarsi come
"i0". Quando dunque l'uvomo chiama "io" se stesso, in lui co-
mincia a parlare qualcosa che nulla ha a che fare con alcuno dei
mondi da cui sono tolti gli involucri fin qui nominati. L"'io" ac-
quista sempre maggior dominio sul corpo e sull'anima.

Anche questo si esprime nell'aura. Quanto piu I'""io" domi-
na il corpo e l'anima, tanto piu differenziata, varia e ricca di co-
lori ¢ l'aura. L'azione dell'"io" sull'aura pud essere veduta dal
veggente. L"'i0" stesso rimane invisibile anche a lui; esso risiede
realmente nel «recondito santuario» dell'uomo.

Ma I"io" accoglie in sé i raggi della luce che, quale luce
eterna, risplende nell'uomo. Come questi concentra nell'"io" le
esperienze del corpo e dell'anima, cosi lascia che nell'"io" pene-
trino i pensieri della verita e del bene. I fenomeni sensibili si ri-
velano all'"io" da una parte, lo spirifo gli si rivela dall'altra. Cor-
po e anima si offrono all'"io" per servirlo, ma 1'"io" si offre allo
spirito perché questo lo riempia. L'"io" vive nel corpo e nell'a-
nima; lo spirito perd vive nell'"io", e cid che dello spirito vive
nell'io ¢ eterno, poiché l'io riceve natura e valore da cid con cui
¢ collegato. In quanto vive entro il corpo fisico, ¢ soggetto alle
leggi minerali; quanto al corpo eterico ¢ soggetto alle leggi di ri-
produzione e crescita; quanto all'anima senziente e all'anima ra-
zionale ¢ soggetto alle leggi del mondo animico; in quanto ac-
coglie in sé¢ l'elemento spirituale, ¢ soggetto alle leggi dello spi-
rito. Nasce e perisce cio che le leggi minerali e le leggi vitali for-
mano; lo spirito perd nulla ha a che fare col nascere e perire.

39



L'io vive nell'anima. Sebbene la piu alta manifestazione
dell'""io" sia parte dell'anima cosciente, va tuttavia detto che, ir-
radiando da questa, 1"'i0" pervade tutta l'anima, ¢ attraverso di
lei agisce sul corpo. Nell'io ¢ vivente lo spirito. Lo spirito s'irra-
dia nell'io e vive in esso come nel suo "involucro", allo stesso
modo con cui l'io vive nel corpo e nell'anima come nei suoi "in-
volucri". Lo spirito forma 1'io dall'interno all'esterno; il mondo
minerale lo forma dall'esterno all'interno. Alla spiritualita for-
matrice dell'"io"

"

, € vivente quale "io", daremo il nome di sé spi-
rituale, poiché si manifesta come "io" o "sé" dell'uomo. Ci si
puo spiegare la differenza tra "sé spirituale” e "anima cosciente"
come segue. L'anima cosciente focca la verita, indipendente da
qualsiasi simpatia e antipatia, ed esistente di per sé; il sé spiri-
tuale porta in sé la medesima verita, ma accolta e abbracciata
dall'"io", da esso individualizzata e assunta nell'essere autonomo
dell'uvomo. Poiché la verita eterna si ¢ in tal modo individualiz-
zata e congiunta in un medesimo essere con l'io, 1'"io" stesso
consegue l'eternita.

Il sé spirituale ¢ una manifestazione del mondo spirituale
entro 1'io, come dall'altro lato la sensazione ¢ una manifestazio-
ne del mondo fisico entro 1'io. In cid che & rosso, verde, chiaro,
scuro, duro, molle, caldo, freddo, si riconoscono le manifesta-
zioni del mondo corporeo; in cio che ¢ vero e buono le manife-
stazioni del mondo spirituale. Nello stesso senso in cui le mani-
festazioni del mondo corporeo sono chiamate sensazioni, le ma-
nifestazioni di quello spirituale si possono chiamare intuizioni.”
Il pensiero piu semplice contiene gia intuizione, perché non puo
essere toccato con le mani né veduto con gli occhi: bisogna ri-
ceverne la rivelazione dallo spirito attraverso 1'io.

Se un uomo meno evoluto e un altro piu evoluto guardano
una pianta, nell'io del primo vive qualcosa di assai diverso che
nell'io del secondo. Eppure le sensazioni di entrambi sono su-
scitate dal medesimo oggetto. La differenza ¢ che il secondo puo

40



formarsi intorno all'oggetto pensieri ben piu perfetti. Se gli og-
getti si manifestassero soltanto attraverso la sensazione, non po-
trebbe esserci progresso nell'evoluzione spirituale. La natura ¢
sentita anche dal selvaggio; le leggi della natura si rivelano sol-
tanto al pensiero, fecondato da intuizione, dell'uomo piu evolu-
to. Anche il bambino sente gli incitamenti del mondo esteriore
come stimoli della volonta; pero le leggi di cio che ¢ moralmen-
te buono gli si schiudono solo nel corso del suo sviluppo, a mi-
sura che impara a vivere nello spirito e a comprenderne le rive-
lazioni.

Come senza l'occhio non ci sarebbero sensazioni di colore,
cosi senza il pensare superiore del sé spirituale non ci sarebbero
intuizioni. E come la sensazione non crea la pianta su cui appa-
re il colore cosi l'intuizione non crea lo spirito, di cui da solo no-
tizia.

Mediante le intuizioni I'io umano che vive nell'anima attin-
ge 1 messaggi dall'alto, dal mondo spirituale, come mediante le
sensazioni attinge i messaggi dal mondo fisico. Allo stesso mo-
do l'io dell'uomo fa diventare vita dell'anima il mondo spiritua-
le, come attraverso i sensi fa diventare vita dell'anima il mondo
fisico. L'anima, o meglio l'io che risplende in essa, apre le sue
porte da due lati, verso il mondo corporeo e verso quello spiri-
tuale.

Come il mondo fisico pud dare nozione di sé all'io solo edi-
ficando con le sue materie e forze un corpo in cui l'anima con-
sapevole puo. vivere, e in cui possiede organi capaci di percepire
il mondo corporeo esterno, cosi pure il mondo spirituale, con le
sue materie e forze spirituali, edifica un corpo spirituale in cui
I'io puod vivere e percepire lo spirito per mezzo di intuizioni. (E
evidente che le espressioni "materia spirituale" e "corpo spiri-
tuale", prese alla lettera, racchiudono una contraddizione. Van-
no adoperate soltanto allo scopo di indirizzare il pensiero a cio
che nel mondo spirituale corrisponde al corpo fisico umano).

Come il singolo corpo umano viene edificato nel mondo fi-
sico quale entita distinta, cosi il corpo spirituale nel mondo spi-

41



rituale. Nel mondo spirituale esiste per 'uvomo un dentro e un
fuori, come in quello fisico. Come l'uomo trae dall'ambiente fi-
sico le materie e poi le elabora nel suo corpo fisico, cosi trae dal-
l'ambiente spirituale la spiritualitda e la fa propria. Lo spirito ¢
I'alimento eterno dell'uomo. E come l'uvomo ¢ nato dal mondo
fisico, cosi nasce dallo spirito in virtu delle eterne leggi della ve-
rita e del bene. Egli ¢ separato dal mondo spirituale esistente
fuori di lui come, in qualitd di essere indipendente, & separato
dal mondo fisico. Questa entitd spirituale autonoma puod essere
chiamata womo spirituale.

Se esaminiamo il corpo fisico umano, vi troviamo le mede-
sime materie e forze che esistono nel circostante mondo fisico.
Lo stesso accade anche per 1'"uomo spirituale". In lui pulsano gli
elementi del mondo spirituale esteriore; in lui sono attive le for-
ze del restante mondo spirituale. Come un essere dotato di vita
e sensazione ¢ limitato in se stesso da una pelle fisica, cosi ¢ an-
che nel mondo spirituale. La pelle spirituale, che separa 1'uvomo
spirituale dall'insieme del mondo spirituale e ne fa in quel mon-
do un essere spirituale indipendente che vive in se stesso e per-
cepisce intuitivamente il contenuto spirituale del mondo, pud
essere chiamata involucro spirituale (involucro aurico). Bisogna
pero tener presente che questa "pelle spirituale” si dilata di con-
tinuo col progresso dell'evoluzione umana, di modo che 1'indi-
vidualita spirituale dell'uomo (il suo involucro aurico) & capace
di un'espansione illimitata.

Entro quell'involucro spirituale vive I'uomo spirituale. E
edificato dalla forza vitale spirituale nel medesimo senso in cui
il corpo fisico ¢ edificato dalla forza vitale fisica. Analogamente
a come si parla di un corpo eterico, in relazione con l'uomo spi-
rituale si parlera di spirito eterico. Questo spirito eterico pud es-
sere chiamato spirito vitale.

L'entita spirituale dell'uomo si suddivide dunque in tre par-
ti: wuomo spirituale, spirito vitale e sé spirituale.

Per il "veggente" nella sfera spirituale l'entita spirituale del-
l'vomo, quale parte superiore e propriamente spirituale dell'au-

42



ra, ¢ una realta percepibile. Egli "vede" nell'involucro spirituale
l'uomo spirituale quale spirito vitale; "vede" come, accogliendo
alimento spirituale dal mondo spirituale esteriore, lo "spirito vi-
tale" si accresca sempre piu. Vede inoltre come, accogliendo I'a-
limento spirituale, l'involucro spirituale si dilati, e l'uvomo spiri-
tuale cresca sempre piu. Dal punto di vista dello spazio, questo
accrescersi ¢ naturalmente solo wun'immagine della realta. Cio
nonostante, nella rappresentazione di questa immagine l'anima
umana ¢ indirizzata alla realta spirituale corrispondente. La dif-
ferenza tra l'entita spirituale dell'uvomo e quella fisica ¢ appunto
che 1'entita fisica ha grandezza limitata, mentre quella spirituale
pud crescere illimitatamente. L'alimento spirituale assorbito ha
infatti un valore eterno. L'aura umana ¢ dunque costituita di
due parti che s'interpenetrano. Ad una da colorito e forma I'esi-
stenza fisica dell'uvomo; all'altra la sua esistenza spirituale.

L'io segna la separazione fra le due parti, in quanto il fisico
si offre nel modo che gli ¢ proprio e edifica un corpo nel quale
puod vivere un'anima; e 1'io si offre a sua volta e fa si che in lui
viva lo spirito il quale, dal canto suo, compenetra l'anima e le
assegna la meta del mondo spirituale. Mediante il corpo, 1'ani-
ma ¢ chiusa nel fisico; mediante l'uomo spirituale le crescono le
ali per muoversi nel mondo spirituale.

Se vogliamo comprendere 1'uomo nella sua fotalita, dobbia-
mo pensarlo costituito dall'insieme delle parti gia nominate. Il
corpo si edifica con i materiali del mondo fisico, cosi che la sua
struttura sia ordinata al servizio dell'io pensante. E attraversato
da forza vitale, e diviene cosi corpo eterico o corpo vitale. Come
tale, per mezzo degli organi sensori, si apre verso l'esterno, e di-
viene corpo animico. L'anima senziente lo compenetra e forma
con esso un'unitd. L'anima senziente non riceve soltanto le im-
pressioni del mondo esterno quali sensazioni; ha una propria vi-
ta che feconda da un lato col pensiero e dall'altro con le sensa-

43



zioni. Diviene cosi anima razionale. Puo divenirlo perché si apre
verso l'alto alle intuizioni e verso il basso alle sensazioni. E cosi
percio anima cosciente. Le ¢ possibile perché il mondo spiritua-
le forma in essa l'organo intuitivo, come il corpo fisico forma gli
organi dei sensi. Come i sensi attraverso il corpo animico le tra-
smettono le sensazioni, cosi lo spirito le trasmette le intuizioni
attraverso l'organo intuitivo. L'uomo spirituale ¢ in tal modo
congiunto in un'unitda con l'anima cosciente, come, nel corpo
animico, il corpo fisico ¢ unito all'anima senziente. Anima co-
sciente e sé spirituale formano una unita. In questa unita l'uo-
mo spirituale vive quale spirito vitale allo stesso modo come il
corpo eterico offre la base vivente corporea al corpo animico. E
come il corpo fisico ¢ racchiuso nella pelle fisica, cosi l'uomo
spirituale lo ¢ nell'involucro spirituale. Ne deriva questa suddi-
visione dell'uvomo nella sua totalita:

A - corpo fisico

B - corpo eterico o vitale
C- corpo animico

D- anima senziente

E - anima razionale

F - anima cosciente

G- sé spirituale

H- spirito vitale

I -uomo spirituale.

Nell'uomo terrestre, il corpo animico (C) e l'anima sen-
ziente (D) formano un'unita; cosi pure l'anima cosciente (F) e il
s¢ spirituale (G). Risultano cosi sette parti costitutive dell'uomo
terrestre:

corpo fisico

corpo eterico o vitale
corpo animico senziente

AW N —
1

- anima razionale

44



5 - anima cosciente pervasa dallo spirito
6 - spirito vitale
7 - uomo spirituale.

L"'io" sfolgora nell'anima, riceve l'impulso dallo spirito e di-
venta cosi portatore dell'uomo spirituale. L'uomo partecipa in
tal modo ai "tre mondi": fisico, animico e spirituale. In virtu del
corpo fisico, dell'eterico e dell'animico ha radice nel mondo fi-
sico, e in virtu del sé spirituale, dello spirito vitale e dell'uomo
spirituale, fiorisce nel mondo dello spirito. Ma ¢ l'anima stessa
il tronco che da un lato ha radice e dall'altro fiorisce.

In piena armonia con questa suddivisione dell'uomo, se ne
puo dare un'altra semplificata. Sebbene 1'io" umano risplenda
nell'anima cosciente, attraversa pero tutt'intero l'essere animico.
Le parti dell'essere animico non sono d'altronde cosi nettamen-
te divise come quelle corporee; in un senso superiore si interpe-
netrano. Considerando l'anima razionale e l'anima cosciente co-
me i due involucri dell'io fra loro congiunti, e questo come il lo-
ro nucleo, si potra suddividere 1'uomo in corpo fisico, corpo ete-
rico, corpo astrale e io. Con l'espressione corpo astrale si indica
allora I'insieme di corpo animico e anima senziente. L'espressio-
ne si trova nell'antica letteratura e pud essere qui liberamente
adoperata per cio che nell'essere umano va oltre quel che & per-
cepibile ai sensi. Benché sotto un certo riguardo anche l'anima
senziente venga potenziata dall'io, ¢ tanto strettamente unita col
corpo animico che per entrambi, pensati assieme, ¢ lecito valer-
si di un unico termine. Quando I'io si compenetra di sé spiri-
tuale, questo si presenta in modo che il corpo astrale ¢ trasfor-
mato dall'anima. Nel corpo astrale agiscono anzitutto gli appe-
titi, le brame e le passioni umane, in quanto vengono sentiti, ¢
agiscono pure le percezioni sensorie. Attraverso il corpo animi-
co sorgono le percezioni sensorie come una parte nell'uomo,
proveniente dal mondo esterno. Gli appetiti, le brame, le pas-
sioni e cosi via, sorgono nell'anima senziente in quanto viene
pervasa di forza dall'interiorita prima che questa si sia aperta ad

45



accogliere il sé spirituale. Quando 1'"io" si compenetra di "sé
spirituale”, I'anima a sua volta riempie il corpo astrale con la for-
za del sé spirituale. Cio si esprime nel fatto che gli appetiti, le
brame e le passioni vengono allora attraversati di luce per opera
di quel che l'io ha ricevuto dallo spirito. Per la sua partecipazio-
ne al mondo spirituale, I'io ¢ divenuto signore nel mondo degli
appetiti, delle brame e cosi via. Nella misura in cui questo av-
viene, il sé spirituale si palesa nel corpo astrale, e di conseguen-
za quest'ultimo si modifica. Il corpo astrale appare allora come
una entita duplice, in parte immutata, in parte trasformata. E
dunque lecito indicare il sé spirituale, quale si manifesta nel-
l'uomo, come corpo astrale trasformato. Qualcosa di simile av-
viene quando l'uvomo accoglie nell'io lo spirito vitale. Allora si
trasforma il corpo eterico che viene compenetrato dallo spirito
vitale. Esso si manifesta come corpo eterico trasformato. Quin-
di si puod dire che lo spirito vitale ¢ il corpo vitale trasformato.
Quando l'io accoglie in sé l'uomo spirituale, consegue la pos-
sente forza di compenetrare di esso il corpo fisico. E naturale
che quanto del corpo fisico ¢ cosi trasformato, non possa venir
percepito con i sensi fisici. Del corpo fisico ¢ diventato uomo
spirituale appunto quel tanto che ¢ stato spiritualizzato. Allora
per la percezione sensoria il corpo esiste in forma sensibile, ma
in quanto ¢ spiritualizzato deve essere percepito da facolta co-
noscitive spirituali. Ai sensi esteriori anche il fisico compenetra-
to di spiritualita appare soltanto in forma sensibile. Sulla base di
tutto cio, si puo anche fare la seguente suddivisione dell'uomo:

- corpo fisico
- corpo eterico
- corpo astrale
io quale nucleo dell'anima
- sé spirituale quale corpo astrale trasformato

spirito vitale quale corpo vitale trasformato
- uomo spirituale quale corpo fisico trasformato.’

[T RO N N VO \C RN
j

46



REINCARNAZIONE DELLO SPIRITO E DESTINO

In mezzo tra il corpo e lo spirito vive ['anima. Le impres-
sioni che riceve attraverso il corpo sono passeggere. Sussistono
finché il corpo apre i suoi organi agli oggetti del mondo este-
riore. Il mio occhio avverte il colore della rosa solo finché la ro-
sa gli sta davanti, e 1'occhio stesso ¢ aperto. La presenza, sia del-
I'oggetto nel mondo esteriore, sia dell'organo corporeo, ¢ neces-
saria perché si possa avere un'impressione, una sensazione o una
percezione. Ma quel che nello spirito ho riconosciuto come ve-
rita intorno alla rosa non passa col momento presente, ¢ nella
sua verita non dipende affatto da me. Sarebbe vero anche se non
mi fossi mai messo di fronte alla rosa. Quel che conosco me-
diante lo spirito poggia su un elemento della vita animica, at-
traverso cui l'anima si congiunge con un contenuto del mondo
che si manifesta in lei indipendentemente dalla transitoria base
corporea. Non importa che quel che si rileva sia sempre qualco-
sa di imperituro; bensi che la rivelazione avvenga per l'anima in
modo che non la sua transitoria base corporea vi sia interessata,
ma cio che in essa ¢ indipendente da tale base. Quel che vi ¢ di
durevole nell'anima va considerato nell'istante in cui si scopre
che essa ha esperienze non limitate da cido che ¢ transitorio in lei.
Non si tratta neppure di vedere se queste esperienze diventino
anzitutto coscienti per via di processi transitori dell'organizza-
zione corporea, ma piuttosto che esse contengano qualcosa che,
pur vivendo nell'anima, sia nella sua veritda indipendente dal
processo transitorio della percezione. L'anima ¢ posta tra il pre-
sente e l'eterno in quanto sta in mezzo tra il corpo e lo spirito.
Essa media pure tra presente ed eterno. Conserva il presente per
il ricordo. Lo strappa cosi alla transitorieta e lo accoglie nell'e-
terno del proprio essere spirituale. Imprime durata anche a quel
che ¢ transitorio in quanto nella sua vita non si abbandona solo

47



a stimoli passeggeri, ma determina le cose partendo da se stessa,
incorporandovi il proprio essere nelle azioni che compie. Me-
diante il ricordo 1'anima conserva il passato; mediante 1'azione
prepara il futuro.

Per aver nella sua coscienza il rosso della rosa, la mia anima
dovrebbe percepirlo sempre di nuovo se non potesse conservar-
lo mediante il ricordo. Cio che rimane dopo l'impressione este-
riore, cio che puo essere conservato dall'anima, pud ridiventare
rappresentazione indipendentemente dall'impressione esteriore.
Valendosi di questa facolta, 1'anima fa del mondo esteriore un
suo mondo interiore, in modo da conservarla con la memoria
per il ricordo e, indipendentemente dalle impressioni ricevute,
continuare a vivere con esso una propria vita. La vita dell'anima
diventa cosi leffetto durevole delle impressioni transitorie del
mondo esterno.

Ma anche l'azione diventa durevole dopo che ¢ stata im-
pressa nel mondo esterno. Se taglio un ramo da un albero, at-
traverso la mia anima accade qualcosa che muta del tutto il cor-
so degli avvenimenti nel mondo esterno. Con quel ramo d'albe-
ro sarebbe successo tutt'altro se non fossi intervenuto con la mia
azione. Ho suscitato una serie di effetti che senza di me non vi
si sarebbe stati. Quel che oggi ho compiuto resta per domani. Di-
venta durevole attraverso ['azione, come le mie impressioni di ie-
ri lo sono divenute per la mia anima attraverso la memoria.

Di questo diventar durevole per mezzo dell'azione, non ci si
forma nella coscienza ordinaria una rappresentazione, come ¢&
quella che si ha per la "memoria" della durevolezza di un'espe-
rienza che si sia svolta sulla base di una percezione. Ma 1'""io"
dell'vomo non verra forse unito al mutamento avvenuto nel
mondo in seguito alla sua azione, come ¢ unito al ricordo segui-
to a un'impressione? L'"io" giudica altrimenti intorno a nuove
impressioni secondo che possieda o no questi o quei ricordi. Ma
anche come io ¢ entrato in un'altra connessione col mondo se-
condo che abbia o no eseguito questa o quella azione. Che io ab-
bia o no esercitato un'impressione su qualcuno mediante un'a-

48



zione dipende dal fatto che esista o no alcunché nella relazione
del mondo col mio io. Nel mio nesso col mondo sono un altro
dopo aver esercitato un'impressione sul mio ambiente. Se non si
rileva cid0 che qui intendiamo, come il mutamento che avviene
nell™io" attraverso la conquista di un ricordo, ¢ solo perché gia
nella sua formazione il ricordo si congiunge con la vita dell'ani-
ma da noi sempre sentita come nostra; invece l'effetto esteriore
dell'azione, separato dalla vita dell'anima, segue la sua via attra-
verso conseguenze che sono qualcosa di diverso da cid che del-
I'azione conserviamo nel ricordo. Cid nonostante si dovrebbe
ammettere che, dopo compiuta un'azione, esista nel mondo
qualcosa che ha ricevuto il suo carattere dall'"io". Pensando dav-
vero sino in fondo cid che qui consideriamo, si arrivera alla do-
manda: non potrebbe darsi che le conseguenze di un'azione
compiuta, la natura delle quali ¢ improntata dall'"io", abbiano
la tendenza a ritornare all'"io", come un'impressione custodita
nella memoria attende una circostanza esteriore per ridestarsi?
Quel che ¢ custodito nella memoria attende una tale circostan-
za. Cio che col carattere dell'"io" ¢ custodito nel mondo este-
riore non potrebbe attendere allo stesso modo per riaccostarsi al-
l'anima umana da fuori, come il ricordo le si accosta dall'inter-
no all'occasione relativa? Qui si solleva soltanto il problema,
poiché potrebbe certo anche darsi che non si presentasse mai il
caso per cui le conseguenze di un'azione, contrassegnate dal ca-
rattere dell'"io", tornino a colpire l'anima umana. Ma che esse
esistano come tali e che nella loro esistenza determinino il nesso
del mondo con l'io, appare subito come un'idea possibile, se col
pensiero si seguono i termini del problema. Nelle considerazio-
ni seguenti esamineremo se nella vita umana ci sia qualcosa che
additi una realta partendo da questa idea riconosciuta "possibi-
le".

Si consideri anzitutto la memoria. Come si forma? Eviden-

49



temente in tutt'altro modo che non la sensazione o la percezio-
ne. Senza l'occhio non posso aver la sensazione deH'azzurro".
Ma per mezzo dell'occhio non ho ancora il ricordo dell"'azzur-
ro". Perché l'occhio mi dia ora questa sensazione, occorre che gli
si presenti un oggetto azzurro. La corporeita lascerebbe sempre
ricadere le impressioni nel nulla se, mentre con l'atto percettivo
si forma la rappresentazione attuale, nella relazione tra mondo
esteriore e anima non si svolgesse qualcosa per cui l'uomo puo,
attraverso processi interiori, tornare in seguito ad avere in 55 una
rappresentazione di quanto prima aveva suscitato una rappre-
sentazione da fuori. Chi abbia acquistato una certa pratica nel-
I'osservazione dell'anima riconoscera del tutto errata l'espressio-
ne derivata dalla credenza che oggi si abbia una rappresentazio-
ne, e che domani, per mezzo della memoria, la stessa rappresen-
tazione ricompaia dopo aver nel frattempo dimorato in una
qualche parte dell'uomo. No, la rappresentazione che ho ora ¢
un fenomeno che svanisce col "momento stesso". Quando il ri-
cordo si presenta, avviene in me un processo che ¢ la conse-
guenza di qualcosa che si ¢ verificato nel nesso tra il mondo este-
riore e me al difuori dell'evocazione della rappresentazione at-
tuale. La rappresentazione suscitata dal ricordo ¢ una rappresen-
tazione nuova, non l'antica conservata. Il ricordo consiste nel
poter rappresentare di nuovo, non nel potersi riaccendere di una
rappresentazione passata. Quel che compare di nuovo ¢ qualco-
s'altro che non la rappresentazione stessa. (Faccio quest'osserva-
zione perché, su terreno scientifico-spirituale, ¢ necessario for-
marsi intorno a date cose rappresentazioni piu precise di quelle
possedute nella vita abituale e perfino nella scienza ordinaria).
Io mi ricordo significa: sperimento qualcosa che non c'¢
piu. Congiungo un avvenimento passato con la mia vita presen-
te. Cosi ¢ di tutti i ricordi. Supponiamo che io incontri un uo-
mo ¢ lo riconosca per averlo incontrato ieri. Mi rimarrebbe to-
talmente sconosciuto se non potessi congiungere con la mia im-
pressione odierna l'immagine ottenuta ieri attraverso la perce-
zione. L'immagine odierna mi ¢ data dalla percezione, cio¢ dal-

50



la mia organizzazione sensoria. Ma chi suscita per incantesimo
I'immagine di ieri nella mia anima? E l'entitd in me che era pre-
sente alla mia esperienza di ieri e che ¢ presente a quella di og-
gi. L'abbiamo chiamata anima nelle considerazioni precedenti.
Senza questa fedele conservatrice del passato ogni impressione
esteriore ci risulterebbe sempre nuova. E certo che I'anima im-
prime nel corpo, come un segno, il processo per cui qualcosa di-
venta ricordo; ma ¢ appunto /'anima che deve imprimere quel
segno e poi percepirlo, come percepisce le cose esteriori. In tal
modo essa ¢ la conservatrice del ricordo.

Quale conservatrice del passato, 1'anima aduna continui te-
sori per lo spirito. Che io possa distinguere il giusto dallo sba-
gliato ¢ perché, come uomo, sono un essere pensante, capace di
afferrare la verita nello spirito. La verita ¢ eterna e potrebbe sem-
pre di nuovo rivelarmisi nelle cose, anche se dimenticassi ogni
volta il passato e ogni impressione mi risultasse nuova. Ma lo
spirito in me non ¢ limitato alle impressioni del presente; 1'ani-
ma estende il campo visivo di esso sul passato. Quanto piu gli
pud apportare del passato, tanto piu lo arricchisce. Cosi l'anima
trasmette allo spirito quel che ha ricevuto dal corpo.

In ogni istante della vita lo spirito umano porta quindi in sé
due cose: anzitutto, le eterne leggi del vero e del buono, e in se-
condo luogo il ricordo delle esperienze passate. Quel che fa, lo
compie sotto l'influsso di entrambi i fattori. Se vogliamo com-
prendere uno spirito umano, dobbiamo saperne due cose: anzi-
tutto quanto dell'eterno gli si sia rivelato, e in secondo luogo
quanti tesori del passato siano in lui custoditi.

Questi tesori non rimangono affatto per lo spirito in forma
immutata. Le impressioni che l'uomo trae dalle esperienze
scompaiono gradatamente dalla memoria. Non pero i loro frut-
ti. Non ricordiamo tutte le esperienze attraversate nell'infanzia
mentre si imparava l'arte del leggere e dello scrivere. Ma non si
saprebbe né leggere né scrivere se non si fossero attraversate
quelle esperienze e non se ne fossero conservati i frutti in forma
di facolta. E questa la trasformazione che lo spirito opera sui te-

51



sori della memoria: abbandona al suo destino quel che puo con-
durre alle immagini delle singole esperienze, e ne trae soltanto la
forza per un'elevazione delle proprie facolta. Cosi nessuna espe-
rienza trascorre non utilizzata: I'anima la serba come ricordo, €
lo spirito ne trae quel che puo arricchire le sue facolta, il suo
contenuto di vita. Lo spirito umano cresce in virtu delle espe-
rienze che ha elaborate.

Benché nello spirito non si possano dunque conservare co-
me in un magazzino le esperienze passate, se ne ritrovano gli ef-
fetti nelle facolta conquistate dall'uomo.

Fin qui lo spirito e I'anima sono stati considerati solo nei li-
miti fra nascita ¢ morte. A cido non ci possiamo fermare. Chi lo
facesse somiglierebbe a chi volesse considerare anche il corpo fi-
sico umano nei medesimi limiti. Si possono certo trovare molte
cose fra quei limiti. Ma quanto sta fra nascita e morte non ser-
virebbe mai a spiegare la figura umana. Essa non puo venir edi-
ficata direttamente dall'azione delle sole materie e forze fisiche.
Puo soltanto discendere da una figura ad essa uguale, trasmessa
per via di riproduzione. Le sostanze e forze fisiche edificano il
corpo durante la vita; le forze della riproduzione generano da es-
so un altro corpo capace di aver la stessa forma del primo, di es-
sere cio¢ il portatore del medesimo corpo vitale.

Ogni corpo vitale ¢ una ripetizione del suo antenato. Sol-
tanto percio non appare in una qualsiasi forma, ma in quella
avuta per eredita. Le forze che hanno reso possibile la mia figu-
ra umana erano nei miei antenati. Ma anche lo spirito dell'uo-
mo appare in una determinata figura (il termine figura ¢ qui na-
turalmente inteso in senso spirituale). E le figure spirituali dei
singoli sono quanto mai diverse fra loro. Non ci sono due uo-
mini che abbiano la medesima figura spirituale. Basta fare in
questo campo osservazioni altrettanto serene e oggettive come
in quello fisico. Non si puo dire che le differenze degli uomini

52



sotto l'aspetto spirituale dipendano unicamente da differenze
del loro ambiente, della loro educazione, ¢ cosi via. No, non ¢
senz'altro cosi poiché, pur sotto le medesime influenze di am-
biente e di educazione, due individui si sviluppano in modo del
tutto diverso. Bisogna percio ammettere che essi abbiano inizia-
to il cammino della vita con tutt'altre disposizioni.

Qui ci troviamo dinanzi a un fatto importante che, ove se
ne riconosca la portata, getta molta luce intorno all'essere uma-
no. Chi voglia dirigere le proprie osservazioni soltanto nel sen-
so di eventi materiali, potrebbe dire che le differenze individua-
li dei singoli uomini dipendano da differenze nella costituzione
dei germi materiali. (Tenendo conto delle leggi dell'ereditarieta
scoperte da Gregor Mendel* e ulteriormente sviluppate da altri,
un tale punto di vista puo presentare argomenti che gli danno
apparenza di ragione anche di fronte al giudizio della scienza).
Chi giudica cosi, mostra pero di non aver affatto compreso il ve-
ro nesso dell'uvomo con le sue esperienze. Un'osservazione ade-
guata mostra infatti che le condizioni esterne agiscono diversa-
mente su individui diversi mediante qualcosa che non entra in
correlazione diretta con l'evoluzione materiale. A chi indaghi in
questo campo con reale esattezza risulta che quanto proviene
dalle disposizioni materiali puo essere distinto da quel che pro-
viene bensi dalla correlazione dell'uomo con le sue esperienze,
ma si forma solo in quanto la correlazione ¢ attuata &2[Vanima
stessa. Si riconosce allora chiaramente che 1'anima ¢ in relazione
con un alcunché nel mondo esterno che, per sua stessa natura,
non puo dipendere dalle disposizioni materiali del germe fisico.

Per la loro figura fisica gli uomini si distinguono sulla terra
dagli animali. Ma entro certi limiti, rispetto a tale figura, sono
uguali tra loro. Esiste una sola specie umana. Per quanto grandi
possano essere le differenze di razze, stirpi, popoli e individui,
dal punto di vista fisico la somiglianza tra uomo e uomo ¢ mag-
giore di quella tra I'uvomo e qualsiasi specie animale. Tutto quan-
to si esprime nella specie umana ¢ determinato per ereditarieta
dagli antenati ai discendenti, e la figura umana ¢ vincolata all'e-

li3



reditarieta. Come il leone puo ereditare la sua figura fisica sol-
tanto da altri leoni, cosi l'uomo puo ereditare la sua figura fisi-
ca soltanto da antenati umani.

Come la somiglianza fisica degli uomini sta chiara davanti
agli occhi, cosi allo sguardo spirituale scevro di pregiudizi si ri-
vela la differenza delle loro figure spirituali. Vi ¢ un fatto palese
attraverso cui si esprime questa differenza. Consiste nell'esisten-
za della biografia di un uomo. Se 'uomo fosse soltanto un esem-
plare della specie, non potrebbe avere una biografia. Un leone,
un colombo interessano in quanto appartengono alla specie leo-
ne e colombo. Si ¢ compreso l'individuo, in tutto quel che c'¢ di
essenziale in esso, quando se ne ¢ descritta la specie. Che si trat-
ti del padre, del figlio o del nipote, ha qui scarsa importanza.
Quel che interessa 1'hanno in comune padre, figlio e nipote.
Nell'uomo, il lato significativo comincia invece solo la dove non
¢ piu un esemplare della specie, ma un essere singolo. Non ho
affatto compreso il signor Tizio quando ne ho descritto il figlio
o il padre. Devo conoscere la sua biografia personale. Chi riflet-
ta sul carattere della biografia, si avvede che, sotto 1'aspetto spi-
rituale, ogni uomo é una specie a sé.

Chi concepisce la biografia solo come una concatenazione
esteriore di vicende, potra sostenere di poter scrivere la biogra-
fia di un cane nel medesimo senso di quella di un uomo. Ma chi
nella biografia descrive le vere particolarita di un uomo, inten-
dera pure che nella biografia di un singolo uomo abbiamo cio
che nel regno animale corrisponde alla descrizione di una spe-
cie. Quel che importa non ¢ che si possa dire qualcosa di carat-
tere biografico anche di un animale, e in particolare degli ani-
mali intelligenti, ¢ ovvio. Importa bensi che la biografia di un
uomo non corrisponde alla biografia di un animale, ma alla de-
scrizione della specie stessa. Vi sara sempre chi vorra contestare
quel che si afferma qui, e sosterra che ad esempio i padroni dei
serragli sanno benissimo come si differenziano individualmente
singoli animali della medesima specie. Chi giudica cosi mostra
pero soltanto di non saper distinguere la differenza individuale

54



dalla differenza che risulta conseguita soltanto mediante l'indivi-
dualita.

Come la specie, in senso fisico, risulta comprensibile solo
condizionata dall'ereditarieta, cosi anche l'entita spirituale puo
venir compresa soltanto attraverso un'analoga ereditarieta spiri-
tuale. Posseggo la mia figura umana fisica perché discendo da
antenati umani. Donde traggo quello che si manifesta nella mia
biografia? Come uomo fisico ripeto la figura dei miei antenati.
Che cosa ripeto come uomo spirituale? Chi volesse sostenere che
il contenuto della mia biografia non abbisogna di ulteriori spie-
gazioni, e va semplicemente preso com'¢, puo allo stesso modo
sostenere di aver visto in qualche luogo un cumulo di terra le cui
zolle si agglomeravano da sé per formare un uomo vivente.

Come uomo fisico discendo da altri uomini fisici, poiché ho
la stessa figura dell'intera specie umana. Le qualita della specie
poterono dunque venir acquisite entro la specie per ereditarieta.
Come essere spirituale ho invece la mia figura, come ho la mia
biografia. Non posso quindi avere se non da me stesso tale figu-
ra. E poiché sono entrato nel mondo non con attitudini animi-
che vaghe, ma precise, e il decorso della mia vita, quale si espri-
me nella mia biografia, ¢ determinato da quelle attitudini, il mio
lavoro su me stesso non pud essere cominciato con la nascita.
Come uomo spirituale devo essere esistito prima della mia na-
scita. Nei miei antenati non sono certo esistito poiché, quali
uomini spirituali, sono diversi da me. La mia biografia non ¢
spiegabile con la loro. Come essere spirituale devo invece ripe-
tere un essere la cui biografia spieghi la mia. L'altro caso a tutta
prima pensabile sarebbe che io andassi debitore dell'esplicazione
del contenuto della mia biografia soltanto a una vita spirituale
anteriore alla nascita (cio¢ alla concezione). Si sarebbe autorizza-
ti a una tale idea solo volendo ammettere che quel che opera sul-
I'anima umana dall'ambiente fisico sia della stessa natura di cio
che I'anima riceve da un mondo puramente spirituale. Una tale
ipotesi contraddice un'osservazione scrupolosa, poiché cido che
dall'ambiente fisico ha azione determinante sull'anima umana ¢

55



tale da agire come qualcosa di sperimentato nella vita fisica in
un tempo successivo su qualcosa d'altro sperimentato in prece-
denza in modo analogo. Per osservare giustamente questi nessi
bisogna acquisire la capacita di vedere come ci siano nella vita
umana impressioni che agiscono sulle disposizioni animiche, co-
si come l'atto da compiersi nella vita fisica ¢ influenzato da un
altro gia compiuto; solo che tali impressioni non s'incontrano
con alcunché di praticato in questa medesima vita, ma con di-
sposizioni animiche influenzabili come le facolta acquisite con
I'esercizio. Chi penetra queste cose perviene alla rappresentazio-
ne di vite terrene che debbono aver preceduto l'attuale. Non
puo arrestarsi col pensiero ad esperienze puramente spirituali
anteriori a questa vita terrena.

La figura fisica che Schiller ebbe la ereditd dai suoi antena-
ti. Ma come quella figura fisica non pud essere sorta dal suolo,
cosi non puo esserlo la sua entita spirituale. Questa dev'essere la
ripetizione di un'altra entita spirituale dalla cui biografia risulti
spiegabile quella di Schiller, cosi come la sua figura umana fisi-
ca risulta spiegabile con la riproduzione umana.

Come dunque la figura umana fisica ¢ sempre una ripeti-
zione, una reincarnazione della specie, cosi l'uomo spirituale de-
ve sempre essere una reincarnazione del medesimo uomo spiri-
tuale poiché, come uomo spirituale, ognuno costituisce appun-
to una specie a sé.

Contro tutto cio, qualcuno puo obiettare che si tratta di
semplici deduzioni mentali e pud esigere prove esteriori, come
quelle a cui ci ha abituati la scienza ufficiale. A cio va replicato
che la reincarnazione dell'uomo spirituale ¢ un processo che non
fa parte dei fatti fisici esteriori, ma che si svolge interamente nel
campo spirituale. Ad esso non puo accedere nessuna delle nostre
forze spirituali ordinarie, ad eccezione del pensare. Chi non con-
fida nella forza del pensare nulla potra conoscere dei fatti spiri-
tuali superiori.

Per chi abbia l'occhio spirituale aperto, le argomentazioni
sopra enunciate hanno la medesima forza persuasiva di un pro-

56



cesso che si svolga davanti agli occhi fisici. Chi attribuisca mag-
gior valore persuasivo a una cosiddetta "prova" costruita secon-
do il metodo della scienza corrente, che non alle precedenti con-
siderazioni circa il valore della biografia, potra magari essere un
grande scienziato nel senso comune della parola, ma ¢ assai lon-
tano dalle vie della vera ricerca spirituale.

Uno dei pregiudizi piu dubbiosi consiste nel voler spiegare
le qualita spirituali di un uomo attribuendole ad eredita da par-
te paterna, materna o di altri antenati. Chi cade nell'errore di
credere che ad esempio Goethe abbia ereditato quel che caratte-
rizza il suo essere dal padre o dalla madre, sara anche difficil-
mente aperto ad altre ragioni, poiché esiste in lui una profonda
antipatia per l'osservazione scevra di preconcetti. Una sugge-
stione materialistica gli impedisce di vedere nella giusta luce i
nessi tra i fenomeni.

In precedenza si erano poste le premesse per seguire l'entita
umana oltre nascita ¢ morte. Entro i confini segnati da nascita ¢
morte l'uomo ¢ parte dei tre mondi: fisico, animico e spirituale.
L'anima ¢ I'anello di congiungimento tra il corpo e lo spirito, in
quanto permea il terzo elemento corporeo, il corpo animico,
con la facolta della sensazione e, quale anima cosciente, compe-
netra il primo organo dello spirito: il sé spirituale. In tal modo,
durante la vita, partecipa sia alle condizioni del corpo sia a quel-
le dello spirito. Tale partecipazione si esprime in tutto il suo es-
sere. Dall'organizzazione del corpo animico dipendera il modo
in cui l'anima senziente potra sviluppare le sue disposizioni, e
dalla vita dell'anima cosciente dipendera dall'altro lato il grado
di sviluppo che potra raggiungere in lei il sé spirituale. Quanto
meglio sara conformato il corpo animico, tanto meglio si svi-
luppera il nesso dell'anima senziente col mondo esterno. E il sé
spirituale diverra tanto piu ricco e possente quanto maggior ali-
mento gli verra offerto dall'anima cosciente. Abbiamo mostrato
che durante la vita questo alimento viene fornito al sé spirituale
mediante le esperienze elaborate interiormente e i loro frutti,
poiché la reciproca azione dell'anima sullo spirito e dello spirito

57



sull'anima pud naturalmente aversi soltanto la dove essi s'inter-
penetrano, e cioé nella congiunzione del "sé spirituale con 1'ani-
ma cosciente".

Esaminiamo prima l'azione reciproca tra corpo animico e
anima senziente. Come gia abbiamo veduto, il corpo animico ¢
la parte piu sottilmente sviluppata della corporeita, ne fa pero
parte ¢ ne dipende. Sotto certi aspetti corpo fisico, corpo eteri-
co e corpo animico formano un insieme. Percio anche il corpo
animico cade sotto le leggi dell'ereditarieta fisica che danno al
corpo la sua figura. Essendo poi la forma piu mobile e per cosi
dire piu labile della corporeita, deve anche presentare gli aspetti
piu mobili e piu labili dell'ereditarieta. Mentre dunque il corpo
fisico varia poco per i singoli uomini, soltanto a seconda della
razza, del popolo e della stirpe, e il corpo eterico mostra gia dif-
ferenze maggiori, benché vi predomini ancora una certa unifor-
mita, la differenza nel corpo animico ¢ gia molto grande. Vi si
manifesta quel che gia sentiamo come caratteristica personale
esterna dell'uomo. Il corpo animico ¢ dunque il portatore della
caratteristica personale trasmessa ai discendenti dai genitori, dai
nonni, e cosi via.

Come abbiamo spiegato, l'anima in quanto tale conduce
una vita sua propria; con le sue simpatie e antipatie, coi suoi
sentimenti e le sue passioni, si chiude in sé. Ma agisce tuttavia
come un tutto, e questo tutto si esprime percio anche nell'ani-
ma senziente. Poiché l'anima senziente permea, ¢ per cosi dire
riempie di sé il corpo animico, questo si forma secondo la natu-
ra dell'anima e, come portatore dell'ereditarieta, puo quindi tra-
smettere le inclinazioni, le passioni, e cosi via dagli antenati ai
discendenti. Su cido poggiano le parole di Goethe: «Da mio pa-
dre ho la statura e il tenore serio della vita; da mia madre la na-
tura gioconda e il gusto di favoleggiare».* Il genio non I'ebbe na-
turalmente né dall'uno, né dall'altra. In tal modo vediamo qua-
le parte delle qualita animiche 1'uomo debba per cosi dire riferi-
re alla linea dell'ereditarieta fisica.

Le materie e le forze del corpo fisico si trovano ugualmente

38



in tutto l'ambiente della natura fisica esteriore. Da essa vengo-
no di continuo prese e ad essa poi restituite. Nel corso di pochi
anni la materia del nostro corpo fisico si rinnova interamente.
Che la materia assuma la forma del corpo umano, e sempre si
rinnovi nel suo ambito, dipende dal fatto che ¢ tenuta insieme
dal corpo eterico. La sua forma non ¢ soltanto determinata dai
processi che si svolgono tra la nascita o la concezione ¢ la mor-
te, ma dipende dalle leggi dell'ereditarieta che trascendono na-
scita e morte. Che per via ereditaria possano venir trasmesse an-
che qualita animiche, cosi che nel processo dell'ereditarieta fisi-
ca penetri un elemento animico, ¢ perché il corpo animico puo
essere influenzato dall'anima senziente.

Vediamo ora come si svolge l'azione reciproca tra anima e
spirito. Durante la vita lo spirito ¢ collegato all'anima nel modo
prima indicato. Essa riceve dallo spirito la facolta di vivere nel
vero ¢ nel buono e di manifestare cosi nella propria vita, nei suoi
istinti, nelle sue inclinazioni e passioni lo spirito stesso. Il sé spi-
rituale reca all'"io" dal mondo dello spirito le leggi eterne del ve-
ro e del buono. Attraverso 1'anima cosciente esse si congiungo-
no con le esperienze della propria vita animica. Le esperienze
stesse passano, ma i frutti rimangono. L'esser stato congiunto
con le esperienze animiche produce una durevole impressione
sul sé spirituale. Se lo spirito umano si accosta a un'esperienza
che somiglia a un'altra con la quale gia fu collegato, vedra in es-
sa qualcosa di noto e sapra comportarsi altrimenti che non tro-
vandosela di fronte per la prima volta. Su cio poggia tutto l'ap-
prendere. I suoi frutti sono facolta acquisite.

I frutti della vita transitoria vengono in tal modo impressi
nello spirito eterno.

Non li scorgiamo noi forse? Su che cosa poggiano le dispo-
sizioni di cui abbiamo prima trattato come della caratteristica
dell'uomo spirituale? Soltanto su attitudini all'una o all'altra co-
sa, portate con noi quando iniziamo la vita terrena. Sotto certi
riguardi tali facolta sono assolutamente uguali a quelle che fac-
ciamo nostre durante la vita. Prendiamo il genio di un uomo. E

59



noto che Mozart* fanciullo era capace di trascrivere a memoria
un lungo brano di musica, dopo averlo udito una sola volta. Gli
era possibile soltanto perché era in grado di abbracciarlo nel suo
assieme. Entro certi limiti I'uvomo accresce anche durante la vi-
ta la sua capacita di comprendere, di penetrare i nessi, cosi da
conseguire nuove facolta. Lessing ha anche detto di aver acqui-
sito, attraverso facolta di osservazione critica, qualcosa di simile
al genio. Se non ci vogliamo stupire come di miracoli delle fa-
colta fondate su disposizioni, dobbiamo ritenerle frutti di espe-
rienze giunte al sé spirituale attraverso l'anima. Esse furono im-
presse nel sé spirituale, e siccome non lo furono in questa vita,
lo furono in una precedente. Lo spirito umano ¢ specie a sé. Co-
me l'uomo, quale membro della specie fisica, trasmette le sue
qualita nell'ambito della specie, cosi lo spirito le trasmette nel-
I'ambito della sua specie, cio¢ entro se stesso. In una vita lo spi-
rito  umano compare quale ripetizione di se medesimo recando i
frutti delle esperienze di incarnazioni precedenti. Questa vita ¢ co-
si la ripetizione di altre e porta con sé quel che il sé spirituale si
¢ conquistato nella vita passata. Quando il sé spirituale accoglie
qualcosa di pronto a divenire frutto, si compenetra di spirito vi-
tale. Come il corpo vitale ripete la forma attraverso la specie, co-
si lo spirito vitale ripete 'anima da esistenza personale a esisten-
za personale.

Le considerazioni precedenti avvalorano I'idea che cerca
nelle ripetute vite terrene la causa di certi processi della vita
umana. Tale idea potra tuttavia ricevere il suo pieno significato
solo dall'osservazione che scaturisce da convinzioni spirituali,
quali si conquistano sul sentiero della conoscenza descritto alla
fine di questo libro. Qui si ¢ voluto soltanto mostrare che I'os-
servazione abituale, giustamente orientata dal pensare, gia con-
duce a quella idea. Tale osservazione la lascera perdo come ab-
bozzata e non potra interamente proteggerla dalle obiezioni di
una osservazione imprecisa e non giustamente guidata dal pen-
siero. D'altra parte, chi acquisisca un'idea come questa, median-
te l'usuale osservazione guidata dal pensare, si prepara all'osser-

60



vazione soprasensibile. Sviluppa in certo modo qualcosa che bi-
sogna possedere prima dell'osservazione soprasensibile come,
prima di quella sensibile, bisogna aver l'occhio. Chi opponga
che, col formarsi una simile idea, l'uomo possa crearsi per auto-
suggestione la rappresentazione soprasensibile, mostra soltanto
di non essere in grado di accedere col libero pensare alla realta,
e che proprio lui, per autosuggestione, crea le sue obiezioni.

Cosi le esperienze animiche acquistano durata non solo en-
tro 1 limiti fra nascita e morte, ma anche oltre la morte. L'anima
imprime le sue esperienze non soltanto allo spirito che risplen-
de in lei, ma come abbiamo mostrato (v. pag. 48) le imprime an-
che al mondo esterno mediante /'azione. Quel che ieri abbiamo
compiuto, sussiste ancora oggi nel suo effetto. Un'immagine
della connessione tra causa ed effetto nel senso da noi ricercato
ci vien data dal raffronto tra sonno e morte.

Spesso il sonno ¢ stato chiamato il fratello minore della
morte.* Mi alzo la mattina. La continuitd della mia attivita ¢
stata interrotta dal sonno. Normalmente non ¢ possibile che la
mattina io riprenda la mia attivita a capriccio. Devo riallacciar-
mi a quanto ho fatto ieri, se voglio che nella mia vita regnino or-
dine e coerenza. Le mie azioni di ieri sono le premesse di quan-
to dovro fare oggi. Con cid che ho compiuto ieri, ho preparato
il mio destino di oggi. Mi sono per un certo tempo separato dal-
la mia attivitd, ma essa ¢ mia e mi attira di nuovo a sé dopo che
per un certo periodo me ne sono separato. Il mio passato rima-
ne legato a me, continua a vivere nel mio presente e mi seguira
nel mio avvenire. Se gli effetti delle mie azioni di ieri non do-
vessero essere il mio destino di oggi, questa mattina non mi sa-
rei svegliato, ma avrei dovuto essere creato di bel nuovo dal nul-
la. Sarebbe assurdo se in condizioni normali non volessi abitare
in una casa che io stesso ho fatto costruire.

Come l'uomo non ¢ creato di bel nuovo ogni mattina, cosi

61



non lo ¢ lo spirito umano quando inizia la sua vita terrena. Cer-
chiamo di chiarirci che cosa accade quando ci si affaccia a una
vita. Compare un corpo fisico che riceve la sua figura per le leg-
gi dell'ereditarieta. Il corpo diviene il portatore di uno spirito
che ripete in forma nuova un'esistenza precedente. Fra corpo ¢
spirito sta l'anima che conduce una vita propria, raccolta in sé.
Le sue simpatie e antipatie, 1 suoi desideri e le sue brame servo-
no a lei; essa pone il pensare al proprio servizio. Quale anima
senziente riceve le impressioni del mondo esteriore e le porge al-
lo spirito affinché ne tragga frutti duraturi. L'anima ha per cosi
dire una parte di mediatrice, ¢ quando 1'ha assolta il suo ¢ompi-
to ¢ finito. Il corpo le forma le impressioni; essa le trasforma in
sensazioni, le conserva nella memoria quali rappresentazioni ¢ le
consegna infine allo spirito perché questi conferisca loro durata.
L'anima ¢ in effetti 'elemento per cui 'uvomo ¢é parte della vita
terrena. In virtu del suo corpo, appartiene alla specie umana fi-
sica, ne ¢ membro. Col suo spirito vive in un mondo superiore.
L'anima collega temporaneamente i due mondi.

Ma il mondo fisico in cui entra lo spirito umano non ¢ una
scena a lui estranea. Vi stanno impressi i segni delle sue azioni.
Vi ¢ in essa qualcosa di cui ¢ parte. Questo qualcosa reca 1'im-
pronta del suo essere, ¢ imparentato con lui. Come un tempo
I'anima ha trasmesso allo spirito le impressioni del mondo este-
riore, perché in lui avessero durata, cosi, quale organo dello spi-
rito, essa ha tradotto in azioni, parimenti durature nei loro ef-
fetti, le facolta che ha ricevute da lui. Con cio l'anima €& real-
mente fluita in quelle azioni. Negli effetti delle sue azioni 1'ani-
ma continua a vivere una seconda vita indipendente. Ma questo
puo dar modo di considerare la vita da come si presentano nel-
la vita 1 fatti del destino. Qualcosa "capita" a un uomo. Egli sara
magari incline a ritenerlo anzitutto come avvenuto per "caso".
Puo tuttavia scoprire di essere lui medesimo la risultanza di tali
"casi". Chi sui quarantanni si osserva, e rispetto alla propria
anima non vuol fermarsi a un'astratta rappresentazione dell'io,
potra dire: io altro non sono che quello che sono divenuto in

62



virtt di quanto mi ¢ finora "capitato" per destino; non sarei for-
se diverso se per esempio a vent'anni avessi avuto una data serie
di vicende, diversa da quella realmente attraversata? Non cer-
chera allora piu il suo "io" nei soli impulsi di evoluzione che sca-
turiscono dall'interiorita, ma anche in cid0 che esercita da fuori
un'azione formatrice sulla sua vita. In cid che "gli accade" rico-
noscera il proprio io. Se ci affidiamo senza preconcetti a tale ri-
conoscimento, bastera muovere un ulteriore passo nell'osserva-
zione davvero profonda della vita per scorgere, in quel che ci
fluisce da determinate esperienze del destino, qualcosa che af-
ferra l'io dall'esterno, come la memoria agisce dall'interiorita per
risvegliare un'esperienza passata. Possiamo cosi metterci in gra-
do, nell'esperienza che ci viene dal destino, di percepire come
un'azione passata dell'anima prenda la via verso 1'io, cosi come
nel ricordo un'esperienza passata prende la via verso la rappre-
sentazione quando se ne presenti 1'occasione dal di fuori. Prima
si era detto come "possibile" (vedi pag. 49) l'idea che /e conse-
guenze di un'azione potessero incontrare l'anima umana. Entro i
limiti di una singola vita terrena ¢ perd escluso che le conse-
guenze di certe azioni possano gia manifestarsi, perché in quel-
la vita terrena vi ¢ la disposizione a compiere quell'azione, e ap-
punto la si compie. Una certa conseguenza dell'azione non puod
in tal caso ripercuotersi sull'anima, come non ¢ possibile ricor-
dare una vicenda che si stia ancora attraversando. Sotto questo
riguardo puo solo trattarsi di sperimentare conseguenze di azio-
ni che non incontrino piu 1'""io" con le disposizioni proprie del-
la vita terrena in cui si compi l'azione stessa. Lo sguardo puo di-
rigersi soltanto a conseguenze di azioni compiute in precedenti
vite terrene. Cosi, non appena si senta come l'esperienza del de-
stino che in apparenza ci "capita" sia congiunta con l'io (allo
stesso modo in cui vi ¢ congiunto quel che si forma dalla sua in-
terioritd), non si pud fare a meno di vedere in tale esperienza del
destino la conseguenza di azioni di precedenti vite terrene. Al-
I'ammissione, paradossale per la coscienza comune, che il desti-
no di una vita terrena sia connesso con le azioni compiute in

63



una esistenza precedente, siamo dunque condotti da un'intima
comprensione guidata dal pensare. Anche quest'idea riceve pero
pienezza di contenuto solo dalla conoscenza soprasensibile; sen-
za di essa, rimane appena abbozzata. Ma anche qui, dopo essere
stata conquistata dalla coscienza comune, essa prepara l'anima a
poterla guardare nella sua verita, mediante l'osservazione sopra-
sensibile.

Solo una parte della mia azione ¢ nel mondo esterno; l'altra
¢ in me. Un semplice raffronto, tolto dalle scienze, ci chiarira la
relazione tra l'io e l'azione. Animali vedenti, immigrati un tem-
po nelle caverne del Kentucky, persero la vista dimorando in
quelle caverne. Il soggiorno nell'oscurita atrofizzo i loro occhi.
Negli occhi non si esplico piu l'attivita fisica e chimica che si
svolge quando si adopera la vista. La corrente della nutrizione,
adibita prima a quell'attivita, flui verso altri organi. Ormai que-
gli animali possono vivere solo in quelle caverne. Con la loro
azione, con l'immigrazione nelle caverne, si sono creati le con-
dizioni della loro futura esistenza. Quell'immigrazione ¢ dive-
nuta parte del loro destino. Un essere che una volta abbia agito
si ¢ congiunto con i risultati delle sue azioni. Cosi ¢ dello spiri-
to umano. L'anima ha potuto trasmettergli certe facolta solo in
quanto ¢ stata attiva. Tali facolta corrispondono alle azioni com-
piute. Per effetto di una sua azione vive nell'anima l'attitudine
piena di forza ad eseguirne un'altra, conseguenza della prima.
L'anima racchiude in sé questa necessita, finché la nuova azione
sia compiuta. Si puod anche dire che un'azione imprima nell'ani-
ma la necessita di compiere la conseguenza dell'azione stessa.

Con le sue azioni lo spirito umano veramente prepara il suo
destino. In una nuova vita si trova legato a cido che aveva com-
piuto nella precedente.

Si potra chiedere: ma come puo essere, dato che reincar-
nandosi lo spirito umano viene a trovarsi in un mondo tutto di-
verso da quello di prima? Una tale domanda poggia sopra una
rappresentazione assai esteriore delle concatenazioni del destino.
Anche se mi trasferisco dall'Europa all'America, vengo a trovar-

64



mi in un ambiente del tutto nuovo. Eppure la mia vita in Ame-
rica dipendera del tutto dalla mia precedente vita in Europa. Se
in Europa ero meccanico, la mia vita in America prendera
tutt'altra piega che se fossi stato impiegato di banca. Nel primo
caso mi troverd probabilmente in America circondato da mac-
chine, e nell'altro da cose bancarie. In ogni modo la mia vita
precedente determinera il mio ambiente; attirerd per cosi dire da
tutto il mondo circostante le cose che le sono affini. Cosi ¢ del
s¢ spirituale. In una nuova esistenza si circonda necessariamen-
te di quel che per le vite precedenti gli ¢ affine.

Il sonno offre una buona immagine della morte appunto
perché durante il sonno l'uomo ¢ sottratto alla scena ove lo at-
tende il suo destino. Mentre si dorme, su quella scena gli even-
ti continuano a svolgersi. Per un certo tempo, non abbiamo al-
cuna influenza sul loro decorso. Eppure la nostra vita di oggi di-
pende dagli effetti delle azioni compiute ieri. La nostra indivi-
dualita si reincarna realmente ogni mattina nel mondo delle no-
stre azioni. Cid che durante la notte era separato da noi, ci av-
volge per cosi dire durante la giornata.

Lo stesso accade con le azioni delle incarnazioni precedenti.
Quale destino, ci rimangono collegate, come la vita in oscure
caverne rimane collegata con gli animali che, per esservi immi-
grati, persero la facolta visiva. Come quegli animali possono or-
mai vivere soltanto nell'ambiente in cui si erano trasferiti, cosi
lo spirito umano puo vivere soltanto nell'ambiente che si ¢ crea-
to con le sue azioni. Il corso diretto degli avvenimenti fa si che
la mattina io ritrovi la situazione da me preparata il giorno avan-
ti. La parentela fra il mio spirito reincarnato e le cose dell'am-
biente esterno fa si che, reincarnandomi, io trovi intorno a me
un mondo conforme alle conseguenze delle azioni da me com-
piute nella vita precedente. Da cid possiamo pensare la posizio-
ne dell'anima nell'insieme dell'essere umano. Il corpo fisico sog-
giace alle leggi dell'ereditarieta. Lo spirito umano invece deve
sempre tornare a reincarnarsi, ¢ la sua legge ¢ di portare i frutti
delle vite precedenti in quelle che seguono. L'anima vive nel pre-

65



\

sente, ma la sua vita nel presente non ¢ indipendente dalle vite
precedenti. Lo spirito che si incarna porta infatti il suo destino
dalle precedenti incarnazioni. Tale destino determina la vita. Le
impressioni che un'anima potra ricevere, i desideri che vedra
appagati, le gioie e i dolori che sorgeranno in lei, le persone che
incontrera, tutto dipende dalle azioni compiute dallo spirito
nelle incarnazioni precedenti. In una vita successiva l'anima do-
vra ritrovare le persone con le quali gia era stata unita, perché le
azioni che si sono svolte tra loro debbono avere le loro conse-
guenze. Come una data anima, anche quelle a lei unite aspire-
ranno a reincarnarsi nella stessa epoca. La vita dell'anima ¢ cosi
un risultato del destino che lo spirito umano si ¢ creato. Il cor-
so di una vita umana fra nascita e morte ¢ determinata da tre
elementi, e attraverso questi si dipende in triplice modo da fat-
tori che stanno al di la della nascita e della morte. Il corpo sog-
giace alla legge dell'ereditarieta; 1'anima soggiace al destino che
si ¢ creato. Con un'antica espressione tale destino si chiama kar-
ma. Lo spirito sta sotto la legge della reincarnazione, delle ripe-
tute vite terrene.

Il nesso tra corpo, anima e spirito pud quindi venir espres-
so anche cosi: imperituro ¢ lo spirito; nascita e morte domina-
no nella corporeita conformemente alle leggi del mondo fisico;
la vita dell'anima, sottoposta al destino, congiunge il corpo e lo
spirito durante il corso di una vita terrena. Ogni ulteriore cono-
scenza circa la natura dell'uvomo presuppone la conoscenza dei
"tre mondi" dei quali ¢ parte. Di questi tratteremo nel prossimo
capitolo.

Chi osservi i fatti dell'esistenza umana e non tema di segui-
re fin nelle ultime propaggini i pensieri che risultano da un'os-
servazione viva, gia con la sola logica puo giungere all'idea delle
ripetute vite terrene e alla legge del destino. Come ¢ vero che il
chiaroveggente dall'"occhio spirituale" aperto sperimenta le vite
passate come in un libro aperto, cosi ¢ vero che la verita di quan-
to abbiamo considerato pud risplendere all'esame della ragione.”

66



I TRE MONDI

I -IL MONDO ANEMICO

L'osservazione dell'uomo ha mostrato che egli ¢ parte di tre
mondi. Dal mondo della corporeita fisica sono attinte le mate-
rie e le forze che edificano il suo corpo, e ne ha conoscenza at-
traverso le percezioni dei sensi fisici. Chi confida soltanto in que-
sti sensi e non sviluppa se non le facolta di percezione loro pro-
prie, non pud procurarsi alcuna conoscenza relativa agli altri
due mondi, a quello animico e a quello spirituale.

La possibilita di convincersi della realta di un oggetto o di
un essere dipende dall'avere un senso, un organo di percezione
adatto. Chiamare, come qui facciamo, gli organi di percezione
superiore col nome di sensi spirituali puo facilmente dar luogo a
malintesi. Alla parola "sensi" si collega infatti involontariamen-
te il concetto di "sensi fisici". Al mondo fisico si da per l'ap-
punto anche il nome di "mondo sensibile", in contrapposto al
"mondo spirituale". Per evitare malintesi, si tenga presente che
qui parliamo di "sensi superiori" solo per similitudine, in senso
traslato. Come i sensi fisici percepiscono il fisico, cosi i sensi
animici e quelli spirituali percepiscono l'animico e lo spirituale.
L'espressione "senso" ¢ dunque adoperata soltanto nel significa-
to di "organo di percezione". L'uomo non conoscerebbe né la lu-
ce né il colore, se non avesse un occhio sensibile alla luce; igno-
rerebbe i suoni, se non avesse un orecchio sensibile al suono. A
questo proposito dice giustamente il filosofo tedesco Lotze:*
«Senza 1'occhio sensibile alla luce e 1'orecchio sensibile al suono,
tutto il mondo sarebbe buio e muto. Non vi sarebbe in esso né
luce né suono, come non potrebbe esistere il mal di denti, se nel
dente non ci fosse un nervo sensibile al dolore».

Per vedere nella giusta luce quel che intendiamo qui, basta

67



considerare quanto il mondo debba apparire diverso agli esseri
inferiori che sono forniti soltanto di una specie di senso tattile
diffuso su tutta la superficie del corpo. Per essi luce, colore e
suono non possono comunque esistere nel senso in cui esistono
per esseri dotati di occhi e orecchi. Puo darsi che le vibrazioni
dell'aria causate da un colpo di fucile, se li raggiungono, eserci-
tino un effetto anche su loro. Ma perché queste vibrazioni si
manifestino all'anima come detonazione, occorre un orecchio.
Ed ¢ necessario un occhio perché determinati processi, che si
svolgono entro la sottile materia che vien chiamata etere, si ma-
nifestino come luce e colore.

L'uomo sa qualcosa di un essere o di un oggetto soltanto se
ne riceve un'impressione attraverso uno dei suoi organi. Questa
relazione dell'uomo col mondo della realta trova un'espressione
eccellente nel seguente giudizio di Goethe: «In sostanza tentia-
mo invano di esprimere l'essere di una cosa. Vediamo degli ef-
fetti; e una storia completa di tali effetti dovrebbe propriamente
abbracciare l'essere della cosa. Invano ci sforziamo di descrivere
il carattere di un uomo: mettiamo invece insieme il suo agire e
le sue azioni, e tosto ci apparira un'immagine del suo carattere.
I colori sono azioni della luce, azioni e patimenti... Colori e lu-
ce stanno bensi tra loro nella piu stretta relazione, ma dobbiamo
rappresentarceli come appartenenti all'intera natura, poiché la
natura intera vuol manifestarsi per loro tramite in special modo
al senso visivo. Del pari la natura si manifesta ad altri sensi...
Cosi scende a parlare ad altri sensi, a sensi conosciuti, miscono-
sciuti e scomnosciuti; cosi parla con se stessa e con noi attraverso
mille manifestazioni. Per ['uomo attento non € mai morta, né mu-
ta».* Sarebbe errato interpretare queste parole di Goethe, come
se negassero la conoscibilita dell'essere delle cose. Goethe non in-
tende dire che si percepiscano soltanto gli effetti delle cose e che
il loro essere si nasconda dietro ad essi. Piuttosto intende che
non si debba affatto parlare di un tale "essere nascosto". L'essere
non sta dietro la manifestazione, ma si rivela anzi in essa. Tale
essere ¢ perd spesso cosi ricco che ad altri sensi pud rivelarsi an-

68



che in altre forme. Quel che si rivela fa parte dell'essere; ma a
causa della limitazione dei nostri sensi non ¢ l'essere intero.
Questa concezione di Goethe ¢ assolutamente anche quella del-
la scienza dello spirito.

Come nel corpo l'occhio e l'orecchio si sviluppano quali or-
gani di percezione, quali sensi aperti ai processi corporei, cosi
I'vomo puo sviluppare in sé organi di percezione animici e spi-
rituali che gli dischiuderanno il mondo animico e quello spiri-
tuale. Per chi non possiede tali sensi superiori, quei mondi ri-
marranno "oscuri ¢ muti", come per chi non abbia vista e udito
¢ "oscuro ¢ muto" il mondo corporeo. Il nesso dell'uvomo con
quei sensi superiori ¢ perd alquanto diverso dal suo nesso con i
sensi corporei. Al perfetto sviluppo di questi ultimi provvede di
regola madre natura; essi si formano senza il concorso dell'uo-
mo. Ma allo sviluppo dei suoi sensi superiori deve lavorare egli
stesso. Se vuol percepire il mondo animico e quello spirituale,
deve sviluppare la sua anima e il suo spirito, come la natura ha
sviluppato il suo corpo perché egli potesse percepire il mondo fi-
sico intorno a sé e vi si potesse orientare. Un tale sviluppo di or-
gani superiori, non ancora formati dalla natura, non ¢ pero in-
naturale poiché, in senso superiore, tutto cio che l'uvomo compie
rientra nella natura. Solo chi volesse sostenere che 1'uvomo deb-
ba fermarsi al gradino su cui viene lasciato dalle mani della na-
tura, potrebbe chiamare innaturale lo sviluppo dei sensi supe-
riori. Egli 1i "misconoscerebbe" nel senso del citato giudizio di
Goethe. Dovrebbe pero opporsi anche ad ogni educazione uma-
na, perché anch'essa prosegue l'opera della natura. In particolar
modo dovrebbe opporsi all'operazione dei ciechi nati. Chi in-
fatti risveglia in sé i sensi superiori, nel modo descritto alla fine
di questo libro, puod quasi paragonarsi a un cieco nato che si sia
fatto operare. Il mondo gli appare dotato di proprieta nuove, di
processi e di fatti di cui i sensi fisici nulla rivelano. Chi € in pos-
sesso degli organi superiori sa che essi nulla aggiungono di arbi-
trario alla realta, ma sa pure che senza di essi la parte essenziale
della realta gli rimarrebbe nascosta. 11 mondo animico e quello

69



spirituale non esistono accanto al mondo fisico o fiiori; non ne
sono spazialmente separati. Come al cieco nato che abbia subi-
to 1'operazione il mondo che prima appariva buio appare radio-
so di luce e colori, cosi a chi ¢ animicamente e spiritualmente ri-
svegliato, le cose che prima erano apparse soltanto come corpo-
ree, rivelano le loro qualita animiche e spirituali. Per lui il mon-
do si riempie inoltre di processi e di entita del tutto ignoti a chi
non sia animicamente e spiritualmente desto.

(Piu avanti in questo stesso libro tratteremo piu particolar-
mente dello sviluppo dei sensi animici e di quelli spirituali. Ora
daremo una descrizione dei mondi superiori stessi. Chi nega
questi mondi mostra semplicemente di non aver ancora svilup-
pato i suoi organi superiori. L'evoluzione umana non termina ad
alcun gradino; essa deve sempre proseguire).

Spesso si rappresentano involontariamente gli "organi supe-
riori" come troppo simili a quelli fisici. Occorrerebbe rendersi
ben conto che si tratta di formazioni animiche o spirituali. Non
bisogna quindi aspettarsi che quel che si percepisce nei mondi
spirituali sia solo materia nebulosamente rarefatta. Finché ci si
aspetta questo, non si pud arrivare a una rappresentazione chia-
ra di quel che intendiamo qui per "mondi superiori". Per molti
non sarebbe cosi difficile, com'¢ in realta, sapere qualcosa dei
"mondi superiori" (all'inizio, naturalmente, solo qualcosa di ele-
mentare), se non immaginassero che quanto hanno da percepi-
re sia una specie di sostanza fisica rarefatta. Data questa pre-
messa, di solito non si vuole riconoscere cio di cui realmente si
tratta. Sembra irreale, non lo si considera tale da soddisfare.
Certo i gradini superiori dell'evoluzione spirituale sono di arduo
accesso; quel gradino perd che gia basterebbe a conferire una
certa conoscenza della natura del mondo spirituale, ed ¢ gia
molto, non sarebbe cosi difficile a raggiungersi, se ci si liberasse
anzitutto del preconcetto che consiste nel raffigurarci quel che ¢
animico e spirituale solo come un elemento fisico rarefatto.

Come non conosciamo interamente qualcuno se abbiamo
solo una rappresentazione del suo aspetto fisico, cosi non cono-

70



sciamo il mondo circostante se ne sappiamo solo quel che ne ri-
velano i sensi fisici. Come una fotografia diviene intelligibile e
acquista vita se prima ci avviciniamo alla persona fotografata
tanto da conoscerne 1'anima, cosi il mondo corporeo pud real-
mente essere compreso da noi solo se impariamo a conoscerne le
basi animiche e spirituali. Percid conviene trattare qui anzitutto
dei mondi superiori, dell'animico e dello spirituale, per passare
in seguito a giudicare il mondo fisico dal punto di vista scienti-
fico-spirituale.

Nell'attuale periodo di civilta ¢ difficile parlare dei mondi
superiori, poiché esso ¢ soprattutto grande nella conoscenza e
nel dominio del mondo corporeo. Le nostre parole sono soprat-
tutto coniate per il mondo corporeo e hanno ricevuto il loro si-
gnificato in relazione ad esso. E tuttavia necessario adoperare le
parole dell'uso comune per richiamarci a cose note. Per chi vo-
glia confidare soltanto nei sensi esteriori, rimane cosi aperta la
porta al malinteso.

All'inizio certe cose possono venire espresse solo per simili-
tudini e appena accennate. Ma deve essere cosi, poiché queste si-
militudini sono un mezzo per cui si comincia a indirizzare 1'uo-
mo verso i mondi superiori, promovendo la sua ascesa verso di
essi. (Di quest'ascesa parleremo in un altro capitolo in cui dare-
mo indicazioni sullo sviluppo degli organi di percezione animi-
ci e spirituali.’ All'inizio 1'vomo deve conoscere attraverso simi-
litudini 1 mondi superiori. Poi potra pensare a procurarsi la pos-
sibilita della visione diretta).

Come le sostanze e le forze che costituiscono e governano il
nostro stomaco, il cuore, i polmoni, il cervello, e cosi via pro-
vengono dal mondo corporeo, cosi le nostre proprieta animiche,
le brame, gli stimoli, i sentimenti, le passioni, i desideri, le sen-
sazioni, provengono dal mondo animico. L'anima umana ¢ una
parte del mondo animico, come il corpo umano lo ¢ del mon-
do fisico corporeo. Volendo indicare una prima differenza tra il
mondo corporeo e quello animico, si pud dire che quest'ultimo,
in tutte le sue cose e i suoi esseri, ¢ molto piu fine, piu mobile

71



e piu plastico del primo. Bisogna perd tener sempre presente che
si entra in un mondo del tutto nuovo rispetto a quello fisico. Se
quindi si parla di piu grossolano e piu fine, non bisogna di-
menticare che cosi dicendo si accenna per similitudine a condi-
zioni che in realta sono radicalmente diverse. Cosi ¢ di tutto
quel che si dice del mondo animico con parole tolte a prestito
dal mondo della corporeita fisica. Tenendone conto, si puo dire
che le figure e gli esseri del mondo animico consistono di so-
stanza animica e sono retti da forze animiche, cosi come quelli
del mondo fisico consistono di materia fisica e sono retti da for-
ze fisiche.

Come alle forme corporee sono propri la dimensione e il
moto spaziali, cosi alle cose e agli esseri animici ¢ propria la sen-
sibilita, la brama impulsiva. Il mondo animico si chiama percio
anche mondo della brama o del desiderio, oppure "mondo del-
la cupidigia". Queste espressioni sono ricavate dal mondo ani-
mico umano. Bisogna quindi tener presente che, nella parte del
mondo animico che € fuori dell'anima umana, le cose sono al-
trettanto diverse dalle forze animiche che si trovano nell'anima,
quanto le materie e le forze fisiche del mondo corporeo esterno
sono diverse da quelle che costituiscono il corpo umano fisico.
(Impulso, desiderio, cupidigia sono designazioni per la sostanza
del mondo animico. Tale sostanza puo essere chiamata "astrale".
Guardando piu alle forze del mondo animico, si potra parlare di
"entita di brama". Non va perd dimenticato che qui la distin-
zione fra "sostanza" e "forza" non pud essere cosi rigida come nel
mondo fisico. Un impulso puo altrettanto bene esser chiamato
"forza" quanto "sostanza").

Per chi guarda per la prima volta nel mondo animico, la di-
versita di questo dal mondo fisico porta a confusione. Ma cio
avviene anche all'aprirsi di un senso fisico prima inattivo. Il cie-
co nato che abbia subito l'operazione deve prima imparare a
orientarsi nel mondo che conosceva solo attraverso il tatto. Ve-
de all'inizio gli oggetti nel suo occhio; poi comincia a distin-
guerli fuori, ma comunque gli appaiono come se fossero dipin-

72



ti su una superficie. Solo a poco a poco egli afferra gli sfondi, le
distanze, e cosi via.

Nel mondo animico dominano leggi del tutto diverse da
quelle del mondo fisico. Molte forme animiche sono pero lega-
te a quelle degli altri mondi. L'anima umana ¢ legata ad esem-
pio sia al corpo fisico sia allo spirito umano. I processi che si
possono osservare in lei sono quindi influenzati anche dal mon-
do corporeo e da quello spirituale. Occorre tenerne conto nel-
l'osservazione del mondo animico, € non vanno considerate co-
me leggi animiche quelle che provengono dall'azione di un altro
mondo.

Quando per esempio un uomo esterna un desiderio, esso ¢
sorretto da un pensiero, da una rappresentazione dello spirito e
ne segue le leggi. Ma come si possono stabilire le leggi del mon-
do fisico, astraendo dalle influenze che 1'uomo esercita sui suoi
processi, ¢ anche possibile stabilire le leggi del mondo animico.

Un'importante differenza tra i processi animici e quelli fisi-
ci puo venir espressa dicendo che 1'azione reciproca dei processi
animici ¢ molto piu interiore rispetto agli altri. Nello spazio fisi-
co regna ad esempio la legge dell"urto". Se una palla d'avorio in
moto ne urta una in riposo, quest'ultima si muove in una dire-
zione che puo venir calcolata dal movimento e dall'elasticita del-
la prima. Nello spazio animico 1'azione reciproca di due forme
che si incontrano dipende invece dalle loro qualita interiori. Es-
se s'interpenetrano, per cosi dire si fondono, se sono affini. Si
respingono, se le loro essenze sono contrastanti.

Nello spazio corporeo, ad esempio per la vista, dominano
determinate leggi. Oggetti lontani appaiono prospetticamente
rimpiccioliti. Guardando un viale, secondo le leggi della pro-
spettiva gli alberi piu lontani appaiono piu accostati tra loro che
non i vicini. Invece nello spazio animico tutte le cose, quelle vi-
cine e quelle lontane, appaiono al veggente nelle distanze che
hanno per la loro natura interiore. Cio ¢ naturalmente fonte dei
piu svariati errori per chi entra nello spazio animico e intende
giovarsi delle norme portate dal mondo fisico.

73



Per orientarsi nel mondo animico, bisogna anzitutto saper
distinguere le varie specie in cui si suddividono le forme che ne
fanno parte, come nel mondo fisico usiamo distinguere i corpi
in solidi, liquidi, aeriformi o gassosi. Per arrivarvi, bisogna co-
noscere le due forze fondamentali che qui hanno la massima im-
portanza. Si possono chiamare simpatia e antipatia. Dal modo
in cui agiscono in una forma animica queste forze di base se ne
determina la specie. Col nome di simpatia si indica la forza me-
diante la quale una forma animica ne attrae altre, cerca di fon-
dersi, afferma la propria affinitd con esse. Antipatia ¢ invece la
forza mediante la quale le forme animiche si respingono, si
escludono, affermano ciascuna la propria particolarita. Dalla
misura in cui queste due forze fondamentali esistono in una for-
ma animica dipende la parte che essa rappresenta nel mondo
animico. A seconda dell'azione che simpatia o antipatia esplica-
no in esse, possiamo anzitutto distinguere tre specie di forme
animiche, che differiscono fra loro perché simpatia e antipatia vi
hanno ben determinate relazioni reciproche. In ognuna di que-
ste tre specie di forme animiche esistono entrambe le forze fon-
damentali. Consideriamo da principio una forma della prima
specie. Essa ne attrae altre in virtu della simpatia operante in lei.
Oltre la simpatia esiste perd in essa anche antipatia, mediante la
quale respinge altre cose dell'ambiente. Vista da fuori, una tale
forma apparira dotata soltanto di antipatia. Ma non & cosi. C'¢
simpatia e antipatia in essa; quest'ultima pero prevale, ha il so-
pravvento. Tali forme rappresentano una parte egoistica nello
spazio animico. Respingono molto di quanto le attornia e solo
poco attraggono con amore. Percid si muovono nello spazio ani-
mico quali forme immutabili. Per la forza della simpatia che ¢ in
loro, appaiono avide. L'avidita si mostra nello stesso tempo in-
saziabile, come se non la si potesse soddisfare, perché l'antipatia
predominante respinge una parte cosi grande di quanto viene
loro incontro che nessun appagamento ¢ possibile. Volendo pa-
ragonare le forme animiche di questa specie con qualcosa del
mondo fisico, si puo dire che corrispondono ai corpi fisici soli-

74



di. Questa regione della sostanza animica puo essere chiamata
della brama ardente.

Quel che della brama ardente ¢ contenuto nell'anima degli
animali e degli uomini vi determina i cosiddetti impulsi sensua-
[i inferiori, i loro prevalenti istinti egoistici.

La seconda specie di forme animiche ¢ quella in cui le due
forze fondamentali sono in equilibrio, in cui dunque simpatia e
antipatia agiscono con la stessa forza. Esse muovono incontro ad
altre forme con una certa neutralita, agiscono su di loro come
affini, senza attrarle o respingerle particolarmente. Non segnano
per cosi dire alcun netto confine tra sé e l'ambiente. Lasciano
continuamente che altre forme agiscano su di loro; si possono
quindi paragonare con le sostanze fluide del mondo fisico. Nel
modo in cui queste forme ne attirano altre, non vi ¢ avidita. L'a-
zione qui intesa avviene per esempio quando l'anima umana ha
la sensazione di un colore. Quando ho la sensazione del colore
rosso, anzitutto l'ambiente esercita su di me un'azione neutrale.
Solo quando all'impressione iniziale si aggiunge il piacere susci-
tato dal colore rosso, entra in campo un'altra azione animica.
dazione neutrale ¢ determinata dalle forme animiche nella cui
relazione reciproca simpatia e antipatia si equilibrano. La so-
stanza animica qui esaminata dovra essere indicata come perfet-
tamente plastica, fluida; non si muove attraverso lo spazio ani-
mico egoisticamente come la prima, ma riceve impressioni da
tutte le parti e si mostra affine a molte delle cose che incontra.
Per essa si potrebbe usare l'espressione: sensibilita fluida.

Il terzo gradino, nell'ordine delle forme animiche, ¢ quello
in cui la simpatia prevale sull'antipatia. L'antipatia determina
I'egoistica autoaffermazione; questa pero si ritrae per l'inclina-
zione verso le cose dell'ambiente. Si pensi una tale forma entro
lo spazio animico: appare come il punto centrale di una sfera di
attrazione che si estende sopra gli oggetti del mondo circostan-
te. Tali forme vanno piu precisamente indicate come sostanza di
desiderio. Questa denominazione appare giusta perché, a causa
dell'antipatia che seppur piu debole della simpatia tuttavia esi-

75



ste in esse, l'attrazione agisce in modo che gli oggetti attratti
vengono portati nell'ambito della forma animica stessa. La sim-
patia riceve cosi un tono fondamentale egoistico. Questa so-
stanza di desiderio pud essere paragonata ai corpi gassosi o ae-
riformi del mondo fisico. Come un gas tende a diffondersi in
tutte le direzioni, cosi la sostanza di desiderio si espande da ogni
parte.

I gradi superiori della sostanza animica si caratterizzano
perché una delle forze fondamentali, e cio¢ l'antipatia, si ritrae
del tutto e rimane in effetti attiva la sola simpatia che puo af-
fermarsi tra le parti della forma animica stessa. Tali parti si atti-
rano allora reciprocamente. La forza della simpatia nell'interno
di una forma animica si esprime in cio che si chiama piacere.
Ogni diminuzione di tale simpatia ¢ dispiacere. 11 dispiacere ¢
soltanto un piacere diminuito, come il freddo ¢ soltanto calore
diminuito. Piacere e dispiacere sono cio che vive nell'uomo co-
me mondo dei sentimenti, nel senso piu stretto. Il sentire ¢ 1'at-
tivita dell'anima in se stessa. Dall'intessersi nell'anima dei senti-
menti di piacere e dispiacere dipende quel che si chiama il suo
benessere.

Sopra un gradino ancora piu elevato stanno le forme ani-
miche in cui la simpatia non resta chiusa entro i limiti della lo-
ro vita. Dai tre gradini inferiori queste si distinguono (come gia
il quarto gradino), perché la forza della simpatia non ha piu da
superare alcuna antipatia contrastante. Solo mercé queste specie
superiori della sostanza animica, la molteplicita delle forme ani-
miche si unisce in un mondo animico complessivo. Finché l'an-
tipatia agisce in una forma animica, essa tende verso qualcos'al-
tro per amore della propria vita, per rinforzare e arricchire se
stessa a mezzo di qualcos'altro. Dove l'antipatia tace, questo
qualcos'altro viene accolto come rivelazione, come manifesta-
zione. Questa forma superiore di sostanza animica rappresenta
nello spazio animico una parte analoga a quella della luce nello
spazio fisico. Fa si che una forma animica assorba la vita e I'es-
senza dalle altre per amore di esse, o si potrebbe anche dire che

76



se ne lasci irradiare. Solo perché attingono a queste regioni su-
periori, gli esseri animici vengono risvegliati a una vera vita ani-
mica. La loro ottusa vita nel buio si apre all'esterno, risplende e
irraggia essa medesima nello spazio animico; il pigro, sordo la-
vorio nell'interioritd che wvuole isolarsi attraverso 1'antipatia
quando esistono soltanto le sostanze delle regioni inferiori, si
trasforma in forza e attivita che sorge dall'interno e si riversa
fuori. La sensibilita fluida della seconda regione agisce soltanto
quando le forme s'incontrano. Allora pero si riversano l'una nel-
'altra. Ma qui € necessario il contatto. Nelle regioni superiori in-
vece domina un libero irradiarsi, effondersi. (Si indica giusta-
mente la natura di questa regione come un "irradiarsi", poiché
la simpatia che viene sviluppata agisce in modo da poter essere
paragonata all'attivita della luce). Come deperisce una pianta in
cantina, cosi le forme animiche deperiscono, se sono prive della
sostanza animica delle regioni superiori che le vivifica. Luce ani-
mica, forza animica attiva e vera e propria vita animica Sono par-
te di queste regioni, e da qui si trasmettono agli esseri animici.

Nel mondo animico ci sono quindi da distinguere tre re-
gioni inferiori e tre superiori, congiunte da una quarta; risulta
cosi la seguente divisione del mondo animico:

1 —regione della brama ardente

2 — regione della sensibilita fluida

3 —regione dei desideri

4 —regione di piacere e dispiacere

5 — regione della luce animica

6 — regione della forza animica attiva
7 — regione della vita animica.

Nelle tre prime regioni le forme animiche ricevono le loro
proprieta dal nesso di simpatia e antipatia; nella quarta la sim-
patia agisce entro le forme animiche stesse; nelle tre superiori la
forza della simpatia si libera sempre piu; qui le sostanze animi-
che attraversano lo spazio animico illuminando e vivificando, ri-

77



svegliando cio che di per sé dovrebbe perdersi nel proprio isola-
mento.

Dovrebbe essere superfluo, ma per maggior chiarezza rile-
viamo che le sette regioni del mondo animico non sono separa-
te le une dalle altre. Come il solido, il fluido e il gassoso s'inter-
penetrano nel mondo fisico, cosi la brama ardente, la sensibilita
fluida e le forze del desiderio s'interpenetrano nel mondo ani-
mico. E come nel mondo fisico il calore attraversa i corpi e la lu-
ce li irradia, cosi in quello animico agiscono piacere e dispiace-
re e luce animica. Lo stesso accade della forza animica attiva e
della vita animica propriamente detta.

IT - L'ANIMA NEL MONDO ANIMICO DOPO LA MORTE

L'anima ¢ l'anello di congiunzione tra lo spirito dell'uomo e
il suo corpo. Le sue forze di simpatia e di antipatia, che me-
diante la loro relazione reciproca producono le manifestazioni
animiche di bramosia, sensibilita, desiderio, piacere e dispiace-
re, non agiscono soltanto tra una forma animica e l'altra, ma si
manifestano anche di fronte alle entita degli altri mondi, del
mondo fisico e di quello spirituale. Mentre 1'anima dimora nel*
corpo, ¢ in certo qual modo partecipe di tutto quel che vi av-
viene. Quando le funzioni fisiche del corpo si svolgono regolar-
mente, nell'anima sorge piacere e benessere; quando sono di-
sturbate, sopravviene malessere e dolore.

L'anima partecipa anche alle attivita dello spirito: un pen-
siero la riempie di gioia, un altro di dolore; un giudizio giusto
ha il suo plauso, uno falso il suo biasimo.

Si puo anzi dire che il grado di evoluzione di un uomo di-
pende dal fatto che le inclinazioni della sua anima vanno piut-
tosto verso l'una o l'altra direzione. Un uomo ¢ tanto piu per-
fetto quanto piu la sua anima simpatizza con le manifestazioni
dello spirito; ¢ tanto piu imperfetto quanto piu le sue inclina-
zioni vengono soddisfatte dalle funzioni corporee.

78



Lo spirito ¢ il centro dell'uomo; il corpo ¢ il tramite attra-
verso cui lo spirito osserva e conosce il mondo fisico e opera in
esso. L'anima poi ¢ mediatrice tra corpo e spirito. Ricava dal-
I'impressione fisica che le vibrazioni dell'aria producono sull'o-
recchio la sensazione del suono e gode del suono. Tutto cio essa
comunica allo spirito che in tal modo perviene alla comprensio-
ne del mondo fisico. Un pensiero che sorge nello spirito viene
dall'anima trasformato in desiderio di attuazione e soltanto cosi,
con l'aiuto dello strumento fisico, puo divenire azione.

L'uomo puo dunque assolvere la sua destinazione soltanto
se lascia che la direzione di tutta la sua attivita gli venga segna-
ta dallo spirito. L'anima di per sé puo volgere le sue inclinazioni
sia verso il fisico, sia verso lo spirituale. Protende per cosi dire i
suoi tentacoli tanto in giu, verso il fisico, quanto anche in su,
verso lo spirito. Immergendosi nel mondo fisico, la sua essenza
viene penetrata ¢ colorata della natura di quest'ultimo. Ma poi-
ché lo spirito puo agire nel mondo fisico soltanto attraverso 1'a-
nima, riceve cosi egli stesso una tendenza verso il mondo fisico.
Dalle forze dell'anima ¢ attratto verso il mondo fisico. Si consi-
deri I'vomo non evoluto. Le inclinazioni della sua anima dipen-
dono dalle sue funzioni corporee. Prova piacere solo per le im-
pressioni che il mondo fisico produce sui suoi sensi. Anche la
sua vita spirituale viene percid interamente trascinata in questa
sfera. I suoi pensieri servono solo al soddisfacimento dei bisogni
della sua vita fisica.

In quanto lo spirito passa di incarnazione in incarnazione,
deve sempre piu ricevere la propria direzione dal mondo spiri-
tuale. La sua conoscenza dev'essere determinata dallo spirito
dell'eterna verita, le sue azioni dall'eterno bene.

La morte, considerata come fatto del mondo fisico, rappre-
senta un mutamento delle attivita corporee. Con la morte il cor-
po cessa di fare con la sua struttura da strumento all'anima e al-
lo spirito. Si palesa ormai nelle sue manifestazioni interamente
soggetto al mondo fisico e alle sue leggi; si abbandona a quel
mondo per dissolvervisi. Dopo la morte solo i processi fisici del

79



corpo possono essere osservati con i sensi fisici. Cid che accade
dell'anima e dello spirito si sottrae invece ai sensi poiché, anche
durante la vita, l'anima e lo spirito possono essere osservati at-
traverso i sensi solo in quanto si manifestano esteriormente nei
processi fisici. Dopo la morte una tale manifestazione non €& piu
possibile. Percio l'osservazione dei sensi fisici e della scienza che
poggia su di essi non vale per il destino dell'anima e dello spiri-
to dopo la morte. Qui entra in campo una conoscenza superio-
re fondata sull'osservazione dei processi del mondo animico e di
quello spirituale.

Quando lo spirito si ¢ sciolto dal corpo, resta ancora unito
con l'anima. Come durante la vita fisica il corpo lo ha incatena-
to al mondo fisico, cosi ora 1'anima lo incatena a quello animi-
co.

Ma nel mondo animico non sta il vero essere originario del-
lo spirito. Il mondo animico deve soltanto congiungerlo col
campo della sua attivitd, col mondo fisico. Per comparire in fi-
gura piu perfetta in una nuova incarnazione, lo spirito deve trar-
re vigore e forza dal mondo spirituale. L'anima 1'ha perd impi-
gliato nel mondo fisico. Lo spirito ¢ vincolato a un'anima im-
pregnata e tinta della natura del mondo fisico, e ha quindi rice-
vuto anch'esso questa direzione. Dopo la morte l'anima non ¢
piu congiunta col corpo, ma lo ¢ solo con lo spirito; vive ormai
in un ambiente animico. Le sole forze di quel mondo possono
quindi ancora agire su di lei. Alla vita dell'anima nel mondo ani-
mico & anzitutto vincolato anche lo spirito. E vincolato ad essa
come lo ¢ al corpo durante l'incarnazione fisica. Il momento
della morte del corpo ¢ determinato dalle leggi di questo. In ge-
nerale si puo dire: non l'anima e lo spirito abbandonano il cor-
po, il corpo viene piuttosto dimesso da anima e spirito quando
le sue forze non possono piu operare nel senso dell'organizza-
zione umana. Tale ¢ anche il nesso tra anima e spirito. L'anima
lascera andare lo spirito nel superiore mondo spirituale, quando
le sue forze non potranno piu agire nel senso dell'organizzazio-
ne animica umana. Lo spirito sara liberato nell'istante in cui l'a-

80



nima avra abbandonato al dissolvimento quel che essa puo spe-
rimentare soltanto entro il corpo, conservando soltanto quel che
puo continuare a vivere con lo spirito. La parte cosi conservata,
che ¢ si stata sperimentata nel corpo, ma che puo venir impres-
sa come frutto nell'elemento spirituale, unisce 1'anima allo spi-
rito nel mondo puramente spirituale.

Per conoscere il destino dell'anima dopo la morte, bisogna
dunque osservare il processo del suo dissolvimento. Essa aveva il
compito di dare allo spirito la direzione verso il mondo fisico.
Dal momento in cui ha assolto tale ufficio, prende la direzione
verso il mondo spirituale. Data questa natura del suo compito,
I'anima dovrebbe in realta essere attiva soltanto spiritualmente,
non appena il corpo si separa da lei, non appena essa non puo
piu servire da anello di congiunzione. Cio accadrebbe infatti se,
durante la vita nel corpo, essa non ne fosse stata influenzata, e
nelle sue inclinazioni non fosse stata attratta dal corpo. Senza
questa colorazione che aveva ricevuto dall'unione con la corpo-
reita, subito dopo il distacco dal corpo l'anima seguirebbe le so-
le leggi del mondo animico-spirituale, e non svilupperebbe al-
cuna ulteriore tendenza verso il mondo sensibile. Questo acca-
drebbe se, con la morte, 1'uomo avesse perduto ogni interesse
terreno, se fossero soddisfatte tutte le sue brame, tutti i desideri
connessi con l'esistenza che ha abbandonato. Poiché cosi non ¢,
i desideri che ancora sopravvivono, restano legati all'anima.

Ad evitare confusioni, occorre qui distinguere con cura tra
le cose che incatenano l'uomo al mondo in modo da poter esser
compensate anche in una successiva incarnazione, e quelle che
lo incatenano a wna determinata vita e precisamente ogni volta
all'ultima. Le prime vengono pareggiate dalla legge del destino,
dal karma; le altre possono invece venir rimosse dall'anima sol-
tanto dopo la morte.

Alla morte segue per lo spirito umano un periodo in cui l'a-
nima si libera delle sue inclinazioni verso l'esistenza fisica, per
tornare a seguire le sole leggi del mondo animico-spirituale e li-
berare cosi lo spirito. E naturale che questo periodo sia tanto piu

81



lungo quanto piu l'anima sara stata legata al mondo fisico. Sara
breve per chi fu poco legato alla vita fisica: lungo invece per chi
vi lego tutti i suoi interessi; in tal modo, al momento della mor-
te, nella sua anima vivono ancora molte brame e molti desideri.

Una riflessione giovera a farsi un'idea della condizione in
cui l'anima viene a trovarsi nel primo periodo dopo la morte.
Allo scopo si prenda un esempio alquanto grossolano: i piaceri
di un buongustaio, il quale gode delle solleticazioni che i cibi
producono al suo palato. Il piacere non ¢ naturalmente qualco-
sa di corporeo, ma di animico. Nell'anima vivono il godimento
e anche la brama di esso. Al soddisfacimento della brama sono
pero necessari gli organi corporei corrispondenti, cio¢ il palato,
e cosi via. Dopo la morte I'anima non ¢ subito liberata dalla bra-
ma, ma non ha piu l'organo corporeo che ¢ il mezzo per soddi-
sfarla. Per ragioni diverse, ma con effetti analoghi benché molto
piu forti, ¢ come chi soffre di una sete ardente in una zona
senz'acqua. L'anima soffre ardentemente per la mancanza del
piacere, per aver deposto l'organo corporeo che le permetteva di
goderlo. Cosi ¢ di tutto cio verso cui l'anima aspira e che puo
venir soddisfatto soltanto dagli organi corporei. Questa condi-
zione (privazione ardente) dura finche 1'anima non abbia impa-
rato a non bramare piu nulla di quanto pud essere appagato sol-
tanto dal corpo. Il tempo che viene trascorso in questa condi-
zione puo chiamarsi regione delle brame, benché naturalmente
non si tratti di una "regione".

Quando l'anima entra dopo la morte nel mondo animico,
soggiace alle sue leggi. Esse agiscono su di lei, e dalla loro azio-
ne dipende il modo in cui sara cancellata la tendenza verso il
mondo fisico. Gli effetti dovranno essere diversi secondo le spe-
cie delle sostanze e delle forze animiche nel cui dominio l'anima
ormai si trova. Ognuna delle specie esplichera la sua azione pu-
rificatrice. Il processo che ora avviene consiste nel graduale
trionfo delle forze di simpatia sopra tutte le antipatie dell'anima,
e nell'intensificarsi della simpatia fino al piu alto grado. Infatti
I'anima si unifichera, per effetto del massimo grado di simpatia,

82



con la sostanza di tutto il restante mondo animico, si effondera
per cosi dire in esso; allora il suo egoismo sara tutto esaurito.
L'anima cessa di esistere come entita rivolta all'esistenza fisico-
sensibile: lo spirito ¢ da essa liberato. L'anima si purifica dunque
attraverso le regioni animiche descritte, finché nella zona della
perfetta simpatia si unifica con l'insieme del mondo animico.
Che fino all'ultimo momento della liberazione dell'anima lo spi-
rito le sia legato, ¢ perché attraverso la vita le si ¢ strettamente
imparentato. Questa sua parentela con l'anima ¢ assai maggiore
di quella col corpo, poiché a quest'ultimo lo spirito ¢ congiun-
to solo indirettamente, attraverso l'anima, mentre con l'anima ¢&
unito direttamente. Essa ¢ la sua vita. Percio lo spirito non ¢ le-
gato al corpo in via di decomposizione, ma all'anima che va a
poco a poco liberandosi.

A causa dell'unione diretta con l'anima, lo spirito puo sen-
tirsene libero solo quando essa si ¢ fusa con l'insieme del mon-
do animico.

In quanto dimora dell'uomo subito dopo la morte, il mon-
do animico puo essere chiamato "regione delle brame". I vari si-
stemi religiosi che hanno accolto nelle loro dottrine la coscien-
za di queste condizioni, designano la "regione delle brame" col
nome di "purgatorio”, "fuoco purificatore", ¢ cosi via.

La regione piu bassa del mondo animico ¢ quella della bra-
ma ardente. La, dopo la morte, vengono cancellate dall'anima
tutte le brame egoistiche piu grossolane connesse con la vita in-
feriore del corpo. Attraverso tali brame l'anima puo infatti spe-
rimentare 1'azione delle forze di questa regione animica. Le bra-
me insoddisfatte rimaste dalla vita fisica forniscono il punto di
presa. La simpatia di tali anime tende solo verso cio che puo ali-
mentare il proprio essere egoistico e viene di gran lunga supera-
ta dall'antipatia che si riversa su tutto il resto. Ora le brame van-
no pero verso i godimenti fisici che non possono essere soddi-
sfatti nel mondo animico. Per questa impossibilita di appaga-
mento la brama si acuisce all'estremo. Nello stesso tempo, data
I'impossibilita, la brama deve anche in pari tempo spegnersi a

83



poco a poco. Le brame ardenti si consumano a poco a poco, €
cosi l'anima impara che nella loro estinzione sta l'unico mezzo
per impedire il dolore che ne deve venire. Durante la vita fisica
si ha sempre di continuo il loro appagamento. Cosi il dolore del-
la brama ardente viene ricoperto da una specie di illusione. Do-
po la morte, nel fuoco purificatore questo dolore si palesa inte-
ramente. L'anima sperimenta le privazioni corrispondenti. Le
anime si trovano in uno stato di tenebra. In una tale condizione
cadono naturalmente solo coloro i cui appetiti durante la vita fi-
sica tendevano alle cose piu grossolane. Nature gravate di pochi
appetiti attraversano questo stadio senz'accorgersene, poiché
non vi sono affini. Bisogna dire che le anime subiscono tanto
pit a lungo l'azione della brama ardente, quanto piu, attraverso
la loro vita fisica, si sono imparentate con essa, quanto piu ¢ lo-
ro quindi necessaria la purificazione corrispondente. Una tale
purificazione non va semplicemente chiamata dolore nel senso
in cui si dovrebbe chiamare dolore qualcosa di simile nel mon-
do fisico poiché, dopo la morte, l'anima aspira alla propria pu-
rificazione, in quanto questa soltanto puod cancellare le imperfe-
zioni che esistono in essa.

Una seconda specie di processi del mondo animico ¢ carat-
terizzata dall'equilibrio fra simpatia ¢ antipatia. Nella misura in
cui dopo la morte ¢ in una tale condizione, lI'anima umana vie-
ne influenzata per un certo tempo da questi processi. L'abban-
dono alle futilita esteriori della vita, la gioia per le impressioni
passeggere dei sensi, determinano questa condizione. Gli uomi-
ni vivono in essa, in quanto le inclinazioni animiche sopra ac-
cennate la determinano. Essi si lasciano influenzare da ogni ine-
zia quotidiana. Poiché pero la loro simpatia non si volge in par-
ticolare ad alcuna cosa, queste influenze scompaiono rapida-
mente. Tutto quanto non appartiene a questo regno inconsi-
stente ¢ antipatico a siffatte persone. Se dopo la morte l'anima
attraversa questa condizione senza che ci siano piu gli oggetti fi-
sico-sensibili necessari a soddisfarla, tale stato dovra finire con lo
spegnersi. La privazione che precede l'estinguersi di questo sta-

84



to dell'anima ¢ naturalmente dolorosa. In questa scuola di dolo-
re s'impara a distruggere l'illusione in cui 1'vomo ¢ stato avvol-
to durante la vita fisica.

In terzo luogo si presentano nel mondo animico i processi
in cui predomina la simpatia, la natura del desiderio. La loro
azione si esplica sulle anime attraverso tutto cido che conserva
un'atmosfera di desideri dopo la morte. Anche questi desideri si
estinguono gradualmente attraverso l'impossibilita dell'appaga-
mento.

La regione del piacere ¢ dispiacere, menzionata piu sopra
come quarta, impone all'anima prove particolari. Finché vive
nel corpo, l'anima partecipa a tutto quanto lo concerne. L'alter-
no gioco di piacere ¢ dispiacere ¢ collegato al corpo. Quest'ulti-
mo cagiona all'anima benessere ¢ malessere, piacere ¢ dispiacere.
Durante la vita fisica, l'uomo sente il suo corpo come suo sé.
Quel che si chiama sentimento di se stesso si fonda su questo fat-
to. E quanto piu in un uomo predominano i sensi, tanto piu
prende questo carattere il sentimento che egli ha di se stesso.

Dopo la morte viene a mancare il corpo, come oggetto del
sentimento di sé. L'anima, alla quale tale sentimento ¢ rimasto,
si sente percid come svuotata. L'assale un sentimento come di es-
sersi perduta. Cio dura finché l'anima non abbia riconosciuto
che iL vero uomo non ¢ nella corporeita. Gli influssi di questa
quarta regione distruggono quindi l'illusione del sé corporeo.
L'anima impara a non sentire piu la corporeita come qualcosa di
essenziale. Guarisce e si purifica dall'attaccamento alla corpo-
reita. Cosi essa ha superato quel che prima la incatenava al
mondo fisico, e puo dispiegare appieno le forze di simpatia che
vanno verso l'esterno. Si ¢ per cosi dire liberata da se stessa ed ¢
pronta a riversarsi, piena di partecipazione, nel complesso del
mondo animico.

Non va taciuto che le esperienze di queste regioni vengono
attraversate con particolare intensita dai suicidi. Essi abbando-
nano in modo innaturale il loro corpo fisico, mentre tutti i sen-
timenti connessi con questo rimangono immutati. Nella morte

85



naturale il decadimento del corpo ¢ accompagnato da un par-
ziale spegnersi dei sentimenti con esso collegati. Nei suicidi, al
tormento causato dall'improvviso senso di svuotamento, si ag-
giungono le brame e i desideri inappagati per cui essi si sono tol-
ti la vita.

Il quinto gradino del mondo animico ¢ quello della luce
animica. Qui la simpatia per ogni cosa si afferma gia altamente.
Le anime hanno affinita con questa regione se durante la vita fi-
sica non si sono consumate nel soddisfacimento dei bisogni in-
feriori, ma hanno provato gioia e piacere per il mondo circo-
stante. L'entusiasmo per la natura, in quanto abbia avuto carat-
tere sensuale, ad esempio ¢ sottoposto qui a purificazione. Biso-
gna perd distinguere bene un tale entusiasmo per la natura da
quel piu elevato vivere nella natura che ha carattere spirituale e
ricerca lo spirito che si rivela negli oggetti e nei processi natura-
li. Quest'ultima specie di senso della natura ¢ parte delle cose
che promuovono lo sviluppo dello spirito stesso e fondano in es-
so qualcosa di durevole. Da gquesto senso della natura bisogna
pero distinguere il godimento delle cose naturali che si fonda sui
sensi. Nei riguardi di quest'ultimo, l'anima deve purificarsi co-
me nei riguardi di altre inclinazioni fondate sulla sola vita fisica.
Molti vedono una sp'ecie d'ideale in istituzioni che servono alla
prosperita materiale, ad esempio in un sistema educativo che
mira al benessere fisico. Di loro non si puo dire che servono uni-
camente i loro istinti egoistici. La loro anima ¢ perd rivolta al
mondo sensibile, e deve essere guarita mediante la forza di sim-
patia che domina nella quinta regione del mondo animico, ove
mancano i corrispondenti mezzi di soddisfacimento esteriore.
L'anima impara qui gradatamente che quella simpatia deve
prendere altre vie, le quali vengono trovate nell'effusione dell'a-
nima entro lo spazio animico per simpatia con l'ambiente ani-
mico.

Anche le anime che, in compenso delle loro pratiche reli-
giose, domandano anzitutto un accrescimento di prosperita ma-
teriale vengono qui purificate, sia che la loro aspirazione miri a

86



un paradiso terrestre oppure a un paradiso celeste. Nella regio-
ne animica trovano si questo paradiso, ma soltanto per com-
prenderne la vanita. Tutti questi sono naturalmente singoli
esempi di purificazioni che avvengono in questa quinta regione.
Si potrebbero moltiplicare.

Nella sesta regione, in quella della forza animica attiva, av-
viene la purificazione della parte dell'anima che ¢ assetata di
un'attivitd non egoistica, ma che pure ha i suoi motivi nella sod-
disfazione fisica prodotta dall'attivita stessa. Le nature che han-
no sviluppato questo piacere per l'azione, appaiono da fuori
senz'altro come idealiste, capaci di sacrificio. In senso piu
profondo esse mirano pero all'intensificazione di un piacere fi-
sico. Molte nature artistiche, e quelle che si dedicano a un'atti-
vita scientifica per il piacere che ne traggono, fanno parte di
questa regione. Cio che le lega al mondo fisico ¢ la credenza che
I'arte e la scienza esistano ai fini di un tale piacere.

La settima regione, quella della vita animica vera ¢ propria,
libera I'uomo dalle ultime inclinazioni verso il mondo fisico-
sensibile. Ognuna delle regioni precedenti assorbe dall'anima gli
elementi che le sono affini. Quel che ancora avvolge lo spirito ¢
I'opinione che la sua attivita debba essere tutta dedita al mondo
sensibile. Vi sono personalita di alto ingegno che tuttavia riflet-
tono quasi esclusivamente sui processi del mondo fisico. Una ta-
le fede puo essere chiamata materialistica; dev'essere distrutta, e
lo ¢ nella settima regione. Qui le anime vedono che nella vera
realta non esistono oggetti per un atteggiamento d'anima mate-
rialistico. Come neve al sole qui si scioglie questa loro fede. L'a-
nima ¢ ormai tutta assorbita dal mondo animico; lo spirito ¢ li-
bero da ogni vincolo. Si solleva alle regioni in cui vive soltanto
nella sfera a lui propria.

L'anima ha assolto il suo precedente compito terrestre, ¢ cio
che di tale compito era rimasto quale vincolo per lo spirito, si ¢
sciolto dopo la morte. Col superare i residui della vita terrena,
I'anima stessa ¢ restituita al suo elemento.

Da questa descrizione risulta che le esperienze del mondo

87



animico, e con esse le condizioni della vita dell'anima dopo la
morte, assumono un aspetto sempre meno ripugnante all'anima
quanto piu l'uomo si ¢ spogliato di cio che gli era rimasto per la
sua unione terrena con la corporeita fisica.

Secondo le condizioni create nella vita fisica, I'anima fara
parte piu o meno lungamente dell'una o dell'altra regione. Do-
ve sente un'affinita, si ferma finché questa sia cancellata. Dove
non vi sia affinita, 'anima passa senza sentire gli effetti che al-
trimenti si sarebbero avuti. Qui si sono volute descrivere soltan-
to le qualita fondamentali del mondo animico e il carattere ge-
nerale della vita dell'anima in quel mondo. Lo stesso sia detto
per le descrizioni seguenti del mondo spirituale. Si oltrepasse-
rebbero i confini in cui questo libro deve rimanere, se ci si vo-
lesse addentrare in altri caratteri dei mondi superiori. Di tutto
quanto puo essere paragonato a relazioni di spazio e di tempo,
che nei mondi superiori sono totalmente diversi da quelli del
mondo fisico, si pud infatti parlare in modo da essere compresi
solo trattandone diffusamente. Notizie importanti al riguardo si
trovano nella mia Scienza occulta.

IIT - IL MONDO SPIRITUALE

Prima di seguire lo spirito nel suo ulteriore cammino, dob-
biamo esaminare la regione in cui esso penetra. E il "mondo del-
lo spirito". E talmente dissimile da quello fisico che tutto quan-
to ne sara detto dovra apparire fantastico a chi voglia confidare
soltanto nei sensi fisici. Qui piu che mai vale cid che si ¢ gia det-
to del "mondo dell'anima": per descriverlo, bisogna ricorrere a
similitudini, perché il nostro linguaggio, che serve per lo piu al-
la sola realta fisica, non ¢ ricco di espressioni appropriate al
mondo spirituale. E dunque particolarmente necessario chiede-
re di intendere alcune delle cose che saranno dette come sem-
plici accenni. Tutto quanto verra descritto ¢ tanto diverso dal
mondo fisico, che se ne pud parlare solo in tale maniera. L'au-

88



core di questo libro sa bene come l'inadeguatezza dei mezzi di
espressione linguistici, adatti per il mondo fisico, tolga alle sue
comunicazioni la possibilitd di rispecchiare veramente le espe-
rienze dei mondi superiori.

Anzitutto va sottolineato che il mondo dello spirito ¢ intes-
suto della stessa materia di cui consiste il pensiero umano; (an-
che la parola "materia" ¢ qui naturalmente usata in senso im-
proprio). Quale vive nell'uomo, il pensiero non ¢ che un'ombra,
una pallida immagine del suo vero essere. Il pensiero che si ma-
nifesta nella testa umana sta all'entita corrispondente del "mon-
do spirituale"” come l'ombra proiettata da un oggetto sta all'og-
getto stesso. Quando dunque il senso spirituale dell'uvomo ¢ de-
sto, percepisce Tessere-pensiero, come l'occhio fisico percepisce
una tavola o -una sedia. L'uomo vive in un ambiente di esseri-
pensiero. L'occhio fisico percepisce il leone, e il pensare diretto
alle cose fisiche percepisce l'idea del leone solo come uno sche-
ma, una pallida immagine. L'occhio spirituale vede nel "mondo
dello spirito" 1'idea del leone con la stessa evidenza reale con cui
I'occhio fisico vede il leone fisico. Anche qui puo essere richia-
mata la similitudine di cui ci siamo valsi parlando del mondo
animico. Come al cieco nato che abbia subito 1'operazione ogni
cosa appare a un tratto dotata delle nuove qualita della luce e del
colore, cosi a chi impara a valersi dell'occhio spirituale tutto ap-
pare compenetrato di un mondo nuovo, del mondo dei pensie-
ri viventi, o di esseri spirituali.

In questo mondo si vedono anzitutto gli archetipi spirituali
di tutte le cose e di tutti gli esseri esistenti nel mondo fisico e in
quello animico. Si pensi a un quadro esistente nello spirito, pri-
ma che sia dipinto dal pittore: si avra cosi una similitudine per
cid che ¢ inteso con l'espressione archetipo. Non importa qui os-
servare che forse il pittore non ha in testa un tale archetipo pri-
ma di accingersi al lavoro, e che 1'idea del quadro si concreta so-
lo a poco a poco durante l'esecuzione. Nel vero "mondo dello
spirito" esistono archetipi per tutte le cose, e gli oggetti e gli es-
seri fisici sono calchi di tali archetipi. E comprensibile che chi

89



confida solamente nei sensi esteriori neghi questo mondo degli
archetipi e sostenga che gli archetipi sono mere astrazioni che la
ragione trae dal confronto con gli oggetti fisici; egli non ¢ infat-
ti in grado di aver percezioni in quel mondo superiore, € cono-
sce quindi il mondo dei pensieri solo nella sua astratta forma
schematica. Non sa che al veggente gli esseri spirituali sono fa-
miliari come a lui lo sono il suo cane o il suo gatto, e che il mon-
do degli archetipi ¢ una realta assai piu intensa di quella del
mondofisico-sensibile.

Il primo sguardo gettato nel "mondo spirituale" ¢ certo an-
cor piu sconcertante di quello gettato nel mondo animico, poi-
ché gli archetipi nella loro vera figura sono molto dissimili dai
loro calchi fisici. Altrettanto dissimili essi sono dalle loro ombre,
dai pensieri astratti. Nel mondo spirituale tutto ¢ in perpetua at-
tivita di moto, in creazione incessante. Un riposo, una sosta,
quali si verificano nel mondo fisico, 1a non esistono,” poiché gli
archetipi sono entita creatrici. Sono gli artefici di tutto quanto
nasce nel mondo fisico e in quello animico. Le loro forme mu-
tano rapidamente, e ogni archetipo ha la possibilita di assumere
innumerevoli figure particolari. Le fanno per cosi dire germo-
gliare dal loro essere, e non appena una ¢ generata, l'archetipo si
accinge a produrne un'altra. Gli archetipi hanno poi fra loro re-
lazioni di maggiore o minore affinitd; non operano isolati. L'u-
no ha bisogno dell'altro per la sua attivitd. Innumerevoli arche-
tipi cooperano spesso alla formazione di un essere nel mondo fi-
sico o in quello animico.

Oltre a quanto si rivela alla "vista spirituale”, vi ¢ dell'altro
che si presenta nel "mondo spirituale" come esperienza
dell'"udito spirituale". Non appena il chiaroveggente ascende
dal mondo animico a quello spirituale, gli archetipi percepiti si
rivelano infatti anche sonori. Tale "risonare" ¢ perd un processo
solo spirituale. Non va associato al pensiero di un suono fisico.
Il veggente si sente come immerso in un mare di suoni, e nei
suoni, nel risonare spirituale si esprimono gli esseri del mondo
spirituale. Nei loro accordi, nelle loro armonie, nei ritmi e nel-

90



le melodie, si estrinsecano le leggi primordiali della loro esisten-
za, 1 nessi reciproci e le affinitd. Quel che nel mondo fisico 1'in-
telletto percepisce come legge, come idea, si presenta alT'orec-
chio spirituale" come musica spirituale. (I pitagorici chiamava-
no percio questa percezione del mondo spirituale "musica delle
sfere". Per chi possieda T'udito spirituale”, tale "musica delle
sfere" non ¢ una semplice immagine, un'allegoria, ma una realta
spirituale ben nota). Per farsi un concetto di questa "musica spi-
rituale", bisogna pero allontanare ogni rappresentazione di mu-
sica percettibile all'orecchio fisico. Qui si tratta di "percezione
spirituale™, di una percezione cio¢ che deve restar muta per 1'u-
dito fisico. Nella descrizione seguente del mondo dello spirito
vogliamo omettere per semplificazione di accennare a questa
"musica spirituale". Bastera pensare che tutto quanto sara de-
scritto come "immagine", come qualcosa di "fulgente", sia nello
stesso tempo risonante. Ad ogni colore, ad ogni percezione lu-
minosa corrisponde un suono spirituale, e ad ogni combinazio-
ne di colori, un'armonia, una melodia. Va tenuto presente che
anche dove regna il suono, non cessa la percezione della "vista
spirituale". Allo splendore si aggiunge semplicemente il suono.
Quando nelle pagine seguenti si parlera di "archetipi”, bisognera
sempre pensare anche a "suoni primordiali". A queste percezio-
ni se ne aggiungono altre che per similitudine si possono indi-
care come "sapori spirituali”", e cosi via."Ma non ci addentrere-
mo qui nella loro descrizione, poiché vogliamo suscitare sempli-
cemente un'idea del mondo spirituale mediante alcuni elementi
tratti dal suo complesso.

Ora ¢ necessario distinguere anzitutto le varie specie di ar-
chetipi; anche per potersi orientare nel "mondo spirituale" biso-
gna distinguere un certo numero di gradini o regioni. Anche
qui, come nel mondo animico, non dobbiamo immaginarci le
singole regioni sovrapposte a strati, ma compenetrate fra loro.
La prima regione comprende gli archetipi del mondo fisico, fin
dove esso non ¢ dotato di vita. Ne fanno parte gli archetipi dei
minerali, e anche quelli delle piante, ma solo per la loro parte

21



puramente fisica, e cio¢ fin dove non si considera la vita che vi
¢ in esse. Ne fanno ugualmente parte gli archetipi delle forme fi-
siche animali e umane. Con cid non ¢ esaurito quel che vi ¢ in
questa regione; la si ¢ soltanto illustrata con alcuni facili esempi.

Questa regione costituisce l'impalcatura del mondo spiri-
tuale. Puo venir paragonata con la terra solida del nostro mon-
do fisico, ¢ la massa continentale del "mondo spirituale". Il suo
nesso col mondo fisico corporeo pud essere indicato soltanto co-
me similitudine. Se ne ha un'idea da quel che segue: si pensi un
qualsiasi spazio circoscritto, pieno di corpi fisici di ogni specie;
si pensi poi che quei corpi fisici siano stati rimossi, e che al loro
posto siano rimasti spazi vuoti con le loro stesse forme. Pensia-
mo ora gli spazi intermedi, prima vuoti, riempiti delle piu sva-
riate forme, in molteplici relazioni con i corpi di prima.

Tale ¢ press'a poco l'aspetto della regione inferiore del mon-
do degli archetipi. In essa le cose e gli esseri incarnati nel mon-
do fisico esistono quali "spazi vuoti", e negli interstizi fra questi
si svolge la mobile attivita degli archetipi (e della "musica spiri-
tuale"). Al momento dell'incarnazione fisica, gli spazi vuoti si
riempiono in certo modo di sostanza fisica. Chi guardasse allo
stesso tempo con l'occhio fisico e con quello spirituale, vedreb-
be i corpi fisici e, negli spazi intermedi, la mobile attivita degli
archetipi creatori.

La seconda regione del mondo spirituale contiene gli arche-
tipi della vita. Ma la vita forma qui una perfetta unita, circola
nel mondo dello spirito come un elemento liquido, pulsando
ovunque come sangue. Puo venir paragonata al mare e alle altre
acque della terra fisica. Tuttavia la sua distribuzione somiglia
piuttosto a quella del sangue animale che non a quella dei mari
e dei fiumi. Vita fluente formata da sostanza di pensiero: cosi
potrebbe chiamarsi questa seconda regione del "mondo spiritua-
le". Vi si trovano le forze primordiali creatrici di tutto quanto
nella realta fisica compare come essere vivente. Qui si rivela che
tutta la vita ¢ un'unita, che la vita dell'uomo ¢ imparentata con
la vita di tutte le altre creature.

92



Come ferza regione del mondo spirituale vanno riguardati
gli archetipi di tutto cio che ¢ animico. Ci troviamo qui in un
elemento molto piu sottile ¢ piu fine che non nelle due prime
regioni. Per similitudine possiamo indicarlo come atmosfera del
mondo dello spirito. Tutto quanto accade nelle anime degli altri
due mondi ha qui il suo riscontro spirituale. Tutte le sensazioni,
i sentimenti, gli istinti, le passioni ¢ cosi via si ritrovano qui in
forma spirituale. I processi atmosferici di questa zona corri-
spondono ai patimenti ¢ alle gioie delle creature negli altri mon-
di. La nostalgia di un'anima umana si palesa come un lieve sof-
fio; lo sfogo passionale, come un violento turbine. Chi sia in
grado di farsi idee su cio che si presenta qui, penetra profonda-
mente nel sospiro di ogni creatura quando vi indirizzi la sua at-
tenzione. Qui ad esempio si puo parlare di tempeste furiose sol-
cate da guizzi di lampi e rimbombi di tuoni, e quando se ne cer-
chi la causa si scopre che in tali "tempeste spirituali” si esprimo-
no le passioni di una battaglia combattuta sulla terra.

Gli archetipi della quarta regione non si connettono diret-
tamente con gli altri mondi. In un certo senso sono entita che
dominano sugli archetipi delle tre regioni inferiori e ne regola-
no la cooperazione. Si dedicano a coordinare e raggruppare gli
archetipi subordinati. Da questa regione emana dunque un'atti-
vita piu ampia di quella delle regioni inferiori.

La quinta, sesta e settima regione differiscono essenzialmen-
te dalle precedenti, poiché le entita che ne sono parte fornisco-
no agli archetipi delle regioni inferiori gli impulsi per la loro at-
tivita. Qui si trovano le forze creatrici degli archetipi stessi. Chi
puo ascendere a queste regioni, arriva alla conoscenza delle in-
tenzioni' che stanno alla base del nostro mondo. Quali germi vi-
venti, gli archetipi sono qui pronti ad assumere le piu svariate

* Da quanto piu sopra ¢ stato detto intorno alle difficolta dell'espres-
sione linguistica, risulta evidente che anche il vocabolo "intenzioni" &
adoperato solo come "similitudine". Non s'intende affatto rimettere in
circolazione la vecchia "teoria della finalita".

93



forme di esseri-pensiero. Quando siano trasportati nelle regioni
inferiori, questi germi per cosi dire si gonfiano, e compaiono
nelle figure piu diverse. Le idee per cui lo spirito umano divie-
ne creatore nel mondo fisico sono il riflesso, l'ombra degli esse-
ri-pensiero germinali del mondo spirituale superiore. Chi, dota-
to di "orecchio spirituale”, ascenda dalle regioni inferiori del
mondo spirituale a quelle superiori, si accorge che il risonare ed
echeggiare si trasforma in "linguaggio spirituale". Comincia a

nio

percepire la "parola spirituale""” per cui le cose e gli esseri non
gli manifestano piu la loro natura solo musicalmente, ma gliela
rivelano in "parole". Gli dicono i loro nomi eterni, come posso-
no venir chiamati nella scienza dello spirito.

Dobbiamo pensare che gli esseri-pensiero germinali sono di
natura complessa. Dall'elemento del mondo del pensiero essi
traggono per cosi dire solo l'involucro che racchiude il vero nu-
cleo vitale. Cosi siamo giunti al limite dei "tre mondi", poiché il
nucleo proviene da zone ancora piu alte. Quando in un capitolo
precedente 'uomo ¢ stato descritto nelle parti costitutive del suo
essere, si ¢ parlato anche per lui di questo nucleo vitale e si so-
no indicati, come sue parti costitutive, lo "spirito vitale" e ['"uo-
mo spirituale". Anche altri esseri dell'universo possiedono nu-
clei vitali analoghi. Essi provengono da mondi superiori e sono
trasferiti nei tre mondi di cui abbiamo parlato per assolvervi i
loro compiti.

Ora si seguira il pellegrinaggio dello spirito umano attra-
verso il "mondo spirituale" tra due incarnazioni; cosi le condi-
zioni e le particolarita di quel mondo emergeranno ancora una
volta chiaramente.

IV - LO SPIRITO NEL MONDO SPIRITUALE
DOPO LA MORTE

Quando nel suo cammino tra due incarnazioni lo spirito
umano ha percorso il "mondo delle anime", entra nella "regione

94



degli spiriti", per rimanervi finché sia maturo per una nuova esi-
stenza corporea. Il senso di tale permanenza nel "mondo spiri-
tuale" si comprendera solo se ci si possa spiegare giustamente il
compito del pellegrinaggio umano attraverso le incarnazioni.
Durante l'incarnazione nel corpo fisico l'uomo opera e crea nel
mondo fisico, e vi opera e crea quale essere spirituale. Imprime
alle forme fisiche, alle sostanze e forze corporee cid che il suo
spirito escogita e sviluppa. Quale messo del mondo spirituale
deve dunque incorporare lo spirito nel mondo fisico. Solo in-
carnandosi 'uvomo puo agire nel mondo corporeo; deve assume-
re il corpo fisico quale strumento per poter agire sul mondo cor-
poreo attraverso l'elemento corporeo, e perché il mondo corpo-
reo possa agire su di lui. E lo spirito che agisce attraverso la cor-
poreita fisica umana. Da esso muovono gli intenti, le direttive
dell'azione nel mondo fisico."

Finché lo spirito agisce in un corpo fisico, non pud espli-
carsi come spirito nella sua vera figura. Pud solo trasparire at-
traverso il velo dell'esistenza fisica. La vita del pensiero umano ¢
parte in realtda del mondo spirituale, e quale si manifesta nell'e-
sistenza fisica, la sua vera figura ¢ velata. Si pud anche dire che
la vita del pensiero dell'uomo fisico sia un'ombra, un riflesso
della vera entita spirituale di cui ¢ parte. Durante la vita fisica lo
spirito entra cosi mediante il corpo in reciprocita di azione col
mondo corporeo terrestre. Sebbene uno dei compiti dello spiri-
to umano, finché passa d'incarnazione in incarnazione, sia ap-
punto di agire sulla corporeita fisica, esso non potrebbe assol-
verlo convenientemente se vivesse soltanto nell'esistenza corpo-
rea, poiché gli intenti e gli scopi del compito terrestre non ven-
gono ideati e preparati durante l'incarnazione corporea, come
non lo ¢ il progetto di una casa nel cantiere dove lavorano gli
operai. Come il progetto ¢ elaborato nello studio dell'architetto,
cosi le mete e gli intenti del lavoro* terreno lo sono nel mondo
dello  spirito.

Lo spirito umano deve sempre tornare a vivere in quel mon-
do fra due incarnazioni per poter riprendere il lavoro nella vita

925



fisica, armato di tutti gli elementi che trae da la. Come l'archi-
tetto, senza maneggiare mattoni e calce, prepara nel suo studio
il progetto secondo le leggi dell'arte edilizia ed altre, cosi I'ar-
chitetto dell'operare umano, lo spirito o sé superiore, deve ela-
borare nel "mondo dello spirito", secondo le leggi di esso, le fa-
colta e gli scopi per trasportarli poi nel mondo fisico. Solo ri-
tornando sempre a trattenersi nella propria sfera, lo spirito uma-
no arriva a poter portare la spiritualitda nel mondo terreno anche
attraverso gli strumenti fisici corporei.

Sulla scena fisica l'uomo impara a conoscere le proprieta e
le forze del mondo fisico. Mentre vi lavora, raccoglie esperienze
intorno alle condizioni poste da quel mondo a chi voglia svol-
gervi la sua attivita. Impara per cosi dire a conoscere le proprieta
della materia in cui vuol incorporare i suoi pensieri e le sue idee.
Non pud attingere dalla materia le idee e i pensieri stessi. Cosi
il mondo terreno ¢ insieme campo di lavoro e di apprendimento.
Nel "mondo spirituale" cid che cosi si ¢ appreso si trasforma in
vivente facolta dello spirito. Per maggior chiarezza si puo conti-
nuare il paragone di prima. L'architetto elabora il progetto di
una casa che viene eseguito. L'architetto vi fa una somma di sva-
riate esperienze. Tutte quelle esperienze accrescono le sue fa-
colta. Quando fara un altro progetto, esse fluiranno nel suo la-
voro. Rispetto al primo, il nuovo progetto apparira arricchito di
tutto cio che avra appreso dal precedente. Lo stesso avviene ri-
guardo alle successive vite umane. Negli intervalli tra le incar-
nazioni lo spirito vive nella propria sfera. Pud abbandonarsi del
tutto alle esigenze della vita spirituale; liberato dalla corporeita,
si evolve in ogni direzione e accoglie in sé i frutti delle esperien-
ze delle vite precedenti. Il suo sguardo rimane cosi sempre ri-
volto alla scena dei compiti terreni, ed egli ¢ sempre intento a
seguire la terra, suo campo di lavoro, attraverso la necessaria
evoluzione che essa percorre. Lavora su se stesso per poter por-
tare in ogni nuova incarnazione il suo contributo conforme-
mente alle mutate condizioni terrene.

Tutto cio ¢ naturalmente solo un quadro generale delle suc-

96



cessive vite terrene. La realta non concordera mai del tutto, ma
solo pit o meno, con questo quadro. Circostanze speciali pos-
sono far si che una vita umana riesca molto piu imperfetta di
una precedente. Nell'insieme tali irregolarita vengono entro cer-
ti limiti pareggiate nel susseguirsi delle vite.

La formazione dello spirito nel "mondo spirituale" si com-
pie in quanto l'uomo attraversa le diverse regioni, adattandovi-
si. La sua vita si fonde man mano con ognuna di esse, ed egli ne
assume temporaneamente le qualita. Esse lo compenetrano del-
la loro essenza affinché egli possa agire sulla terra arricchito del-
la loro forza.

Nella prima regione del "mondo spirituale"” l'uomo ¢ cir-
condato dagli archetipi spirituali delle cose terrene. Durante la
vita terrena impara a conoscere soltanto le ombre di quegli ar-
chetipi, afferrandole nei suoi pensieri. Cio che sulla terra viene
soltanto pensato, in quella regione & sperimentato. L'uomo si ag-
gira tra pensieri, ma essi sono esseri reali. Cid che durante la vi-
ta terrena egli aveva percepito con i sensi, opera ora su di lui nel-
la sua forma di pensiero. Ma il pensiero non appare come
un'ombra nascosta dietro le cose; ¢ realta piena di vita, realta che
genera le cose. L'uomo si trova per cosi dire nella fucina di pen-
siero ove sono create e plasmate le cose terrene, poiché nel
"mondo dello spirito" tutto ¢ moto e attivita piena di vita. Qui
il mondo del pensiero ¢ all'opera quale mondo di esseri viventi,
plasma e crea. Qui l'uvomo vede come sia stato formato cid che
egli ha sperimentato durante la vita terrena. Come nel corpo fi-
sico si sperimentano quali realta le cose fisiche, cosi quale spiri-
to si sperimenta ora la realta delle forze creatrici spirituali. Fra
gli esseri-pensiero qui esistenti si trova anche il pensiero della
nostra corporeita fisica. Da quest'ultima ci sentiamo separati;
sentiamo come nostra solo 1'entita spirituale. Quando poi il cor-
po che abbiamo deposto ci appare come nel ricordo non piu
quale essere fisico, ma quale essere-pensiero, gia all'osservazione
la sua appartenenza al mondo esteriore risulta manifesta. Impa-
riamo a conoscerlo come appartenente al mondo esteriore, co-

97



me una parte di quel mondo. Allora non separiamo piu la nostra
corporeita dal resto del mondo esteriore, come qualcosa di piu
affine al nostro sé. La totalitd del mondo esteriore, comprese le
nostre incarnazioni corporee, ¢ sentita come un'unita. Le nostre
incarnazioni si fondono col resto del mondo in un'unita. Cosi
guardiamo agli archetipi della realta fisico-corporea come a
un'unita di cui abbiamo fatto parte. Impariamo cosi a poco a
poco a riconoscere mediante l'osservazione la nostra affinita, la
nostra unita col resto del mondo. Impariamo a dire, rispetto ad
esso: sei stato tu stesso cio che qui si stende intorno a te.

Questo ¢ uno dei pensieri fondamentali dell'antica saggezza
indiana dei Vedanta* 11 "saggio" impara gia nella vita terrena cio
che altri sperimentano solo dopo la morte, ¢ cio¢ ad afferrare il
pensiero della sua parentela con tutte le cose, il pensiero: questo
sei tu. Nella vita terrena cid costituisce un ideale a cui la vita del
pensiero puo dedicarsi; nel "mondo dello spirito" ¢ un fatto im-
mediato che l'esperienza spirituale chiarisce sempre piu.

In quel mondo 1'uvomo stesso diviene sempre piu conscio di
appartenere nella sua vera essenza al mondo spirituale; percepi-
sce se stesso come spirito fra spiriti, come una parte degli spiri-
ti primordiali, e sentira in se stesso la parola dello spirito pri-
mordiale: "io sono lo spirito primordiale". (La saggezza dei Ve-
danta dice: "io sono Brahma", cioé¢ una parte dell'Essere pri-
mordiale da cui discendono tutti gli esseri).

Quel che nella vita terrestre si afferra come pallido pensiero
e verso cui tende ogni saggezza, nel mondo spirituale ¢ dunque
esperienza diretta. Si puo anzi dire che nella vita terrena cio vie-
ne pensato solo perché nell'esistenza spirituale ¢ realta.

Durante la sua esistenza spirituale, l'uvomo vede da un os-
servatorio piu elevato, per cosi dire da fuori, le condizioni e i
fatti in mezzo ai quali egli si trova nella vita terrena. Allo stesso
modo vive nella regione inferiore del mondo spirituale per
quanto riguarda le condizioni terrene direttamente connesse con
la realta fisico-corporea.

Sulla terra 1'uvomo nasce in una famiglia, in un dato popo-

98



lo; vive in un dato paese. Tutte queste circostanze determinano
la sua esistenza terrena. Le circostanze del mondo fisico gli fan-
no incontrare un dato amico, svolgere questa o quella professio-
ne. Tutto cio determina le sue condizioni terrene di vita, e tut-
to cio gli viene incontro quale vivente essere-pensiero durante la
sua vita nella prima regione del mondo spirituale. Rivive in cer-
to modo ogni cosa una seconda volta, ma la rivive dal lato spi-
rituale-attivo. L'affetto familiare che ha sperimentato, l'amicizia
che ha portato incontro ad altri, rivivono movendo dalla sua in-
teriorita e accrescono in lui le facolta corrispondenti. Si intensi-
fica cido che nello spirito umano si esplica quale forza d'amore
per la famiglia o gli amici. Sotto questo riguardo, 'uvomo in se-
guito ritornera piu progredito nell'esistenza terrena.

In un certo senso, sono le condizioni quotidiane della vita
terrena che in questa prima regione maturano come frutti, e
quindi la parte dell'uvomo che si esaurisce con i suoi interessi in
queste relazioni d'ordine quotidiano si sentira imparentata con
questa regione per la maggior parte del tempo della vita spiri-
tuale fra due incarnazioni.

Nel mondo spirituale ritroviamo gli uomini con i quali ab-
biamo vissuto nel mondo fisico. Come si distacca dall'anima
tutto quanto ad essa apparteneva in virtu del corpo fisico, cosi
anche il legame che durante la vita fisica unisce un'anima all'al-
tra si scioglie dalle condizioni che hanno senso e possibilita di
esplicazione soltanto nel mondo fisico. Tuttavia quel che un'a-
nima ¢& stata per l'altra nella vita fisica continua oltre la morte
fin dentro il mondo spirituale. E naturale che parole coniate per
le condizioni fisiche possano riprodurre solo imperfettamente
quel che avviene nel mondo spirituale. Pur tenendone conto, ¢
del tutto giusto affermare che le anime unite nel mondo fisico si
ritrovano in quello spirituale per proseguire la insieme la loro vi-
ta in modo adeguato.

\

La seconda regione ¢ quella in cui la vita unitaria del mon-
do terreno appare quale essere-pensiero e scorre come elemento
liquido del "mondo spirituale". Finché osserviamo il mondo da

99



esseri fisicamente incarnati, la vita ci appare legata ai singoli es-
seri viventi. Nel "mondo spirituale" essa ne ¢ sciolta ¢ attraversa
per cosi dire l'intera regione come sangue vitale. E la stessa unita
vivente che esiste in ogni cosa. Anche di tale unita l'uvomo ha
durante la vita terrena soltanto un riflesso, che si esprime in
ogni forma di venerazione che egli porta incontro al tutto, al-
I'unita e all'armonia del mondo. La vita religiosa degli uomini
deriva da questo riflesso. L'uomo riconosce come il senso totale
dell'esistenza non risieda nel transitorio, nel singolo. Considera
la transitorietda come un "simbolo" e un'immagine di un'eterna,
armonica unita. Innalza con venerazione e adorazione lo sguar-
do verso quella unita, le offre azioni religiose di culto.

Nel "mondo spirituale"” non l'immagine, ma la reale figura
appare quale vivente essere-pensiero. Qui 1'uomo puo realmen-
te congiungersi con l'unitda che ha venerato sulla terra. I frutti
della vita religiosa e di tutto quanto vi ¢ connesso si palesano in
questa regione. L'uomo impara ora dall'esperienza spirituale a ri-
conoscere che il suo destino singolo non deve venir scisso da
quello della comunita di cui ¢ parte. Si forma qui la facolta di
riconoscersi quale parte di un tutto. I sentimenti religiosi, tutto
quanto nell'uvomo gia durante la vita aspird a una morale pura e
nobile, per molta parte dell'intervallo spirituale fra due incarna-
zioni attingera forza da questa regione. E 1'uomo si reincarnera
con le facolta relative accresciute.

Mentre nella prima regione siamo con le anime alle quali
eravamo uniti nella vita fisica precedente con i piu diretti legami
del mondo fisico, nella seconda entriamo nella cerchia di tutte
quelle a cui, in un senso piu largo, ci siamo sentiti congiunti da
una venerazione, da una fede comune e cosi via. Va osservato che
le esperienze spirituali delle regioni precedenti continuano du-
rante le successive. L'uomo non viene dunque strappato ai lega-
mi annodati nella famiglia, creati dall'amicizia, e cosi via quan-
do penetra nella vita della seconda regione e delle successive.

Le regioni del "mondo spirituale" non sono inoltre separate
le une dalle altre come "scomparti"; si compenetrano anzi a vi-

100



cenda, e l'uomo sperimenta se stesso in una nuova regione non
per esservi comunque "entrato" esteriormente, ma per aver con-
seguito le facolta interiori di percepire cose che prima non per-
cepiva.

La terza regione del "mondo spirituale" contiene gli arche-
tipi del mondo animico. Tutto quanto vive nel mondo animico
esiste qui allo stato di vivente essere-pensiero. Qui si trovano gli
archetipi delle brame, dei desideri, dei sentimenti, e cosi via. Ma
nel mondo spirituale all'anima non ¢ legato alcun egoismo. Co-
me tutta la vita nella seconda regione, cosi tutte le brame, i de-
sideri, la gioia e il dolore formano qui un'unita. La brama e il
desiderio altrui non si distinguono dai miei. Le sensazioni e i
sentimenti di tutti gli esseri costituiscono un mondo comune
che circonda e avvolge ogni altra cosa, come l'atmosfera fisica
avvolge la terra. Questa "regione ¢ per cosi dire l'atmosfera del
"mondo spirituale". Tutto cid che durante la vita terrena 'uomo
aveva compiuto al servizio della comunita con dedizione al be-
ne altrui, qui porta i suoi frutti poiché, attraverso quel servizio,
quella dedizione, egli era vissuto in un riflesso della terza regio-
ne del "mondo spirituale". I grandi benefattori del genere uma-
no, le nature piene di abnegazione, quelli che rendono grandi
servigi alle comunita, conquistano le facolta corrispondenti in
questa sfera, dopo aver conseguito in precedenti vite il diritto a
una particolare affinita con essa.

E evidente che le tre regioni del "mondo spirituale" fin qui
descritte hanno un certo nesso con i mondi sottostanti, cioé col
mondo fisico e con quello animico, poiché contengono gli ar-
chetipi, 1 viventi esseri-pensiero che in quei mondi assumono
esistenza corporea o animica.

Soltanto la quarta regione ¢ "puro mondo spirituale". Ma
neppur essa lo ¢ nel pieno senso della parola. Si distingue dalle
tre regioni inferiori perché in quelle si riscontrano gli archetipi
delle condizioni fisiche e animiche che l'uomo trova gia nel
mondo fisico e animico prima di agirvi lui stesso. Le circostan-
ze della vita quotidiana si riallacciano alle cose e agli esseri che

101



l'vomo trova gia nel mondo; le cose transitorie del mondo fisi-
co dirigono il suo sguardo alle loro cause primordiali eterne; an-
che tutto il creato, al quale si dedica con abnegazione, non deve
la sua esistenza all'uomo. Ma per suo mezzo esistono nel mon-
do le creazioni dell'arte, delle scienze, della tecnica, dello Stato,
e cosi via, in breve tutto cid che egli introduce nel mondo qua-
li opere originali del proprio spirito. Di tutto cid, senza la sua
cooperazione, non ci sarebbe alcuna immagine fisica nel mon-
do. Gli archetipi di queste creazioni puramente umane si trova-
no appunto nella quarta regione del "mondo spirituale".

I risultati scientifici, le idee e le forme artistiche, i pensieri
tecnici elaborati dall'uomo durante la vita fisica portano i loro
frutti in questa quarta regione. Da essa attingono percid i loro
impulsi gli artisti, gli scienziati e i grandi inventori durante il lo-
ro soggiorno nel "mondo spirituale", e qui accrescono il loro ge-
nio per poter concorrere in piu forte misura al progresso dell'u-
manita in una nuova incarnazione.

Non dobbiamo figurarci che questa quarta regione del
"mondo spirituale" abbia importanza solo per uomini partico-
larmente eminenti. Ne ha per tutti gli vomini. Tutto quanto oc-
cupa l'vomo durante la vita fisica oltre la sfera del vivere, desi-
derare e volere quotidiano, ha la sua prima sorgente in questa re-
gione. Se tra la morte ¢ una nuova nascita 'vomo non l'attra-
versasse, non avrebbe nella vita successiva alcun interesse che,
sorpassando la ristretta cerchia della sua vita personale, lo por-
tasse a cio che ¢ universalmente umano.

Piu sopra si ¢ detto che neppure questa regione pud essere
chiamata nel pieno semso della parola "puro mondo spirituale".
Non lo ¢ perché la condizione in cui gli uomini hanno lasciato
la civilta terrena agisce sulla loro esistenza spirituale. Nel "mon-
do dello spirito" essi possono fruire soltanto dei risultati di cio
che ebbero possibilita di produrre secondo le loro attitudini e il
grado di evoluzione del popolo, dello Stato e cosi via, cui erano
appartenuti.

Nelle regioni spirituali ancora superiori, lo spirito umano ¢

102



sciolto ormai da ogni vincolo terreno. Ascende nel "puro mon-
do spirituale” ove sperimenta gli intenti e le mete che lo spirito
ha voluto attuare con la vita terrena. Tutto quanto ¢ gia stato at-
tuato nel mondo non presenta che una piut o meno pallida im-
magine dei sommi scopi e intenti. Ogni cristallo, ogni albero,
ogni animale e anche tutto quanto ¢ attuato nel campo dell'at-
tivita umana, offre solo immagini di cid che lo spirito si prefig-
ge, e nelle sue incarnazioni l'uomo puo riallacciarsi soltanto a
queste imperfette immagini delle perfette mete e intenzioni. In
una delle sue incarnazioni, puod essere solo che un'immagine di
cid che nel regno dello spirito ¢ stato prefisso per lui. Quel che
egli ¢ in effetti quale spirito nel "mondo spirituale", appare per-
cid soltanto allorché, nell'intervallo fra due incarnazioni, egli
ascende alla quinta regione di quel mondo. Qui egli ¢ veramen-
te se stesso. E quello che nelle varie incarnazioni riveste un'esi-
stenza esteriore. In questa regione il vero sé dell'uomo puo espli-
carsi liberamente da ogni lato. E dunque quell'unico sé che in
ogni incarnazione compare sempre di nuovo. Tale sé porta seco
le facolta sviluppate nelle regioni inferiori del "mondo spiritua-
le". Porta cosi i frutti delle vite precedenti nelle successive. E il
portatore dei risultati di incarnazioni precedenti.

Vivendo nella quinta regione del "mondo spirituale", il sé si
trova dunque nel regno degli intenti e degli scopi. Come l'ar-
chitetto trae ammaestramento dalle imperfezioni da lui riscon-
trate nel proprio lavoro, e nei nuovi progetti accoglie solo cio
che di tali imperfezioni ha saputo perfezionare, cosi nella quin-
ta regione il sé abbandona cid che dei risultati delle vite prece-
denti deriva dalle imperfezioni dei mondi inferiori, e feconda gli
intenti del "mondo spirituale" in mezzo ai quali egli ora vive con
i risultati delle sue vite precedenti.

E chiaro che la forza, la quale potra essere attinta da questa
regione, dipendera dal numero dei risultati, capaci di essere ac-
colti nel mondo degli intenti, che il sé avra conquistato duran-
te un'incarnazione. Il sé, che durante l'esistenza terrena avra cer-
cato di tradurre in realta gli intenti dello spirito con una attiva

103



vita del pensiero oppure col saggio operoso amore, si sara con-
quistato grandi diritti su questa regione. Quel sé invece che si
sard interamente effuso nelle vicende quotidiane, che avra vissu-
to solo nel transitorio, non avra gettato alcun seme che possa en-
trare negli intenti dell'ordinamento eterno. Solo quel poco che
esso avra compiuto oltre gli interessi quotidiani, potra svilup-
parsi come frutto in queste regioni superiori del "mondo spiri-
tuale". Non bisogna perd credere che qui si tratti soprattutto
delle cose che procurano gloria terrena o altro. No, si tratta an-
zi di cio che, nella piu ristretta cerchia della vita, sviluppa la co-
scienza che ogni singola azione ha un'importanza per l'eterno
corso della vita. Dobbiamo familiarizzarci col pensiero che in
questa regione si deve giudicare altrimenti da come si pud giu-
dicare nella vita fisica. Se per esempio si ¢ raggiunto poco di
quel che ¢ affine con la quinta regione, sorge lo stimolo a far
proprio per la seguente vita terrena un impulso per cui essa si
svolga in modo che nel destino (karma) si manifesti lefferto rela-
tivo a quella mancanza. Il destino che dal punto di vista della vi-
ta terrena apparird doloroso e come tale sara forse profonda-
mente deplorato, in questa regione del "mondo spirituale" ¢
considerato dall'uomo come senz'altro necessario per lui.

Vivendo in questa quinta regione nel suo vero sé, 'vomo ¢
posto al di sopra di tutto quanto dei mondi inferiori lo avvolge
durante le incarnazioni: ¢ quello che fu sempre e che sempre
sara nel corso delle sue incarnazioni; vive nel dominio degli in-
tenti relativi alle sue incarnazioni e li incorpora nel proprio sé.
Guarda al suo passato e sente che tutto quanto vi ha sperimen-
tato ¢ accolto negli intenti che dovra attuare in avvenire. Si ac-
cende una specie di memoria delle vite passate e la visione pro-
fetica di quelle future.

Vediamo dunque che, nella misura in cui si ¢ sviluppato,
quel che abbiamo chiamato "sé spirituale” vive in questa regio-
ne nella realtd ad esso adeguata. Si sviluppa e si prepara, affin-
ché in una nuova incarnazione gli intenti spirituali possano at-
tuarsi nella realta terrena.

104



Dopo che per una serie di dimore nel "mondo spirituale"” il
"sé spirituale" si & sviluppato cosi da muoversi del tutto libera-
mente in quel mondo, esso vi cerca sempre piu la sua vera pa-
tria. La vita nello spirito gli diviene familiare come lo ¢ per 1'uo-
mo terrestre la vita nella realta fisica. I punti di vista del mondo
spirituale saranno ormai quelli che in modo pit o meno co-
sciente egli adottera come suoi, come norma nelle sue future vi-
te terrene. Il sé puo sentirsi come un elemento dell'ordinamen-
to divino. Le limitazioni e le leggi della vita terrena non lo toc-
cano nella sua essenza piu profonda. La forza per tutto quanto
compie gli viene dal mondo spirituale che perd ¢ un'unita. Chi
vive in esso sa come l'eterno abbia lavorato al passato e, parten-
do dall'eterno, puo determinare l'indirizzo del futuro.” Lo
sguardo sul passato si estende a una visione completa. Un uomo
che abbia raggiunto questo gradino si prefigge da sé le mete da
raggiungere in una prossima incarnazione. Dal "mondo dello
spirito" egli influisce sul suo futuro, affinché questo si svolga nel
senso della verita e dello spirito. Nell'intervallo tra due incarna-
zioni 1'uvomo si trova alla presenza di tutti gli esseri eccelsi da-
vanti ai cui sguardi la Divina Sapienza sta aperta senza veli. Egli
ha infatti raggiunto il gradino sul quale puo comprenderla. Nel-
la sesta regione del "mondo spirituale"” 1'vomo compira in ogni
sua azione quanto meglio si adegua alla vera essenza del mondo,
poiché non puo ricercare quel che gli giova, ma unicamente quel
che deve accadere secondo il giusto corso dell'ordinamento del
mondo.

La settima regione del "mondo spirituale" conduce al limi-
te dei "tre mondi". Qui l'uvomo ¢ di fronte ai "nuclei vitali" che
da mondi superiori vengono trasportati nei tre ora descritti per
svolgervi i loro compiti. Arrivato al limite dei tre mondi, 1'uo-
mo si riconosce nel proprio nucleo vitale. Cio implica che gli
enigmi di quei tre mondi debbano essere risolti per lui. Abbrac-
cia quindi l'intera vita di quei mondi. In condizioni comuni
non vengono a coscienza, nella vita fisica, le facolta dell'anima
con cui nel mondo spirituale essa ha le esperienze qui descritte.

105



Lavorano nelle loro profondita inconsce alla formazione degli
organi corporei che formano la coscienza del mondo fisico. E
questa la ragione per cui esse rimangono impercepibili in questo
mondo. Anche l'occhio non vede se stesso, poiché in esso agisco-
no le forze che rendono visibili le altre cose. Chi voglia giudica-
re in quale misura una vita umana tra nascita ¢ morte possa es-
sere il risultato di vite precedenti, deve considerare che un pun-
to di vista attinto alla vita stessa, quale ¢ quello che natural-
mente dobbiamo anzitutto adottare quaggiu, non offre alcuna
possibilita di giudizio. Per un tale punto di vista, una vita terre-
na potrebbe ad esempio apparire dolorosa, manchevole, mentre
quando sia osservata da un punto di vista postone al di fuori, do-
vra apparire appunto in guella forma, col suo dolore ¢ la sua im-
perfezione, come risultato di esistenze precedenti. Man mano
che avanza sul sentiero della conoscenza, quale ¢ descritto in
uno dei prossimi capitoli, l'anima si scioglie dalle condizioni
della vita corporea. Pud cosi percepire in immagine le esperien-
ze che attraversa tra la morte ¢ una nuova nascita. Tale perce-
zione da la possibilita di descrivere i processi del mondo spiri-
tuale come li abbiamo abbozzati qui. Vedra questa descrizione
nella sua giusta luce solo chi non dimentichi di tener presente
che tutta la disposizione dell'anima ¢ diversa nel corpo fisico da
quella nell'esperienza puramente spirituale.

V-IL MONDO FISICO E IL SUO COLLEGAMENTO
COL MONDO ANIMICO E COL MONDO SPIRITUALE

Le forme del mondo animico e del mondo spirituale non
possono essere oggetto di percezione sensoria esteriore. Gli og-
getti della percezione sensoria vanno aggiunti come terzo mon-
do ai due gia descritti. Anche durante la sua vita corporea l'uo-
mo vive contemporaneamente in questi tre mondi: percepisce le
cose del mondo sensibile e agisce su di esse. Le forme del mon-
do animico agiscono su di lui mediante le loro forze di simpatia

106



e antipatia, e la sua anima, con le proprie inclinazioni e repul-
sioni, i suoi desideri ¢ le sue brame, suscita ondate in quel mon-
do. L'essenza spirituale delle cose si riflette perd nel mondo dei
suoi pensieri, ed egli stesso, quale essere spirituale pensante, ¢
cittadino del regno spirituale e compagno di tutto cio che vive
in esso.

Da cio risulta che il mondo fisico ¢ solo una parte di cid che
circonda l'uomo. Tale parte emerge con una certa autonomia
dall'ambiente, puod essere percepita dai sensi i quali lasciano
inosservata la parte animica ¢ quella spirituale che pure sono
parte dello stesso mondo. Come un pezzo di ghiaccio galleg-
giante sull'acqua ¢ della stessa sostanza dell'acqua, ma se ne di-
stingue per certe proprieta, cosi gli oggetti dei sensi sono della
sostanza del mondo animico e di quello spirituale che li attor-
nia, ¢ se ne distinguono per certe proprieta che li rendono per-
cepibili ai sensi. Per usare un linguaggio mezzo figurato, sono
forme spirituali e animiche condensate, e la condensazione fa si
che i sensi possano prenderne conoscenza. Si pud dire che come
il ghiaccio ¢ solo una forma di esistenza dell'acqua, cosi gli og-
getti dei sensi sono soltanto una delle forme di esistenza degli es-
seri animici e spirituali. Quando lo si sia compreso, si afferra pu-
re che come l'acqua puo convertirsi in ghiaccio, cosi il mondo
spirituale puo trasformarsi in mondo animico e il mondo ani-
mico in mondo sensibile.

Da questo punto di vista risulta anche il motivo per cui
l'uvomo puo farsi pensieri intorno alle cose sensibili. Vi ¢ infatti
un problema che dovrebbe affacciarsi a chiunque pensa, e cioé¢:
in quale rapporto sta il pensiero che 1'uomo si fa intorno a una
pietra con la pietra stessa? Questo problema si presenta in piena
luce all'occhio spirituale di coloro il cui sguardo penetra con
particolare profondita nella natura esteriore; sentono la concor-
danza del mondo dei pensieri umani con la struttura e l'ordine
della natura. Il grande astronomo Keplero parla ad esempio di
tale armonia con le seguenti belle parole: «Cosi ¢; il comanda-
mento divino che invita gli uomini a studiare l'astronomia sta

107



realmente scritto nel mondo, s'intende non in parole e sillabe,
ma nei fatti stessi, e cio¢ nella corrispondenza dei concetti e dei
sensi umani con il concatenamento dei corpi e delle condizioni
celesti».*

Solo perché le cose del mondo sensibile altro non sono che
entita spirituali condensate, I'uomo puo nel suo pensiero com-
prendere le cose, se pensando si solleva a quelle entita. Le cose
sensibili derivano dal mondo spirituale, sono soltanto un'altra
forma delle entita spirituali; quando l'uomo si fa dei pensieri
intorno alle cose, distoglie solo la propria interiorita dalla loro
forma sensibile per rivolgersi ai loro archetipi spirituali.
Comprendere una cosa con i pensieri ¢ un processo che si pud
paragonare a quello per cui si fa fondere nel fuoco un corpo soli-
do perché il chimico lo possa esaminare nella sua forma fluida.

Nelle varie regioni del mondo spirituale (vedi pag. 88) ap-
paiono gli archetipi spirituali del mondo sensibile. Nella quin-
ta, sesta e settima regione gli archetipi sono ancora punti ger-
minali viventi; nelle quattro regioni inferiori si plasmano in for-
me spirituali. Lo spirito umano percepisce un pallido riflesso di
quelle forme spirituali quando vuol procurarsi col pensiero la
comprensione delle cose sensibili. Come queste forme si siano
condensate sino a costituire il mondo sensibile, ¢ un problema
che si affaccia a chi aspira alla comprensione spirituale del mon-
do in cui vive.

Per la percezione sensoria umana, il mondo che ci circonda
si suddivide anzitutto nei quattro seguenti gradi, nettamente di-
stinti fra loro: il minerale, il vegetale, I'animale e 1'umano. II re-
gno minerale viene percepito dai sensi e compreso dal pensiero.
Se ci formiamo un pensiero su un corpo minerale, abbiamo
dunque da fare con due cose: con l'oggetto sensibile e col pen-
siero. Di conseguenza dobbiamo pensare che l'oggetto sensibile
¢ un essere-pensiero condensato. Ora un corpo minerale agisce
sopra un altro in modo esteriore. Lo urta e cosi lo muove, lo ri-
scalda, lo illumina, lo scioglie, e cosi via. Questo modo di azio-
ne esteriore viene espresso in pensieri. L'uomo si fa pensieri sul

108



modo in cui i minerali agiscono gli uni sugli altri secondo una
legge esteriore. In tal modo i suoi singoli pensieri si sviluppano
in un'immagine di pensiero complessiva del mondo minerale, e
tale immagine ¢ un riflesso dell'archetipo dell'intero mondo mi-
nerale. Come un intero, esso si trova nel mondo spirituale.

Nel regno vegetale, agli effetti esterni di una cosa sull'altra,
si aggiungono i fenomeni della crescita e della riproduzione. La
pianta cresce ¢ genera esseri ad essa uguali. A quel che ci si pre-
senta nel mondo minerale qui si aggiunge la vita. Il semplice ri-
chiamo a questo fatto apre una prospettiva chiarificatrice. La
pianta ha in sé¢ la forza di darsi la propria forma vivente ¢ di ri-
generarla in altri esseri ad essa simili. Tra la specie amorfa delle
sostanze minerali, quale ci appare nei gas, nei liquidi, e cosi via
e la forma vivente della pianta stanno le forme dei cristalli. Nei
cristalli dobbiamo cercare il trapasso dal mondo minerale
amorfo alla vivente facolta formatrice del regno vegetale.

In questo processo sensibile della formazione, sia nel regno
minerale sia in quello vegetale, ¢ da vedere il condensamento
sensibile del processo puramente spirituale che si svolge quando
i germi spirituali delle tre regioni superiori del mondo spiritua-
le si trasformano nelle forme spirituali delle regioni inferiori. Al
processo di cristallizzazione corrisponde nel mondo spirituale,
come suo archetipo, il trapasso dal germe spirituale amorfo alla
creazione formata. Quando questo trapasso si condensa, cosi che
i sensi lo possono percepire nei suoi effetti, appare nel mondo
sensibile quale processo minerale di cristallizzazione.

Anche nella vita vegetale vi ¢ comunque un germe spiritua-
le formato. Qui pero all'essere formato ¢ rimasta ancora la vi-
vente facolta formatrice. Nel cristallo, dandogli forma, il germe
spirituale ha perso quella facolta, ha esaurito se stesso nella for-
ma prodotta. Invece la pianta ha forma, e ha inoltre la facolta
formatrice. La qualita propria ai germi spirituali delle regioni
superiori del mondo spirituale si ¢ conservata nella vita della
pianta. La pianta ¢ dunque forma come il cristallo, ed ¢ inoltre
forza formatrice. Oltre alla forma assunta nella pianta dagli ar-

109



chetipi, in essa lavora un'altra forma che porta il carattere degli
esseri spirituali delle regioni superiori. I sensi percepiscono perd
solo cid che si esplica nella forma compiuta; gli esseri formatori
che le conferiscono la vita esistono nel regno vegetale in uno sta-
to non percepibile ai sensi. L'occhio fisico vede il giglio ancor
piccolo oggi, e lo vede cresciuto dopo qualche tempo. Non ve-
de perd la forza formatrice che trae quest'ultimo dal primo.
L'entita-forza formatrice ¢ cid che invisibile ai sensi opera nel
mondo vegetale. I germi spirituali sono discesi di un gradino per
agire nel regno della forma. Nella scienza dello spirito si puod a
questo proposito parlare di regni elementari. Se agli archetipi
primordiali ancora privi di forma si da il nome di primo regno
elementare, alle entita-forze invisibili ai sensi che operano quali
artefici della crescita vegetale, si dara quello di secondo regno ele-
mentare.

Nel mondo animale alle facolta della crescita e della ripro-
duzione si aggiungono la sensazione e l'impulso. Sono manife-
stazioni del mondo animico. Un essere che ne sia dotato & parte
di quel mondo, ne riceve impressioni e su di esso esercita in-
flussi. Ora, ogni sensazione, ogni impulso che sorgano in un es-
sere animale sono attinti dalle profondita dell'anima animale. La
forma ¢ piu durevole della sensazione o dell'impulso. Si puo di-
re che la vita della sensazione sta alla forma vivente piu stabile
come la mutevole forma vegetale sta a quella rigida del cristallo.
La pianta si esplica in certo modo tutta nella forza costruttrice
di forma; durante la sua vita, aggiunge continuamente nuove
forme. Prima mette la radice, poi le foglie, i fiori, e cosi via. L'a-
nimale invece raggiunge una forma conclusa e in essa sviluppa
la mutevole vita delle sensazioni e degli impulsi. Tale vita ha la
sua esistenza nel mondo animico. Come la pianta dunque cre-
sce e si riproduce, cosi l'animale sente e sviluppa impulsi. Essi
sono per l'animale l'elemento amorfo che si sviluppa in forme
sempre nuove. Essi hanno in definitiva i loro processi archetipi-
ci nelle piu alte regioni del mondo spirituale; esplicano pero la
loro attivita nel mondo animico. Cosi nel mondo animale, alle

110



entita-forze, che invisibili ai sensi guidano la crescita e la ripro-
duzione, se ne aggiungono altre discese di un ulteriore gradino,
cioé nel mondo animico. Quali artefici di sensazioni e impulsi
nel regno animale operano entita amorfe che si rivestono di in-
volucri animici. Sono i veri e propri artefici delle forme anima-
li. Nella scienza dello spirito la regione di cui sono parte puo es-
sere chiamata ferzo regno elementare.

Oltre che delle facolta proprie alle piante e agli animali,
l'uomo ¢ dotato della capacita di trasformare le sue sensazioni in
rappresentazioni e pensieri, e di regolare col pensiero i propri
impulsi. Il pensiero, che nella pianta appare come forma e nel-
I'animale come forza animica, nell'uomo si presenta nella pro-
pria forma, e cio¢ come pensiero. L'animale ¢ anima, l'uomo ¢
spirito. L'entita spirituale ¢ discesa di un altro gradino. Nell'ani-
male essa ¢ formatrice dell'anima, nell'uomo ¢ penetrata nel
mondo stesso della materia sensibile. Lo spirito ¢ presente nel
corpo fisico umano, e poiché appare in veste fisica, pud mo-
strarsi soltanto come il pallido riflesso che il pensiero offre del-
I'essenza spirituale. Attraverso le condizioni dell'organismo ce-
rebrale umano nell'uomo compare lo spirito.

Cosi lo spirito ¢ divenuto l'intima essenza dell'uomo. Il
pensiero ¢ la forma che l'entitd spirituale amorfa assume nel-
l'uvomo, come diviene forma nella pianta, e anima nell'animale.
L'uomo non ha quindi alcun regno elementare che lo costruisca
da fuori, in quanto ¢ un essere pensante. Il suo regno elementa-
re lavora nel suo corpo fisico. Solo in quanto l'uomo ha forma
ed ¢ un essere senziente lavorano intorno a lui esseri elementari
della medesima specie di quelli che lavorano intorno alle piante
e agli animali. L'organismo del pensiero viene cosi interamente
elaborato nell'uvomo dall'interno del corpo fisico. Nell'organi-
smo spirituale dell'uomo, nel suo sistema nervoso che si ¢ svi-
luppato fino a dare un cervello perfetto, in forma visibile ai sen-
si si ha l'entita-forza non sensibile che lavora intorno alle pian-
te e agli animali. Ne risulta che I'animale ha il sentimento di sé,
mentre 1'uomo ha coscienza di sé. Nell'animale lo spirito si sen-

111



te anima e non si afferra ancora come spirito. Nell'uomo lo spi-
rito si riconosce quale spirito, sebbene, per le condizioni fisiche,
solo come pallido riflesso dello spirito, come pensiero.

In questo senso, il triplice mondo si differenzia cosi:

1 — Il regno delle entita archetipiche amorfe (primo regno ele-
mentare).

2 — Il regno delle entita creatrici di forme (secondo regno ele-
mentare).

3 — Il regno delle entita animiche (terzo regno elementare).
4 — Il regno delle forme create (cristalli).

5 — Il regno che diviene percepibile ai sensi in forme, nel quale
perd lavorano entita creatrici di forme (regno vegetale).

6 — Il regno che diviene percepibile ai sensi in forme, nel quale
perd operano anche le entitd creatrici di forme e quelle che
si esplicano animicamente (regno animale).

7 — Il regno in cui le forme sono percepibili ai sensi e in cui
perd operano le entita creatrici di forme e quelle che si
esplicano animicamente, e nel quale inoltre lo spirito pla-
sma se stesso in forma di pensiero entro il mondo dei sensi
(regno umano).

Da tutto cio appare come le parti costitutive fondamentali
dell'vomo vivente nel corpo fisico siano connesse col mondo
spirituale. Il corpo fisico, il corpo eterico, il corpo animico sen-
ziente e l'anima razionale vanno considerati come archetipi del
mondo spirituale condensati nel mondo sensibile. Il corpo fisi-
co si forma perché l'archetipo dell'uomo si condensa fino a di-
venire percepibile ai sensi. Si pud quindi anche dire che il cor-
po fisico ¢ un'entitd del primo regno elementare condensata fi-
no ad essere fisicamente visibile. Il corpo eterico nasce per il fat-
to che la forma fisica cosi sorta ¢ mantenuta mobile da un'entita
che spinge la propria azione entro il regno sensibile, ma rimane
invisibile ai sensi. Volendo pienamente caratterizzare questa en-

112



tita, bisogna dire che essa ha origine nelle piu alte sfere del mon-
do spirituale, e nella seconda regione diviene archetipo della vi-
ta. Come archetipo della vita opera nel mondo sensibile. Simil-
mente l'entita che costruisce il corpo animico senziente ha ori-
gine nelle somme regioni del mondo spirituale, diviene nella
terza regione archetipo del mondo animico, e come tale opera
nel mondo sensibile. L'anima razionale si forma dato che l'ar-
chetipo dell'uomo pensante diviene pensiero nella quarta regio-
ne del mondo spirituale, e come tale opera direttamente nel
mondo sensibile, quale essere umano pensante.

Cosi l'uvomo sta nel mondo sensibile; cosi lo spirito lavora
al suo corpo fisico, al suo corpo eterico e al suo corpo animico
senziente. Cosi lo spirito si manifesta nell'anima razionale.

Ai tre corpi inferiori dell'uomo gli archetipi lavorano dun-
que in forma di entita che gli stanno in certo modo esterior-
mente di fronte; nell'anima razionale 1'uomo lavora (cosciente-
mente) su se stesso.

Le entita che lavorano sul suo corpo fisico sono le stesse che
formano la natura minerale. Al suo corpo eterico lavorano en-
tita simili a quelle che, impercepibili ai sensi, vivono nel regno
vegetale; al suo corpo animico senziente lavorano entita simili a
quelle che, del pari invisibili, vivono nel regno animale, esten-
dendo perd la loro attivita in quei regni.

Cosi cooperano i diversi mondi. Il mondo in cui vive 1'uo-
mo ¢ l'espressione di tale collaborazione.

Quando il mondo sensibile sia stato compreso in questo
modo, si apre anche la comprensione per entita diverse da quel-
le che esistono nei quattro regni della natura. Abbiamo un
esempio di tali entita in quello che si chiama spirito del popolo
(spirito nazionale). Esso non si manifesta direttamente in forma
sensibile; vive nelle sensazioni, nei sentimenti, nelle inclinazio-
ni comuni a un popolo. E un'entitd che non s'incorpora fisica-

113



mente, ma come l'uvomo forma il suo corpo in modo percepibi-
le ai sensi, cosi essa forma il proprio dalla sostanza del mondo
animico. Il corpo animico dello spirito del popolo ¢ come una
nube entro la quale vivono gli uomini appartenenti a un dato
popolo. I suoi effetti si manifestano nelle anime di quegli uo-
mini, ma non derivano da esse. Per chi non pensi cosi lo spirito
del popolo, esso rimane un'immagine schematica del pensiero,
priva di sostanza e di vita, una vuota astrazione.

Lo stesso sia detto di quello che si chiama lo spirito del tem-
po. Lo sguardo spirituale si apre in tal modo sopra una molte-
plicita di altri esseri superiori e inferiori che vivono nell'am-
biente dell'uomo, senza che egli possa percepirli con i sensi. Co-
loro che hanno la veggenza spirituale percepiscono perd quelle
entita e possono descriverle. Alle specie inferiori di tali esseri ap-
partengono tutti quelli che i veggenti descrivono come sala-
mandre, silfidi, ondine, gnomi. Non dovrebbe essere necessario
dire che tali descrizioni non valgono come riproduzioni della
realta che sta alla loro base. Se lo fossero, il mondo a cui si rife-
riscono non sarebbe spirituale, ma grossolanamente fisico. Sono
illustrazioni di una realta spirituale che pud essere rappresenta-
ta soltanto in quel modo, e cio¢ per similitudini. E perd com-
prensibile che chi voglia ammettere solo quel che si manifesta ai
sensi fisici consideri tali entita come frutti di fantasia disordina-
ta e di superstizione. Tali entita non possono certo rendersi visi-
bili agli occhi fisici, perché non hanno un corpo fisico. La su-
perstizione perd non consiste nel considerarle come reali, bensi
nel credere che appaiano in forma sensibile.

Entita di tale natura cooperano alla costruzione del mondo
e s'incontrano non appena si penetri nelle regioni superiori,
chiuse ai sensi fisici. Superstizioso non ¢ chi vede in tali descri-
zioni immagini della realta spirituale, ma chi crede all'esistenza
fisica di tali immagini, come pure chi respinge lo spirito perché
ritiene di doverne respingere 1'immagine sensibile.

Sono da registrare inoltre entita che non discendono fino al
mondo animico, ma i cul involucri sono intessuti unicamente di

114



sostanza del mondo spirituale. L'uomo li percepisce e diviene lo-
ro compagno quando apre l'occhio e 1'udito spirituali adatti.

Molte cose, che altrimenti 'uvomo puo solo guardare senza
comprendere, gli diventano in tal modo intelligibili. Si fa luce
intorno a lui, e vede le cause degli effetti che si manifestano nel
mondo sensibile. Afferra cio che senza 1'occhio spirituale neghe-
rebbe del tutto, o di fronte a cui dovrebbe contentarsi di dire:
«Tra cielo e terra ci sono piu cose di quante la vostra piccola sag-
gezza non si sogni».* Uomini spiritualmente sensitivi provano
inquietudine quando presentono e oscuramente avvertono in-
torno a sé un altro mondo che non sia quello sensibile, un mon-
do nel quale devono muoversi a tastoni, come il cieco fra gli og-
getti visibili. Solo la chiara conoscenza dei domini superiori del-
I'esistenza, la penetrazione intelligente in quanto vi si svolge,
puo realmente consolidare 1'vomo e condurlo ai suoi veri desti-
ni. Con la penetrazione in quel che si cela ai sensi l'uomo ac-
cresce il suo essere, cosi che la sua vita anteriore a tale accresci-
mento gli appare come se avesse "sognato il mondo".

VI - LE FORME-PENSIERO E L'AURA UMANA"

Si ¢ detto che le forme di ciascuno dei tre mondi hanno
realta per 1'uomo solo se ha le facolta o gli organi adatti a per-
cepirli. Certi processi nello spazio sono da noi percepiti come
fenomeni luminosi solo perché abbiamo un occhio ben costrui-
to. Quanto della realta si rivela a un essere dipende dalla sua ri-
cettivita. Non ci ¢ quindi mai lecito dire che ¢ reale solo cio che
noi possiamo percepire. Possono essere reali molte cose per le
quali noi non abbiamo organi di percezione.

Cosi il mondo animico e quello spirituale sono altrettanto
reali, sono anzi reali in senso assai piu elevato che non il mondo
fisico. Certo l'occhio fisico non puod scorgere i sentimenti e le
rappresentazioni, ma essi sono reali. Come per i sensi esteriori
I'vomo ha davanti a sé il mondo corporeo quale percezione, cosi
per i suoi organi spirituali i sentimenti, le brame, gli istinti, i

115



pensieri, e cosi via diventano percezioni. Proprio come i processi
spaziali possono essere veduti mediante l'occhio fisico quali fe-
nomeni di colore, i fatti animici e spirituali sopra menzionati
possono diventare percezioni analoghe mediante i sensi interiori.
Potra comprendere pienamente in quale senso cid sia inteso, so-
lo chi abbia percorso il sentiero della conoscenza descritto nel
prossimo capitolo, e abbia sviluppato cosi i suoi sensi interiori.
Per lui i fenomeni animici diventano soprasensibilmente visibili
nel mondo animico circostante, e i fenomeni spirituali in quello
dello spirito. Sentimenti che egli sperimenta in altri esseri gli
raggiano incontro quali fenomeni luminosi dall'essere che ha
quei sentimenti, e i pensieri ai quali egli rivolge l'attenzione flut-
tuano attraverso lo spazio spirituale. Per lui il pensiero di un uo-
mo su un altro non ¢ qualcosa di impercepibile, ma ¢ un proces-
so che puo essere percepito. Il contenuto di un pensiero vive co-
me tale solo nell'anima di chi lo pensa, ma quel contenuto susci-
ta effetti nel mondo spirituale. Essi sono per l'occhio spirituale
l'oggetto della percezione. Come realta effettiva, il pensiero sor-
ge in un'entitd umana e fluisce verso un'altra, e il modo in cui
agisce su essa viene sperimentato quale processo percepibile nel
mondo spirituale. Per chi abbia i sensi spirituali aperti, l'vomo fi-
sicamente percepibile ¢ quindi solo una parte dell'uomo intero.
L'uomo fisico diviene il centro da cui irradiano correntranimiche
e spirituali. La ricca varieta del mondo che qui si apre al "veg-
gente" puod esser solo accennata. Un pensiero umano, che di so-
lito vive soltanto nella comprensione intellettiva dell'interlocuto-
re, appare per esempio quale fenomeno di colore spiritualmente
percepibile. Il suo colore corrisponde al carattere del pensiero.
Un pensiero scaturito da un impulso sensuale ha un colore di-
verso da quello concepito al servizio della pura conoscenza, della
nobile bellezza o dell'eterno bene. I pensieri che scaturiscono dal-
la vita dei sensi attraversano il mondo animico in sfumature di
rosso. (Le indicazioni qui date sono esposte ai piu forti malinte-
si. Si rinvia quindi alla aggiunta n. 13) Di un bel giallo chiaro ap-
pare un pensiero per mezzo del quale chi pensa ascende a una co-

116



noscenza piu alta. Di uno splendido rosso-roseo raggia un pen-
siero che emana da un devoto amore. E come il contenuto di un
pensiero, cosi pure la sua maggiore o minore determinatezza si
esprime nel suo aspetto soprasensibile. Il pensiero preciso del
pensatore appare come una forma dai contorni ben delineati: la
rappresentazione confusa si presenta in forma incerta e torbida.

L'entita animica e quella spirituale dell'uomo appaiono co-
si quali parti soprasensibili della totalita dell'essere umano.

I colori percettibili all'"occhio spirituale", che raggiano at-
torno all'uomo fisico percepito nella sua attivita e lo avvolgono
come di una nube di forma press'a poco ovoidale, sono uri aura
umana. Nelle diverse persone varia la grandezza dell'aura. In
media ci si puo tuttavia rappresentare che nella sua fotalita 1'uo-
mo appare alto il doppio e largo il quadruplo dell'uomo fisico.

Nell'aura fluttuano i piu svariati colori, ¢ il fluttuare da una
fedele immagine della vita umana interiore. Mutevoli come que-
sta sono le singole tonalita di colore. Tuttavia certe qualita du-
revoli: capacita, abitudini, proprieta del carattere, si esprimono
in toni fondamentali costanti.

Uomini ancora lontani dalle esperienze trattate nel capitolo
"Il sentiero della conoscenza" potranno cadere in malintesi ri-
guardo alla natura di cio che qui viene descritto come "aura'.
Potranno figurarsi che tali "colori" stiano davanti all'anima co-
me un colore fisico sta davanti all'occhio. Un "colore animico"
del genere non sarebbe pero che un'allucinazione. Con impres-
sioni di carattere "allucinatorio" la scienza dello spirito nulla ha
a che fare. Né qui si allude a tali impressioni. Si arriva a una
rappresentazione giusta tenendo presente che in un colore fisico
I'anima non ha soltanto l'impressione sensoria, ma ha anche una
sua esperienza animica. Tale esperienza muta secondo che attra-
verso l'occhio l'anima percepisca una superficie gialla oppure az-
zurra. L'esperienza si puo chiamare un "vivere nel giallo" o un
"vivere nell'azzurro". Ora, di fronte ad esperienze animiche atti-
ve di altri esseri, 1'anima che percorra il sentiero della conoscen-
za sperimenta un analogo "vivere nel giallo", e di fronte a senti-

117



menti di devozione sperimenta un "vivere nell'azzurro". L'essen-
ziale non ¢ che davanti al pensiero di un'altra anima il veggente
veda Inazzurro" come lo vede nel mondo fisico, ma che abbia
un'esperienza tale da autorizzarlo a chiamare quella rappresenta-
zione "azzurra", come l'uomo fisico puo ad esempio chiamare
"azzurra" una tenda. E inoltre essenziale che il "veggente" sia
conscio di fare questa sua esperienza in una condizione extra-
corporea, cosi da poter parlare del valore e del significato della
vita animica in un mondo non percepibile attraverso il corpo
umano. Quantunque sia indispensabile tener conto di questo
particolare senso dell'esposizione, per il "veggente" ¢ del tutto
naturale parlare di "azzurro", "giallo" o "verde", dell'"aura".

Molto diversa ¢ l'aura secondo i vari temperamenti e le di-
sposizioni animiche degli uomini; diversa ¢ anche secondo i gra-
di di evoluzione spirituale. Chi si abbandona del tutto ai suoi
istinti animali ha un'aura diversissima da chi vive molto nei pen-
sieri. L'aura di una natura religiosa si distingue a fondo da quel-
la di un'altra, dedita alle volgari vicende quotidiane. A ci0 si ag-
giunga che tutti i mutevoli stati dell'anima, tutte le inclinazio-
ni, le gioie e i dolori trovano nell'aura la loro espressione.

Per conoscere il significato dei toni dei colori, bisogna con-
frontare le aure corrispondenti a esperienze animiche diverse.
Consideriamo anzitutto esperienze animiche pervase di commo-
zioni fortemente accentuate. Possono essere distinte in due spe-
cie. Verso quelle della prima l'anima ¢ sospinta principalmente
dalla sua natura animale; la seconda specie comprende esperien-
ze di carattere piu fine, molto influenzate dalla riflessione. Nel-
la prima specie di esperienze, correnti di ogni sfumatura di bru-
no e di giallo-rossiccio attraversano l'aura in certi punti. In quel-
le di carattere piu raffinato compaiono negli stessi punti toni di
un giallo-rossiccio piu chiaro e verdi. Si pud osservare che con
lo sviluppo dell'intelligenza i toni verdi si fanno sempre piu fre-
quenti. Uomini molto intelligenti, ma tutti dediti al soddisfaci-
mento dei loro istinti animali, hanno molto verde nell'aura. A
questo verde sara perd sempre frammista una traccia piut o me-

118



no notevole di bruno o di bruno-rossastro. L'aura di uomini non
intelligenti ¢ in gran parte attraversata da correnti di color bru-
no-rossastro o addirittura rosso cupo sanguigno.

Sostanzialmente diversa da quella che corrisponde a simili
stati di commozione ¢ l'aura che nasce da una condizione ani-
mica tranquilla, ponderata, riflessiva. I toni brunastri e rossastri
si ritraggono e compaiono varie sfumature di verde. L'aura di chi
pensa strenuamente mostra un gradevole tono fondamentale ver-
de. Lo si riscontra principalmente nell'aura di nature delle quali
si puo dire che sanno ritrovarsi in ogni condizione della vita.

I toni azzurri compaiono dove regna l'atteggiamento animi-
co della devozione. Quanto piu ci si impegna al servizio di una
causa, tanto piu prevalgono le sfumature azzurre. Anche sotto
questo riguardo s'incontrano due specie del tutto diverse di uo-
mini. Vi sono nature non abituate a sviluppare la forza del pen-
siero, anime passive che hanno per cosi dire soltanto la "bonta
della loro indole" da gettare nella corrente dei fatti universali. La
loro aura arde di un bell'azzurro. Cosi pure si mostra l'aura di
molte nature devote, religiose. Anche anime compassionevoli, e
quelle a cui piace esplicarsi in una vita ricca di opere buone,
hanno un'aura simile. Se tali persone sono inoltre intelligenti,
nella loro aura si alternano correnti verdi e correnti azzurre, op-
pure l'azzurro stesso prende una sfumatura di verde. E caratteri-
stico delle anime attive, in contrapposizione alle passive, che
nella loro aura l'azzurro si compenetri dall'interno di tonalita
chiare. Nature ricche d'inventiva, nature che hanno pensieri fe-
condi, irradiano tonalita chiare, come da un centro interiore.
Cio avviene in sommo grado in persone che si chiamano "sag-
ge" ¢ soprattutto in quelle piene di idee feconde. In genere tut-
to quanto ¢ indizio di un'attivita spirituale ha in prevalenza l'a-
spetto di raggi che si effondono dall'interno, mentre quel che
proviene dalla vita animale ha forma di nuvole irregolari flut-
tuanti attraverso l'aura.

Secondo che le idee scaturite dall'attivita di un'anima si
pongano al servizio dei suoi impulsi animali oppure di interessi

119



ideali oggettivi, le forme dell'aura presentano colori diversi. Una
testa inventiva che volga tutti i suoi pensieri al soddisfacimento
delle sue passioni sensuali, presenta sfumature di un rosso-az-
zurro-cupo; chi invece, dimentico di sé, li pone al servizio di un
interesse oggettivo, offre toni di un rosso-azzurro chiaro. Una
vita spirituale congiunta a nobile dedizione e capacita di sacrifi-
cio si palesa in tinte rosso-rosee oppure di un violetto chiaro.

Non solo la disposizione fondamentale dell'anima, ma an-
che le commozioni, gli umori passeggeri ed altre esperienze in-
teriori si palesano nell'aura in fluttuazioni di colori. Un'esplo-
sione subitanea d'ira violenta genera onde rosse; il sentimento
dell'onore offeso che si esplica in un ribollimento improvviso
appare in forma di nuvole verde cupo.

I colori non compaiono perd soltanto in forme irregolari di
nuvole, ma anche in figure nettamente delimitate e di regolare
struttura. Se in qualcuno si osserva ad esempio un accesso di
paura, questo scorre nell'aura dall'alto al basso in forma di stri-
sce ondulate di color azzurro, con luccichio azzurro-rossastro.
L'aura di una persona nella quale si nota che attende con ansia
un dato avvenimento si pud vederla di continuo attraversata da
strisce rosso-azzurre aperte a raggiera dall'interno all'esterno.

Una facolta di percezione spirituale esatta pud osservare
ogni sensazione che un uomo riceva dall'esterno. Persone forte-
mente eccitate da ogni impressione esterna mostrano un conti-
nuo accendersi di punti e di macchioline rosso-azzurre nell'au-
ra. In altre, di sensibilita poco vivace, queste macchioline sono
di color arancione oppure anche di un bel giallo. La cosiddetta
"distrazione" si manifesta in macchie azzurrine trascoloranti in
verde, di forma piu o meno variabile.

Una "veggenza spirituale" giunta a uno sviluppo superiore
distingue nell'aura che fluttua e raggia intorno all'uomo tre spe-
cie di manifestazioni colorate. Anzitutto vi sono colori che han-
no pit o meno un carattere opaco e smorto. Perd al confronto
con quelli percepiti dall'occhio fisico, essi sono pur sempre lievi
e trasparenti. Nel mondo soprasensibile rendono perd come

120



opaco lo spazio che occupano; lo riempiono come di forme ne-
bulose.

Una seconda specie di colori ¢ costituita da quelli che sono
in certo modo tutta luce. Essi illuminano lo spazio che riem-
piono; grazie a loro lo spazio stesso diventa luce.

Del tutto diversa da queste due ¢ la terza specie di colori.
Essi hanno un carattere irradiante, scintillante, risplendente.
Non illuminano soltanto lo spazio che occupano ma lo attraver-
sano di splendore e di irradiazioni. Nei loro colori vi ¢ qualcosa
di attivo, di mobile in sé. Gli altri hanno in sé qualcosa di fer-
mo e privo di splendore. Questi invece si generano per cosi dire
di continuo da se stessi. Dalle due prime specie di colori lo spa-
zio ¢ riempito come da un liquido sottile che vi resti fermo; la
terza specie lo riempie di una vita che sempre si riaccende, di
una mobilita ininterrotta.

Queste tre specie di colori non sono disposte nell'aura uma-
na l'una accanto all'altra, non si trovano esclusivamente in spa-
zi separati tra loro; si compenetrano anzi nei modi piu svariati.
Si possono scorgere tutte e tre queste specie frammiste in uno
stesso punto dell'aura, come un corpo fisico, ad esempio una
campana, puod nello stesso tempo essere veduto e udito. Cosi
I'aura diventa un fenomeno complicatissimo, poiché in un cer-
to senso si ha a che fare con tre aure che si trovano una nell'al-
tra, che si compenetrano. Si pud tuttavia vederle chiaramente,
quando si alterni l'attenzione su ciascuna di esse. Si fa allora nel
mondo soprasensibile qualcosa di analogo a quando per esem-
pio nel mondo sensibile, per immergersi del tutto nell'impres-
sione di una musica, si chiudono gli occhi. Il "veggente" ha in
un certo senso tre specie di organi corrispondenti alle tre specie
di colori. Per osservare indisturbato, puo aprire alle impressioni
gli uni e chiudere gli altri. In un "veggente" possono all'inizio
essere sviluppati soltanto gli organi adatti a percepire la prima
specie di colori; egli vedra soltanto la prima delle aure, mentre
le altre due gli rimarranno invisibili. Cosi un altro potra scorge-
re le due prime aure e non la terza.

121



Il gradino superiore della "veggenza" consiste nel poter os-
servare le tre aure e, a scopo di studio, dirigere alternativamen-
te l'attenzione sull'una o sull'altra.

La triplice aura ¢ l'espressione soprasensibilmente visibile
dell'entita umana. Vi si esprimono le tre parti costitutive del-
l'uomo: corpo, anima e spirito.

La prima aura ¢ un'immagine riflessa dell'influenza che il
corpo esercita sull'anima; la seconda caratterizza la vita propria
dell'anima che si ¢ elevata sopra gli stimoli diretti dei sensi, ma
non si ¢ ancora dedicata al servizio dell'eterno; la terza rispec-
chia il dominio che lo spirito eterno ha conseguito sull'uomo
mortale. Quando, come si ¢ fatto qui, si danno descrizioni del-
I'aura, bisogna far rilevare che simili cose non soltanto sono dif-
ficili da osservare, ma sono soprattutto difficili da descrivere. In
descrizioni come queste, nessuno dovrebbe percio veder altro
che un incentivo.

Per il "veggente" la caratteristica della vita animica si mani-
festa nella costituzione dell'aura. Di fronte a una vita animica
tutta dedita a impulsi e brame sensuali e agli stimoli esteriori del
momento, egli vede la prima aura nei colori piu stridenti; la se-
conda ¢ invece solo debolmente sviluppata. In essa non si vedo-
no che scarse formazioni di colori; la terza ¢ appena accennata.
Solo qua e la appare qualche scintilla di colore ad indicare che,
anche nell'uomo in cui domina un tale stato dell'anima, 1'eter-
no vive come disposizione, ma ¢ respinto dal sopravvento or ora
descritto del mondo sensibile.

Quanto piu l'vomo si spoglia della sua natura impulsiva,
tanto meno preponderante diviene la prima parte dell'aura. La
seconda si accentua allora sempre piu e sempre piu completa-
mente riempie della sua forza luminosa il corpo dei colori nel
quale vive 1'vomo fisico. Quanto piu l'uvomo si mostra "servito-
re dell'eterno”, tanto piu appare la meravigliosa terza aura, la
parte che attesta in quale grado l'uomo sia cittadino del mondo
spirituale, poiché, attraverso di essa il S¢é divino irradia nel mon-
do terreno. In quanto mostrano quest'aura, gli uomini sono

122



fiamme con le quali la Divinita rischiara il nostro mondo. At-
traverso questa parte dell'aura essi mostrano fin dove sappiano
vivere non per se stessi ma per cid0 che ¢ eternamente vero, no-
bilmente bello e buono; fin dove abbiano conquistato al loro ri-
stretto sé¢ la facolta d'immolarsi sull'altare della grande attivita
universale.

Nell'aura si esprime cosi quel che l'uvomo ha fatto di sé nel
corso delle sue incarnazioni.

Tutte le tre parti dell'aura contengono colori delle piu sva-
riate sfumature. Il loro carattere muta pero col grado di evolu-
zione dell'vomo. Nella prima parte dell'aura si puo scorgere la
vita non evoluta degli impulsi in tutte le gradazioni di colore, dal
rosso fino all'azzurro. Qui esse hanno un aspetto torbido, spen-
to. Le sfumature spiccatamente rosse indicano le brame sensua-
li, 1 piaceri carnali, l'avidita volta alle soddisfazioni del palato e
dello stomaco. I toni verdi appaiono soprattutto nell'aura delle
nature inferiori che sono inclini all'indifferenza e all'ottusita,
che si abbandonano avide a ogni godimento, ma rifuggono dal-
lo sforzo necessario a conseguirlo. Quando le passioni tendono
con violenza a una meta cui le facolta raggiunte non sono ade-
guate, nell'aura appaiono colori di un verde brunastro e di un
verde giallastro. Oggi certi sistemi di vita coltivano addirittura
queste specie di aura.

Un sentimento del proprio sé del tutto radicato in inclina-
zioni di carattere inferiore, ed esponente percid del gradino piu
basso dell'egoismo, si palesa in toni che vanno dal giallo torbi-
do al bruno. E pero chiaro che la vita animale istintiva puo an-
che assumere un carattere gradevole. Una facolta puramente na-
turale di sacrificio si manifesta ben sviluppata gia nel regno ani-
male. Questo sviluppo superiore di un istinto animale trova la
sua bella perfezione nel naturale amore materno. Simili impulsi
altruistici naturali si esprimono nella prima aura in tonalita che
vanno dal rosso chiaro al rosso-roseo. Paura codarda, spavento
di fronte alle impressioni fisiche, si palesano in colori bruno-az-
Zurri 0 azzurro-grigi.

123



Anche la seconda aura manifesta le piu svariate gradazioni
di colore. Un sentimento fortemente sviluppato del proprio sé,
I'orgoglio e 1'ambizione si esprimono in forme di color bruno e
arancione. La curiosita si palesa in macchie di un giallo rossic-
cio. Il giallo chiaro rispecchia intelligenza e nitido pensare, il
verde esprime la comprensione per la vita e il mondo. I ragazzi
che afferrano facilmente hanno molto verde in questa parte del-
I'aura. Una buona memoria sembra palesarsi nella seconda aura
attraverso tinte di un giallo verdognolo. Il rosso-roseo indica na-
ture benevoli, affettuose; l'azzurro ¢ il segno della devozione.
Quanto piu la devozione si avvicina all'ardore religioso, tanto
piu l'azzurro trapassa in violetto. Idealismo e nobile serieta di vi-
ta si esprimono nell'indaco.

I colori fondamentali della terza aura sono il giallo, il verde
e l'azzurro. Qui appare il giallo chiaro quando il pensiero ¢ pie-
no di idee alte e vaste, capaci di afferrare la cosa singola nel suo
nesso con l'insieme dell'ordinamento divino. Il giallo, quando il
pensiero ¢ intuitivo e perfettamente spoglio di ogni rappresen-
tazione sensibile, assume uno splendore aureo. Il verde esprime
amore per tutti gli esseri; /'azzurro indica l'altruistica capacita
del sacrificio per tutti gli esseri. Se la capacita del sacrificio au-
menta fino a trasformarsi in forte volonta che attivamente si po-
ne al servizio del mondo, l'azzurro si schiarisce in violetto chia-
ro. Quando, nonostante un alto sviluppo dell'anima, orgoglio e
ambizione sopravvivono quali ultimi residui dell'egoismo perso-
nale, accanto alle gradazioni gialle ne appaiono altre tendenti al-
'arancione.

Bisogna pero osservare che in questa parte dell'aura i colori
sono molto diversi dalle gradazioni che si ¢ abituati a vedere nel
mondo sensibile. Qui appare al "veggente" una bellezza e subli-
mita senza alcun riscontro nel mondo ordinario.

Questa descrizione dell'aura non potra essere giudicata ade-
guatamente da chi non veda essenziale che la visione dell'aura
rappresenta un ampliamento e un arricchimento di quel che si
percepisce nel mondo fisico. Un ampliamento che mira alla co-

124



noscenza della forma della vita animica che ha una realta spiri-
tuale fuori del mondo sensibile. Questa descrizione nulla ha a
che fare con un'interpretazione del carattere o dei pensieri di un
uomo, ottenuta attraverso una percezione allucinatoria della sua
aura. Essa vuol estendere la conoscenza verso il mondo spiritua-
le e nulla vuol aver a che fare con l'arte equivoca di interpretare
le anime umane attraverso le loro aure.

125



IL SENTIERO DELLA CONOSCENZA

Ogni uomo pud conquistare da sé la conoscenza dello spiri-
to, esposta in questo libro. Esposizioni della natura di quelle qui
offerte danno un"'immagine di pensiero" dei mondi superiori.
Sotto un certo riguardo sono il primo passo verso la visione di-
retta, poiché 1'vomo ¢ un essere pensante e pud trovare la sua via
di conoscenza solo se muove dal pensare. Se al suo intelletto vie-
ne offerta un'immagine dei mondi superiori, essa non rimane
infeconda per lui, anche se per il momento gli appare solo come
un'esposizione di fatti superiori di cui non pud ancora accertar-
si per visione propria. I pensieri che gli vengono comunicati
rappresentano infatti di per sé una forza che continua ad agire
nel mondo dei suoi pensieri. Tale forza sard attiva in lui, destera
attitudini sopite. E in errore chi ritenga superfluo dedicarsi a
una tale immagine di pensiero, perché vede il pensiero solo co-
me qualcosa di irreale, di astratto. Il pensiero poggia perd su una
forza vivente. Come, per chi ha la conoscenza, il pensiero ¢ un'e-
spressione diretta di cid che si osserva nello spirito, cosi la co-
municazione di tale espressione agisce in chi la riceve come un
germe da cui si produrra il frutto della conoscenza. Chi ai fini
del sapere superiore, spregiando il lavoro del pensiero, si volges-
se ad altre forze nell'uvomo, non terrebbe conto del fatto che il
pensiero ¢ la piu alta facolta che l'uvomo possiede nel mondo
sensibile. A chi dunque chieda: come potrd conseguire io stesso
le conoscenze superiori della scienza dello spirito? ¢ da rispon-
dere: comincia con l'apprendere dalle comunicazioni altrui. E se
obietta: voglio vedere io stesso, non m'importa di quanto altri
hanno veduto, ¢ da rispondergli: appunto accogliere le comuni-
cazioni altrui ¢ il primo dei gradini che conducono alla cono-
scenza propria. A ci0o si puo ribattere: sarei cosi costretto a una
fede cieca. Per tali comunicazioni non si tratta pero di credulita

126



o di incredulita, ma semplicemente di accogliere senza precon-
cetti quel che si ascolta. Il vero indagatore dello spirito non par-
la mai aspettandosi di essere creduto ciecamente. Soltanto in-
tende sempre: ho sperimentato tutto ci0 nei campi spirituali
dell'esistenza e racconto queste mie esperienze. Sa pure che ac-
cogliere da parte dell'ascoltatore queste sue esperienze e compe-
netrare di pensiero il racconto ¢ per l'ascoltatore forza vivente
per il suo progresso spirituale.

L'oggetto di queste considerazioni pud esser visto giusta-
mente solo da chi rifletta che ogni sapere intorno al mondo
animico e a quello spirituale giace nelle profondita dell'anima
umana. Mediante il "sentiero della conoscenza" si puod farlo af-
fiorare. Possiamo "comprendere" anche quel che altri hanno at-
tinto dalle profondita dell'anima, e non solo quel che ne abbia-
mo attinto noi stessi, anche prima di esserci avviati sul sentiero
della conoscenza. Un'esatta cognizione spirituale risveglia nell'a-
nima non oscurata da pregiudizi le forze della comprensione. Il
sapere inconscio muove incontro al fatto spirituale scoperto da
altri. Tale muovere incontro non ¢ fede cieca, bensi giusta atti-
vita del sano intelletto. In questa sana comprensione si dovreb-
be scorgere un punto di partenza molto migliore verso la diret-
ta conoscenza del mondo spirituale che non nelle dubbie "con-
centrazioni" mistiche e simili, nelle quali spesso si crede di tro-
var qualcosa di meglio che non in quanto il sano intelletto uma-
no puo accogliere, se gli venga portato incontro dalla vera inda-
gine spirituale.

Non si potra mai insistere abbastanza su quanto sia neces-
sario, per chi voglia sviluppare le sue facolta di conoscenza su-
periore, dedicarsi a un serio lavoro del pensiero. Questo rilievo
deve essere tanto piu energico in quanto molti che aspirano alla
"veggenza" hanno scarsa stima di questo serio lavoro del pensie-
ro pieno di abnegazione. Essi dicono: il pensiero a nulla puo ser-
virmi; tutto dipende dalle "sensazioni", dal "sentimento", e cosi
via. A ci0 bisogna obiettare che nessuno puo diventare un "veg-
gente" in senso superiore (e cioé reale) se non si sia prima ad-

127



dentrato nella vita del pensiero. Sotto questo riguardo in molti
uomini una certa pigrizia interiore svolge una brutta parte. Non
si rendono conto di questa pigrizia, perché essa si camuffa col
disprezzo del "pensiero astratto", della "vana speculazione", e co-
si via. Ma il pensiero ¢ frainteso da chi lo scambia con un sem-
plice dipanare vane e astratte sequele di pensieri. Un tale "pen-
sare astratto" puo facilmente uccidere la conoscenza soprasensi-
bile. Il pensare pieno di vita puo divenire la base di tale cono-
scenza. Sarebbe certo assai piu comodo conseguire la veggenza
superiore senza sottoporsi al lavoro del pensiero. Farebbe piace-
re a molti. Ma per questa veggenza sono necessarie una saldezza
interiore, una sicurezza animica, alle quali puo condurre soltan-
to il pensiero. Altrimenti si arriva solo a un incerto vacillare
d'immagini, a uno sconcertante gioco animico che piace si a cer-
tuni, ma che nulla ha a che fare con una vera penetrazione nei
mondi spirituali.

Se inoltre si riflette sulle esperienze puramente spirituali che
si svolgono in chi penetri davvero nel mondo superiore, si com-
prendera che la cosa ha ancora un altro aspetto. Per essere "veg-
gente" occorre un'assoluta sanita della vita animica. Ora non c'¢
modo migliore di coltivarla che lo schietto pensare. Essa puo an-
zi essere seriamente danneggiata, se gli esercizi volti all'evoluzio-
ne superiore non si fondano sul pensare. Come ¢ vero che la
veggenza rende l'uomo dal sano e retto pensiero ancor piu sano
e piu idoneo alla vita di quanto non lo sarebbe altrimenti, cosi
¢ vero che ogni tentativo di evoluzione superiore accompagnato
da avversione per lo sforzo del pensiero, ogni abbandono a so-
gni in questo campo, favorisce la fantasticheria e un falso atteg-
giamento verso la vita. Chi voglia ascendere alla conoscenza su-
periore nulla ha da temere, se tiene conto di cio che ¢ stato det-
to qui; dovrebbe pero sempre fondarsi su questa premessa. Essa
concerne solo I'anima e lo spirito dell'uomo; cid premesso, par-
lare di un'influenza nociva sulla salute fisica sarebbe assurdo.

L'ingiustificata incredulita ¢ certo dannosa, poiché agisce
nell'ascoltatore come forza respingente. Gli impedisce di acco-

128



gliere i pensieri fecondatori. Nessuna fede cieca ¢ richiesta per lo
sviluppo dei sensi superiori; bensi che venga accolto il mondo
dei pensieri della scienza dello spirito. L'investigatore dello spi-
rito va incontro al suo discepolo con questa richiesta: non devi
credere cio che ti dico, ma lo devi pensare, devi farne il contenu-
to del tuo mondo di pensieri; allora i miei pensieri in te faran-
no si che tu li riconosca nella loro verita. Questo ¢ l'atteggia-
mento dell'investigatore dello spirito. Egli da 1'impulso; la forza
di riconoscere la verita scaturisce dall'intimo di chi lo ascolta. In
questo senso dovrebbero esser cercate le concezioni della scien-
za dello spirito. Chi fa lo sforzo di immergervi il suo pensare
puod essere certo che prima o poi esse lo condurranno a una vi-
sione sua propria.

In cio che si ¢ detto ¢ gia indicata una prima qualita che de-
ve sviluppare chi voglia pervenire a una propria visione dei fat-
ti superiori. E la dedizione senza riserva e senza preconcetto alle ti-
velazioni della vita umana e del mondo extra-umano. Chi fin da
principio si accosta a un fatto col giudizio che porta dalla sua
vita fino ad allora, a causa di quel giudizio si chiude all'impres-
sione calma e intera che quel fatto puo esercitare su di lui. Lo
studioso deve in ogni istante potersi trasformare in un recipien-
te del tutto vuoto in cui si riversi il mondo estraneo. Sono fe-
condi per la conoscenza solo i momenti in cui tace ogni giudi-
zio, ogni critica che parta da noi. Di fronte a un uomo non im-
porta ad esempio se siamo piu saggi di lui. Anche il piu irragio-
nevole fanciullo ha qualcosa da rivelare al piu alto saggio. Se
questi poi si avvicina al fanciullo gia con un giudizio, per quan-
to saggio, quel giudizio s'interpone come un vetro appannato
fra lui e cido che il fanciullo ha da rivelargli.* Questa dedizione

* Proprio da questa indicazione si vede che con la richiesta della "dedi-
zione senza riserva" non si tratta di eliminare il proprio giudizio o di
abbandonarsi ad una fede cieca. Sono tutte cose che non avrebbero
senso alcuno di fronte ad un bambino.

129



alle rivelazioni del mondo estraneo richiede una totale abnega-
zione interiore. Esaminandoci per sapere in quale misura si ab-
bia tale dedizione, si faranno scoperte sorprendenti. Chi voglia
intraprendere il sentiero della conoscenza superiore deve eserci-
tarsi a potere in ogni momento spegnere se stesso con tutti i
suoi pregiudizi. Nella misura in cui si spegne, le cose si riversa-
no in lui. Solo alti gradi di questa dedizione piena di abnega-
zione ci danno la possibilita di accogliere i fatti spirituali supe-
riori che da ogni parte ci circondano. Questa facolta puo essere
coltivata in sé in modo cosciente. Proviamo per esempio ad
astenerci da ogni giudizio sulle persone che ci circondano. Fac-
ciamo tacere in noi la norma dell'attrazione o della repulsione,
della stupidita o dell'intelligenza che siamo soliti applicare, e
tentiamo di capire gli uomini senza quella norma, semplice-
mente quali sono. I migliori esercizi potranno essere fatti su
persone verso cui proviamo antipatia. Si reprima con vigore ta-
le antipatia e si lasci agire senza preconcetti su di noi tutto cio
che essi fanno.

Oppure, trovandoci in un ambiente che suscita in noi giu-
dizi, si reprimano i giudizi e ci si apra senza preconcetti alle im-
pressioni.* Si lasci che le cose e gli eventi parlino, anziché parla-
re noi di essi. Si estenda questa disciplina anche al mondo dei
nostri pensieri. Si reprima in noi cido che forma questo o quel
pensiero e si lasci che solo cido che ¢ fuori produca i pensieri.

Solo quando siano fatti con la piu rigorosa serieta e costan-
za, questi esercizi conducono alla conoscenza superiore. Chi li
tiene in poco conto nulla sa del loro valore. Chi ¢ esperto di
queste cose, sa che la dedizione e l'assenza di preconcetti sono
veri generatori di forza. Come il calore prodotto nella caldaia si
trasforma nella forza motrice della locomotiva, cosi gli esercizi

*  Questo libero aprirsi non ha nulla a che fare con una "fede cieca". Non
si tratta di credere ciecamente in qualcosa, ma di non sostituire il
"cieco giudizio" all'impressione vivente.

130



di dedizione spirituale piena di abnegazione si trasformano nel-
l'vomo in forza di percezione dei mondi spirituali.

Mediante questi esercizi 'uvomo si rende ricettivo per tutto
quanto lo attornia. Alla facolta di accogliere le cose deve pero
accompagnarsi quella della giusta valutazione. Finché si resta in-
clini a sopravvalutare se stessi a scapito di cio che ci circonda, ci
si sbarra l'adito alla conoscenza superiore. Chi di fronte a ogni
cosa e evento del mondo si abbandona alla gioia o al dolore che
essi gli recano, ¢ ancora schiavo di questa sopravvalutazione,
poiché dalla sua gioia ¢ dal suo dolore egli nulla apprende intor-
no alle cose, ma soltanto intorno a se stesso. Se provo simpatia
verso una persona, non sento all'inizio che il mio rapporto ver-
so di lei. Se faccio dipendere il mio giudizio, la mia condotta
unicamente da tali sentimenti di piacere e di simpatia, metto in
primo piano il mio carattere personale, lo impongo al mondo.
Mi voglio inserire nel mondo quale sono e non accoglierlo libe-
ramente lasciando che si esplichi secondo le forze che vi opera-
no. In altre parole: non sono tollerante se non verso cido che si
accorda col mio carattere. Contro tutto il resto esercito una for-
za respingente. Finché siamo impigliati nel mondo sensibile,
esercitiamo un'azione particolarmente respingente contro tutte
le influenze che non sono di natura sensibile. Lo studioso deve
sviluppare in sé la facolta di comportarsi riguardo alle cose ¢ agli
uomini secondo i loro caratteri, rispettando il valore, l'impor-
tanza di ciascuno. Simpatia e antipatia, piacere e dispiacere de-
vono assumere tutt'altro ufficio. Non si tratta di sradicarli, di
rendersi insensibili alla simpatia e all'antipatia. Al contrario,
quanto piu si sviluppa la facolta di non far subito seguire ad
ogni sentimento di simpatia o di antipatia un giudizio o un'a-
zione, tanto piu si affina la nostra sensibilitda. Apprenderemo che
simpatie e antipatie rivestono un carattere piu elevato, quando
si sappia frenare il carattere che gia ¢ in noi. Anche l'oggetto piu
antipatico di primo acchito ha qualita nascoste; le rivela quan-
do non si agisce secondo il proprio sentimento egoistico. Chi si
¢ educato in questo senso sviluppa per tutto una piu delicata

131



sensibilitd che non altri, poiché non si lascia indurre all'insensi-
bilita dalla sua stessa natura. Ogni inclinazione ciecamente se-
guita smussa la facolta di vedere le cose nella giusta luce. Se-
guendo le nostre inclinazioni ci spingiamo per cosi dire a forza
attraverso l'ambiente, invece di aprirci ad esso e di sentirlo nel
suo valore.

Quando l'vomo non contrappone piu a ogni gioia o dolo-
re, a ogni simpatia o antipatia una sua risposta o una sua azione
egoistica, diviene anche indipendente dalle mutevoli impressio-
ni del mondo esteriore. Il piacere che una cosa ci da ci rende
subito dipendenti da essa, ci perdiamo nella cosa. Chi secondo
le mutevoli impressioni si perda ora nel dolore, ora nella gioia,
non puo percorrere il sentiero della conoscenza spirituale. Egli
deve accogliere imperturbabile gioia e dolore. Cessa allora di
smarrirvisi e in compenso comincia a comprenderli. Un piacere
al quale mi abbandono consuma il mio essere nell'istante del-
l'abbandono. Devo pero valermi del piacere soltanto per arriva-
re per suo tramite alla comprensione di cid che mi procura pia-
cere. L'essenziale non ¢ che una cosa mi dia piacere: devo speri-
mentare il piacere e per suo tramite la natura della cosa. Il pia-
cere deve annunciarmi soltanto che nella cosa risiede una pro-
prietad capace di suscitare il piacere. Devo imparare a conoscere
quella proprieta. Se mi fermo al piacere, se lascio che s'impa-
dronisca interamente di me, sono soltanto io ad esplicarmi in
esso; ma se il piacere mi offre l'agio di sperimentare una pro-
prieta della cosa, mediante tale esperienza arricchisco la mia vita
interiore. Per chi indaghi, piacere e dispiacere, gioia e dolore
devono essere Xoccasione di imparare dalle cose. Egli non si
rende in tal modo insensibile al piacere e al dispiacere, ma si sol-
leva al di sopra di essi perché gli rivelino la natura delle cose.
Chi progredisca in questa direzione, impara quali maestri siano
la gioia e il dolore. Sentira all'unisono con ognuno degli esseri,
e cosi ricevera la rivelazione della loro interiorita. Chi investiga
non si limiti mai a dire: come soffro, oppure: come gioisco. Dira
invece: cosi parla il dolore, cosi parla la gioia! Egli si apre perché

132



la gioia e il dolore del mondo esterno agiscano'su di lui.
Nell'uomo si sviluppa cosi un modo del tutto nuovo di porsi di
fronte alle cose. Prima egli faceva seguire questa o quell'azione a
questa o quell'impressione, soltanto perché le impressioni gli
procuravano piacere o dispiacere. Ora pero fa che piacere e
dispiacere siano inoltre per lui organi attraverso i quali le cose
gli dicono quel che esse sono, secondo la loro natura. Da sem-
plici sentimenti che erano, piacere e dispiacere diventano in lui
organi di senso con cui percepisce il mondo esterno. Come 1'oc-
chio non agisce quando vede qualcosa, ma fa agire la mano, cosi
in chi indaga spiritualmente piacere e dispiacere, in quanto ado-
perati quali mezzi di conoscenza, nulla determinano, si limitano
a ricevere le impressioni; ¢ quel che ¢ stato appreso mediante le
imptessioni di piacere e dispiacere determina l'azione. Se l'uomo
coltiva in tal modo piacere e dispiacere, essi edificano nella sua
anima gli organi adatti a percepire il mondo animico. L'occhio
serve al corpo solo in quanto trasmette impressioni sensorie;
piacere e dispiacere si trasformeranno in occhi animici se cesse-
ranno di esser fine a se stessi ¢ cominceranno a rivelare all'ani-
ma l'anima altrui.

Con le qualita indicate, chi persegue la conoscenza si mette
in grado di far agire su di sé quel che realmente esiste nel suo
ambiente senza l'influenza perturbatrice delle proprie qualita.
Deve pero anche inserirsi nell'ambiente spirituale in modo giu-
sto. Quale essere pensante ¢ infatti cittadino del mondo spiri-
tuale. Potra esserlo in modo giusto solo se durante la conoscen-
za spirituale dara ai suoi pensieri un corso conforme alle eterne
leggi della verita, alle leggi del mondo spirituale, poiché solo co-
si quel mondo potra agire su di lui e rivelargli le sue realta. L'uo-
mo non perviene alla verita solo abbandonandosi ai pensieri che
di continuo attraversano il suo io, poiché allora i pensieri pren-
dono un corso che ¢ loro imposto dal sorgere nella natura cor-
porea. Sregolato e confuso appare il mondo dei pensieri di chi si
abbandoni a un'attivita spirituale che sia anzitutto condizionata
dal suo cervello corporeo. Allora un pensiero si affaccia, scom-

133



pare, ¢ cacciato da un altro. Chi segua il discorso di due perso-
ne, chi senza partito preso esamini se stesso, puo farsi un'idea di
questa massa di pensieri vaganti come fuochi fatui. Finché ci si
dedica ai soli compiti della vita sensibile, il corso disordinato dei
pensieri verra sempre rettificato dai fatti della realta. Per quanto
confusi siano i miei pensieri, la vita quotidiana impone alle mie
azioni le leggi della realta. Anche se l'immagine che mi faccio di
una citta ¢ quanto mai caotica, quando voglio andar da qualche
parte, devo tuttavia conformarmi ai fatti esistenti. Il meccanico
puo entrare nella sua officina con la piu confusa ridda di pen-
sieri; le leggi delle sue macchine lo ricondurranno pero a rego-
larsi nel modo giusto. Nel mondo sensibile i fatti esercitano
sempre la loro rettifica sul pensiero. Se mi faccio una falsa rap-
presentazione di un fenomeno fisico oppure della forma di una
pianta, la realta mi viene incontro e rettifica il mio pensare. Tut-
to ¢ diverso, se considero il mio nesso con i campi superiori del-
I'esistenza. Questi mi si rivelano soltanto se penetro nel loro
mondo con un pensiero gia rigorosamente disciplinato. La il
pensiero mi deve dare l'impulso giusto, sicuro, altrimenti non
trovero la via adeguata, poiché le leggi spirituali che si esplicano
in quei mondi non sono condensate fino alla condizione fisico-
sensibile ¢ non esercitano quindi su di me la costrizione caratte-
rizzata. Saro in grado di seguire quelle leggi solo a patto che ab-
biano affinitda con quelle che io stesso porto, come essere pen-
sante. Qui devo essere io stesso la guida sicura. Chi persegue la
conoscenza deve quindi rigorosamente disciplinare il proprio
pensare. | suoi pensieri devono gradatamente perdere del tutto
I'abitudine di seguire il corso usuale. In tutto il loro andamento
devono assumere il carattere interiore del mondo spirituale. Egli
deve in questo senso potersi osservare ¢ avere il dominio di sé.
In lui un pensiero non deve tener dietro a un altro a capriccio,
ma solo in modo conforme al rigoroso contenuto del mondo del
pensiero. Il passaggio da un pensiero a un altro deve corrispon-
dere alle severe leggi del pensiero. Quale pensatore, l'uomo de-
ve in un certo senso presentare un'immagine costante di quelle

134



leggi. Tutto quanto non deriva da quelle leggi deve essere da lui
vietato al.corso dei suoi pensieri. Se gli si affaccia un pensiero
prediletto, deve respingerlo, qualora disturbi il corso ordinato
della riflessione. Deve reprimerlo se un sentimento personale
vuole imporre ai suoi pensieri una direzione che non sia loro
inerente.

Platone esigeva da quelli che volevano far parte della sua
scuola che prima studiassero matematica. La matematica infat-
ti, con le sue leggi esatte che non si adeguano al corso quotidia-
no dei fenomeni sensibili, ¢ una buona preparazione per chi cer-
ca la conoscenza. Chi vuol progredire nella conoscenza deve li-
berarsi di ogni arbitrio personale, di ogni elemento disturbato-
re; si prepara al suo compito superando con la volonta ogni au-
tomatica attivita arbitraria del pensare. Impara a seguire unica-
mente le esigenze del pensiero. Cosi deve imparare a procedere
in tutta l'attivita pensante posta al servizio della conoscenza spi-
rituale. La stessa vifa del pensiero deve essere un'immagine delle
conclusioni e dei puri giudizi matematici. Ovunque si trovi egli
deve sforzarsi di pensare cosi. Fluiscono allora in lui le leggi del
mondo spirituale che gli passano davanti senza lasciar traccia
finché il suo pensare presenta il carattere abituale, confusiona-
rio. Un pensare ordinato lo conduce da sicuri punti di partenza
alle verita piu nascoste. Questi accenni non vanno pero presi in
senso unilaterale. Sebbene lo studio della matematica costituisca
un'ottima disciplina del pensiero, si pud arrivare a un pensare
puro, sano e pieno di vita anche senza di essa.

Chi cerca la conoscenza deve proporsi quel che si prefigge
per il suo pensiero ¢ anche per la sua azione. Libera da ogni in-
fluenza perturbatrice della persona, essa dovra poter seguire le
leggi della nobile bellezza e dell'eterna verita. Queste leggi de-
vono potergli dare la direzione. Se chi cerca la conoscenza in-
traprende una cosa perché 1'ha riconosciuta giusta e il suo senti-
mento personale non ne trae soddisfazione, non deve abbando-
nare per questo la via intrapresa. Né deve persistere in essa per-
ché gli piace, se scopre che non concorda con le leggi dell'eter-

135



na bellezza e della verita. Nella vita quotidiana gli uomini si la-
sciano determinare all'azione da quanto li soddisfa personal-
mente e porta loro frutto. Cosi essi impongono agli eventi del
mondo la direzione della loro personalitd. Non attuano la verita
contenuta nelle leggi del mondo spirituale, ma le esigenze del
loro arbitrio personale. Si agisce nel senso del mondo spirituale
solo seguendo le sue leggi. Dalle azioni che scaturiscono sempli-
cemente dalla persona non nascono forze che possano offrire
una base alla conoscenza spirituale. Chi cerca la conoscenza non
puo limitarsi a domandare: che cosa mi porta frutto? come avro
un buon successo? ma deve anche poter domandare: che cosa ho
riconosciuto come bene? La rinuncia ai frutti personali derivan-
ti dall'azione e la rinuncia ad ogni arbitrio sono le gravi leggi che
deve prefiggersi. Seguira allora le vie del mondo spirituale, e le
leggi di quel mondo compenetreranno tutto il suo essere. Si af-
franchera cosi da ogni costrizione del mondo sensibile, e il suo
uomo spirituale si sollevera dall'involucro sensibile. Cosi egli
progredisce in spiritualita, cosi si spiritualizza. Non si pud dire:
a che mi giovano tutti i propositi di seguire le leggi del vero,
mentre forse sono in errore su che cosa ¢ vero? Importa lo sfor-
zo, il proposito. Anche chi sbaglia trova nello sforzo anelante al-
la verita una forza che lo storna dalla falsa strada. Se sbaglia, ta-
le forza lo afferra e lo riconduce sulla giusta via. Gia l'obiezione:
potrei anche sbagliare, ¢ una sfiducia dannosa e mostra che 1'uo-
mo non ha fiducia alcuna nella forza del vero, poiché l'impor-
tante ¢ appunto che egli non presuma di fissare le mete parten-
do dal suo punto di vista egoistico, ma che si abbandoni con ab-
negazione e lasci che lo spirito gli segni la direzione. Non l'e-
goistica volonta umana pud imporre le sue leggi al vero, ma il
vero stesso deve dominare nell'uomo, deve compenetrare tutto
I'essere e farne un'immagine delle eterne leggi del mondo spiri-
tuale. L'uomo deve imbeversi delle leggi eterne per irradiarle
nella vita.

Chi cerca la conoscenza deve poter controllare rigorosa-
mente, oltre al suo pensiero, anche la sua volonta. Cosi, in tut-

136



ta modestia e senza presunzione, diverra un messaggero del
mondo del vero e del bello, e come tale ascendera a far parte del
mondo spirituale. Salira cosi di gradino in gradino evolutivo,
poiché la vita spirituale non puod essere raggiunta con la sola
contemplazione, ma deve essere sperimentata.

Se chi cerca la conoscenza osserva le leggi qui indicate, le
sue esperienze animiche che si riferiscono al mondo spirituale
assumeranno un carattere del tutto nuovo. Egli non si limitera
piu a vivervi, ed esse non avranno piu un'importanza solo per la
sua vita. Si trasformeranno in percezioni animiche dei mondi
superiori. Nella sua anima i sentimenti di piacere e dispiacere,
di gioia e dolore, diverranno organi dell'anima, come nel suo
corpo gli occhi e le orecchie non vivono soltanto per sé, ma qua-
si rinnegando se stessi lasciano che le impressioni esterne li at-
traversino. Cosi il cercatore della conoscenza acquista la tran-
quillita e la sicurezza dell'anima che sono necessarie per com-
piere indagini nel mondo spirituale. Una grande gioia non lo
fara piu solo esultare, ma potra annunciargli qualita del mondo
che prima gli erano sfuggite. Lo lasceranno tranquillo e, attra-
verso la tranquillita, gli si riveleranno i caratteri di cio che su-
scita la gioia. Un dolore non lo riempira soltanto di afflizione,
ma potra anche palesargli i caratteri di cid che provoca il dolo-
re. Come l'occhio nulla reclama per sé, ma indica all'uomo la di-
rezione da seguire, cosi gioia e dolore condurranno con sicurez-
za l'anima per la sua via. Questo ¢ lo stato di equilibrio dell'a-
nima che deve essere conseguito da chi cerca la conoscenza.
Quanto meno gioia e dolore si esauriranno nelle onde che si sol-
levano nella nostra vita interiore, tanto meglio si trasformeran-
no in occhi capaci di vedere il mondo soprasensibile. Finché si
vive in balia della gioia e del dolore, non si arriva alla conoscen-
za per loro tramite. Quando per mezzo della gioia e del dolore si
impara a vivere, quando ci si stacca col proprio sentimento per-
sonale, essi si trasformano in organi di percezione; allora si ve-
de, si conosce per loro tramite. Sarebbe errato credere che si di-
venti aridi, insensibili alla gioia e al dolore. Gioia e dolore esi-

137



stono nel ricercatore della conoscenza, ma quando egli indaga
nel mondo spirituale esistono in una forma mutata; sono diven-
tati "occhi e orecchie".

Finché viviamo col mondo in un nesso personale, anche le
cose ci rivelano solo cio che le collega alla nostra persona; ¢ la
loro parte effimera. Se ci stacchiamo da cio che & effimero in
noi, e col sentimento di noi stessi, col nostro "io", viviamo in cio
che ¢ durevole, le parti transitorie del nostro essere fanno da me-
diatrici, e attraverso loro si rivela cio che ¢ appunto l'imperitu-
ro, 1'eterno delle cose. Questo nesso fra 1'eterno che & in lui e 1'e-
terno che ¢ nelle cose, deve poter essere stabilito da chi cerca la
conoscenza. Gia prima di intraprendere esercizi simili a quelli
descritti, e anche dopo averli intrapresi, egli deve rivolgere la
mente a cio che ¢ imperituro. Se osservo una pietra, una pianta,
un animale, un uomo, devo ricordare che in ciascuno di questi
esseri si esprime un principio eterno. Devo potermi domandare:
che cosa vive di durevole nella pietra transitoria, nell'uvomo che
¢ mortale? che cosa sopravvivra alla transitoria manifestazione
sensibile?

Non si creda che questo voler dirigere lo spirito verso 1'e-
terno spenga la facolta di osservare con dedizione e interesse le
qualita della vita quotidiana, e ci allontani dalla immediata
realta. Al contrario. Ogni foglia, ogni insetto ci riveleranno mi-
steri innumerevoli quando li osserveremo non solo con I'occhio,
ma, attraverso l'occhio, con lo spirito. Ogni scintillio, ogni sfu-
matura di colore, ogni suono diverranno vivi per i sensi, saran-
no percepibili, e nulla andra perduto; ma a cio che essi rivelano
si aggiungera una vita nuova, infinita. Chi non sappia osservare
con gli occhi anche le minime cose, avra solo pensieri pallidi e
anemici, non gia una visione spirituale.

Tutto dipende dz\Y atteggiamento a cui perveniamo a questo
riguardo. Il risultato dipende dalle nostre facolta. Dobbiamo far
quello che ¢ giusto e affidare tutto il resto all'evoluzione. Da
principio dobbiamo contentarci di rivolgere la nostra mente al-
I'imperituro. Se lo facciamo, la conoscenza dell'imperituro ci si

138



schiudera appunto per questo. Dobbiamo attendere, finché ci sia
data, ¢ lo sara al momento giusto a chiunque attenda con pa-
zienza e lavori.

L'uomo si accorge in breve della possente trasformazione
che si verifica in lui per effetto di questi esercizi. Egli impara a
vedere ogni cosa come futile o importante secondo il nesso che
essa ha con Il'eterno. Perviene a una valutazione del mondo di-
versa da quella che aveva prima. Il suo modo di sentire sviluppa
un'altra relazione con tutto l'ambiente. L'effimero non lo attrae
piu solo di per sé come lo attraeva prima, ma diviene per lui an-
che parte e simbolo dell'eterno; egli impara ad amare 1'eterno
che vive in ogni cosa. Esso gli diviene familiare come prima lo
era l'effimero. Ma nemmeno cosi l'uvomo si allontana dalla vita,
non fa che imparare a stimare ogni cosa nel suo giusto valore.
Neanche le futilita della vita gli passeranno davanti senza trac-
cia, ma il ricercatore dello spirito non si smarrira piu in esse,
bensi le riconoscera nel loro valore limitato. Le vedra nella giu-
sta luce. E un cattivo ricercatore chi vuole soltanto vagare fra le
nuvole e perdere cosi la sua vita. Chi persegue veramente la co-
noscenza, dalla vetta che ha raggiunto sapra porre ogni cosa al
suo posto con visione chiara e giusto sentimento.

Gli si apre cosi la possibilita di non seguire piu soltanto le
imprevedibili influenze del mondo sensibile, che spingono la
sua volonta ora in una direzione ora in un'altra. Con la cono-
scenza ha osservato l'essenza eterna delle cose. Grazie alla tra-
sformazione del suo mondo interiore ha in sé la facolta di per-
cepire l'essenza eterna. Per chi cerca la conoscenza, assumono
inoltre un'importanza speciale i seguenti pensieri. Quando egli
trae il motivo dell'azione da se stesso, sa di trarlo dall'essenza
eterna delle cose, perché le cose esprimono in [ui tale loro es-
senza. Agisce quindi nel senso dell'ordine eterno del mondo
traendo dall'eterno che vive in lui la direzione da imprimere al-
I'azione. Sa cosi di non essere piu soltanto condotto dalle cose,
ma di condurle egli stesso secondo le leggi ad esse inerenti, le
stesse che sono divenute leggi del proprio essere.

139



L'agire partendo dall'interiorita pud essere soltanto un idea-
le a cui si aspira. Il raggiungimento di tale meta ¢ assai lontano,
ma chi cerca la conoscenza deve vedere chiaramente questa via.
E la sua volonta verso la liberta, poiché la liberta ¢ agire parten-
do da se stessi, ed ¢ lecito agire partendo da se stesso solo a chi
derivi i moventi dall'eterno. Chi si comporta altrimenti agisce
per motivi diversi da quelli inerenti alle cose. Si oppone all'or-
dine universale, e ne dovra essere vinto. In altri termini, non po-
tra da ultimo attuarsi cio che egli prescrive alla propria volonta;
non puo divenire libero. L'arbitrio del singolo essere si annulla
attraverso gli effetti delle sue azioni.

Chi riesce ad agire in questo modo sulla vita interiore avan-
za di gradino in gradino nella conoscenza dello spirito. Come
frutto dei suoi esercizi certe cognizioni del mondo soprasensibi-
le si rivelano alla sua percezione spirituale. Egli apprende il vero
senso delle verita intorno a quel mondo ¢ ne avra conferma gra-
zie alla sua stessa esperienza. Raggiunto questo gradino, gli si
presenta un'esperienza a cui si arriva solo per questa via. In un
modo il cui senso gli si puo chiarire solo ora, le "grandi poten-
ze spirituali che guidano l'umanita" gli conferiscono l'iniziazio-
ne. Diventa "discepolo della saggezza". Quanto meno ci si im-
maginera che l'iniziazione consista in un rapporto esteriore
umano, tanto piu sara giusta l'idea che se ne avra. Qui puo es-
sere appena accennato a che cosa avviene ormai nel discepolo:
ha una nuova patria e diviene cosi un abitatore cosciente del
mondo soprasensibile. La fonte della conoscenza spirituale flui-
sce ora in lui da una regione piu alta. La luce della conoscenza
non gli risplende piu da fuori, ma lui stesso ¢ posto nel punto
da cui sgorga quella luce. In lui gli enigmi del mondo s'illumi-
nano di luce nuova. Non parla pit con le cose create dallo spi-
rito, ma con lo stesso spirito creatore. Nei momenti della cono-
scenza spirituale, la sua vita personale esiste ancora come sim-

140



bolo cosciente dell'eterno. Svaniscono i dubbi che ancora pote-
vano sorgere in lui riguardo allo spirito, poiché dubitare puo
soltanto chi sia ingannato dalle cose sul conto dello spirito che
vi opera. Poiché il "discepolo della saggezza" colloquia con lo
spirito stesso, scompare in lui anche ogni falsa immagine che se
n'era fatta prima. La falsa immagine in cui ci si rappresenta lo
spirito ¢ superstizione. L'iniziato ¢ al di sopra di ogni supersti-
zione, perché conosce quale sia il vero aspetto dello spirito, \laf*
francamento dai pregiudizi della persona, del dubbio e della su-
perstizione ¢ il contrassegno di chi, sul sentiero della conoscen-
za, sia salito al grado di discepolo. L'identificazione dell'indivi-
duo con la vita universale dello spirito, non va confusa con un
annientamento dell'individuo stesso nel "tutto". Una tale scom-
parsa non avviene quando l'individuo abbia percorso una vera
evoluzione. Allora continua a sussistere come individuo nella re-
lazione che stabilisce col mondo spirituale. Non viene sopraffat-
to; si determina bensi un suo piu alto sviluppo. Volendo trova-
re un simbolo per l'unione dello spirito singolo col tutto, non si
deve scegliere quello di vari circoli che coincidano in uno e in
esso scompaiano, ma quello di molti circoli, ciascuno dei quali
abbia una ben determinata gradazione di colore. Tali circoli di-
versamente colorati si sovrappongono, ma ogni singola grada-
zione rimane inalterata nella sua essenza. Nessuno di essi perde
la pienezza della propria forza.

Qui non sara descritto ulteriormente il "sentiero della co-
noscenza". Nei limiti del possibile, ¢ descritto nella mia Scienza
occulta che costituisce il seguito di questo libro.

Quel che ¢ detto qui intorno al sentiero della conoscenza,
per un'errata interpretazione pud assai facilmente indurre a ve-
dervi raccomandate condizioni animiche che allontanino dall'e-
sperienza diretta, gioiosa e attiva dell'esistenza. A questo propo-
sito va fatto notare come l'atteggiamento dell'anima che la ren-
de capace di sperimentare direttamente la realtd dello spirito
non puod essere esteso a tutta la vita come un'esigenza generale.
Il ricercatore dello spirito pud riuscire a portare la sua anima al

141


file:///laf-

necessario distacco dalla realta sensibile, senza che tale distacco
lo renda in generale estraneo al mondo.

D'altra parte bisogna pure riconoscere che la conoscenza del
mondo spirituale, non solo quella conseguita attraverso il "sen-
tiero", ma anche quella ottenuta afferrando le verita scientifico-
spirituali col sano intelletto scevro di pregiudizi, conduce anche
a un modo di vita piu altamente morale, a una piu vera com-
prensione dell'esistenza sensibile, alla sicurezza nella vita e alla
sanita interiore dell'anima.

142



SINGOLI AMPLIAMENTI E AGGIUNTE

(a pag. 28) Fino a poco tempo fa, parlare di "forza vitale" era
ritenuto segno di mentalita non scientifica. Attualmente,
anche in campo scientifico, si comincia qua e la a non rifiu-
tare l'idea di una "forza vitale" quale era ammessa in passato.
Chi intende veramente il corso dello sviluppo scientifico dei
nostri tempi, riscontrera tuttavia una logica piu conseguente
in coloro che, tenuto conto di questo sviluppo, non voglio-
no sentir parlare di "forza vitale". La "forza vitale" non rien-
tra affatto nella categoria di quelle che oggi sono chiamate
"forze naturali". Chi, dalle abitudini di pensiero e dai modi
di rappresentazione della scienza attuale non voglia passare
ad altri superiori, non dovrebbe parlare di "forza vitale". Solo
il modo di pensare e le premesse della "scienza dello spirito”
danno la possibilita di accostarsi a queste cose senza cadere
in contraddizioni. Anche i pensatori che vogliono consegui-
re le loro opinioni unicamente sul terreno della scienza,
hanno ormai abbandonato la credenza propria alla seconda
meta del secolo diciannovesimo che, anche per la spiegazio-
ne dei fenomeni della vita, voleva ammettere soltanto le
forze che sono attive anche nella natura inanimata. Il libro di
un naturalista cosi insigne come Oscar Hertwig,* dal titolo
// divenire  degli  organismi:  una  confutazione della  teoria
darwiniana del caso, ¢ un fatto scientifico di grande portata.
Esso confuta la supposizione che da connessioni di leggi
puramente fisiche e chimiche possa sorgere cio che vive.

E pure importante che nel cosiddetto neovitalismo si affer-
mi una concezione che, analogamente a quella degli antichi
partigiani della "forza vitale", torna ad ammettere per cio che
vive l'azione di particolari forze.

Non oltrepassera poi concetti schematici e astratti chi non

143



sia in grado di riconoscere come ci0 che nella vita trascende
I'azione delle forze inorganiche sia raggiungibile soltanto da
una percezione che si elevi alla visione soprasensibile. Non si
tratta di portare oltre, nel campo della vita, la stessa forma di
conoscenza della scienza gia diretta all'inorganico; si tratta
invece della conquista di una conoscenza diversamente costi-
tuita.

(a pag. 28) Parlando qui di "senso tattile" degli organismi
inferiori, non si vuol dare alla parola "senso" il significato che
comunemente le si attribuisce. Contro la legittimita di que-
sto termine, si potrebbero sollevare parecchie obiezioni dal
punto di vista della scienza dello spirito. Con l'espressione
"senso tattile" si intende qui piuttosto la facolta generica di

percepire un'impressione esteriore, in conttapposto alla

144

facolta particolare che consiste nel vedere, udire, ecc.

(a pag. 34) Le esposizioni della scienza dello spirito vanno
prese alla lettera, poiché hanno valore solo se le idee sono
coniate con precisione. Chi ad esempio della frase: «In lui
(cio¢ nell'animale) essi (le sensazioni, gli impulsi ecc.) non
vengono attraversati da pensieri autonomi, trascendenti 1'e-
sperienza immediata», lasciasse inosservate le parole «auto-
nomi, trascendenti l'esperienza immediata», potrebbe facil-
mente cader nell'errore di credere che si neghi che nel senti-
re o negli istinti degli animali siano contenuti pensieri. Ma
la vera scienza dello spirito poggia sul terreno di una cono-
scenza la quale afferma che tutta l'esperienza interiore degli
animali, come tutto cid che esiste, ¢ permeato di pensiero.
Solo che i pensieri dell'animale non sono i pensieri autono-
mi di un "io" vivente in lui, ma quelli dell'io di gruppo ani-
male che va riguardato come un'entita che domina l'animale
dall'esterno. L"io di gruppo" non dimora nel mondo fisico
come 1'"io" dell'uomo, ma agisce sull'animale dal mondo
animico, descritto piu avanti. (Maggiori particolari al riguar-
do si possono trovare nella mia Scienza occulta). Cid che



caratterizza l'uomo ¢ che in lui 1 pensieri acquistano vita
indipendente, e che anche nella sua anima egli non li speri-
menta indirettamente attraverso il sentire, ma direttamente
quali pensieri.

(a pag. 38) Quando si dice che bambini piccoli, parlando di
sé, si esprimono cosi: "Carlo ¢ buono", "Maria vuole questa
cosa", non si tratta di vedere se essi adoperino piu o meno
presto la parola "io", ma piuttosto se vi colleghino la rappre-
sentazione corrispondente. Sentendo questa parola dagli
adulti, essi possono valersene anche senza avere il concetto
dell'io. L'uso per lo piu ritardato di questa parola ¢ perd indi-
ce di un importante fatto evolutivo, e cio¢ del graduale svi-
luppo della rappresentazione dell'io dall'oscuro grembo del
sentimento dell'io.

(a pag. 40) Nei miei libri L'iniziazione* e. La scienza occulta si
trovera descritta la vera natura dell'"intuizione".* Una osser-
vazione imprecisa potrebbe facilmente riscontrare una con-
traddizione fra l'uso di questa parola in quei due libri e il
modo in cui ¢ adoperata qui. Tale contraddizione non esiste
per chi tenga presente che tutto quanto del mondo spiritua-
le si rivela nella sua piena realta alla conoscenza soprasensi-
bile, nella sua manifestazione piu bassa si annuncia al sé spi-
rituale come l'esistenza esteriore del mondo fisico si annun-
cia alla sensazione.

(a pag. 46) Puo sembrare che la suddivisione dell'essere
umano data in queste pagine poggi sopra differenziazioni
puramente arbitrarie nell'ambito della vita animica unitaria.
Dobbiamo specificare che questa suddivisione della vita ani-
mica unitaria ha un significato analogo a quello dei sette
colori dell'iride che appaiono quando la luce passa attraver-
so un prisma. Quello che il fisico fa per la spiegazione dei
fenomeni luminosi, quando studia il passaggio della luce
attraverso il prisma e le sfumature dei sette colori che ne
risultano, corrisponde a quanto, nel modo adeguato al suo

145



146

campo di lavoro, l'investigatore spirituale fa per la natura
dell'anima. Le sette parti costitutive dell'anima non sono
semplici distinzioni dell'intelletto incline all'astrazione. Lo
sono tanto poco quanto i sette colori in rapporto alla luce. In
entrambi i casi la distinzione poggia sulla natura intima dei
fatti. Solo che le sette parti della luce diventano visibili attra-
verso un procedimento estetiote, le sette parti dell'anima
attraverso l'osservazione spirituale diretta all'anima stessa.
Senza la conoscenza di questa divisione, la vera natura del-
I'anima non puo essere afferrata, perché mediante il corpo
fisico, il corpo vitale e il corpo animico, 1'anima ¢ parte del
mondo transitorio; mediante le altre quattro sue parti, ha
radice nell'eterno. NelP'anima unitaria", effimero ed eterno
son confusi insieme. Se non si comprende questa divisione,
non si puo arrivare a conoscere il nesso dell'anima con 1'in-
sieme del mondo. Si pud ricorrere anche a un altro parago-
ne. Il chimico divide l'acqua in idrogeno e ossigeno.
Nell'""acqua unitaria" le due sostanze non possono venir
osservate. Esse pero hanno la loro entita. Tanto l'idrogeno
quanto l'ossigeno si combinano con altre sostanze. Cosi le tre
"parti inferiori dell'anima" con la morte entrano in combi-
nazione con la parte transitoria del mondo; le quattro supe-
riori s'inseriscono nell'eterno. Chi ripugna a tale suddivisio-
ne dell'anima, somiglia al chimico che si rifiuti di scompor-
re l'acqua in idrogeno e ossigeno.

(a pag. 66) Riguardo al contenuto di questo capitolo, va con-
siderato che, a prescindere dalle cognizioni della scienza
dello spirito esposte in altre parti del libro, indagando col
pensiero il corso della vita umana abbiamo tentato di farci
delle idee sul problema: fino a qual punto al di 1a di se stes-
si la vita dell'uvomo e il suo destino accennino alle ripetute
vite terrene. E ovvio che queste idee dovranno apparire
molto dubbie a chi trovi "ben fondate" le sole idee usuali,
rivolte all'esame di una singola vita. Bisognerebbe pero



anche riflettere che la nostra esposizione cerca di stabilire il
concetto che le idee usuali non possono condurre a cono-
scenze intorno alle cause che presiedono al corso della vita.
Occorre percio cercare altre rappresentazioni che in apparen-
za contraddicono quelle usuali. Tali altre idee non vengono
cercate se per principio si rifiuti di applicate l'indagine del
pensiero a processi afferrabili solo animicamente, come la si
applica a processi fisici. Chi si rifiuti di farlo, non da impor-
tanza per esempio al fatto che un colpo del destino che per-
cuota 1'io si palesa nel sentimento come affine all'incontro di
un ricordo con un'esperienza che somigli a quella ricordata.
Chi pero cerchi di afferrare come un tale colpo del destino
venga realmente sperimentato, potra distinguere questa espe-
rienza dai giudizi che devono sorgere allorché il punto di
vista per essi sia preso dal mondo esteriore e percido cada
ovviamente ogni vivente connessione fra quel colpo e l'io.
Per un tale punto di vista, quel colpo appare determinato dal
caso o da un destino che giunga da fuori. Siccome ci sono
anche colpi del destino che rappresentano in certo modo un
fatto iniziale nella vita umana e che palesano solo in seguito
le loro conseguenze, ¢ tanto piu grande la tentazione di gene-
ralizzare quel che vale per essi e di non badare affatto a un'al-
tra possibilita. Si comincia a prestarvi attenzione quando le
esperienze della vita danno al pensiero una direzione come
quella che si riscontra in una lettera di Knebel,* amico di
Goethe: «Chi osservi attentamente, trovera che nella vita
della maggior parte degli uomini si palesa un certo piano
quasi prestabilito dalla loro natura e dalle circostanze che li
guidano. Per quanto mutevoli siano le condizioni della loro
vita, alla fine esse palesano pur sempre un insieme in cui
domina una certa concordanza... La mano di un determina-
to destino, per quanto nascosta possa esserne l'azione, € pure
evidente, sia essa diretta dall'esterno oppure da un moto
interiore; si puo anzi dire che cause contradditorie fra loro
muovono spesso nella sua direzione. Per quanto confuso

147



10

11

possa esserne il corso, sempre ne traspaiono le basi ¢ la dire-
zione». Un'osservazione come questa potra facilmente venir
confutata, tanto piu da parte di coloro che non vogliono tener
conto delle esperienze animiche da cui essa deriva. Nelle
considerazioni intorno alle ripetute vite umane e al destino,
I'autore di questo libro crede di aver segnato con precisione
il limite entro il quale ¢ possibile farsi delle idee intorno alle
cause che presiedono alla formazione della vita. Egli ha indi-
cato che il punto di vista al quale conducono queste idee
risulta solo come un "abbozzo", e che possono soltanto pre-
parare mediante il pensiero quel che va ritrovato per via scien-
tifico-spirituale. Tale preparazione mediante il pensiero ¢
un'attivita animica interiore che, purché non valuti erronea-
mente la propria portata e non voglia "dimostrare", ma sol-
tanto "esercitare" l'anima, libera l'uomo da preconcetti e lo
rende ricettivo a cognizioni che, senza quella preparazione,
gli apparirebbero insensate.

(a pag. 71) Cio che ¢ brevemente esposto nel capitolo "Il
sentiero della conoscenza" in merito agli "organi spirituali",
¢ trattato diffusamente nei miei libri L'iniziazione e La scien-

za  occulta.

(a pag. 90) Non sarebbe giusto voler presumere che nel
mondo spirituale vi sia una continua irrequietezza perché
non vi sono "un riposo, una sosta, quali si hanno nel mondo
fisico". Dove si trovano gli "archetipi delle entita creatrici”
non esiste quella che si potrebbe chiamare "quiete in un
luogo", ma piuttosto una quiete che ¢ di carattere spirituale
e che va unita con un'attiva mobilita. E paragonabile con la
calma soddisfazione e con la beatitudine dello spirito che si
manifestano nell'agire e non nell'inazione.

(a pag. 94) Maggiori particolari sulla "parola spirituale" si
possono trovare nella mia Scienza occulta.

(a pag. 95) Parlando delle potenze che promuovono I'evolu-
zione del mondo, dobbiamo valerci della parola "intenti",

148



sebbene cio dia luogo alla tentazione di pensare quelle poten-
ze semplicemente come se avessero intenzioni umane. Si evi-
tera questa tentazione solo se, usando vocaboli che debbono
pure essere presi dal campo del nostro mondo, ci innalziamo
a un'interpretazione che tolga loro ogni carattere limitata-
mente umano, ¢ dia loro invece il significato che pit o0 meno
assumono nei casi della vita in cui ci si eleva in certo modo
sopra se stessi.

(a pag. 105) Dicendo qui «... e, partendo dall'eterno, pud
determinare l'indirizzo del futuro», si accenna al carattere
particolare della costituzione animica nel corrispondente
periodo fra la morte e una nuova nascita. Un colpo del desti-
no che raggiunga un uomo durante la vita fisica, per la costi-
tuzione animica propria di questa vita, pud sembrare in asso-
luto contrasto con la sua volonta. Nella vita fra la morte e la
nascita domina nell'anima una forza analoga al volere, una
forza che da all'uomo la direzione verso l'esperienza di quel
colpo del destino. L'anima vede in certo modo che, in con-
seguenza di precedenti vite terrene, le ¢ rimasta un'imperfe-
zione proveniente da qualche azione riprovevole o da qual-
che brutto pensiero. Nel tempo fra la morte e la nascita sorge
nell'anima un impulso analogo alla volonta, un impulso che
aspira a compensare quella imperfezione. L'anima accoglie
percid nel proprio essere la tendenza a gettarsi nella sua pros-
sima vita terrena in una sventura per raggiungere, soffrendo-
la, il pareggio. Dopo la nascita nel corpo fisico, 'anima rag-
giunta da un colpo del destino non sospetta di essersi data da
sé, durante la vita spirituale anteriore alla nascita, 1'impulso
verso quel colpo. Cid che dal punto di vista dell'esistenza ter-
rena appare del tutto involontario, nel mondo soprasensibile
¢ stato invece voluto dall'anima.

(a pag. 115) Il capitolo di questo libro "Le forme-pensiero e
I'aura umana" ¢ certo quello che piu facilmente pud dar
adito a malintesi. Gli avversari troveranno proprio in queste

149



descrizioni la migliore occasione alle loro critiche. E ad
esempio davvero facile essere tentati di chiedere che le affer-
mazioni del veggente in questo campo vengano comprovate
da esperimenti conformi alle rappresentazioni in vigore nel
campo della scienza. Si potrebbe chiedere che un certo
numero di uomini che affermano di vedere l'aura spirituale
fossero posti di fronte ad altri perché le aure di questi ultimi
agiscano su loro. I veggenti dovrebbero poi dire quali pen-
sieri e sentimenti scorgono come aura nelle persone osserva-
te. Se le loro indicazioni coincideranno e se risultera che le
persone osservate avevano davvero i pensieri e i sentimenti
indicati dai veggenti, allora si potra credere nell'esistenza del-
I'aura. Un simile esperimento sarebbe certo conforme al
modo di pensare della scienza. Va pero considerato che il
lavoro che ha compiuto sulla propria anima chi fa indagini
spirituali, e che gli conferisce la facolta della veggenza spiri-
tuale, ¢ semplicemente diretto al conseguimento di questa

facolta. Che nel singolo caso egli percepisca qualcosa nel

150

mondo spirituale, e che cosa vi percepisca, non dipende da
lui. Gli viene dal mondo spirituale come un dono. Egli non
puo sollecitarlo, ma deve attendere finché si manifesti. La sua
intenzione di provocare la percezione non ¢ mai una delle
cause che la determinano. Il modo di pensare della scienza
invece esige proprio questa intenzione per l'esperimento. Il
mondo spirituale non si lascia perd0 comandare. Perché un
tale esperimento possa riuscire, dovrebbe essere fatto dal
mondo spirituale. Un essere in quel mondo dovrebbe aver
l'intenzione di rivelare a uno o a piu veggenti i pensieri di
uno o pitt uomini. Un "impulso spirituale” dovrebbe riunire
insieme quei veggenti perché facessero le loro osservazioni.
Allora le loro testimonianze concorderebbero di sicuro. Per
quanto paradossale ci0 possa apparire al pensiero unicamen-
te intonato alla scienza, i fatti stanno cosi. "Esperimenti" spi-
rituali non si possono fare come si fanno esperimenti fisici.
Se ad esempio una persona estranea viene a trovare un veg-



gente, quest'ultimo non pud senz'altro proporsi di osservarne
I'aura; la vede perd se nel mondo spirituale vi sono ragioni
perché essa gli si riveli.

Queste poche parole vogliono soltanto indicare il malinte-
so su cui poggerebbe l'obiezione suddetta. Compito della
scienza spirituale ¢ di indicare le vie che conducono 1'uomo
alla percezione dell'aura, di indicare le vie mediante le quali
possa procurarsi 1'esperienza del suo esistere. A chi voglia la
conoscenza, questa scienza pud soltanto dire: applica alla tua
anima le condizioni della veggenza e vedrai. Veder soddisfat-
ta l'esigenza del modo di pensare della scienza della natura,
sarebbe certo piu comodo; chi tuttavia solleva quell'esigenza
mostra di non essersi veramente informato nemmeno dei
primi risultati della scienza dello spirito.

Con la descrizione dell'"aura umana" presentata in questo
libro non si € voluto andare incontro a quelli che aspirano al
"soprasensibile" per il piacere di sensazioni, o sono contenti
solo se si presenti loro come "spirito" qualcosa la cui rappre-
sentazione non differisca da quella della realtad sensibile, che
essi possano quindi comodamente immaginare rimanendo
nell'ambito di quest'ultima. Quel che ¢ stato detto alle pagi-
ne 115 e segg. sul modo come ci si deve rappresentare il colo-
re dell'aura dovrebbe gia proteggere da simili malintesi. Ma
anche chi aspiri a una giusta conoscenza in questo campo
deve rendersi ben conto che, quando sperimenta il mondo
spirituale e quello animico, la sua anima deve necessaria-
mente avere la visione spirituale dell'aura, non quella fisica.
Senza questa visione, l'esperienza rimane nell'inconscio. Non
si dovrebbe scambiare la visione con l'esperienza stessa, ma si
dovrebbe capire che nella visione l'esperienza trova la sua
perfetta espressione. Non gia un'espressione creata arbitraria-
mente dall'anima che osserva, ma quale si forma da sé duran-
te la percezione soprasensibile.

Oggi si scusa lo scienziato che si trovi indotto a parlare di
una specie di "aura umana" come appunto ne parla il prof.

151



Moritz Benedikt nel suo libro sulla Teoria della verga e del
pendolo:* «Esistono, anche se in numero esiguo, uomini che
vedono nell'oscurita. Un numero relativamente grande di
questa minoranza vede nelle tenebre moltissimi oggetti senza
percepirne i colori; altri, relativamente pochi, li vedono
anche con i colori. [..] Nella mia camera oscura un numero
ragguardevole di scienziati e di medici si sottoposero ad espe-
rimenti fatti dai miei due soggetti classici di "veggenti al
buio", e non poté sussistere in quei medici e scienziati alcun
dubbio intorno alla giustezza delle osservazioni e delle
descrizioni. [...] Soggetti capaci di percepire nell'oscurita i
colori vedono azzurra la fronte e la sommita anteriore del
capo; del pari azzurro il lato destro, e il sinistro ¢ visto da
alcuni rosso, e da altri [...] arancione. Guardando il capo da
dietro essi vedono la stessa distribuzione e gli stessi colori».
Non si concedera con altrettanta facilita a chi fa indagini spi-
rituali di parlare dell'aura. Qui né si vuol prender posizione
di fronte a queste esposizioni di Benedikt (che sono tra le piu
interessanti della scienza moderna) né afferrare, come molti
volentieri fanno, una facile occasione per "scusare" la scienza
dello spirito con l'aiuto della scienza ufficiale. Si ¢ solo volu-
to mostrare come in un caso speciale uno scienziato possa
arrivare ad affermazioni non troppo dissimili da quelle della
scienza dello spirito. Va perd rilevato che l'aura percepibile
spiritualmente, quale ¢ caratterizzata in questo libro, nulla ha
a che fare con l'aura fisicamente osservabile di cui parla
Benedikt. Si cade in un errore grossolano pensando che
I"'aura spirituale" possa essere oggetto di un'indagine scienti-
fica esteriore. E accessibile soltanto alla percezione spirituale
di chi abbia percorso il sentiero della conoscenza descritto
nell'ultimo capitolo di questo libro. Ma si fonderebbe del
pari sopra un malinteso chi sostenesse che la realta di cio che
¢ percepibile spiritualmente debba venir dimostrata allo stes-

\

so modo della realta di cid che ¢ percepibile fisicamente.

152



12

12

14
15

15
20
23

29

36

37

53
58
60
61
67

68

98
108

115

NOTE

La filosofia della liberta - Opera Omnia n. 4 - Editrice Antroposo-
fica.

La scienza occulta nelle sue linee generali - O0.0. n. 13 - Ed.
Antroposofica.

Da Massime e riflessioni, cap. "Arte e antichita".

Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), filosofo dell'idealismo tede-
sco, professore prima all'Universita di Jena e poi a Berlino. Il cita-
to ¢ preso da una lezione a Berlino, pubblicata postuma nel 1834
a Bonn.

Anche il secondo citato ¢ dalla stessa lezione.
Da "L'esperienza come mediatore fra oggetto e soggetto" (1793).

Cari Gustav Carus (1789-1869), scienziato, medico, psicologo e
pittore. Il citato ¢ dal capitolo "Von dem Erkennen" dell'opera
citata, Leipzig 1856.

E inteso l'articolo "Die Erkenntnis vom Zustand zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt", riprodotto in Philosophie und
Anthroposophie - O.0. n. 35 - Rudolf Steiner Verlag, Dornach.

II concetto, nel testo paragrafato da Lessing, ¢ in Eine Duplik,
1778.

Jean Paul Friedrich Richter (1763-1825), poeta tedesco. Il citato ¢
dai suoi ricordi giovanili, pubblicati a Breslau nel 1826/28.

Gregor Mendel (1822-1884).

Da Zahme-Xenien - VI1,32.

Wolfgang Amadeus Mozart (1756-1791).

Ad esempio nella poesia di Goethe: "I fratelli".

Rudolf Hermann Lotze (1817-1881), medico e filosofo a Lipsia,
Gottingen e Berlino. Il citato ¢ dalla sua opera: Grundziige der
Psychologie, Leipzig 1894, pag. 19.

II citato ¢ dalla prefazione della Farbenlehre, a pag. 77 dell'edizio-
ne curata da Rudolf Steiner e riedita nel 1975 a Dornach.
Detti anche Upanishad, in origine legati ai canti dei Veda.

Johannes Kepler (1571-1630). La frase citata ¢ nei "Commentari"
della sua opera: Astronomia Nova, parte 11, cap. VII.

Dall'’Amleto di Shakespeare, atto I, scena V.

153



Oscar Hertwig (1849-1922), anatomista. Dopo anni di insegna-
mento all'Universita di Jena, diresse dal 1888 I'Istituto anatomo-
biologico di Berlino. Il libro citato fu pubblicato nel 1916 a Jena.

L'iniziazione - O.0. n. 10 - Editrice Antroposofica.

Si presume che qui Rudof Steiner si riferisca al capitolo
"Ispirazione e intuizione" nel testo Igradi della conoscenza superio-
re - 0.0. n. 12, in italiano nel volume Sulla via dell'iniziazione,
Ed. Antroposofica. Quei capitoli erano in origine stati pensati
come continuazione del libro L'iniziazione, ma rimasero un fram-
mento.

Karl Ludwig von Knebel (1744-1834), educatore dei principi a
Weimar e collaboratote con Schiller della rivista "Die Hoten". La
lettera fu pubblicata nel 1840.

Moritz Benedikt (1835-1920). Il libro citato fu pubblicato a
Vienna nel 1917.



VITA E OPERE DI RUDOLF STEINER

Rudolf Steiner ha lasciato un'opera immensa, sia per il suo contenuto, sia
per la sua vastita. I libri e gli articoli formano la base per la «scienza dello spi-
rito orientata antroposoficamente»; nel corso della vita egli la espose anche in
conferenze e cicli di conferenze che, in numero di circa 6000, sono raggrup-
pate e in grandissima parte pubblicate in tedesco dalla «Amministrazione per
il lascito di Rudolf Steiner» in circa 350 volumi, oltre ai 30 volumi degli scrit-
ti. Accanto a questo lavoro egli svolse anche un'intensa attivita artistica che
culmino con la costruzione del primo Goetheanum a Dérnach (Svizzera); esi-
stono inoltre lavori pittorici e plastici. Le indicazioni da lui date per il rinno-
vamento di diversi settori culturali e sociali (arte, educazione, medicina, agri-
coltura) incontrano oggi sempre maggiore riconoscimento.

Per orientarsi nella strutturazione dell'opera di Rudolf Steiner si rinvia
all'opuscolo: Sommario dell'Opera Omnia di Rudolf Steiner (Ed. Antroposofi-
ca) e per i titoli man mano disponibili in italiano al Catalogo annuale della
stessa Editrice.

Diamo qui di seguito una breve biografia di Rudolf Steiner e in pari
tempo qualche cenno bibliografico:

1861 Nasce il 27 febbraio a Kraljevec (allora Austria-Ungheria e oggi
Croazia), figlio di un capostazione austriaco. Trascorre la sua
giovinezza in diverse localita dell'Austria.

1872 Frequenta le scuole medie nella citta di Wiener-Neustadt, fino
alla maturita conseguita nel 1879.

1879 Inizia lo studio deila matematica e delle scienze all'Universita di
Vienna e frequenta anche corsi di letterarura, filosofia e storia.
Studia a fondo Goethe.

1882/1897 Cura l'edizione delle opere scientifiche di Goethe per la
«Kiirschner National-Literatur». In italiano sono raccolte le sue
introduzioni alle diverse opere di Goethe nel volume Le opere
scientifiche di Goethe (ed. Melila, Genova).

1884/1890 Insegna privatamente a un ragazzo ritardato, portandolo alla
maturita.

1886 E chiamato a collaborare a una grande edizione delle opere di
Goethe (Sophien-Ausgabe).

Pubblica Linee fondamentali di una gnoseologia della concezione
goethiana del mondo, (in Saggi filosofici, Ed. Antroposofica).

1888 Entra nella redazione della rivista «Deutsche Wochenschrifty di

155



1890/1897

1891
1892

1894

1895

1897

1899/1904

1900/1901

1902/1912

1902

1903

1904

1904/1905

156

Vienna, pubblicandovi numerosi articoli (ora in Opera Omnia
n. 31).

Tiene la conferenza Goethe, padre di una nuova estetica (in Arte
e conoscenza, dell'arte, Ed. Antroposofica).

A Weimar collabora aii"Archivio di Goethe e Schiller" e pub-
blica gli scritti scientifici di Goethe.

Si laurea in filosofia all'Universita di Rostock.

Pubblica la sua dissertazione di laurea ampliata con il titolo
Verita e scienza, (in Saggi filosofici, Ed. Antroposofica).

Pubblica La filosofia della liberta (Ed. Antroposofica e
Mondadori), la pit importante delle sue opere filosofiche ed
anche la base per la sua successiva concezione del mondo.

Friedrich Nietzsche, lottatore contro il suo tempo (ed. Tilopa,
Roma).

La concezione goethiana del mondo (ed. Tilopa).

Si trasferisce a Berlino dove, assieme a O.E. Hartleben, dirige le
riviste «Magazin fiir Literatur» e «Dramaturgische Blitter». Gli
articoli relativi sono ora compresi nell'O. O. n. 29 e 32. E atti-
vo in diversi circoli culturali.

Insegna nella "Scuola di perfezionamento per operai" fondata
da W. Liebknecht.

Concezioni del mondo e della vita nel secolo XIX, ampliato poi nel
1914 con il titolo Gli enigmi della filosofia (ed. Tilopa). Inizia
l'attivita di conferenziere, invitato dalla Societa Teosofica di
Berlino, e pubblica / mistici all'alba della vita spirituale dei tempi
nuovi (Ed. Antroposofica).

Elaborazione ed esposizione dell'antroposofia mediante confe-
renze pubbliche a Berlino e in tutta Europa. Marie von Sivers
(dal 1914 Marie Steiner) diventa > collaboratrice.

// cristianesimo come fatto mistico e i misteri dell'antichita (Ed.
Antroposofica).

Fondazione ed edizione della rivista «Luzifer», in seguito dive-
nuta «Luzifer-Gnosis». (Gli articoli ivi pubblicati sono ora rac-
colti nell'O. O. n. 34 in tedesco; diversi di essi sono anche pub-
blicati in italiano).

Teosofia - Una introduzione alla conoscenza soprasensibile (Ed.
Antroposofica e Mondadori).

L'iniziazione - Come si conseguono conoscenze dei mondi superio-
ri? (Ed. Antroposofica).

Dalla cronaca dell'akasha (Ed. Antroposofica).

Igradi della conoscenza superiore (in Sulla via dell'iniziazione, Ed.
Antroposofica).



1910
1910/1913

1911
1912

1913

1913/1922

1914/1924

1914
1916
1917
1918

1919

1920

1921

La scienza occulta nelle sue linee generali (Ed. Antroposofica).

A Monaco vengono rappresentati uno all'anno i quattro miste-
ri drammatici: La porta dell'iniziazione, La prova dell'anima, Il
Guardiano della soglia, Il risveglio delle anime, pubblicati dalla
Ed. Nardini nella traduzione di R. Kiifferle e dalla Ed. Antro-
posofica nella traduzione di A. Sbardelli, con testo a fronte.

La guida spirituale dell'vomo e dell'umanita (Ed. Antroposofica).
/] calendario dell'anima (Ed. Antroposofica; Ed. Arcobaleno,
Oriago).

Una via per l'vomo alla conoscenza di se stesso, in Sulla via dell'i-
niziazione (Ed. Antroposofica).

Si distacca dalla Societa Teosofica e viene costituita la Societa
Antroposofica.

La soglia del mondo spirituale, in Sulla via dell'iniziazione (Ed.
Antroposofica).

Costruzione a Dornach (Svizzera) del primo Goetheanum a
doppia cupola, in legno.

Vive fra Dérnach e Berlino. Continua ed amplia la sua attivita
di conferenziere in Germania ed in Europa, approfondendo la
concezione antroposofica del mondo e dando anche nuovi
impulsi per rinnovamenti in diversi campi della vita: nell'arte
(euritmia e arte scenica), nella medicina, nella pedagogia (fon-
dazione della Scuola Waldorf nel 1919 a Stoccarda), oggi con
scuole in tutto il mondo, nelle scienze, nella sociologia (triarti-
colazione dell'organismo sociale), nella teologia con la fonda-
zione della Christengemeinschaft (Comunita dei cristiani), in
agricoltura con l'avvio dell'agricoltura biodinamica oggi seguira
in tutti i continenti.

Gli enigmi della filosofia (ed. Tilopa).
Enigmi dell'essere umano (di prossima pubblicazione in italiano).
Enigmi dell’anima (Ed. Antroposofica).

La spiritualita di Goethe nella sua manifestazione attraverso il
Faust e la favola del Serpente verde e della bella Lilia, in Tre saggi
su Goethe (Ed. Antroposofica).

/punti essenziali della questione sociale (Ed. Antroposofica).

In margine alla triarticolazione sociale, in appendice a / punti
essenziali della questione sociale (Ed. Antroposofica).

Nel Goetheanum non ancora terminato cominciano corsi rego-
lari sull'arte e I'antroposofia.

Fondazione della rivista «Das Goetheanum», con regolari arti-
coli di Rudolf Steiner, ora raccolti nell'O.0. n. 36. Alcuni pub-
blicati anche in italiano.

157



1922

1923

1923/1925

1924

1925

158

Filosofia, cosmologia, religione nell'antroposofia (Ed. Antroposofi-

ca

Nella notte di S. Silvestro 1922/23 il primo Goetheanum in
legno viene distrutto da un incendio, probabilmente doloso.
Rudolf Steiner fa il modello del secondo Goetheanum, costrui-
to in cemento armato dopo la sua morte e ancora esistente come
centro di attivita antroposofiche.

Rifondazione della Societa Antroposofica, della quale Rudolf
Steiner assume la Presidenza.

La mia vita (autobiografia incompiuta - Ed. Antroposofica).
Massime antroposofiche (Ed. Antroposofica).

Elementi fondamentali per un ampliamento dell'arte medica secon-

do le conoscenze della scienza dello spirito (in collaborazione con
la dott.ssa Ita Wegman - Ed. Antroposofica).

Intensificazione dell'attivita di conferenziere in tutta Europa. Il
28 settembre tiene il suo ultimo discorso ai soci della Societa
Antroposofica, prima della malattia dalla quale non si ripren-
dera piu.

Muore a Dornach il 30 marzo.



Per le opere fondamentali di Rudolf Sreiner e per
tutte le altre tradotte e disponibili in italiano, si
veda l'elenco inserito nel volume, oppure si
richieda il catalogo annuale al proprio libraio
oppure a Editrice Antroposofica, 20133 Milano,
Via Sangallo 34, rei. 027491197 - fax 0270103173.



«In questo libro si vuol dare una descrizione di alcune
parti del mondo soprasensibile. Chi voglia ammertere
soltanto quello sensibile, riterra tale descrizione un
vacuo prodotto della fantasia. Ma chi voglia cercare le
vie che conducono fuori dal mondo dei sensi, arrivera
presto a comprendere che la vita umana acquista valore
e significato soltanto penetrando con lo sguardo in un
altro mondo.»

Rudolf Steiner

Rudolf Steiner, fondatore dell'antroposofia, nacque in
Austria nel 1861, e si mise in luce ancora studente
curando la pubblicazione degli Scritti scientifici di
Goethe. Dal 1890 al ‘97 collabord all’Archivio di
Goethe e Schiller a Weimar. Dal 1902 ebbe una piu
intensa attivith come scrittore e conferenziere, prima
nell’'ambito della Societa Teosofica e poi di quella
Antroposofica, da lui fondata’ nel 1913. Olwre a una
trentina di opere scritte di carattere filosofico e antropo-
sofico, sono rimasti i testi stenografati di quasi 6000
conferenze sui piti diversi rami del sapere. Gli impulsi da
lui dati nell'arte, nella scienza, nella medicina, nella
pedagogia e nell'agricoltura portarono a movimenti oggi
sempre pil diffusi nel mondo. Mori nel 1925 a Dornach
(Svizzera) dove aveva edificato in legno il primo
Goetheanum, un centro di attivita scientifiche e artisti-
che fondate sull’antroposofia, distrutto da un incendio
nel 1922 e poi ricostruito in cemento dopo la sua morte.




