


Dieses ebook ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Rudolf Steiner

THEOSOPHIE

Einführung in übersinnliche Welterkenntnis

und Menschenbestimmung

GA 09

ZUR NEU-AUSGABE DIESER SCHRIFT

(1) Vor dem Erscheinen der neunten Auflage dieser Schrift im Jahre 1918 habe ich sie einer
sorgfältigen Durcharbeitung unterzogen. Seither ist die Anzahl der Gegenschriften gegen die
in ihr dargestellte anthroposophische Weltanschauung um ein bedeutendes gewachsen. 1918
hat die Durcharbeitung zu einer großen Zahl von Erweiterungen und Ergänzungen geführt.
Die Durcharbeitung zu dieser Neu-Ausgabe hat zu einem gleichen nicht geführt.

(2) Wer beachten will, wie ich an den verschiedensten Stellen meiner Schriften mir die
möglichen Einwände selber gemacht habe, uni deren Gewicht zu bestimmen und sie zu
entkräften, der kann im wesentlichen wissen, was ich zu den Gegenschriften zu sagen habe.
Innere Gründe, den Inhalt in gleicher Art zu ergänzen, wie 1918, gab es aber diesmal nicht,
trotzdem sich in meiner Seele die anthroposophische Weltanschauung seither gerade in den
letzten vier Jahren nach vielen Seiten erweitert hat und ich sie auch vertiefen durfte. Diese
Erweiterung und Vertiefung hat mich aber nicht zu einer Erschütterung des in dieser Schrift
Niedergeschriebenen geführt, sondern zu der Ansicht, daß das seither Gefundene
gerechtfertigt erscheinen läßt, an dem Inhalt dieser grundlegenden Darstellung nichts
Wesentliches zu ändern.

Rudolf Steiner Stuttgart, 24. November 1922

VORREDE ZUR NEUNTEN AUFLAGE

(1) Wie vor dem Erscheinen früherer Neuauflagen dieses Buches habe ich auch diesmal
seine Ausführungen wieder durchgearbeitet. Und diese Durcharbeitung hat für die
vorliegende Neu-Ausgabe zu einer ziemlich großen Zahl von Erweiterungen und Er-
gänzungen des Inhaltes geführt. Man wird besonders das Kapitel «Wiederverkörperung des
Geistes und Schicksal» fast ganz umgearbeitet finden. An allem, was als
geisteswissenschaftliche Ergebnisse in vorigen Auflagen geltend gemacht worden ist, habe
ich nichts zu ändern nötig befunden. Daher ist nichts Wesentliches weggelassen, was früher in
dem Buche gestanden hat. Dagegen ist vieles hinzugefügt. – Auf dem geisteswissenschaft-
lichen Gebiete fühlt man gegenüber einer Darstellung, die man gegeben hat, stets das
Bedürfnis, das einmal Gesagte durch gewisse Lichter, die man von verschiedenen Seiten her
auf dasselbe werfen möchte, zu einer größeren Klarheit zu bringen. Wie man da sich genötigt
sieht, für die Prägung des Wortes, für die Ausgestaltung des Ausdruckes zu verwerten, was
die fortlaufende Seelenerfahrung gewährt, darüber habe ich mich schon in der Vorrede zur



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

sechsten Auflage ausgesprochen. Ich bin dieser Nötigung besonders bei dieser Neu-Ausgabe
gefolgt. Deshalb darf gerade sie als «vielfach erweiterte und ergänzte» bezeichnet werden.

Berlin, Juli 1918 Rudolf Steiner

VORREDE ZUR SECHSTEN AUFLAGE

(1) Fast jedesmal, wenn eine neue Auflage dieses Buches nötig wurde, habe ich seine
Ausführungen wieder aufmerksam durchgearbeitet. Auch dieses Mal habe ich mich der
Aufgabe unterzogen. Über die erneute Durcharbeitung hätte ich ähnliches zu sagen wie über
diejenige für die dritte Auflage. Ich lasse daher dem Inhalt des Buches die «Vorrede zur
dritten Auflage» vorangehen. – Doch habe ich diesmal eine besondere Sorgfalt darauf
verwendet, viele Einzelheiten der Darstellung zu einer noch größeren Klarheit zu bringen, als
ich dies für die vorigen Auflagen zu tun vermochte. Ich weiß, daß vieles, sehr vieles in dieser
Richtung noch geschehen müßte. Allein bei Darstellungen der geistigen Welt ist man für das
Auffinden des prägnanten Wortes, der entsprechenden Wendung, die eine Tatsache, ein
Erlebnis zum Ausdruck bringen sollen, von den Wegen abhängig, welche die Seele geht. Auf
diesen Wegen ergibt sich, wenn «die rechte Stunde da ist», der Ausdruck, nach dem man
vergeblich sucht, wenn man ihn mit Absicht herbeiführen will. (8) Ich glaube, daß ich an
manchen Stellen dieser Neuauflage eben in Beziehung auf wichtige Einzelheiten im Erkennen
der geistigen Welt habe Wichtiges tun dürfen. Manches erscheint mir erst jetzt so dargestellt,
wie es sein soll. Ich darf es aussprechen, daß dieses Buch etwas mitgemacht hat von dem, was
meine Seele seit dessen erstem Erscheinen vor zehn Jahren, nach weiterer Erkenntnis der
geistigen Welt ringend, durchlebt hat. Mag auch die Anlage, ja für alles Wesentliche selbst
die Fassung dieser Auflage mit der ersten noch völlig übereinstimmen; an vielen Stellen des
Buches wird man doch sehen können, daß es mir als ein Lebendiges, gegenübergestanden hat,
dem ich gegeben habe von dem, was ich glaube mir in zehn Jahren der Geistesforschung
errungen zu haben. Sollte das Buch eine Neuauflage des alten sein und nicht ein völlig neues
werden, so konnte sich die Umgestaltung naturgemäß nur in bescheidenen Grenzen halten.
Ich war namentlich auch bestrebt, durch einzelne «Erweiterungen und Ergänzungen» dafür zu
sorgen, daß diese oder jene Frage, welche sich der Leser an mancher Stelle aufwerfen kann,
ihre Antwort in dem Buche selbst finde.
(2) In bewegter Zeit und mit bewegter Seele schreibe ich diese Sätze, welche der sechsten
Auflage des Buches vorgedrucht werden sollen. Deren Druck war bis Seite 189 vollendet, als
das schicksaltragende Ereignis über Europa hereinbrach, das jetzt die Menschheit erlebt. Mir
scheint es unmöglich, da ich diese Vorrede schreibe, nicht hier anzudeuten, was auf die Seele
in solcher Zeit einstürmt.

Berlin, 7. September 1914 Rudolf Steiner



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

VORREDE ZUR DRITTEN AUFLAGE

(1) Was anläßlich der Veröffentlichung der zweiten Auflage dieses Buches gesagt worden
ist, darf auch dieser dritten gegenüber ausgesprochen werden. (9)Es sind auch diesmal
«Ergänzungen und Erweiterungen» an einzelnen Stellen eingeschaltet worden, welche zu der
genaueren Prägung des Dargestellten mir wichtig scheinen; zu wesentlichen Änderungen
dessen, was schon in der ersten und zweiten Auflage enthalten war, schien mir nirgends eine
Nötigung vorzuliegen. – (10) Und auch dasjenige, was über die Aufgabe der Schrift schon bei
ihrem ersten Erscheinen gesagt worden und in der Vorrede zur zweiten Auflage hinzugefügt
worden ist, bedarf gegenwärtig einer Änderung nicht. Deshalb soll hier die Vorrede der ersten
Auflage und dann auch dasjenige wiedergegeben werden, was in der Vorrede zur zweiten
Auflage hinzugefügt worden ist:
(2) In diesem Buche soll eine Schilderung einiger Teile der übersinnlichen Welt gegeben
werden. Wer nur die sinnliche gelten lassen will, wird diese Schilderung für ein wesenloses
Phantasiegebilde halten. Wer aber die Wege suchen will, die aus der Sinnenwelt
hinausführen, der wird alsbald verstehen lernen, daß menschliches Leben nur Wert und
Bedeutung durch den Einblick in eine andere Welt gewinnt. Der Mensch wird nicht – wie
viele fürchten – durch solchen Einblick dem «wirklichen» Leben entfremdet. Denn er lernt
durch ihn erst sicher und fest in diesem Leben stehen. Er lernt die Ursachen des Lebens er-
kennen, während er ohne denselben wie ein Blinder sich durch die Wirkungen hindurchtastet.
Durch die Erkenntnis des Übersinnlichen gewinnt das sinnliche «Wirkliche» erst Bedeutung.
Deshalb wird man durch diese Erkenntnis tauglicher und nicht untauglicher für das Leben.
Ein wahrhaft «praktischer» Mensch kann nur werden, wer das Leben versteht.
(3) Der Verfasser dieses Buches schildert nichts, wovon er nicht Zeugnis ablegen kann durch
Erfahrung, durch eine solche Art von Erfahrung, die man in diesen Gebieten machen kann.
Nur in diesem Sinne Selbsterlebtes soll dargestellt werden.
(4) Wie man Bücher in unserem Zeitalter zu lesen pflegt, kann dieses nicht gelesen werden. In
einer gewissen Beziehung wird von dem Leser jede Seite, ja mancher Satz erarbeitet werden
müssen. Das ist mit Bewußtsein angestrebt worden. Denn nur so kann das Buch dem Leser
werden, was es ihm werden soll. Wer es bloß durchliest, der wird es gar nicht gelesen haben.
Seine Wahrheiten müssen erlebt werden. Geisteswissenschaft hat nur in diesem Sinne einen
Wert.
(5) Vom Standpunkt der landläufigen Wissenschaft kann das Buch nicht beurteilt werden,
wenn nicht der Gesichtspunkt zu solcher Beurteilung aus dem Buche selbst gewonnen wird.
Wenn der Kritiker diesen Gesichtspunkt einnehmen wird, dann wird er freilich sehen, daß
durch diese Ausführungen wahrer Wissenschaftlichkeit in nichts widersprochen werden soll.
Der Verfasser weiß, daß er durch kein Wort mit seiner wissenschaftlichen Gewissenhaftigkeit
hat in Widerspruch kommen wollen.
(6) Wer noch auf einem anderen Wege die hier dargestellten Wahrheiten suchen will, der
findet einen solchen in meiner «Philosophie der Freiheit». In verschiedener Art streben diese
beiden Bücher nach dem gleichen Ziele. Zum Verständnis des einen ist das andere durchaus
nicht notwendig, wenn auch für manchen gewiß förderlich.
(7) Wer in diesem Buche nach den «allerletzten» Wahrheiten sucht, wird es vielleicht
unbefriedigt aus der Hand legen. Es sollten eben aus dem Gesamtgebiete der
Geisteswissenschaft zunächst die Grundwahrheiten gegeben werden.
(8) Es liegt ja gewiß in der Natur des Menschen, gleich nach Anfang und Ende der Welt, nach
dem Zwecke des Daseins und nach der Wesenheit Gottes zu fragen. Wer aber nicht Worte
und Begriffe für den Verstand, sondern wirkliche Erkenntnisse für das Leben im Sinne hat,
der weiß, daß er in einer Schrift, die vom Anfange der Geist-Erkenntnis handelt, nicht Dinge
sagen darf, die den höheren Stufen der Weisheit angehören. Es wird ja durch das Verständnis



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

dieses Anfanges erst klar, wie höhere Fragen gestellt werden sollen. In einer anderen, sich an
diese anschließenden Schrift, nämlich in des Verfassers «Geheimwissenschaft», findet man
weitere Mitteilungen über das hier behandelte Gebiet.
(9) In der Vorrede zur zweiten Auflage wurde ergänzend hinzugefügt: (11) Wer gegenwärtig
eine Darstellung übersinnlicher Tatsachen gibt, der sollte sich über zweierlei klar sein. Das
erste ist, daß unsere Zeit die Pflege übersinnlicher Erkenntnisse braucht; das andere aber, daß
heute im Geistesleben eine Fülle von Vorstellungen und Empfindungen vorhanden ist, die
eine solche Darstellung für viele geradezu – als wüste Phantasterei und Träumerei erscheinen
lassen. Es braucht die Gegenwart übersinnliehe Erkenntnisse, weil alles dasjenige, was auf die
gebräuchliche Art der Mensch über Welt und Leben erfährt, eine Unzahl von Fragen in ihm
anregt, die nur durch die übersinnlichen Wahrheiten beantwortet werden können. (11) Denn
darüber sollte man sich nicht täuschen: was man über die Grundlagen des Daseins innerhalb
der heutigen Geistesströmung mitgeteilt erhalten kann, sind für die tiefer empfindende Seele
nicht Antworten, sondern Fragen in bezug auf die großen Rätsel von Welt und Leben. Eine
Zeitlang mag sich mancher der Meinung hingeben, daß er in den «Ergebnissen streng
wissenschaftlicher Tatsachen» und in den Folgerungen manches gegenwärtigen Denkers eine
Lösung der Daseinsrätsel gegeben habe. Geht die Seele aber bis in jene Tiefen, in die sie
gehen muß, wenn sie sich wirklich selbst versteht, so erscheint ihr das, was ihr anfänglich wie
Lösung vorgekommen ist, erst als Anregung zu der wahren Frage. Und eine Antwort auf diese
Frage soll nicht bloß einer menschlichen Neugierde entgegenkommen, sondern von ihr hängt
ab die innere Ruhe und Geschlossenheit des Seelen lebens. Das Erringen einer solchen
Antwort befriedigt nicht bloß den Wissensdrang, sondern sie macht den Menschen arbeits-
tüchtig und gewachsen den Aufgaben des Lebens, während ihn der Mangel einer Lösung der
entsprechenden Fragen seelisch und zuletzt auch physisch lähmt. Erkenntnis des
Übersinnlichen ist eben nicht bloß etwas für das theoretische Bedürfnis, sondern für eine
wahre Lebenspraxis. Gerade wegen der Art des gegenwärtigen Geisteslebens ist daher
Geist-Erkenntnis ein unentbehrliches Erkenntnisgebiet für unsere Zeit.

(10) Auf der anderen Seite liegt die Tatsache vor, daß viele heute dasjenige am stärksten
zurückweisen, was sie am notwendigsten brauchen. Die zwingende Macht vieler Meinungen,
welche man sich auf der Grundlage «sicherer wissenschaftlicher Erfahrungen» aufgebaut hat,
ist für manche so groß, daß sie gar nicht anders können, als die Darstellung eines Buches, wie
dieses eines ist, für bodenlosen Unsinn zu halten. Der Darsteller übersinnlicher Erkenntnisse
kann solchen Dingen durchaus ohne alle Illusion gegenüberstehen. – Man wird ja allerdings
leicht versucht sein, von einem solchen Darsteller zu verlangen, er solle «einwandfreie»
Beweise für das geben, was er vorbringt. Man bedenkt dabei nur nicht, daß man damit sich
einer Täuschung hingibt. Denn man verlangt – allerdings ohne daß man sich dessen bewußt
ist – nicht die in der Sache liegenden Beweise, sondern diejenigen, welche man selbst
anerkennen will oder anzuerkennen in der Lage ist. Der Verfasser dieser Schrift weiß, daß in
ihr nichts steht, was nicht jeder anerkennen kann, der auf dem Boden der Naturerkenntnis der
Gegenwart steht. Er weiß, daß man allen Anforderungen der Naturwissenschaft gerecht
werden kann und gerade deswegen die Art der hier von der übersinnlichen Welt gegebenen
Darstellung in sich gegründet finden kann. Ja, gerade echte naturwissenschaftliche
Vorstellungsart sollte sich heinlisch in dieser Darstellung fühlen. Und wer so denkt, der wird
sich von mancher Diskussion in einer Art berührt fühlen, welche durch das tiefwahre
Goethesche Wort gekennzeichnet ist. – «Eine falsche Lehre läßt sich nicht widerlegen, denn
sie ruht ja auf der Überzeugung, daß das Falsche wahr sei.» Diskussionen sind fruchtlos
demjenigen gegenüber, der nur Beweise gelten lassen will, die in seiner Denkungsweise
liegen. Wer mit dem Wesen des «Beweisens» bekannt ist, der ist sich klar darüber, daß die
Menschenseele auf anderen Wegen als durch Diskussion das Wahre findet. – (13) Aus solcher
Gesinnung heraus sei dieses Buch auch in zweiter Auflage der Öffentlichkeit übergeben.
Rudolf Steiner



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

EINLEITUNG

(1) Als Johann Gottlieb Fichte im Herbst 1813 seine «Lehre» als reife Frucht eines ganz
dem Dienste der Wahrheit gewidmeten Lebens vortrug, da sprach er gleich im Anfange
folgendes aus: «Diese Lehre setzt voraus ein ganz neues inneres Sinneswerkzeug, durch
welches eine neue Welt gegeben wird, die für den gewöhnlichen Menschen gar nicht
vorhanden ist.» Und dann zeigte er an einem Vergleich, wie unfaßlich diese seine Lehre
demjenigen sein muß, der sie mit den Vorstellungen der gewöhnlichen Sinne beurteilen will.
«Denke man eine Welt von Blindgeborenen, denen darum allein die Dinge und ihre Verhält-
nisse bekannt sind, die durch den Sinn der Betastung existieren. (14) Tretet unter diese und
redet ihnen von Farben und den anderen Verhältnissen, die nur durch das Licht und für das
Sehen vorhanden sind. Entweder ihr redet ihnen von Nichts, und dies ist das Glücklichere,
wenn sie es sagen, denn auf diese Weise werdet ihr bald den Fehler merken und, falls ihr
ihnen nicht die Augen zu öffnen vermögt, das vergebliche Reden einstellen.» – Nun befindet
sich allerdings derjenige, der von solchen Dingen zu Menschen spricht, auf welche Fichte in
diesem Falle deutet, nur zu oft in einer Lage, welche der des Sehenden zwischen Blind-
geborenen ähnlich ist. Aber diese Dinge sind doch diejenigen, die sich auf des Menschen
wahres Wesen und höchstes Ziel beziehen. Und es müßte somit derjenige an der Menschheit
verzweifeln, der glauben -wollte, daß es nötig sei, «das vergebliche Reden einzustellen».
Keinen Augenblick darf vielmehr daran gezweifelt werden, daß es in bezug auf diese Dinge
möglich sei, jedem «die Augen zu öffnen», der den guten Willen dazu mitbringt. – Aus dieser
Voraussetzung heraus haben daher alle diejenigen gesprochen und geschrieben, die in sich
fühlten, daß ihnen selbst das «innere Sinneswerkzeug» erwachsen sei, durch das sie das den
äußeren Sinnen verborgene wahre Wesen des Menschen zu erkennen vermochten. Seit den
ältesten Zeiten wird daher immer wieder und wieder von solcher «verborgenen Weisheit»
gesprochen. – Wer etwas von ihr ergriffen hat, fühlt den Besitz ebenso sicher, wie die, welche
wohlgebildete Augen haben, den Besitz der Farbenvorstellungen fühlen. Für ihn bedarf daher
diese «verborgene Weisheit» keines «Beweises». Und er weiß auch, daß sie für denjenigen
keines Beweises bedürfen kann, dem sich gleich ihm der «höhere Sinn» erschlossen hat. Zu
einem solchen kann er sprechen, wie ein Reisender über Amerika zu sprecheii vermag zu
denen, die zwar nicht selbst Amerika gesehen haben, die sich aber davon eine Vorstellung
machen können, weil sie alles sehen würden, was er gesehen hat, wenn sieh ihnen dazu die
Gelegenheit böte.

(2) Aber nicht nur zu Erforschern der geistigen Welt soll der Beobachter des Übersinnlichen
sprechen. (15) Er muß seine Worte an alle Menschen richten. Denn er hat über Dinge zu
berichten, die alle Menschen angehen; ja, er weiß, daß niemand ohne eine Kenntnis dieser
Dinge im wahren Sinne des Wortes «Mensch» sein kann. Und er spricht zu allen Menschen,
weil ihm bekannt ist, daß es verschiedene Grade des Verständnisses für das gibt, was er zu
sagen hat. Er weiß, daß auch solche, die noch weit entfernt von dem Augenblicke sind, in dem
ihnen die eigene geistige Forschung erschlossen wird, ihm Verständnis entgegenbringen
können. Denn das Gefühl und das Verständnis für die Wahrheit liegen in jedem Menschen.
Und an dieses Verständnis, das in jeder gesundenSeele aufleuchten kann, wendet er sich
zunächst. Er weiß auch, daß in diesem Verständnis eine Kraft ist, die allmählich zu den
höheren Graden der Erkenntnis führen rauß. Dieses Gefühl, das vielleicht anfangs gar nichts
sieht von dem, wovon zu ihm gesprochen wird, es ist selbst der Zauberer, der das «Auge des
Geistes» aufschließt. In der Dunkelheit regt sich dieses Gefühl. Die Seele sieht nicht; aber
durch dieses Gefühl wird sie erfaßt von der Macht der Wahrheit; und dann wird die Wahrheit
nach und nach herankommen an die Seele und ihr den «höheren Sinn» öffnen. Für den einen



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

mag es kürzer, für den andern länger dauern; wer Geduld und Ausdauer hat, der erreicht
dieses Ziel. – Denn wenn auch nicht jeder physisch Blindgeborene operiert werden kann:
jedes geistige Auge kann geöffnet werden – und es ist nur eine Frage der Zeit, wann es
geöffnet wird.

(3) Gelehrsamkeit und wissenschaftliche Bildung sind keine Vorbedingungen zur
Eröffnung dieses «höheren Sinnes». Dem naiven Menschen kann er sich ebenso erschließen
wie dem wissenschaftlich Hochstehenden. Was in gegenwärtiger Zeit oft die «alleinige»
Wissenschaft genannt wird, kann für dieses Ziel oft sogar eher hinderlich als fördernd sein.
(16) Denn diese Wissenschaft läßt naturgemäß nur dasjenige als «wirklich» gelten, was den
gewöhnlichen Sinnen zugänglich ist. Und so groß auch ihre Verdienste um die Erkenntnis
dieser Wirklichkeit sind: sie schafft, wenn sie, was für ihre Wissenschaft notwendig und
segenbringend ist, für alles menschliche Wissen als maßgebend erklärt, zugleich eine Fülle
von Vorurteilen, die den Zugang zu höheren Wirklichkeiten verschließen.

(4) Gegen dasjenige, was hier gesagt ist, wird oft eingewendet: dem Menschen seien einmal
«unübersteigliche Grenzen» seiner Erkenntnis gesetzt. Man könne diese Grenzen nicht
überschreiten; deshalb müssen alle Erkenntnisse abgelehnt werden, welche solche «Grenzen»
nicht beachten. Und man sieht wohl auch den als recht unbescheiden an, der etwas über Dinge
behaupten will, von denen es vielen für ausgemacht gilt, daß sie jenseits der Grenzen
menschlicher Erkenntnisfähigkeit liegen. Man läßt bei einem solchen Einwande völlig
unberücksichtigt, daß der höheren Erkenntnis eben eine Entwickelung der menschlichen
Erkenntniskräfte voranzugehen hat. Was vor einer solchen Entwickelung jenseits der Grenzen
des Erkennens liegt, das liegt nach der Erweckung von Fähigkeiten, die in jedem Menschen
schlummern, durchaus innerhalb des Erkenntnisgebietes. – Eines darf dabei allerdings nicht
außer acht gelassen werden. Man könnte sagen: wozu nützt es, über Dinge zu Menschen zu
sprechen, für welche ihre Erkenntniskräfte nicht erweckt sind, die ihnen also selbst doch
verschlossen sind? So ist aber die Sache doch falsch beurteilt. Man braucht gewisse
Fähigkeiten, um die Dinge, um die es sich handelt, aufzufinden: werden sie aber, nachdem sie
aufgefunden sind, mitgeteilt, dann kann jeder Mensch sie verstehen, der unbefangene Logik
und gesundes Wahrheitsgefühl anwenden will. In diesem Buche werden keine anderen Dinge
mitgeteilt als solche, die auf jeden, der allseitiges, durch kein Vorurteil getrübtes Denken und
rückhaltloses, freies Wahrheitsgefühl in sich wirken läßt, den Eindruck machen können, daß
durch sie an die Rätsel des Menschenlebens und der Welterscheinungen auf eine
befriedigende Art herangetreten werden kann. Man stelle sich nur einmal auf den Standpunkt
der Frage: Gibt es eine befriedigende Erklärung des Lebens, wenn die Dinge wahr sind, die da
behauptet werden? Und man wird finden, daß das Leben eines jeden Menschen die
Bestätigung liefert.

(5) Um «Lehrer» auf diesen höheren Gebieten des Daseins zu sein, genügt es allerdings
nicht, daß sich dem Menschen einfach der Sinn für sie erschlossen hat. (17) Dazu gehört
ebenso «Wissenschaft» auf ihnen, wie zum Lehrerberuf auf dem Gebiete der gewöhnlichen
Wirklichkeit Wissenschaft gehört. «Höheres Schauen» macht ebensowenig schon zum
«Wissenden» im Geistigen, wie gesunde Sinne zum «Gelehrten» in der sinnlichen
Wirklichkeit machen. Und da in Wahrheit alle Wirklichkeit, die niedere und die höhere
geistige, nur zwei Seiten einer und derselben Grundwesenheit sind, so wird derjenige, der
unwissend in den niederen Erkenntnissen ist, es wohl auch zumeist in höheren Dingen
bleiben. Diese Tatsache erzeugt in dem, der sich – durch geistige Berufung – zum
Aussprechen über die geistigen Gebiete des Daseins veranlaßt fühlt, das Gefühl einer ins Un-
ermeßliche gehenden Verantwortung. Sie legt ihm Bescheidenheit und Zurückhaltung auf.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Niemanden aber soll sie abhalten, sich mit den höheren Wahrheiten zu beschäftigen. Auch
den nicht, dem sein übriges Leben keine Veranlassung gibt, sich mit den gewöhnlichen
Wissenschaften zu befassen. Denn man kann wohl seine Aufgabe als Mensch erfüllen, ohne
von Botanik, Zoologie, Mathematik und anderen Wissenschaften etwas zu verstehen; man
kann aber nicht in vollem Sinne des Wortes «Mensch» sein, ohne der durch das Wissen vom
Übersinnlichen enthüllten Wesenheit und Bestimmung des Menschen in irgendeiner Art
nahegetreten zu sein.

(6) Das Höchste, zu dem der Mensch aufzublicken vermag, bezeichnet er als das
«Göttliche». Und er muß seine höchste Bestimmung in irgendeiner Art mit diesem Göttlichen
in Zusammenhang denken. Deshalb mag wohl auch die über das Sinnliche hinausgehende
Weisheit, welche ihm sein Wesen und damit seine Bestimmung offenbart, «göttliche
Weisheit» oder Theosophie genannt werden. Der Betrachtung der geistigen Vorgänge im
Menschenleben und im Weltall kann man die Bezeichnung Geisteswissenschaft geben. Hebt
man aus dieser, wie in diesem Buche geschehen ist, im besonderen diejenigen Ergebnisse her-
aus, welche auf den geistigen Wesenskern des Menschen sich beziehen, so kann für dieses
Gebiet der Ausdruck «Theosophie» gebraucht werden, weil er durch Jahrhunderte hindurch in
einer solchen Richtung angewendet worden ist.

(7) Aus der hiermit angedeuteten Gesinnung heraus wird in dieser Schrift eine Skizze
theosophischer Weltanschauung entworfen. Der sie niedergeschrieben hat, will nichts
darstellen, was für ihn nicht in einem ähnlichen Sinne Tatsache ist, wie ein Erlebnis der
äußeren Welt Tatsache für Augen und Ohren und den gewöhnlichen Verstand ist. - Man hat
es ja mit Erlebnissen zu tun, die jedem zugänglich werden, wenn er den in einem besonderen
Abschnitt dieser Schrift vorgezeichneten «Erkenntnispfad» zu betreten entschlossen ist. Man
stellt sich in der richtigen Art zu den Dingen der übersinnlichen Welt, wenn man voraussetzt,
daß gesundes Denken und Empfinden alles zu verstehen vermag, was an wahren
Erkenntnissen aus den höheren Welten fließen kann, und daß man, wenn man von diesem
Verständnisse ausgeht und den festen Grund damit legt, auch einen gewichtigen Schritt zum
eigenen Schauen gemacht hat; wenn auch, um dieses zu erlangen, anderes hinzukommen
muß. Man verriegelt sich aber die Türe zu der wahren höheren Erkenntnis, wenn man diesen
Weg verschmäht und nur auf andere Art in die höheren Welten dringen will. Der Grundsatz:
erst höhere Welten anzuerkennen, wenn man sie geschaut hat, ist ein Hindernis für dieses
Schauen selbst. Der Wille, durch gesundes Denken erst zu verstehen, was später geschaut
werden kann, fördert dieses Schauen. Es zaubert wichtige Kräfte der Seele hervor, welche zu
diesem «Schauen des Sehers» führen.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

DAS WESEN DES MENSCHEN

(1) Die folgenden Worte Goethes bezeichnen in schöner Art den Ausgangspunkt eines der
Wege, auf denen das Wesen des Menschen erkannt werden kann: «Sobald der Mensch die
Gegenstände um sich her gewahr wird, betrachtet er sie in bezug auf sich selbst; und mit
Recht, denn es hängt sein ganzes Schicksal davon ab, ob sie ihm gefallen oder mißfallen, ob
sie ihn anziehen oder abstoßen, ob sie ihm nützen oder schaden. (19) Diese ganz natürliche
Art, die Dinge anzusehen und zu beurteilen, scheint so leicht zu sein, als sie notwendig ist,
und doch ist der Mensch dabei tausend Irrtümern ausgesetzt, die ihn oft beschämen und ihm
das Leben verbittern. – Ein weit schwereres Tagewerk übernehmen diejenigen, deren
lebhafter Trieb nach Kenntnis die Gegenstände der Natur an sich selbst und in ihren
Verhältnissen untereinander zu beobachten strebt: denn sie vermissen bald den Maßstab, der
ihnen zu Hilfe kam, wenn sie als Menschen die Dinge in bezug auf sich betrachten. Es fehlt
ihnen der Maßstab des Gefallens und Mißfallens, des Anziehens und Abstoßens, des Nutzens
und Schadens. Diesem sollen sie ganz entsagen, sie sollen als gleichgültige und gleichsam
göttliche Wesen suchen und untersuchen, was ist, und nicht, was behagt. So soll den echten
Botaniker weder die Schönheit noch die Nutzbarkeit der Pflanzen rühren, er soll ihre Bildung,
ihr Verhältnis zu dem übrigen Pflanzenreiche untersuchen; und wie sie alle von der Sonne
hervorgelockt und beschienen werden, so soll er mit einem gleichen ruhigen Blicke sie alle
ansehen und übersehen und den Maßstab zu dieser Erkenntnis, die Data der Beurteilung nicht
aus sich, sondern aus dem Kreise der Dinge nehmen, die er beobachtet.»

(2) Auf dreierlei lenkt dieser von Goethe ausgesprochene Gedanke die Aufmerksamkeit des
Menschen. Das erste sind die Gegenstände, von denen ihm durch die Tore seiner Sinne fort-
während Kunde zuhießt, die er tastet, riecht, schmeckt, hört und sieht. Das zweite sind die
Eindrücke, die sie auf ihn machen und die sich als sein Gefallen und Mißfallen, sein Begehren
oder Verabscheuen dadurch kennzeichnen, – daß er das eine sympathisch, das andere
antipathisch, das eine nützlich, das andere schädlich findet. (20) Und das dritte sind die
Erkenntnisse, die er sich als «gleichsam göttliches Wesen» über die Gegenstände erwirbtes
sind die Geheimnisse des Wirkens und Daseins dieser Gegenstände, die sich ihm enthüllen.

(3) Deutlich scheiden sich diese drei Gebiete im menschlichen Leben. Und der Mensch
wird daher gewahr, daß er in einer dreifachen Art mit der Welt verwoben ist. – Die erste Art
ist etwas, was er vorfindet, was er als eine gegebene Tatsache hinnimmt. Durch die zweite Art
macht er die Welt zu seiner eigenen Angelegenheit, zu etwas, das eine Bedeutung für ihn hat.
Die dritte Art betrachtet er als ein Ziel, zu dem er unaufhörlich hinstreben soll.

(4) Warum erscheint dem Menschen die Welt in dieser dreifachen Art? Eine einfache
Betrachtung kann das lehren: Ich gehe über eine mit Blumen bewachsene Wiese. Die Blumen
künden mir ihre Farben durch mein Auge. Das ist die Tatsache, die ich als gegeben hinnehme.
– Ich freue mich über die Farbenpracht. Dadurch mache ich die Tatsache zu meiner eigenen
Angelegenheit. Ich verbinde durch meine Gefühle die Blumen mit meinem eigenen Dasein.
Nach einem Jahre gehe ich wieder über dieselbe Wiese. Andere Blumen sind da. Neue
Freude erwächst mir aus ihnen. Meine Freude vom Vorjahre wird als Erinnerung auftauchen.
Sie ist in mir; der Gegenstand, der sie angefacht hat, ist vergangen. Aber die Blumen, die ich
jetzt sehe, sind von derselben Art wie die vorjährigen; sie sind nach denselben Gesetzen
gewachsen wie jene. Habe ich mich über diese Art, über diese Gesetze aufgeklärt, so finde ich
sie in den diesjährigen Blumen so wieder, wie ich sie in den vorjährigen erkannt habe. Und



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

ich werde vielleicht also nachsinnen: Die Blumen des Vorjahres sind vergangen; meine
Freude an ihnen ist nur in meiner Erinnerung geblieben. Sie ist nur mit meinem Dasein
verknüpft. Das aber, was ich im vorigen Jahre an den Blumen erkannt habe und dies Jahr
wieder erkenne, das wird bleiben, solange solche Blumen wachsen. Das ist etwas, was sich
mir geoffenbart hat, was aber von meinem Dasein nicht in gleicher Art abhängig ist wie
meine Freude. Meine Gefühle der Freude bleiben in mir; die Gesetze, das Wesen der Blumen
bleiben außerhalb meiner in der Welt.

(5) So verbindet sich der Mensch immerwährend in dieser dreifachen Art mit den Dingen
der Welt. (21) Man lege zunächst nichts in diese Tatsache hinein, sondern fasse sie auf, wie
sie sich darbietet. Es ergibt sich aus ihr, daß der Mensch drei Seiten in seinem Wesen hat. Dies
und nichts anderes soll hier vorläufig mit den drei Worten Leib, Seele und Geist angedeutet
werden. Wer irgendwelche vorgefaßten Meinungen oder gar Hypothesen mit diesen drei
Worten verbindet, wird die folgenden Auseinandersetzungen notwendig mißverstehen
müssen. Mit Leib ist hier dasjenige gemeint, wodurch sich dem Menschen die Dinge seiner
Umwelt offenbaren, wie in obigem Beispiele die Blumen der Wiese. Mit dem Worte Seele
soll auf das gedeutet werden, wodurch er die Dinge mit seinem eigenen Dasein verbindet,
wodurch er Gefallen und Mißfallen, Lust und Unlust, Freude und Schmerz an ihnen
empfindet. Als Geist ist das gemeint, was in ihm offenbar wird, wenn er, nach Goetbes
Ausdruck, die Dinge als «gleichsam göttliches Wesen» ansieht. – In diesem Sinne besteht der
Mensch aus Leib, Seele und Geist.

(6) Durch seinen Leib vermag sich der Mensch für den Augenblick mit den Dingen in,
Verbindung zu setzen. Durch seine Seele bewahrt er in sich die Eindrücke, die sie auf ihn
machen; und durch seinen Geist offenbart sich ihm das, was sich die Dinge selbst bewahren.
Nur wenn man den Menschen nach diesen drei Seiten betrachtet, kann man hoffen, Aufschluß
über seine Wesenheit zu erhalten. Denn diese drei Seiten zeigen ihn in dreifach verschiedener
Art mit der übrigen Welt verwandt.

(7) Durch seinen Leib ist er mit den Dingen verwandt, die sich seinen Sinnen von außen
darbieten. Die Stoffe der Außenwelt setzen diesen seinen Leib zusammen; die Kräfte der
Außenwelt wirken auch in ihm. Und wie er die Dinge der Außenwelt mit seinen Sinnen
betrachtet, so kann er auch sein eigenes leibliches Dasein beobachten. Aber unmöglich ist es,
in derselben Art das seelische Dasein zu betrachten. Alles, was an mir leibliche Vorgänge
sind, kann auch mit den leiblichen Sinnen wahrgenommen werden. Mein Gefallen und
Mißfallen, meine Freude und meinen Schmerz kann weder ich noch ein anderer mit leiblichen
Sinnen wahrnehmen. Das Seelische ist ein Gebiet, das der leiblichen Anschauung
unzugänglich ist. Das leibliche Dasein des Menschen ist vor aller Augen offenbar; das
seelische trägt er als seine Welt in sich. (21) Durch den Geist aber wird ihm die Außenwelt in
einer höheren Art offenbar. In seinem Innern enthüllen sich zwar die Geheimnisse der
Außenwelt; aber er tritt im Geiste aus sich heraus und läßt die Dinge über sich selbst spre-
chen, über dasjenige, was nicht für ihn, sondern für sie Bedeutung hat. Der Mensch blickt
zum gestirnten Himmel auf: das Entzücken, das seine Seele erlebt, gehört ihm an; die ewigen
Gesetze der Sterne, die er im Gedanken, im Geiste erfaßt, gehören nicht ihm, sondern den
Sternen selbst an.

(8) So ist der Mensch Bürger dreier Welten. Durch seinen Leib gehört er der Welt an, die er
auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine eigene Welt auf;
durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die über die beiden anderen erhaben ist.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(9) Es scheint einleuchtend, daß man, wegen der wesentlichen Verschiedenheit dieser drei
Welten, auch nur durch drei verschiedene Betrachtungsarten Klarheit über sie und den Anteil
des Menschen an ihnen wird gewinnen können.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

1. Die leibliche Wesenheit des Menschen

(1) Durch leibliche Sinne lernt man den Leib des Menschen kennen. (22) Und die
Betrachtungsart kann dabei keine andere sein als diejenige, durch welche man andere sinnlich
wahrnehmbare Dinge kennenlernt. Wie man die Mineralien, die Pflanzen, die Tiere
betrachtet, so kann man auch den Menschen betrachten. Er ist mit diesen drei Formen des
Daseins verwandt. Gleich den Mineralien baut er seinen Leib aus den Stoffen der Natur auf;
gleich den Pflanzen wächst er und pflanzt sich fort; gleich den Tieren nimmt er die
Gegenstände um sich herum wahr und bildet auf Grund ihrer Eindrücke in sich innere
Erlebnisse. Ein mineralisches, ein pflanzliches und ein tierisches Dasein darf man daher dem
Menschen zusprechen.

(2) Die Verschiedenheit im Bau der Mineralien, Pflanzen und Tiere entspricht den drei
Formen ihres Daseins. Und dieser Bau – die Gestalt – ist es, was man mit den Sinnen
wahrnimmt und was man allein Leib nennen kann. Nun ist aber der menschliche Leib von
dem tierischen verschieden. Diese Verschiedenheit muß jedermann anerkennen, wie er auch
über die Verwandtschaft des Menschen mit den Tieren sonst denken mag. Selbst der
radikalste Materialist, der alles Seelische leugnet, wird nicht umhin können, den folgenden
Satz zu unterschreiben, den Carus in seinem «Organon der Erkenntnis der Natur und des
Geistes» ausspricht: «Noch immer bleibt zwar der feinere innerlichste Bau des Nervensystems
und namentlich des Hirns dem Physiologen und Anatomen ein unaufgelöstes Rätsel - aber daß
jene Konzentration der Gebilde mehr und mehr in der Tierheit steigt und im Menschen einen
Grad erreicht, wie durchaus in keinem anderen Wesen, dies ist eine vollkommen festgestellte
Tatsache; es ist für die Geistesentwicklung des Menschen von höchster Bedeutung, ja wir
dürfen es geradezu aussprechen, eigentlich schon die hinreichende Erklärung. Wo der Bau des
Hirns daher nicht gehörig sich entwickelt hat, wo Kleinheit und Dürftigkeit desselben, wie
beim Mikrozephalen und Idioten, sich verraten, da versteht es sich von selbst, daß vom
Hervortreten eigentümlicher Ideen und vorn Erkennen gerade so wenig die Rede sein kann
wie in Menschen mit völlig verkümmerten Generationsorganen von Fortbildung der Gattung.
Ein kräftig und schön entwickelter Bau des ganzen Menschen dagegen und des Gehirns
insbesondere wird zwar noch nicht allein den Genius ersetzen, aber doch jedenfalls die erste
unerläßlichste Bedingung für höhere Erkenntnis gewähren.»

(3) Wie man dem menschlichen Leib die drei Formen des Daseins, die mineralische, die
pflanzliche und die tierische, zuspricht, so muß man ihm noch eine vierte, die besondere
menschliche, zusprechen. Durch seine mineralische Daseinsform ist der Mensch verwandt mit
allem Sichtbaren, durch seine pflanzliche mit allen Wesen, die wachsen und sich fortpflanzen;
durch seine tierische mit allen, die ihre Umgebung wahrnehmen und auf Grund äußerer
Eindrücke innere Erlebnisse haben; durch seine menschliche bildet er schon in leiblicher
Beziehung ein Reich für sich.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

II. Die seelische Wesenheit des Menschen

Als eigene Innenwelt ist die seelische Wesenheit des Menschen von seiner Leiblichkeit
verschieden. (23) Das Eigene tritt sofort entgegen, wenn man die Aufmerksamkeit auf die
einfachste Sinnesempfindung lenkt. Niemand kann zunächst wissen, ob ein anderer eine
solche einfache Sinnesempfindung in genau der gleichen Art erlebt wie er selbst. (24)
Bekannt ist, daß es Menschen gibt, die farbenblind sind. Solche sehen die Dinge nur in
verschiedenen Schattierungen von Grau. Andere sind teilweise farbenblind. Sie können daher
gewisse Farbennuancen nicht wahrnehmen. Das Weltbild, das ihnen ihr Auge gibt, ist ein
anderes als dasjenige sogenannter normaler Menschen. Und ein Gleiches gilt mehr oder
weniger für die andern Sinne. Ohne weiteres geht daraus hervor, daß schon die einfache
Sinnesempfindung zur Innenwelt gehört. Mit meinen leiblichen Sinnen kann ich den roten
Tisch wahrnehmen, den auch der andere wahrnimmt, aber ich kann nicht des andern
Empfindung des Roten wahrnehmen. – Man muß demnach die Sinnesempfindung als
Seelisches bezeichnen. Wenn man sich diese Tatsache nur ganz klar macht, dann wird man
bald aufhören, die Innenerlebnisse als bloße Gehirnvorgänge oder Ähnliches anzusehen. – An
die Sinnesempfindung schließt sich zunächst das Gefühl. Die eine Empfindung macht dem
Menschen Lust, die andere Unlust. Das sind Regungen seines inneren, seines seelischen
Lebens. In seinen Gefühlen schafft sich der Mensch eine zweite Welt zu derjenigen hinzu, die
von außen auf ihn einwirkt. Und ein Drittes kommt hinzu: der Wille. Durch ihn wirkt der
Mensch wieder auf die Außenwelt zurück. Und dadurch prägt er sein inneres Wesen der
Außenwelt auf. Die Seele des Menschen fließt in seinen Willenshandlungen gleichsam nach
außen. Dadurch unterscheiden sich die Taten des Menschen von den Ereignissen der äußeren
Natur, daß die ersteren den Stempel seines Innenlebens tragen. So stellt sich die Seele als das
Eigene des Menschen der Außenwelt gegenüber. Er erhält von der Außenwelt die
Anregungen; aber er bildet in Gemäßheit dieser Anregungen eine eigene Welt aus. Die
Leiblichkeit wird zum Untergrunde des Seelischen.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

III. Die geistige Wesenheit des Menschen

Das Seelische des Menschen wird nicht allein durch den Leib bestimmt. Der Mensch
schweift nicht richtungs- und ziellos von einem Sinneseindruck zum andern; er handelt auch
nicht unter dem Eindrucke jedes beliebigen Reizes, der von außen oder durch die Vorgänge
seines Leibes auf ihn ausgeübt wird. Er denkt über seine Wahrnehmungen und über seine
Handlungen nach. Durch das Nachdenken über die Wahrnehmungen erwirbt er sich
Erkenntnisse über die Dinge; durch das Nachdenken über seine Handlungen bringt er einen
vernunftgemäßen Zusammenhang in sein Leben. Und er weiß, daß er seine Aufgabe als
Mensch nur dann würdig erfüllt, wenn er sich durch richtige Gedanken sowohl im Erkennen
wie im Handeln leiten läßt. Das Seelische steht also einer zweifachen Notwendigkeit
gegenüber. Von den Gesetzen des Leibes wird es durch Naturnotwendigkeit bestimmt; von
den Gesetzen, die es zum richtigen Denken führen, läßt es sich bestimmen, weil es deren
Notwendigkeit frei anerkennt. Den Gesetzen des Stoffwechsels ist der Mensch durch die
Natur unterworfen; den Denkgesetzen unterwirft er sich selbst. – Dadurch macht sich der
Mensch zum Angehörigen einer höheren Ordnung, als diejenige ist, der er durch seinen Leib
angehört. Und diese Ordnung ist die geistige. So verschieden das Leibliche vom Seelischen,
so verschieden ist dieses wieder vom Geistigen. Solange man bloß von den Kohlenstoff-,
Wasserstoff-, Stickstoff-, Sauerstoffteilchen spricht, die sich im Leibe bewegen, hat man nicht
die Seele im Auge. Das seelische Leben beginnt erst da, wo innerhalb solcher Bewegung die
Empfindung auftritt: ich schmecke süß oder ich fühle Lust. Ebensowenig hat man den Geist
im Auge, solange man bloß die seelischen Erlebnisse ansieht, die durch den Menschen ziehen,
wenn er sich ganz der Außenwelt und seinem Leibesleben überläßt. Dieses Seelische ist
vielmehr erst die Grundlage für das Geistige, wie das Leibliche die Grundlage für das
Seelische ist. – Der Naturforscher hat es mit dem Leibe, der Seelenforscher (Psychologe) mit
der Seele und der Geistesforscher mit dem Geiste zu tun.

Durch Besinnung auf das eigene Selbst sich den Unterschied von Leib, Seele und Geist
klarzumachen ist eine Anforderung, die an denjenigen gestellt werden muß, der sich denkend
über das Wesen des Menschen aufklären will.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

IV. Leib, Seele und Geist

(1) Der Mensch kann sich in richtiger Art nur über sich aufklären, wenn er sich die
Bedeutung des Denkens innerhalb seiner Wesenheit klarmacht. Das Gehirn ist das leibliche
Werkzeug des Denkens. (25) Wie der Mensch nur mit einem wohlgebildeten Auge Farben
sehen kann, so dient ihm das entsprechend gebaute Gehirn zum Denken. Der ganze Leib des
Menschen ist so gebildet, daß er in dem Geistesorgan, im Gehirn, seine Krönung findet. Man
kann den Bau des menschlichen Gehirnes nur verstehen, wenn man es im Hinblick auf seine
Aufgabe betrachtet. Diese besteht darin, die Leibesgrundlage des denkenden Geistes zu sein.
Das zeigt ein vergleichender Überblick über die Tierwelt. Bei den Amphibien ist das Gehirn
noch klein gegenüber dem Rückenmark; bei den Säugetieren wird es verhältnismäßig größer.
Beim Menschen ist es am größten gegenüber dem ganzen übrigen Leib.

(2) Gegen solche Bemerkungen über das Denken, wie sie hier vorgebracht werden, herrscht
manches Vorurteil. Manche Menschen sind geneigt, das Denken zu unterschätzen und das
«innige Gefühlsleben», die «Empfindung», höher zu stellen. Ja man sagt wohl: nicht durch
das «nüchterne Denken», sondern durch die Wärme des Gefühls, durch die unmittelbare Kraft
der Empfindungen erhebe man sich zu den höheren Erkenntnissen. Menschen, die so
sprechen, fürchten, durch klares Denken die Gefühle abzustumpfen. Beim alltäglichen
Denken, das sich nur auf die Dinge der Nützlichkeit bezieht, ist das sicher der Fall. Aber bei
den Gedanken, die in höhere Regionen des Daseins führen, tritt das Umgekehrte ein. Es gibt
kein Gefühl und keinen Enthusiasmus, die sich mit den Empfindungen an Wärme, Schönheit
und Gehobenheit vergleichen lassen, welche angefacht werden durch die reinen, kristallklaren
Gedanken, die sich auf höhere Welten beziehen. Die höchsten Gefühle sind eben nicht
diejenigen, die «von selbst» sich einstellen, sondern diejenigen, welche in energischer
Gedankenarbeit errungen werden.

(3) Der Menschenleib hat einen dem Denken entsprechenden Bau. Dieselben Stoffe und
Kräfte, die auch im Mineralreich vorhanden sind, finden sich im menschlichen Leib so gefügt,
daß sich durch diese Zusammenfügung das Denken offenbaren kann. Dieser mineralische, in
Gemäßheit seiner Aufgabe gebildete Bau soll für die folgende Betrachtung der physische
Körper des Menschen heißen.

(4) Der auf das Gehirn, als seinen Mittelpunkt, hingeordnete mineralische Bau entsteht
durch Fortpflanzung und erhält seine ausgebildete Gestalt durch Wachstum. (26)
Fortpflanzung und Wachstum hat der Mensch mit den Pflanzen und Tieren gemein. Durch
Fortpflanzung und Wachstum unterscheidet sich das Lebendige von dem leblosen Mineral.
Lebendiges entsteht aus Lebendigem durch den Keim. Der Nachkomme schließt sich an den
Vorfahren in der Reihe des Lebendigen. Die Kräfte, durch die ein Mineral entsteht, sind auf
die Stoffe selbst gerichtet, die es zusammensetzen. Ein Bergkristall bildet sich durch die dem
Silizium und dem Sauerstoff innewohnenden Kräfte, die in ihm vereinigt sind. Die Kräfte, die
einen Eichbaum gestalten, müssen wir auf dem Umwege durch den Keim in Mutter- und
Vaterpflanze suchen. Und die Form der Eiche erhält sich bei der Fortpflanzung von den
Vorfahren zu den Nachkommen. Es gibt innere, dem Lebenden angeborene Bedingungen. –
Es war eine rohe Naturanschauung, die glaubte, daß niedere Tiere, selbst Fische, aus
Schlamm sich bilden können. Die Form des Lebenden pflanzt sich durch Vererbung fort. Wie
ein lebendes Wesen sich entwickelt, hängt davon ab, aus welchem Vater- oder Mutterwesen
es entstanden ist, oder mit anderen Worten, welcher Art es angehört. Die Stoffe, aus denen es
sich zusammensetzt, wechseln fortwährend; die Art bleibt während des Lebens bestehen und
vererbt sich auf die Nachkommen. Die Art ist damit dasjenige, was die Zusammenfügung der



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Stoffe bestimmt. Diese artbildende Kraft soll Lebenskraft genannt werden. Wie sich die
mineralischen Kräfte in den Kristallen ausdrücken, so die bildende Lebenskraft in den Arten
oder Formen des pflanzlichen und tierischen Lebens.

(5) Die mineralischen Kräfte nimmt der Mensch durch die leiblichen Sinne wahr. Und er
kann nur dasjenige wahrnehmen, wofür er solche Sinne hat. Ohne das Auge gibt es keine
Licht-, ohne das Ohr keine Schallwahrnehmung. Die niedersten Organismen haben von den
bei den Menschen vorhandenen Sinnen nur eine Art Tastsinn. Für sie sind in der Art der
menschlichen Wahrnehmung nur diejenigen mineralischen Kräfte vorhanden, die sich dem
Tastsinn zu erkennen geben. In dem Maße, in dem bei den höheren Tieren die anderen Sinne
entwickelt sind, ist für sie die Umwelt, die auch der Mensch wahrnimmt, reicher,
mannigfaltiger. Es hängt also von den Organen eines Wesens ab, ob das, was in der
Außenwelt vorhanden ist, auch für das Wesen selbst als Wahrnehmung, als Empfindung
vorhanden ist. (27) Was in der Luft als eine gewisse Bewegung vorhanden ist, wird im Men-
schen zur Schallempfindung. – Die Äußerungen der Lebenskraft nimmt der Mensch durch die
gewöhnlichen Sinne nicht wahr. Er sieht die Farben der Pflanze, er riecht ihren Duft; die
Lebenskraft bleibt dieser Beobachtung verborgen. Aber sowenig der Blindgeborene mit Recht
die Farben ableugnet, sowenig dürfen die gewöhnlichen Sinne die Lebenskraft ableugnen. Die
Farben sind für den Blindgeborenen da, sobald er operiert worden ist; ebenso sind für den
Menschen die mannigfaltigen, durch die Lebenskraft geschaffenen Arten der Pflanzen und
Tiere, nicht bloß die Individuen, auch als Wahrnehmung vorhanden, wenn sich ihm das Organ
dafür erschließt. – Eine ganz neue Welt geht dem Menschen durch die Erschließung dieses
Organs auf. Er nimmt nun nicht mehr bloß die Farben, Gerüche und so weiter der Lebewesen,
sondern das Leben dieser Lebewesen selbst wahr. In jeder Pflanze, in jedem Tier empfindet er
außer der physischen Gestalt noch die lebenerfüllte Geistgestalt. Um einen Ausdruck dafür zu
haben, sei diese Geistgestalt der Ätherleib oder Lebensleib 1) genannt. – [1) Der Verfasser dieses
Buches hat lange Zeit nach Abfassung desselben (vgl. Zeitschrift «Das Reich», viertes Buch des ersten Jahrgangs [Januar
1917]) dasjenige, was hier Äther- oder Lebensleib genannt wird, auch «Bilde-Kräfte-Leib» genannt. Zu dieser Namengebung
fühlte er sich veranlaßt, weil er glaubt, daß man nicht genug tun kann, um dem Mißverständnis vorzubeugen, das hier mit
Ätherleib Gemeinte zu verwechseln mit der «Lebenskraft» der älteren Naturwissenschaft. Wo es sich um Abweisung dieser

älteren Vorstellung einer Lebenskraft im Sinne der modernen Naturwissenschaft handelt, steht der Verfasser in einem
gewissen Sinne auf dem Standpunkt der Gegner einer solchen Kraft. Denn mit dieser wollte man die besondere Wir-
kungsweise der unorganischen Kräfte im Organismus erklären. Aber was im Organismus unorganisch wirkt, das wirkt da
nicht anders als in dem Bereich der unorganischen Welt. Die Gesetze der unorganischen Natur sind im Organismus keine
anderen als im Kristall usw. Aber im Organismus liegt eben etwas vor, was nicht unorganisch ist: das bildende Leben.
Diesem liegt der Äther- oder Bilde-Kräfte-Leib zugrunde. Durch seine Annahme wird die berechtigte Aufgabe der Natur-
forschung nicht gestört: dasjenige, was sie über Kräftewirksamkeiten in der unorganischen Natur beobachtet, auch in die
Organismenwelt hinein zu verfolgen. Und es abzulehnen, diese Wirksamkeit innerhalb des Organismus durch eine besondere
Lebenskraft abgeändert zu denken, das sieht auch eine wahre Geisteswissenschaft als berechtigt an. Der Geistesforscher
spricht vom Ätherleib insofern, als im Organismus sich noch anderes offenbart als im Leblosen. – Trotz alledem findet sich
der Verfasser dieses Buches nicht veranlaßt, hier den Namen «Ätherleib» durch den anderen «Bilde-Kräfte-Leib» zu
ersetzen, da innerhalb des ganzen Zusammenhanges, der hier sich findet, für jeden, der sehen will, ein Mißverständnis
ausgeschlossen ist. Ein solches kann mir eintreten, wenn man den Namen in einer Ausführung gebraucht, die diesen
Zusammenhang nicht zeigen kann. (Man vergleiche damit auch das am Schlusse dieses Buches unter «Einzelne

Bemerkungen und Ergänzungen» Gesagte.)]

Für den Erforscher des geistigen Lebens stellt sich diese Sache in der folgenden Art dar. Ihm
ist der Ätherleib nicht etwa bloß ein Ergebnis der Stoffe und Kräfte des physischen Leibes,
sondern eine selbständige, wirkliche Wesenheit, welche die genannten physischen Stoffe und
Kräfte erst zum Leben aufruft. (28) Im Sinne der Geisteswissenschaft spricht man, wenn man
sagt: ein bloßer physischer Körper hat seine Gestalt – zum Beispiel ein Kristall – durch die
dem Leblosen innewohnenden physischen Gestaltungskräfte; ein lebendiger Körper hat seine
Form nicht durch diese Kräfte, denn in dem Augenblicke, wo das Leben aus ihm gewichen ist
und er nur den physischen Kräften überlassen ist, zerfällt er. (29) Der Lebensleib ist eine
Wesenheit, durch welche in jedem Augenblicke während des Lebens der physische Leib vor
dem Zerfalle bewahrt wird. – Um diesen Lebensleib zu sehen, ihn an einem anderen Wesen



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

wahrzunehmen, braucht man eben das erweckte geistige Auge. Ohne dieses kann man aus
logischen Gründen seine Existenz annehmen; schauen kann man ihn aber mit dem geistigen
Auge, wie man die Farbe mit dem physischen Auge schaut. – Man sollte sich an dem
Ausdruck «Ätherleib» nicht stoßen. «Äther» bezeichnet hier etwas anderes als den
hypothetischen Äther der Physik. Man nehme die Sache einfach als Bezeichnung für das hin,
was hier beschrieben wird. Und wie der physische Menschenleib in seinem Bau ein Abbild
seiner Aufgabe ist, so ist es auch des Menschen Ätherleib. Man versteht auch diesen nur,
wenn man ihn im Hinblick auf den denkenden Geist betrachtet. Durch seine Hinordnung auf
den denkenden Geist unterscheidet sich der Ätherleib des Menschen von demjenigen der
Pflanzen und Tiere. – So wie der Mensch durch seinen physischen Leib der mineralischen, so
gehört er durch seinen Ätherleib der Lebenswelt an. Nach dem Tode löst sich der physische
Leib in der Mineralwelt, der Ätherleib in der Lebenswelt auf. Mit «Leib» soll bezeichnet
werden, was einem Wesen von irgendeiner Art «Gestalt», «Form» gibt. Man sollte den
Ausdruck «Leib» nicht mit sinnlicher Körperform verwechseln. In dem in dieser Schrift
gemeinten Sinne kann die Bezeichnung «Leib» auch für das gebraucht werden, was sich als
Seelisches und Geistiges gestaltet.

(6) Der Lebensleib ist noch etwas dem Menschen Äußerliches. Mit dem ersten Regen der
Empfindung antwortet das Innere selbst auf die Reize der Außenwelt. Man mag dasjenige,
was man Außenwelt zu nennen berechtigt ist, noch so weit verfolgen: die Empfindung wird
man nicht finden können. – Die Lichtstrahlen dringen in das Auge; sie pflanzen sieh
innerhalb desselben bis zur Netzhaut fort. Da rufen sie chemische Vorgänge (im sogenannten
Sehpurpur) hervor; die Wirkung dieser Reize setzt sich durch den Sehnerv bis zum Gehirn
fort; dort entstehen weitere physische Vorgänge. Könnte man diese beobachten, so sähe man
eben physische Vorgänge wie anderswo in der Außenwelt. Vermag ich den Lebensleib zu
beobachten, so werde ich wahrnehmen, wie der physische Gehirnvorgang zugleich ein
Lebensvorgang ist. Aber die Empfindung der blauen Farbe, die der Empfänger der
Lichtstrahlen hat, kann ich auf diesem Wege nirgends finden. Sie ersteht erst innerhalb der
Seele dieses Empfängers. Wäre also das Wesen dieses Empfängers mit dem physischen
Körper und dem Ätherleib erschöpft, so könnte die Empfindung nicht da sein. Ganz
wesentlich unterscheidet sich die Tätigkeit, durch welche die Empfindung zur Tatsache wird,
von dem Wirken der Lebensbildekraft. Ein inneres Erlebnis wird durch jene Tätigkeit aus
diesem Wirken hervorgelockt. Ohne diese Tätigkeit wäre ein bloßer Lebensvorgang da, wie
man ihn auch an der Pflanze beobachtet. Man stelle sich den Menschen vor, wie er von allen
Seiten Eindrücke empfängt. Man muß sich ihn zugleich nach allen Richtungen hin, woher er
diese Eindrücke empfängt, als Quell der bezeichneten Tätigkeit denken. Nach allen Seiten
hin antworten die Empfindungen auf die Eindrücke. Dieser Tätigkeitsquell soll
Empfindungsseele heißen. Diese Empfindungsseele ist ebenso wirklich wie der physische
Körper. Wenn ein Mensch vor mir steht und ich sehe von seiner Empfindungsseele ab, indem
ich ihn mir bloß als physischen Leib vorstelle, so ist das gerade so, als wenn ich mir von
einem Gemälde bloß die Leinwand vorstelle. (30)

(7) Auch in bezug auf die Wahrnehmung der Empfindungsseele muß Ähnliches gesagt
werden wie vorher im Hinblick auf den Ätherleib. Die leiblichen Organe sind «blind» für sie.
Und auch das Organ, von dem das Leben als Leben wahrgenommen werden kann, ist es. Aber
so, wie durch dieses Organ der Ätherleib geschaut wird, so kann durch ein noch höheres
Organ die innere Welt der Empfindungen zu einer besonderen Art übersinnlicher
Wahrnehmungen werden. Der Mensch empfindet dann nicht nur die Eindrücke der
physischen und der Lebenswelt, sondern er schaut die Empfindungen. Vor einem Menschen
mit einem solchen Organ liegt die Welt der Empfindungen eines andern Wesens wie eine



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

äußere Wirklichkeit da. Man muß unterscheiden zwischen dem Erleben der eigenen
Empfindungswelt und dem Anschauen der Empfindungswelt eines andern Wesens. In seine
eigene Empfindungswelt hineinschauen kann natürlich jeder Mensch; die Empfindungswelt
eines andern Wesens schauen kann nur der Seher mit dem geöffneten «geistigen Auge». Ohne
Seher zu sein, kennt der Mensch die Empfindungswelt nur als «innere», nur als die eigenen
verborgenen Erlebnisse seiner Seele; mit dem geöffneten «geistigen Auge» leuchtet vor dem
äußeren geistigen Anblick auf, was sonst nur «im Innern» des andern Wesens lebt.

(8) Um Mißverständnissen vorzubeugen, sei hier ausdrücklich gesagt, daß der Seher
nicht etwa in sich dasselbe erlebt, was das andere Wesen als seinen Inhalt der
Empfindungswelt in sich hat. Dieses erlebt die Empfindungen von dem Gesichtspunkte seines
Innern; der Seher nimmt eine Offenbarung, eine Äußerung der Empfindungswelt wahr. (31)

(9) Die Empfindungsseele hängt in bezug auf ihre Wirkung vom Ätherleib ab. Denn aus
ihm holt sie ja das hervor, was sie als Empfindung aufglänzen lassen soll. Und da der
Ätherleib das Leben innerhalb des physischen Leibes ist, so ist die Empfindungsseele auch
von diesem mittelbar abhängig. Nur bei richtig lebendem, wohl gebautem Auge sind
entsprechende Farbenempfindungen möglich. Dadurch wirkt die Leiblichkeit auf die
Empfindungsseele. Diese ist also durch den Leib in ihrer Wirksamkeit bestimmt und begrenzt.
Sie lebt innerhalb der ihr durch die Leiblichkeit gezogenen Grenzen. – Der Leib wird also aus
den mineralischen Stoffen auferbaut, durch den Ätherleib belebt, und er begrenzt selbst die
Empfindungsseele. Wer also das oben erwähnte Organ zum «Schauen» der Empfindungsseele
hat, der erkennt sie durch den Leib begrenzt. – Aber die Grenze der Empfindungsseele fällt
nicht mit derjenigen des physischen Körpers zusammen. Diese Seele ragt über den physischen
Leib hinaus. Man sieht daraus, daß sie sich mächtiger erweist, als er ist. Aber die Kraft, durch
die ihr die Grenze gesetzt ist, geht von dem physischen Leibe aus. Damit stellt sich zwischen
den physischen Leib und den Ätherleib einerseits und die Empfindungsseele andererseits noch
ein besonderes Glied der menschlichen Wesenheit hin. Es ist der Seelenleib oder
Empfindungsleib. Man kann auch sagen: ein Teil des Ätherleibes sei feiner als der übrige, und
dieser feinere Teil des Ätherleibes bildet eine Einheit mit der Empfindungsseele, während der
gröbere Teil eine Art Einheit mit dem physischen Leib bildet. Doch ragt, wie gesagt, die
Empfindungsseele über den Seelenleib hinaus.

(10) Was hier Empfindung genannt wird, ist nur ein Teil des seelischen Wesens. (Der
Ausdruck Empfindungsseele wird der Einfachheit halber gewählt.) An die Empfindungen
schließen sich die Gefühle der Lust und Unlust, die Triebe, Instinkte, Leidenschaften. All das
trägt denselben Charakter des Eigenlebens wie die Empfindungen und ist, wie sie, von der
Leiblichkeit abhängig.

(11) Ebenso wie mit dem Leibe tritt die Empfindungsseele auch mit dem Denken, dem
Geiste, in Wechselwirkung. Zunächst dient ihr das Denken. Der Mensch bildet sich Gedanken
über seine Empfindungen. Dadurch klärt er sich über die Außenwelt auf. Das Kind, das sich
verbrannt hat, denkt nach und gelangt zu dem Gedanken: «das Feuer brennt». Auch seinen
Trieben, Instinkten und Leidenschaften folgt der Mensch nicht blindlings; sein Nachdenken
führt die Gelegenheit herbei, durch die er sie befriedigen kann. Was man materielle Kultur
nennt, bewegt sich durchaus in dieser Richtung. Sie besteht in den Diensten, die das Denken
der Empfindungsseele leistet. Unermeßliche Summen von Denkkräften werden auf dieses Ziel
gerichtet. Denkkraft ist es, die Schiffe, Eisenbahnen, Telegraphen, Telephone gebaut hat; und
alles das dient zum weitaus größten Teil zur Befriedigung von Bedürfnissen der
Empfindungsseelen. In ähnlicher Art, wie die Lebensbildekraft den physischen Körper



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

durchdringt, so durchdringt die Denkkraft die Empfindungsseele. Die Lebensbildekraft knüpft
den physischen Körper an Vorfahren und Nachkommen und stellt ihn dadurch in eine
Gesetzmäßigkeit hinein, die das bloß Mineralische nichts angeht. Ebenso stellt die Denkkraft
die Seele in eine Gesetzmäßigkeit hinein, der sie als bloße Empfindungsseele nicht angehört.
– Durch die Empfindungsseele ist der Mensch dem Tiere verwandt. Auch beim Tiere
bemerken wir das Vorhandensein von Empfindungen, Trieben, Instinkten und
Leidenschaften. Aber das Tier folgt diesen unmittelbar. Sie werden bei ihm nicht mit
selbständigen, über das unmittelbare Erleben hinausgehenden Gedanken durchwoben. Auch
beim unentwickelten Menschen ist das bis zu einem gewissen Grade der Fall. Die bloße
Empfindungsseele ist daher verschieden von dem entwickelten höheren Seelengliede, welches
das Denken in seinen Dienst stellt. Als Verstandesseele sei diese vom Denken bediente Seele
bezeichnet. Man könnte sie auch die Gemütsseele oder das Gemüt nennen.

(12) Die Verstandesseele durchdringt die Empfindungsseele. Wer das Organ zum
«Schauen» der Seele hat, sieht daher die Verstandesseele als eine besondere Wesenheit
gegenüber der bloßen Empfindungsseele an.

(13) Durch das Denken wird der Mensch über das Eigenleben hinausgeführt. Er erwirbt sich
etwas, das über seine Seele hinausreicht. Es ist für ihn eine selbstverständliche Überzeugung,
daß die Denkgesetze in Übereinstimmung mit der Weltordnung sind. Er betrachtet sich
deshalb als ein Einheimischer in der Welt, weil diese Übereinstimmung besteht. Diese
Übereinstimmung ist eine der gewichtigen Tatsachen, durch die der Mensch seine eigene
Wesenheit kennenlernt. In seiner Seele sucht der Mensch nach Wahrheit; und durch diese
Wahrheit spricht sich nicht allein die Seele, sondern sprechen sich die Dinge der Welt aus.
Was durch das Denken als Wahrheit erkannt wird, hat eine selbständige Bedeutung, die sich
auf die Dinge der Welt bezieht, nicht bloß auf die eigene Seele. (33) Mit meinem Entzücken
über den Sternenhimmel lebe ich in mir; die Gedanken, die ich mir über die Bahnen der
Himmelskörper bilde, haben für das Denken jedes anderen dieselbe Bedeutung wie für das
meinige. Es wäre sinnlos, von meinem Entzücken zu sprechen, wenn ich selbst nicht
vorhanden wäre; aber es ist nicht in derselben Weise sinnlos, von meinen Gedanken auch
ohne Beziehung auf mich zu sprechen. Denn die Wahrheit, die ich heute denke, war auch
gestern wahr und wird morgen wahr sein, obschon ich mich nur heute mit ihr beschäftige.
Macht eine Erkenntnis mir Freude, so ist diese Freude so lange von Bedeutung, als sie in mir
lebt; die Wahrheit der Erkenntnis hat ihre Bedeutung ganz unabhängig von dieser Freude. In
dem Ergreifen der Wahrheit verbindet sich die Seele mit etwas, das seinen Wert in sieh selbst
trägt. Und dieser Wert verschwindet nicht mit der Seelenempfindung, ebensowenig wie er mit
dieser entstanden ist. Was wirklich Wahrheit ist, das entsteht nicht und vergeht nicht: das hat
eine Bedeutung, die nicht vernichtet werden kann. – Dem widerspricht es nicht, daß einzelne
menschliche «Wahrheiten» nur einen vorübergehenden Wert haben, weil sie in einer gewissen
Zeit als teilweise oder ganze Irrtümer erkannt werden. Denn der Mensch muß sich sagen, daß
die Wahrheit doch in sich selbst besteht, wenn auch seine Gedanken nur vergängliche
Erscheinungsformen der ewigen Wahrheiten sind. Auch wer – wie Lessing – sagt, er begnüge
sich mit dem ewigen Streben nach Wahrheit, da die volle, reine Wahrheit doch nur für einen
Gott da sein könne, der leugnet nicht den Ewigkeitswert der Wahrheit, sondern er bestätigt
ihn gerade durch solchen Ausspruch. Denn nur was eine ewige Bedeutung in sich selbst hat,
kann ein ewiges Streben nach sich hervorrufen. Wäre die Wahrheit nicht in sich selbständig,
erhielte sie ihren Wert und ihre Bedeutung durch die menschliche Seelenempfindung, dann
könnte sie nicht ein einiges Ziel für alle Menschen sein. Indem man nach ihr streben will,
gesteht man ihr ihre selbständige Wesenheit zu.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(14) Und wie mit dem Wahren, so ist es mit dem wahrhaft Guten. Das Sittlich-Gute ist
unabhängig von Neigungen und Leidenschaften, insofern es sieh nicht von ihnen gebieten
läßt, sondern ihnen gebietet. Gefallen und Mißfallen, Begehren und Verabscheuen gehören
der eigenen Seele des Menschen an; die Pflicht steht über Gefallen und Mißfallen. So hoch
kann dem Menschen die Pflicht stehen, daß er für sie das Leben opfert. Und der Mensch steht
um so höher, je mehr er seine Neigungen, sein Gefallen und Mißfallen dahin veredelt hat, daß
sie ohne Zwang, ohne Unterwerfung durch sich selbst der erkannten Pflicht folgen. Das
Sittlich-Gute hat ebenso wie die Wahrheit seinen Ewigkeitswert in sich und erhält ihn nicht
durch die Empfindungsseele.

(15) Indem der Mensch das selbständige Wahre und Gute in seinem Innern aufleben läßt,
erhebt er sich über die bloße Empfindungsseele. Der ewige Geist scheint in diese herein. Ein
Licht geht in ihr auf, das unvergänglich ist. Sofern die Seele in diesem Lichte lebt, ist sie
eines Ewigen teilhaftig. Sie verbindet mit ihm ihr eigenes Dasein. Was die Seele als Wahres
und Gutes in sich trägt, ist unsterblich in ihr. – Das, was in der Seele als Ewiges aufleuchtet,
sei hier Bewußtseinsseele genannt. – Von Bewußtsein kann man auch bei den niedrigeren
Seelenregungen sprechen. Die alltäglichste Empfindung ist Gegenstand des Bewußtseins.
Insofern kommt auch dem Tiere Bewußtsein zu. Der Kern des menschlichen Bewußtseins,
also die Seele in der Seele, ist hier mit Bewußtseinsseele gemeint. Die Bewußtseinsseele wird
hier noch als ein besonderes Glied der Seele von der Verstandesseele unterschieden. Diese
letztere ist noch in die Empfindungen, in die Triebe, Affekte und so weiter verstrickt. Jeder
Mensch weiß, wie ihm zunächst das als wahr gilt, was er in seinen Empfindungen und so
weiter vorzieht. Erst diejenige Wahrheit aber ist die bleibende, die sich losgelöst hat von
allem Beigeschmack solcher Sympathien und Antipathien der Empfindungen und so weiter.
(35) Die Wahrheit ist wahr, auch wenn sich alle persönlichen Gefühle gegen sie auflehnen.
Derjenige Teil der Seele, in dem diese Wahrheit lebt, soll Bewußtseinsseele genannt werden.

(16) So hätte man, wie in dem Leib, auch in der Seele drei Glieder zu unterscheiden. die
Empfindungsseele, die Verstandesseele und die Bewußtseinsseele. Und wie von unten herauf
die Leiblichkeit auf die Seele begrenzend wirkt, so wirkt von oben herunter die Geistigkeit
auf sie erweiternd. Denn je mehr sich die Seele von dem Wahren und Guten erfüllt, desto
weiter und umfassender wird das Ewige in ihr. – Für denjenigen, der die Seele zu «schauen»
vermag, ist der Glanz, der von dem Menschen ausgeht, weil sein Ewiges sich erweitert, eine
eben solche Wirklichkeit, wie für das sinnliche Auge das Licht wirklich ist, das von einer
Flamme ausstrahlt. Für den «Sehenden» gilt der leibliche Mensch nur als ein Teil des ganzen
Menschen. Der Leib liegt als das gröbste Gebilde inmitten anderer, die ihn und sich selbst
gegenseitig durchdringen. Als eine Lebensform erfüllt den physischen Körper der Ätherleib;
an allen Seiten über diesen hinausragend erkennt man den Seelenleib (Astralgestalt). Und
wieder über diesen hinausragend die Empfindungsseele, dann die Verstandesseele, die um so
größer wird, je mehr sie von dem Wahren und Guten in sich aufnimmt. Denn dieses Wahre
und Gute bewirkt die Erweiterung der Verstandesseele. Ein Mensch, der lediglich seinen
Neigungen, seinem Gefallen und Mißfallen leben würde, hätte eine Verstandesseele, deren
Grenzen mit denen seiner Empfindungsseele zusammenfielen. Diese Gebilde, inmitten deren
der physische Körper wie in einer Wolke erscheint, kann man die menschliche Aura nennen.
Sie ist dasjenige, um das sich das «Wesen des Menschen» bereichert, wenn es in der Art
geschaut wird, wie diese Schrift versucht, es darzustellen.

(17) Im Laufe der Kindheitsentwickelung tritt im Leben des Menschen der Augenblick ein,
in dem er sich zum erstenmal als ein selbständiges Wesen gegenüber der ganzen übrigen Welt
empfindet. Fein empfindenden Menschen ist das ein bedeutsames Erlebnis. Der Dichter Jean



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Paul erzählt in seiner Lebensbeschreibung: «Nie vergesse ich die noch keinem Menschen
erzählte Erscheinung in mir, wo ich bei der Geburt meines Selbstbewußtseins stand, von der
ich Ort und Zeit anzugeben weiß. An einem Vormittag stand ich als ein sehr junges Kind
unter der Haustür und sah links nach der Holzlege, als auf einmal das innere Gesicht, ich bin
ein Ich, wie ein Blitzstrahl vorn Himmel auf mich fuhr und seitdem leuchtend stehenblieb: da
hatte mein Ich zum erstenmal sich selber gesehen und auf ewig. Täuschungen des Erinnerns
sind hier schwerlich denkbar, da kein fremdes Erzählen sich in eine bloß im verhangenen
Allerheiligsten des Menschen vorgefallene Begebenheit, deren Neuheit allein so alltäglichen
Nebenumständen das Bleiben gegeben, mit Zusätzen mengen konnte.» – Es ist bekannt, daß
kleine Kinder von sich sagen: «Karl ist brav», «Marie will das haben». Man findet es
angemessen, daß sie von sich so wie von andern reden, weil sie sich ihrer selbständigen
Wesenheit noch nicht bewußt geworden sind, weil das Bewußtsein vom Selbst noch nicht in
ihnen geboren ist. Durch das Selbstbewußtsein bezeichnet sich der Mensch als ein
selbständiges, von allem übrigen abgeschlossenes Wesen, als «Ich». Im «Ich» faßt der
Mensch alles zusammen, was er als leibliche und seelische Wesenheit erlebt. Leib und Seele
sind die Träger des «Ich»; in ihnen wirkt es. Wie der physische Körper im Gehirn, so hat die
Seele im «Ich» ihren Mittelpunkt. (36) Zu Empfindungen wird der Mensch von außen
angeregt; Gefühle machen sich geltend als Wirkungen der Außenwelt; der Wille bezieht sich
auf die Außenwelt, denn er verwirklicht sich in äußeren Handlungen. Das «Ich» bleibt als die
eigentliche Wesenheit des Menschen ganz unsichtbar. Treffend nennt daher Jean Paul das
Gewahrwerden des «Ich» eine «bloß im verhangenen Allerheiligsten des Menschen
vorgefallene Begebenheit». Denn mit seinem «Ich» ist der Mensch ganz allein. – Und dieses
«Ich» ist der Mensch selbst. Das berechtigt ihn, dieses «Ich» als seine wahre Wesenheit
anzusehen. Er darf deshalb seinen Leib und seine Seele als die «Hüllen» bezeichnen,
innerhalb deren er lebt; und er darf sie als leibliche Bedingungen bezeichnen, durch die er
wirkt. Im Laufe seiner Entwickelung lernt er diese Werkzeuge immer mehr als Diener seines
«Ich» gebrauchen. Das Wörtchen «Ich», wie es zum Beispiel in der deutschen Sprache
angewendet wird, ist ein Name, der sich von allen anderen Namen unterscheidet. Wer über
die Natur dieses Namens in zutreffender Art nachdenkt, dem eröffnet sich damit zugleich der
Zugang zur Erkenntnis der menschlichen Wesenheit im tiefern Sinne. Jeden andern Namen
können alle Menschen in der gleichen Art auf das ihm entsprechende Ding anwenden. Den
Tisch kann jeder «Tisch», den Stuhl jeder «Stuhl» nennen. Bei dem Namen «Ich» ist dies
nicht der Fall. Es kann ihn keiner anwenden zur Bezeichnung eines andern; jeder kann nur
sich selbst «Ich» nennen. Niemals kann der Name «Ich» von außen an mein Ohr dringen,
wenn er die Bezeichnung für mich ist. Nur von innen heraus, nur durch sich selbst kann die
Seele sich als «Ich» bezeichnen. Indem der Mensch also zu sich «Ich» sagt, beginnt in ihm
etwas zu sprechen, was mit keiner der Welten etwas zu tun hat, aus der die bisher genannten
«Hüllen» entnommen sind. Das «Ich» wird immer mehr Herrscher über Leib und Seele. –
Auch das kommt in der Aura zum Ausdrucke. Je mehr das Ich Herrscher ist über Leib und
Seele, desto gegliederter, mannigfaltiger, farbenreicher ist die Aura. Die Wirkung des Ich auf
die Aura kann der «Sehende» schauen. Das «Ich» selbst ist auch ihm unsichtbar: dieses ist
wirklich in dem «verhangenen Allerheiligsten des Menschen». – Aber das Ich nimmt in sich
die Strahlen des Lichtes auf, das als ewiges Licht in dem Menschen aufleuchtet. (37) Wie
dieser die Erlebnisse des Leibes und der Seele in dem «Ich» zusammenfaßt, so läßt er auch
die Gedanken der Wahrheit und Güte in das «Ich» einfließen. Die Sinneserscheinungen
offenbaren sich dem «Ich» von der einen, der Geist von der andern Seite. Leib und Seele
geben sich dem «Ich» hin, um ihm zu dienen; das «Ich» aber gibt sich dem Geiste hin, daß er
es erfülle. Das «Ich» lebt in Leib und Seele – der Geist aber lebt im «Ich». Und was vom
Geiste im Ich ist, das ist ewig. Denn das Ich erhält Wesen und Bedeutung von dem, womit es
verbunden ist. Insofern es im physischen Körper lebt, ist es den mineralischen Gesetzen,
durch den Ätherleib ist es den Gesetzen der Fortpflanzung und des Wachstums, vermöge der



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Empfindungs- und Verstandesseele den Gesetzen der seelischen Welt unterworfen; insofern
es das Geistige in sich aufnimmt, ist es den Gesetzen des Geistes unterworfen. Was die
mineralischen, was die Lebensgesetze bilden, entsteht und vergeht; der Geist aber hat mit
Entstehung und Untergang nichts zu tun. (38)

(18) Das Ich lebt in der Seele. Wenn auch die höchste Äußerung des «Ich» der
Bewußtseinsseele angehört, so muß man doch sagen, daß dieses «Ich» von da ausstrahlend die
ganze Seele erfüllt und durch die Seele seine Wirkung auf den Leib äußert. Und in dem Ich ist
der Geist lebendig. Es strahlt der Geist in das Ich und lebt in ihm als in seiner «Hülle», wie
das Ich in Leib und Seele als seinen «Hüllen» lebt. Der Geist bildet das Ich von innen nach
außen, die mineralische Welt von außen nach innen. Der ein «Ich» bildende und als «Ich»
lebende Geist sei «Geistselbst» genannt, weil er als «Ich» oder «Selbst» des Menschen
erscheint. Den Unterschied zwischen dem «Geistselbst» und der «Bewußtseinsseele» kann
man sich in folgender Art klarmachen. Die Bewußtseinsseele berührt die von jeder Antipathie
und Sympathie unabhängige, durch sich selbst bestehende Wahrheit; das Geistselbst trägt in
sich dieselbe Wahrheit, aber aufgenommen und umschlossen durch das «Ich»; durch das
letztere individualisiert und in die selbständige Wesenheit des Menschen übernommen.
Dadurch, daß die ewige Wahrheit so verselbständigt und mit dem «Ich» zu einer Wesenheit
verbunden wird, erlangt das «Ich.» selbst die Ewigkeit.

(19) Das Geistselbst ist eine Offenbarung der geistigen Welt innerhalb des Ich, wie von der
andern Seite her die Sinnesempfindung eine Offenbarung der physischen Welt innerhalb des
Ich ist. In dem, was rot, grün, hell, dunkel, hart, weich, warm, kalt ist, erkennt man die
Offenbarungen der körperlichen Welt; in dem, was wahr und gut ist, die Offenbarungen der
geistigen Welt. In dem gleichen Sinne, wie die Offenbarung des Körperlichen Empfindung
heißt, sei die Offenbarung des Geistigen Intuition genannt. Der einfachste Gedanke enthält
schon Intuition, denn man kann ihn nicht mit Händen tasten, nicht mit Augen sehen: man muß
seine Offenbarung aus dem Geiste durch das Ich empfangen. – Wenn ein unentwickelter und
ein entwickelter Mensch eine Pflanze ansehen, so lebt in dem Ich des einen etwas ganz
anderes als in dem des zweiten. Und doch sind die Empfindungen beider durch denselben
Gegenstand hervorgerufen. Die Verschiedenheit liegt darin, daß der eine sich weit
vollkommenere Gedanken über den Gegenstand machen kann als der andere. Offenbarten die
Gegenstände sich allein durch die Empfindung, dann könnte es keinen Fortschritt in der
geistigen Entwickelung geben. Die Natur empfindet auch der Wilde; die Naturgesetze
offenbaren sich erst den von der Intuition befruchteten Gedanken des höher entwickelten
Menschen. Die Reize der Außenwelt empfindet auch das Kind als Antrieb des Willens, die
Gebote des sittlich Guten gehen ihm aber nur im Laufe der Entwickelung auf, indem es im
Geiste leben und dessen Offenbarung verstehen lernt.

(20) Wie ohne das Auge keine Farbenempfindungen da wären, so ohne das höhere Denken
des Geistselbst keine Intuitionen. Und sowenig die Empfindung die Pflanze schafft, an der die
Farbe erscheint, sowenig schafft die Intuition das Geistige, von welchem sie vielmehr mir
Kunde gibt. (39)

(21) Durch die Intuitionen holt sich das Ich des Menschen, das in der Seele auflebt, die
Botschaften von oben, von der Geisteswelt, wie es sieh durch die Empfindungen die
Botschaften aus der physischen Welt holt. Und dadurch macht es die Geisteswelt ebenso zum
Eigenleben seiner Seele wie vermittels der Sinne die physische Welt. Die Seele, oder das in
ihr aufleuchtende Ich, öffnet nach zwei Seiten hin seine Tore: nach der Seite des Körperlichen
und nach derjenigen des Geistigen.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(22) Wie nun die physische Welt dem Ich nur dadurch von sich Kunde geben kann, daß
sie aus ihren Stoffen und Kräften einen Körper aufbaut, in dem die bewußte Seele leben kann
und innerhalb dessen diese Organe besitzt, um das Körperliche außer sich wahrzunehmen, so
baut auch die geistige Welt mit ihren Geistesstoffen und ihren Geisteskräften einen
Geistkörper auf, in dem das Ich leben und durch Intuitionen das Geistige wahrnehmen kann.
(Es ist einleuchtend, daß die Ausdrücke Geiststoff, Geistkörper dem Wortsinne nach einen
Widerspruch enthalten. Sie sollen nur gebraucht werden, um den Gedanken auf dasjenige
hinzulenken, was im Geistigen dem physischen Leibe des Menschen entspricht.)

(23) Und ebenso wie innerhalb der physischen Welt der einzelne menschliche Körper als
eine abgesonderte Wesenheit aufgebaut wird, so innerhalb der Geisteswelt der Geistkörper. Es
gibt in der Geisteswelt für den Menschen ebenso ein Innen und Außen wie in der physischen
Welt. Wie der Mensch aus der physischen Umwelt die Stoffe aufnimmt und sie in seinem
physischen Leib verarbeitet, so nimmt er aus der geistigen Umwelt das Geistige auf und
macht es zu dem Seinigen. Das Geistige ist die ewige Nahrung des Menschen. Und wie der
Mensch aus der physischen Welt geboren ist, so wird er aus dem Geiste durch die ewigen
Gesetze des Wahren und Guten geboren. Er ist von der außer ihm befindlichen Geisteswelt
abgetrennt, wie er von der gesamten physischen Welt als ein selbständiges Wesen abgetrennt
ist. Diese selbständige geistige Wesenheit sei «Geistmensch» genannt.

(24) Wenn wir den physischen Menschenkörper untersuchen, finden wir in ihm dieselben
Stoffe und Kräfte, die außerhalb desselben in der übrigen physischen Welt vorhanden sind. So
ist es auch mit dem Geistmenschen. In ihm pulsieren die Elemente der äußeren Geisteswelt, in
ihm sind die Kräfte der übrigen Geisteswelt tätig. Wie in der physischen Haut ein Wesen in
sich abgeschlossen wird, das lebend und empfindend ist, so auch in der Geisteswelt. Die
geistige Haut, die den Geistmenschen von der einheitlichen Geisteswelt abschließt, ihn
innerhalb derselben zu einem selbständigen Geisteswesen macht, das in sich lebt und intuitiv
den Geistesinhalt der Welt wahrnimmt, – diese «geistige Haut» sei Geisteshülle (aurische
Hülle) genannt. Nur muß festgehalten werden, daß diese «geistige Haut» sich fortdauernd mit
der fortschreitenden menschlichen Entwickelung ausdehnt, so daß die geistige Individualität
des Menschen (seine aurische Hülle) einer unbegrenzten Vergrößerung fähig ist.

(25) Innerhalb dieser Geisteshülle lebt der Geistesmensch. (40) Dieser wird durch die
geistige Lebenskraft in demselben Sinne auferbaut, wie der physische Leib durch die
physische Lebenskraft. In ähnlicher Weise, wie man von einem Ätherleib spricht, muß man
daher von einem Äthergeist in bezug auf den Geistesmenschen sprechen. Dieser Äthergeist
sei Lebensgeist genannt. - In drei Teile gliedert sich also die geistige Wesenheit des Men-
schen: in den Geistmenschen, den Lebensgeist und das Geistselbst.

(26) Für den in den geistigen Gebieten «Sehenden» ist diese geistige Zr Wesenheit des
Menschen als der höhere – eigentliche geistige – Teil der Aura eine wahrnehmbare
Wirklichkeit. Er «schaut» innerhalb der Geisteshülle den Geistesmenschen als Lebensgeist;
und «er schaut», wie sich dieser «Lebensgeist» fortwährend durch Aufnahme von
Geistesnahrung aus der geistigen Außenwelt vergrößert. Und ferner sieht er, wie durch diese
Aufnahme sich die Geisteshülle fortdauernd weitet, wie der Geistmensch immer größer und
größer wird. Insofern dieses «Größerwerden» räumlich «geschaut» wird, ist es
selbstverständlich nur ein Bild der Wirklichkeit. Dessenungeachtet ist in der Vorstellung
dieses Bildes die Menschenseele auf die entsprechende geistige Wirklichkeit hin gerichtet. Es
ist der Unterschied der geistigen Wesenheit des Menschen von seiner physischen, daß die



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

letztere eine begrenzte Größe hat, während die erstere unbegrenzt wachsen kann. Was an
geistiger Nahrung aufgenommen wird, hat ja einen Ewigkeitswert. Aus zwei sich
durchdringenden Teilen setzt sich deshalb die menschliche Aura zusammen. Dem einen gibt
Färbung und Form das physische Dasein des Menschen, dem andern sein geistiges.

(27) Das Ich gibt die Trennung zwischen beiden, in der Art, daß sich das Physische in
seiner Eigenart hingibt und einen Leib aufbaut, der eine Seele in sich aufleben läßt-, und das
Ich gibt sich wieder hin und läßt in sich den Geist aufleben, der nun seinerseits die Seele
durchdringt und ihr das Ziel gibt in der Geisteswelt. Durch den Leib ist die Seele
eingeschlossen im Physischen, durch den Geistmenschen wachsen ihr die Flügel zur
Bewegung in der geistigen Welt. (41)

(28) Will man den ganzen Menschen erfassen, so muß man ihn aus den genannten
Bestandteilen zusammengesetzt denken. Der Leib baut sich aus der physischen Stoffwelt auf,
so daß dieser Bau auf das denkende Ich hingeordnet ist. Er ist von Lebenskraft durchdrungen
und wird dadurch zum Ätherleib oder Lebensleib. Als solcher schließt er sich in den
Sinnesorganen nach außen auf und wird zum Seelenleib. Diesen durchdringt die
Empfindungsseele und wird eine Einheit mit ihm. Die Empfindungsseele empfängt nicht bloß
die Eindrücke der Außenwelt als Empfindungen; sie hat ihr eigenes Leben, das sich durch das
Denken auf der andern Seite ebenso befruchtet wie durch die Empfindungen auf der einen. So
wird sie zur Verstandesseele. Sie kann das dadurch, daß sie sich nach oben hin den Intuitionen
erschließt wie nach unten hin den Empfindungen. Dadurch ist sie Bewußtseinsseele. Das ist
ihr deshalb möglich, weil ihr die Geisteswelt das Intuitionsorgan hineinbildet, wie ihr der phy-
sische Leib die Sinnesorgane bildet. (42) Wie die Sinne durch den Seelenleib die
Empfindungen, so vermittelt ihr der Geist durch das Intuitionsorgan die Intuitionen. Der
Geistmensch ist dadurch mit der Bewußtseinsseele in einer Einheit verbunden wie der
physische Körper mit der Empfindungsseele im Seelenleib. Bewußtseinsseele und Geistselbst
bilden eine Einheit. In dieser Einheit lebt der Geistesmensch als Lebensgeist, wie der Äther-
leib für den Seelenleib die leibliche Lebensgrundlage bildet. Und wie der physische Körper in
der physischen Haut sich abschließt, so der Geistmensch in der Geisteshülle. Es ergibt sich
die Gliederung des ganzen Menschen in folgender Art:

A. Physischer Körper

B. Ätherleib oder Lebensleib

C. Seelenleib

D. Empfindungsseele

E. Verstandesseele

F. Bewußtseinsseele

G. Geistselbst

H. Lebensgeist

I. Geistesmensch.

(29) Seelenleib (C) und Empfindungsseele (D) sind eine Einheit im irdischen Menschen -
ebenso Bewußtseinsseele (F) und Geistselbst (G). – Dadurch ergeben sich sieben Teile des
irdischen Menschen:



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

1. Der physische Körper

2. Der Äther- oder Lebensleib

3. Der empfindende Seelenleib

4. Die Verstandesseele

5. Die geisterfüllte Bewußtseinsseele

6. Der Lebensgeist

7. Der Geistesmensch.

(30) In der Seele blitzt das «Ich» auf, empfängt aus dem Geiste den Einschlag und wird
dadurch zum Träger des Geistmenschen. Dadurch nimmt der Mensch an den «drei Welten»
(der physischen, seelischen und geistigen) teil. Er wurzelt durch physischen Körper, Ätherleib
und Seelenleib in der physischen Welt und blüht durch das Geistselbst, den Lebensgeist und
Geistesmenschen in die geistige Welt hinauf. Der Stamm aber, der nach der einen Seite
wurzelt, nach der andern blüht, das ist die Seele selbst.

(31) Man kann, durchaus im Einklange mit dieser Gliederung des Menschen, eine
vereinfachte Form derselben geben. Obwohl das menschliche «Ich» in der Bewußtseinsseele
aufleuchtet, so durchdringt es doch das ganze seelische Wesen. Die Teile dieses seelischen
Wesens sind -überhaupt nicht so scharf gesondert wie die Leibesglieder; sie durchdringen sich
in einem höheren Sinne. Faßt man dann Verstandesseele und Bewußtseinsseele als die zwei
zusammengehörigen Hüllen des Ich und dieses als den Kern derselben ins Auge, dann kann
man den Menschen gliedern in: physischen Leib, Lebensleib, Astralleib und Ich. Mit dem
Ausdruck Astralleib wird dabei hier das bezeichnet, was Seelenleib und Empfindungsseele
zusammen sind. Der Ausdruck findet sich in der älteren Literatur und sei hier frei angewendet
auf dasjenige in der menschlichen Wesenheit, was über das Sinnlich-Wahrnehmbare
hinausliegt. (43) Trotzdem die Empfindungsseele in gewisser Beziehung auch von dem Ich
durchkraftet wird, hängt sie mit dem Seelenleib so eng zusammen, daß für beide, vereinigt
gedacht, ein einziger Ausdruck berechtigt ist. Wenn nun das Ich sich mit dem Geistselbst
durchdringt, so tritt dieses Geistselbst so auf, daß der Astralleib von dem Seelischen aus
umgearbeitet wird. In dem Astralleib wirken zunächst des Menschen Triebe, Begierden,
Leidenschaften, insofern diese empfunden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen
Wahrnehmungen. Die sinnlichen Wahrnehmungen entstehen durch den Seelenleib als ein
Glied im Menschen, das ihm von der äußeren Welt zukommt. Die Triebe, Begierden,
Leidenschaften und so weiter entstehen in der Empfindungsseele, insofern diese vom Innern
durchkraftet wird, bevor dieses Innere sich dem Geistselbst hingegeben hat. Durchdringt sich
das «Ich» mit dem Geistselbst, so durchkraftet die Seele den Astralleib wieder mit diesem
Geistselbst. Es drückt sich dies so aus, daß dann die Triebe, Begierden und Leidenschaften
durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem Geiste empfangen hat. Das Ich ist dann
vermöge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr geworden in der Welt der Triebe,
Begierden und so weiter. In dem Maße, als es dies geworden ist, erscheint das Geistselbst im
Astralleib. Und dieser selbst wird dadurch verwandelt. Der Astralleib erscheint dann selbst als
zweigliedrige Wesenheit, als zum Teil unverwandelt, zum Teil verwandelt. Daher kann man
das Geistselbst in seiner Offenbarung am Menschen als den verwandelten Astralleib
bezeichnen. Ein Ähnliches geht in dem Menschen vor, wenn er in sein Ich den Lebensgeist
aufnimmt. Dann verwandelt sich der Lebensleib. Er wird durchdrungen von dem Lebensgeist.
Dieser offenbart sich in der Art, daß der Lebensleib ein anderer wird. Daher kann man auch
sagen, daß der Lebensgeist der verwandelte Lebensleib ist. Und nimmt das Ich den
Geistesmenschen in sich auf, so erhält es dadurch die starke Kraft, den physischen Leib damit
zu durchdringen. Es ist natürlich, daß dasjenige, was so von dem physischen Leibe



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

verwandelt ist, nicht mit den physischen Sinnen wahrzunehmen ist. Es ist ja gerade das am
physischen Leib Geistesmensch geworden, was vergeistigt ist. Es ist dann für die sinnliche
Wahrnehmung als Sinnliches vorhanden; und insofern dieses Sinnliche vergeistigt ist, muß es
vom geistigen Erkenntnisvermögen wahrgenommen werden. Den äußeren Sinnen erscheint
eben auch das vom Geistigen durchdrungene Physische nur sinnlich. – (44) Mit
Zugrundelegung von alledem kann man auch folgende Gliederung des Menschen geben:

1. Physischer Leib

2. Lebensleib

3. Astralleib

4. Ich als Seelenkern

5. Geistselbst als verwandelter Astralleib

6. Lebensgeist als verwandelter Lebensleib

7. Geistesmensch als verwandelter physischer Leib.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

WIEDERVERKÖRPERUNG DES GEISTES UND SCHICKSAL

(1) In der Mitte zwischen Leib und Geist lebt die Seele. Die Eindrücke, die ihr durch den
Leib zukommen, sind vorübergehend. Sie sind nur so lange vorhanden, als der Leib seine
Organe den Dingen der Außenwelt öffnet. Mein Auge empfindet die Farbe an der Rose nur so
lange, als die Rose ihm gegenübersteht und es selbst geöffnet ist. Die Gegenwart sowohl des
Dinges in der Außenwelt wie auch diejenige des leiblichen Organs sind notwendig, damit ein
Eindruck, eine Empfindung oder Wahrnehmung zustande kommen können. Was ich aber im
Geiste als Wahrheit über die Rose erkannt habe, das geht mit der Gegenwart nicht vorüber.
Und es ist in seiner Wahrheit auch ganz und gar nicht von mir abhängig. Es wäre wahr, auch
wenn ich niemals der Rose gegenübergetreten wäre. Was ich durch den Geist erkenne, ist in
einem Elemente des Seelenlebens gegründet, durch das die Seele mit einem Weltinhalt
zusammenhängt, der in ihr sich unabhängig von ihren vergänglichen Leibesgrundlagen
offenbart. Es kommt nicht darauf an, ob das sich Offenbarende selbst überall ein
Unvergängliches ist, sondern darauf, ob die Offenbarung für die Seele so geschieht, daß dabei
nicht ihre vergängliche Leibesgrundlage in Betracht kommt, sondern dasjenige, was in ihr
von diesem Vergänglichen unabhängig ist. Das Dauernde in der Seele ist in dem Augenblicke
in die Beobachtung gestellt, in dem man gewahr wird, daß Erlebnisse da sind, die nicht durch
ihr Vergängliches begrenzt sind. Auch darum handelt es sich nicht, ob diese Erlebnisse
zunächst durch vergängliche Verrichtungen der Leibesorganisation bewußt werden, sondern
darum, daß sie etwas enthalten, was zwar in der Seele lebt, aber doch in seiner Wahrheit
unabhängig ist von dem vergänglichen Vorgange der Wahrnehmung. (45) Zwischen Gegen-
wart und Dauer ist die Seele gestellt, indem sie die Mitte hält zwischen Leib und Geist. Aber
sie vermittelt auch Gegenwart und Dauer. Sie bewahrt das Gegenwärtige für die Erinnerung.
Dadurch entreißt sie es der Vergänglichkeit und nimmt es in die Dauer ihres Geistigen auf.
Auch prägt sie das Dauernde dem Zeitlich-Vergänglichen ein, indem sie in ihrem Leben sich
nicht nur den vorübergehenden Reizen hingibt, sondern von sich aus die Dinge bestimmt,
ihnen ihr Wesen in den Handlungen einverleibt, die sie verrichtet. Durch die Erinnerung
bewahrt die Seele das Gestern; durch die Handlung bereitet sie das Morgen vor.

(2) Meine Seele müßte das Rot der Rose immer von neuem wahrnehmen, um es im
Bewußtsein zu haben, wenn sie es nicht durch die Erinnerung behalten könnte. Das, was nach
dem äußeren Eindruck zurückbleibt, was von der Seele behalten werden kann, kann
unabhängig von dem äußeren Eindrucke wieder Vorstellung werden. Durch diese Gabe macht
die Seele die Außenwelt so zu ihrer eigenen Innenwelt, daß sie diese dann durch das Gedächt-
nis – für die Erinnerung – behalten und unabhängig von den gewonnenen Eindrücken mit ihr
weiter ein eigenes Leben führen kann. Das Seelenleben wird so zur dauernden Wirkung der
vergänglichen Eindrücke der Außenwelt.

(3) Aber auch die Handlung erhält Dauer, wenn sie einmal der Außenwelt aufgeprägt ist.
Schneide ich einen Zweig von einem Baume, so ist durch meine Seele etwas geschehen, was
den Lauf der Ereignisse in der Außenwelt vollkommen ändert. Es wäre mit dem Zweige an
dem Baume etwas ganz anderes geschehen, wenn ich nicht handelnd eingegriffen hätte. Ich
habe eine Reihe von Wirkungen ins Leben gerufen, die ohne mein Dasein nicht vorhanden
gewesen wären. Was ich heute getan habe, bleibt für morgen bestehen. Es wird dauernd durch
die Tat, wie meine Eindrücke von gestern für meine Seele dauernd geworden sind durch das
Gedächtnis.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(4) Für dieses Dauerndwerden durch die Tat bildet man im gewöhnlichen Bewußtsein nicht
in der gleichen Art eine Vorstellung aus, wie diejenige ist, die man für «Gedächtnis» hat, für
das Dauerndwerden eines Erlebnisses, das auf Grund einer Wahrnehmung erfolgt. Aber wird
nicht das «Ich» des Menschen mit der in der Welt erfolgten Veränderung durch seine Tat
ebenso verbunden wie mit der aus einem Eindruck erfolgenden Erinnerung? (46) Das «Ich»
urteilt über neue Eindrücke anders, je nachdem es die eine oder die andere Erinnerung hat
oder nicht. Aber es ist auch als «Ich» in eine andere Verbindung zur Welt getreten, je
nachdem es die eine oder die andere Tat verrichtet hat oder nicht. Ob ich auf einen andern
Menschen einen Eindruck gemacht habe durch eine Tat oder nicht, davon hängt es ab, ob
etwas in dem Verhältnisse der Welt zu meinem «Ich» vorhanden ist oder nicht. Ich bin in
meinem Verhältnis zur Welt ein anderer, nachdem ich auf meine Umgebung einen Eindruck
gemacht habe. Daß man, was hier gemeint ist, nicht so bemerkt wie die Veränderung des
«Ich» durch Erwerb einer Erinnerung, das rührt allein davon her, daß die Erinnerung sich so-
gleich bei ihrer Bildung verbindet mit dem Seelenleben, das man schon immer als das seinige
empfunden hat; die äußere Wirkung der Tat aber verläuft, losgelöst von diesem Seelenleben,
in Folgen, die noch etwas anderes sind, als was man davon in der Erinnerung behält.
Dessenungeachtet aber sollte man zugeben, daß, nach einer vollbrachten Tat, etwas in der
Welt ist, dem sein Charakter durch das «Ich» aufgeprägt ist. Man wird, wenn man das hier in
Betracht Kommende wirklich durchdenkt, zu der Frage kommen: Könnte es nicht sein, daß
die Folgen einer vollbrachten Tat, denen ihr Wesen durch das «Ich» aufgeprägt ist, eine
Tendenz erhalten, zu dem Ich wieder hinzuzutreten, wie ein im Gedächtnis bewahrter
Eindruck wieder auflebt, wenn sich dazu eine äußere Veranlassung ergibt? Das im Gedächtnis
Bewahrte wartet auf eine solche Veranlassung. Könnte nicht das in der Außenwelt mit dem
Ich-Charakter Bewahrte ebenso warten, um so von außen an die Menschenseele
heranzutreten, wie die Erinnerung von innen an diese Seele bei gegebener Veranlassung
herantritt? Hier wird diese Sache nur als Frage hingestellt. denn, gewiß, es könnte sein, daß
sich die Veranlassung niemals ergäbe, daß die mit dem Ich-Charakter behafteten Folgen einer
Tat die Menschenseele treffen könnten. Aber daß sie als solche vorhanden sind und daß sie in
ihrem Vorhandensein das Verhältnis der Welt zu dem Ich bestimmen, das erscheint sofort als
eine mögliche Vorstellung, wenn man, was vorliegt, denkend verfolgt. Es soll in den
nachfolgenden Betrachtungen untersucht werden, ob es im Menschenleben etwas gibt, das
von dieser «möglichen» Vorstellung aus auf eine Wirklichkeit deutet.

(5) Es sei nun erst das Gedächtnis betrachtet. Wie kommt es zustande? (47) Offenbar auf
ganz andere Art als die Empfindung oder Wahrnehmung. Ohne Auge kann ich nicht die
Empfindung des «Blau» haben. Aber durch das Auge habe ich noch keineswegs die
Erinnerung an das «Blau». Soll mir das Auge jetzt diese Empfindung geben, so muß ihm ein
blaues Ding gegenübertreten. Die Leiblichkeit würde alle Eindrücke immer wieder in Nichts
zurücksinken lassen, wenn nicht, indem durch den Wahrnehmungsakt die gegenwärtige
Vorstellung sich bildet, zugleich in dem Verhältnisse zwischen Außenwelt und Seele sich
etwas abspielte, was in dem Menschen eine solche Folge hat, daß er später durch Vorgänge in
sich wieder eine Vorstellung von dem haben kann, was früher eine Vorstellung von außen her
bewirkt hat. (Wer sich Übung für seelisches Beobachten erworben hat, wird finden können,
daß der Ausdruck ganz schief ist, der von der Meinung ausgeht: man habe heute eine
Vorstellung und morgen trete durch das Gedächtnis diese Vorstellung wieder auf, nachdem
sie sich inzwischen irgendwo im Menschen aufgehalten hat. Nein, die Vorstellung, die ich
jetzt habe, ist eine Erscheinung, die mit dem «jetzt» vorübergeht. Tritt Erinnerung ein, so
findet in mir ein Vorgang statt, der die Folge von etwas ist, das außer dem Hervorrufen der
gegenwärtigen Vorstellung in dem Verhältnis zwischen Außenwelt und mir stattgefunden hat.
Die durch die Erinnerung hervorgerufene Vorstellung ist eine neue und nicht die aufbewahrte



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

alte. Erinnerung besteht darin, daß wieder vorgestellt werden kann, nicht, daß eine
Vorstellung wieder aufleben kann. Was wieder eintritt, ist etwas anderes als die Vorstellung
selbst. Diese Anmerkung wird hier gemacht, weil auf geisteswissenschaftlichem Gebiete
notwendig ist, daß men sich über gewisse Dinge genauere Vorstellungen macht als im
gewöhnlichen Leben und sogar auch in der gewöhnlichen Wissenschaft.) - Ich erinnere mich,
das heißt: ich erlebe etwas, was selbst nicht mehr da ist. Ich verbinde ein vergangenes Er-
lebnis mit meinem gegenwärtigen Leben. Es ist so bei jeder Erinnerung. Man nehme an, ich
treffe einen Menschen und erkenne ihn wieder, weil ich ihn gestern getroffen habe. Er wäre
für mich ein völlig Unbekannter, wenn ich nicht das Bild, das ich mir gestern durch die
Wahrnehmung gemacht habe, mit meinem heutigen Eindruck von ihm verbinden könnte. Das
heutige Bild gibt mir die Wahrnehmung, das heißt meine Sinnesorganisation. Wer aber
zaubert das gestrige in meine Seele herein? (48) Es ist dasselbe Wesen in mir, das gestern bei
meinem Erlebnis dabei war und das auch bei dem heutigen dabei ist. Seele ist es in den
vorhergehenden Ausführungen genannt worden. Ohne diese treue Bewahrerin des
Vergangenen wäre jeder äußere Eindruck für den Menschen immer wieder neu. Gewiß ist,
daß die Seele den Vorgang, durch welchen etwas Erinnerung wird, dem Leibe wie durch ein
Zeichen einprägt; doch muß eben die Seele diese Einprägung machen und dann ihre eigene
Einprägung wahrnehmen, wie sie etwas Äußeres wahrnimmt. So ist sie die Bewahrerin der
Erinnerung.

(6) Als Bewahrerin des Vergangenen sammelt die Seele fortwährend Schätze für den Geist
auf. Daß ich das Richtige von dem Unrichtigen unterscheiden kann, das hängt davon ab, daß
ich als Mensch ein denkendes Wesen bin, das die Wahrheit im Geiste zu ergreifen vermag.
Die Wahrheit ist ewig; und sie könnte sich mir immer wieder an den Dingen offenbaren, auch
wenn ich das Vergangene immer wieder aus dem Auge verlöre und jeder Eindruck für mich
ein neuer wäre. Aber der Geist in mir ist nicht allein auf die Eindrücke der Gegenwart
beschränkt; die Seele erweitert seinen Gesichtskreis über die Vergangenheit hin. Und je mehr
sie aus der Vergangenheit zu ihm hinzuzufügen vermag, desto reicher macht sie ihn. So gibt
die Seele an den Geist weiter, was sie vom Leibe erhalten hat. – Der Geist des Menschen trägt
dadurch in jedem Augenblicke seines Lebens zweierlei in sich. Erstens die ewigen Gesetze
des Wahren und Guten und zweitens die Erinnerung an die Erlebnisse der Vergangenheit.
Was er tut, das vollbringt er unter dem Einflusse dieser beiden Faktoren. Wollen wir einen
Menschengeist verstehen, so müssen wir deshalb auch zweierlei von ihm wissen: erstens,
wieviel von dem Ewigen sich ihm offenbart hat, und zweitens, wieviel Schätze aus der
Vergangenheit in ihm liegen.

(7) Diese Schätze bleiben dem Geiste keineswegs in unveränderter Gestalt. Die Eindrücke,
die der Mensch, aus den Erlebnissen gewinnt, schwinden dem Gedächtnisse allmählich dahin.
Nicht aber ihre Früchte. Man erinnert sieh nicht aller Erlebnisse, die man in der Kindheit
durchgemacht hat, während man sich die Kunst des Lesens und des Schreibens angeeignet
hat. Aber man könnte nicht lesen und schreiben, wenn man diese Erlebnisse nicht gehabt hätte
und ihre Früchte nicht bewahrt geblieben wären in Form von Fähigkeiten. Und das ist die
Umwandlung, die der Geist mit den Gedächtnisschätzen vornimmt. (49) Er überläßt, was zu
Bildern der einzelnen Erlebnisse führen kann, seinem Schicksale und entnimmt ihm nur die
Kraft zu einer Erhöhung seiner Fähigkeiten. So geht gewiß kein Erlebnis ungenützt vorüber:
die Seele bewahrt es als Erinnerung, und der Geist saugt aus ihm dasjenige, was seine
Fähigkeiten, seinen Lebensgehalt bereichern kann. Der Menschengeist wächst durch die
verarbeiteten Erlebnisse. - Kann man also auch die vergangenen Erlebnisse im Geiste nicht
wie in einer Sammelkammer aufbewahrt .finden, man findet ihre Wirkungen in den
Fähigkeiten, die sich der Mensch erworben hat.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(8) Bisher sind der Geist und die Seele nur betrachtet worden innerhalb der Grenzen, die
zwischen Geburt und Tod liegen. Man kann dabei nicht stehenbleiben. Wer das tun wollte,
der gliche dem, welcher auch den menschlichen Leib nur innerhalb derselben Grenzen
betrachten wollte. Man kann gewiß vieles innerhalb dieser Grenzen finden. Aber man kann
nimmermehr aus dem, was zwischen Geburt und Tod liegt, die menschliche Gestalt erklären.
Diese kann sich nicht aus bloßen physischen Stoffen und Kräften unmittelbar auferbauen. Sie
kann nur von einer ihr gleichen Gestalt abstammen, die sich auf Grund dessen ergibt, was sich
fortgepflanzt hat. Die physischen Stoffe und Kräfte bauen den Leib während des Lebens auf:
die Kräfte der Fortpflanzung lassen aus ihm einen andern hervorgehen, der seine Gestalt
haben kann, also einen solchen, der Träger desselben Lebensleibes sein kann. – Jeder
Lebensleib ist eine Wiederholung seines Vorfahren. Nur weil er dieses ist, erscheint er nicht
in jeder beliebigen Gestalt, sondern in derjenigen, die ihm vererbt ist. Die Kräfte, die meine
Menschengestalt möglich gemacht haben, lagen in meinen Vorfahren. Aber auch der Geist
des Menschen erscheint in einer bestimmten Gestalt (wobei das Wort Gestalt natürlich geistig
gemeint ist). Und die Gestalten des Geistes sind die denkbar verschiedensten bei den
einzelnen Menschen. Nicht zwei Menschen haben die gleiche geistige Gestalt. Man muß auf
diesem Gebiete nur ebenso ruhig und sachlich beobachten wie auf dem physischen. Man kann
nicht sagen, die Verschiedenheiten der Menschen in geistiger Beziehung rühren allein von
den Verschiedenheiten ihrer Umgebung, ihrer Erziehung und so weiter her. Nein, das ist
durchaus nicht der Fall; denn zwei Menschen entwickeln sich unter den gleichen Einflüssen
der Umgebung, der Erziehung und so weiter in ganz verschiedener Art. Deshalb muß man
zugeben, daß sie mit ganz verschiedenen Anlagen ihren Lebensweg angetreten haben. – Hier
steht man vor einer wichtigen Tatsache, die Licht ausbreitet über die Wesenheit des
Menschen, wenn man ihre volle Tragweite erkennt. Wer seine Anschauung nur nach der Seite
des materiellen Geschehens hin richten will, der könnte allerdings sagen, die individuellen
Verschiedenheiten menschlicher Persönlichkeiten rühren von den Verschiedenheiten in der
Beschaffenheit der stofflichen Keime her. (Und unter Berücksichtigung der von Gregor
Mendel gefundenen und von andern weitergebildeten Vererbungsgesetze kann eine solche
Ansicht vieles sagen, was ihr den Schein von Berechtigung auch vor dem wissenschaftlichen
Urteil gibt.) Ein solcher Beurteiler zeigt aber nur, daß er keine Einsicht in das wirkliche
Verhältnis des Menschen zu dessen Erleben hat. Denn die sachgemäße Beobachtung ergibt,
daß die äußeren Umstände auf verschiedene Personen in verschiedener Art durch etwas
wirken, das gar nicht unmittelbar mit der stofflichen Entwickelung in Wechselbeziehung tritt.
Für den wirklich genauen Erforscher auf diesem Gebiete zeigt sich, daß, was aus den
stofflichen Anlagen kommt, sich unterscheiden läßt von dein, was zwar durch
Wechselwirkung des Menschen mit den Erlebnissen entsteht, aber nur dadurch sich gestalten
kann, daß die Seele selbst diese Wechselwirkung eingeht. Die Seele steht da deutlich mit
etwas innerhalb der Außenwelt in Beziehung, das, seinem Wesen nach, keinen Bezug zu
stofflichen Keimanlagen haben kann.

(9) Durch ihre physische Gestalt unterscheiden sich die Menschen von ihren tierischen
Mitgeschöpfen auf der Erde. Aber sie sind innerhalb gewisser Grenzen in bezug auf diese
Gestalt untereinander gleich. Es gibt nur eine menschliche Gattung. Wie groß auch die
Unterschiede der Rassen, Stämme, Völker und Persönlichkeiten sein mögen: in physischer
Beziehung ist die Ähnlichkeit zwischen Mensch und Mensch größer als die zwischen dem
Menschen und irgendeiner Tiergattung. Alles, was in der menschlichen Gattung sich ausprägt,
wird bedingt durch die Vererbung von den Vorfahren auf die Nachkommen. Und die
menschliche Gestalt ist an diese Vererbung gebunden. Wie der Löwe nur durch
Löwenvorfahren, so kann der Mensch nur durch menschliche Vorfahren seine physische
Gestalt erben.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(10) So wie die physische Ähnlichkeit der Menschen klar vor Augen liegt, so enthüllt sich
dem vorurteilslosen geistigen Blicke die Verschiedenheit ihrer geistigen Gestalten. – (51) Es
gibt eine offen zutage liegende Tatsache, durch welche dies zum Ausdrucke kommt. Sie
besteht in dem Vorhandensein der Biographie eines Menschen. Wäre der Mensch bloßes
Gattungswesen, so könnte es keine Biographie geben. Ein Löwe, eine Taube nehmen das
Interesse in Anspruch, insofern sie der Löwen-, der Taubenart angehören. Man hat das
Einzelwesen in allem Wesentlichen verstanden, wenn man die Art beschrieben hat. Es kommt
hier wenig darauf an, ob man es mit Vater, Sohn oder Enkel zu tun hat. Was bei ihnen
interessiert, das haben eben Vater, Sohn und Enkel gemeinsam. Was der Mensch bedeutet,
das aber fängt erst da an, wo er nicht bloß Art-, oder Gattungs-, sondern wo er Einzelwesen
ist. Ich habe das Wesen des Herrn Schulze in Krähwinkel durchaus nicht begriffen, wenn ich
seinen Sohn oder seinen Vater beschrieben habe. Ich muß seine eigene Biographie kennen.
Wer über das Wesen der Biographie nachdenkt, der wird gewahr, daß in geistiger Beziehung
jeder Mensch eine Gattung für sich ist. - Wer freilich Biographie bloß als eine äußerliche
Zusammenstellung von Lebensereignissen faßt, der mag behaupten, daß er in demselben
Sinne eine Hunde- wie eine Menschenbiographie schreiben könne. Wer aber in der Biogra-
phie die wirkliche Eigenart eines Menschen schildert, der begreift, daß er in ihr etwas hat, was
im Tierreiche der Beschreibung einer ganzen Art entspricht. Nicht darauf kommt es an, daß
man – was ja wirklich selbstverständlich ist – auch von einem Tiere – besonders von einem
klugen – etwas Biographieartiges sagen kann, sondern darauf, daß die Menschenbiographie
nicht dieser Tierbiographie, sondern der Beschreibung der tierischen Art entspricht. Es wird ja
immer wieder Menschen geben, die das hier Gesagte damit werden widerlegen wollen, daß
sie sagen, Menageriebesitzer zum Beispiel wissen, wie individuell einzelne Tiere derselben
Gattung sich unterscheiden. Wer so urteilt, der zeigt aber nur, daß er individuelle
Verschiedenheit nicht zu unterscheiden vermag von Verschiedenheit, die nur durch
Individualität erworben sich zeigt.

(11) Wird nun die Art oder Gattung im physischen Sinne nur verständlich, wenn man sie in
ihrer Bedingtheit durch die Vererbung begreift, so kann auch die geistige Wesenheit nur
durch eine ähnliche geistige Vererbung verstanden werden. Meine physische
Menschengestalt habe ich wegen meiner Abstammung von menschlichen Vorfahren. (52)
Woher habe ich dasjenige, was in meiner Biographie zum Ausdrucke kommt? Als physischer
Mensch wiederhole ich die Gestalt meiner Vorfahren. Was wiederhole ich als geistiger
Mensch? Wer behaupten will: dasjenige, was in meiner Biographie eingeschlossen ist,
bedürfe keiner weiteren Erklärung, das müsse eben hingenommen werden, der soll nur auch
gleich behaupten: er habe irgendwo einen Erdhügel gesehen, auf dem sich die Stoffklumpen
ganz von selbst zu einem lebenden Menschen zusammengeballt haben.

(12) Als physischer Mensch stamme ich von anderen physischen Menschen ab, denn ich
habe dieselbe Gestalt wie die ganze menschliche Gattung. Die Eigenschaften der Gattung
konnten also innerhalb der Gattung durch Vererbung erworben werden. Als geistiger Mensch
habe ich meine eigene Gestalt, wie ich meine eigene Biographie habe. Ich kann also diese
Gestalt von niemand anderm haben als von mir selbst. Und da ich nicht mit unbestimmten,
sondern mit bestimmten seelischen Anlagen in die Welt eingetreten bin, da durch diese
Anlagen mein Lebensweg, wie er in der Biographie zum Ausdruck kommt, bestimmt ist, so
kann meine Arbeit an mir nicht bei meiner Geburt begonnen haben. Ich muß als geistiger
Mensch vor meiner Geburt vorhanden gewesen sein. (53) In meinen Vorfahren bin ich sicher
nicht vorhanden gewesen, denn diese sind als geistige Menschen von mir verschieden. Meine
Biographie ist nicht aus der ihrigen erklärbar. Ich muß vielmehr als geistiges Wesen die
Wiederholung eines solchen sein, aus dessen Biographie die meinige erklärbar ist. Der andere



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

zunächst denkbare Fall wäre der, daß ich die Ausgestaltung dessen, was Inhalt meiner
Biographie ist, nur einem geistigen Leben vor der Geburt (beziehungsweise der Empfängnis)
verdanke. Zu dieser Vorstellung hätte man aber nur Berechtigung, wenn man annehmen
wollte, daß, was auf die Menschenseele aus dem physischen Umkreis herein wirkt, gleichartig
sei mit dem, was die Seele aus einer nur geistigen Welt hat. Eine solche Annahme
widerspricht der wirklich genauen Beobachtung. Denn was aus dieser physischen Umgebung
bestimmend für die Menschenseele ist, das ist so, daß es wirkt wie ein später im physischen
Leben Erfahrenes auf ein in gleicher Art früher Erfahrenes. Um diese Verhältnisse richtig zu
beobachten, muß man sich den Blick dafür aneignen, wie es im Menschenleben wirksame
Eindrücke gibt, die so auf die Anlagen der Seele wirken wie das Stehen vor einer zu
verrichtenden Tat gegenüber dem, was man im physischen Leben schon geübt hat; nur daß
solche Eindrücke eben nicht auf ein in die sein unmittelbaren Leben schon Geübtes auftreffen,
sondern auf Seelenanlagen, die sich so beeindrucken lassen wie die durch Übung erworbenen
Fähigkeiten. Wer diese Dinge durchschaut, der kommt zu der Vorstellung von Erdenleben,
die dem gegenwärtigen vorangegangen sein müssen. Er kann denkend nicht bei rein geistigen
Erlebnissen vor diesem Erdenleben stehenbleiben. – Die physische Gestalt, die Schiller an
sich getragen hat, die hat er von seinen Vorfahren ererbt. Sowenig aber diese physische
Gestalt aus der Erde gewachsen sein kann, sowenig kann es die geistige Wesenheit Schillers
sein. Er muß die Wiederholung einer andern geistigen Wesenheit sein, aus deren Biographie
die seinige erklärbar wird, wie die physische Menschengestalt Schillers durch menschliche
Fortpflanzung erklärbar ist. – So wie also die physische Menschengestalt immer wieder und
wieder eine Wiederholung, eine Wiederverkörperung der menschlichen Gattungswesenheit
ist, so muß der geistige Mensch eine Wiederverkörperung desselben geistigen Menschen sein.
Denn als geistiger Mensch ist eben jeder eine eigene Gattung.

(13) Man kann gegen das hier Gesagte einwenden: das seien reine Gedankenausführungen;
und man kann äußere Beweise verlangen, wie man sie von der gewöhnlichen
Naturwissenschaft her gewohnt ist. Dagegen muß gesagt werden, daß die Wieder-
verkörperung des geistigen Menschen doch ein Vorgang ist, der nicht dem Felde äußerer
physischer Tatsachen angehört, sondern ein solcher, der sich ganz im geistigen Felde abspielt.
Und zu diesem Felde hat keine andere unserer gewöhnlichen Geisteskräfte Zutritt als allein
das Denken. Wer der Kraft des Denkens nicht vertrauen will, der kann sich über höhere
geistige Tatsachen eben nicht aufklären. – (54) Für denjenigen, dessen geistiges Auge
erschlossen ist, wirken die obigen Gedankengänge genau mit derselben Kraft, wie ein
Vorgang wirkt, der sich vor seinem physischen Auge abspielt. Wer einem sogenannten
«Beweise», der nach der Methode der gewöhnlichen naturwissenschaftlichen Erkenntnis
aufgebaut ist, mehr Überzeugungskraft zugesteht als den obigen Ausführungen über die
Bedeutung der Biographie, der mag im gewöhnlichen Wortsinn ein großer Wissenschafter
sein: von den Wegen der echt geistigen Forschung ist er aber sehr weit entfernt.

(14) Es gehört zu den bedenklichsten Vorurteilen, wenn man die geistigen Eigenschaften
eines Menschen durch Vererbung von Vater oder Mutter oder anderen Vorfahren erklären
will. Wer sich des Vorurteils schuldig macht, daß zum Beispiel Goethe das, was sein Wesen
ausmacht, von Vater und Mutter ererbt habe, dem wird auch zunächst kaum mit Gründen
beizukommen sein, denn in ihm liegt eine tiefe Antipathie gegen vorurteilslose Beobachtung.
Eine materialistische Suggestion hindert ihn, die Zusammenhänge der Erscheinungen im
rechten Lichte zu sehen.

(15) In solchen Ausführungen sind die Voraussetzungen gegeben, um die menschliche
Wesenheit über Geburt und Tod hinaus zu verfolgen. Innerhalb der durch Geburt und Tod



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

bestimmten Grenzen gehört der Mensch den drei Welten, der Leiblichkeit, dem Seelischen
und dem Geistigen, an. Die Seele bildet das Mittelglied zwischen Leib und Geist, indem' sie
das dritte Glied des Leibes, den Seelenleib, mit der Empfindungsfähigkeit durchdringt und
indem sie das erste Glied des Geistes, das Geistselbst, als Bewußtseinsseele durchsetzt. Sie
hat dadurch während des Lebens Anteil an dem Leibe sowohl wie an dem Geiste. Dieser
Anteil kommt in ihrem ganzen Dasein zum Ausdruck. Von der Organisation des Seelenleibes
wird es abhängen, wie die Empfindungsseele ihre Fähigkeiten entfalten kann. Und von dem
Leben der Bewußtseinsseele wird es andererseits abhängig sein, wie weit das Geistselbst in
ihr sich entwickeln kann. Die Empfindungsseele wird einen um so besseren Verkehr mit der
Außenwelt entfalten, je wohlgebildeter der Seelenleib ist. Und das Geistselbst wird um so
reicher, machtvoller werden, je mehr ihm die Bewußtseinsseele Nahrung zuführt. Es ist
gezeigt worden, daß während des Lebens durch die verarbeiteten Erlebnisse und die Früchte
dieser Erlebnisse dem Geistselbst diese Nahrung zugeführt wird. Denn die dargelegte
Wechselwirkung zwischen Seele und Geist kann natürlich nur da geschehen, wo Seele und
Geist ineinander befindlich, voneinander durchdrungen sind, also innerhalb der Verbindung
von «Geistselbst mit Bewußtseinsseele».

(16) Es sei zuerst die Wechselwirkung von Seelenleib und Empfindungsseele betrachtet.
Der Seelenleib ist, wie sich ergeben hat, zwar die feinste Ausgestaltung der Leiblichkeit, aber
er gehört doch zu dieser und ist von ihr abhängig. Physischer Körper, Ätherleib und
Seelenleib machen in gewisser Beziehung ein Ganzes aus. (55) Daher ist auch der Seelenleib
in die Gesetze der physischen Vererbung, durch die der Leib seine Gestalt erhält, mit
einbezogen. Und da er die beweglichste, gleichsam flüchtigste Form der Leiblichkeit ist, so
muß er auch die beweglichsten und flüchtigsten Erscheinungen der Vererbung zeigen.
Während daher der physische Leib nur nach Rassen, Völkern, Stämmen am wenigsten
verschieden ist und der Ätherleib zwar eine größere Abweichung für die einzelnen Menschen,
aber doch noch eine überwiegende Gleichheit aufweist, ist diese Verschiedenheit beim
Seelenleib schon eine sehr große. In ihm kommt zum Ausdruck, was man schon als äußere,
persönliche Eigenart des Menschen empfindet. Er ist daher auch der Träger dessen, was sich
von dieser persönlichen Eigenart von den Eltern, Großeltern und so weiter auf die
Nachkommen vererbt. – Zwar führt die Seele als solche, wie auseinandergesetzt worden ist,
ein vollkommenes Eigenleben; sie schließt sich mit ihren Neigungen und Abneigungen, mit
ihren Gefühlen und Leidenschaften in sich selbst ab. Aber sie ist doch als Ganzes wirksam,
und deshalb kommt auch in der Empfindungsseele dieses Ganze zur Ausprägung. Und weil
die Empfindungsseele den Seelenleib durchdringt, gleichsam ausfüllt, so formt sich dieser
nach der Natur der Seele, und er kann dann als Vererbungsträger die Neigungen,
Leidenschaften und so weiter von den Vorfahren auf die Nachkommen übertragen. Auf dieser
Tatsache beruht, was Goethe sagt: «Vom Vater hab’ ich die Statur, des Lebens ernstes
Führen; vom Mütterchen die Frohnatur und Lust zu fabulieren.» Das Genie hat er natürlich
von beiden nicht. Auf diese Art zeigt sich uns, was der Mensch von seinen seelischen
Eigenschaften an die Linie der physischen Vererbung gleichsam abgibt. – Die Stoffe und
Kräfte des physischen Körpers sind in gleicher Art auch in dem ganzen Umkreis der äußeren
physischen Natur. Sie werden von da fortwährend aufgenommen und an sie wieder
abgegeben. Innerhalb einiger Jahre erneuert sich die Stoff masse, die unsern physischen
Körper zusammensetzt, vollständig. Daß diese Stoffmasse die Form des menschlichen
Körpers annimmt und daß sie innerhalb dieses Körpers sich immer wieder erneuert, das hängt
davon ab, daß sie von dem Ätherleib zusammengehalten wird. Und dessen Form ist nicht
allein durch die Vorgänge zwischen Geburt – oder Empfängnis – und Tod bestimmt, sondern
sie ist von den Gesetzen der Vererbung abhängig, die über Geburt und Tod hinausreichen.
Daß auf dem Wege der Vererbung auch seelische Eigenschaften übertragen werden können,



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

also der Fortgang der physischen Vererbung einen seelischen Einschlag erlangt, das hat
seinen Grund darin, daß der Seelenleib von der Empfindungsseele beeinflußt werden kann.

(17) Wie gestaltet sich nun die Wechselwirkung zwischen Seele und Geist? Während des
Lebens ist der Geist in der oben angegebenen Art mit der Seele verbunden. Diese empfängt
von ihm die Gabe, in dem Wahren und Guten zu leben und dadurch in ihrem Eigenleben, in
ihren Neigungen, Trieben und Leidenschaften den Geist selbst zum Ausdruck zu bringen. Das
Geistselbst bringt dem «Ich» aus der Welt des Geistes die ewigen Gesetze des Wahren und
Guten. Diese verknüpfen sich durch die Bewußtseinsseele mit den Erlebnissen des seelischen
Eigenlebens. Diese Erlebnisse selbst gehen vorüber. Aber ihre Früchte bleiben. Daß das
Geistselbst mit ihnen verknüpft war, macht einen bleibenden Eindruck auf dasselbe. Tritt der
menschliche Geist an ein solches Erlebnis heran, das einem andern ähnlich ist, mit dem es
schon einmal verknüpft war, so sieht er in ihm etwas Bekanntes und weiß sich ihm gegenüber
anders zu verhalten, als wenn es zum erstenmal ihm gegenüberstände. Darauf beruht ja alles
Lernen. Und die Früchte des Lernens sind angeeignete Fähigkeiten. – Dem ewigen Geiste
werden auf diese Art Früchte des vorübergehenden Lebens eingeprägt. – Und nehmen wir
nicht diese Früchte wahr? Worauf beruhen die Anlagen, die als das Charakteristische des
geistigen Menschen oben dargelegt worden sind? Doch nur in Fähigkeiten zu diesem oder
jenem, die der Mensch mitbringt, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt. Es gleichen in
gewisser Beziehung diese Fähigkeiten durchaus solchen, die wir uns auch während des
Lebens aneignen können. Man nehme das Genie eines Menschen. Von Mozart ist bekannt,
daß er als Knabe ein einmal gehörtes langes musikalisches Kunstwerk aus dem Gedächtnisse
aufschreiben konnte. Er war dazu nur fähig, weil er das Ganze auf einmal überschauen
konnte. Innerhalb gewisser Grenzen erweitert der Mensch auch während des Lebens seine
Fähigkeit, zu überschauen, Zusammenhänge zu durchdringen, so daß er dann neue
Fähigkeiten besitzt. Lessing hat doch von sich gesagt, daß er sich durch kritische
Beobachtungsgabe etwas angeeignet habe, was dem Genie nahekommt. (57) Will man solche
Fähigkeiten, die in Anlagen begründet sind, nicht als Wunder anstaunen, so muß man sie für
Früchte von Erlebnissen halten, die das Geistselbst durch eine Seele gehabt hat. Sie sind
diesem Geistselbst eingeprägt worden. Und da sie nicht in diesem Leben eingepflanzt worden
sind, so in einem früheren. Der menschliche Geist ist seine eigene Gattung. Und wie der
Mensch als physisches Gattungswesen seine Eigenschaften innerhalb der Gattung vererbt, so
der Geist innerhalb seiner Gattung, das heißt innerhalb seiner selbst. In einem Leben
erscheint der menschliche Geist als Wiederholung seiner selbst mit den Früchten seiner
vorigen Erlebnisse in vorhergehenden Lebensläufen. Dieses Leben ist somit die Wieder-
holung von andern und bringt mit sich, was das Geistselbst in dem vorigen Leben sich
erarbeitet hat. Wenn dieses in sich etwas aufnimmt, was Frucht werden kann, so durchdringt
es sich mit dem Lebensgeist. Wie der Lebensleib die Form von Art zu Art wiederholt, so der
Lebensgeist die Seele vom persönlichen Dasein zu persönlichem Dasein.

(18) Durch die vorangehenden Betrachtungen wird die Vorstellung in den Bereich der
Gültigkeit erhoben, die den Grund für gewisse Lebensvorgänge des Menschen in
wiederholten Erdenleben sucht. Ihre volle Bedeutung kann diese Vorstellung wohl nur
erhalten durch eine Beobachtung, die aus geistigen Einsichten entspringt, wie sie durch das
Betreten des am Schlusse dieses Buches beschriebenen Erkenntnispfades erworben werden.
Hier sollte nur gezeigt werden, daß eine durch das Denken recht orientierte gewöhnliche
Beobachtung schon zu dieser Vorstellung führt. Eine solche Beobachtung wird zunächst
allerdings die Vorstellung gewissermaßen silhouettenhaft lassen. Und sie wird sie nicht ganz
bewahren können vor den Einwürfen einer nicht genauen, von dem Denken nicht richtig
geleiteten Beobachtung. Aber andererseits ist richtig, daß, wer sich eine solche Vorstellung



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

durch gewöhnlich denkende Beobachtung erwirbt, sich bereitmacht zur übersinnlichen
Beobachtung. Er bildet gewissermaßen etwas aus, was man haben muß vor dieser über-
sinnlichen Beobachtung, wie man das Auge haben muß vor der sinnlichen Beobachtung. Wer
einwendet, daß man sich ja durch Bildung einer solchen Vorstellung die übersinnliche
Beobachtung selbst suggerieren könne, der beweist nur, daß er nicht in freiem Denken auf die
Wirklichkeit einzugehen vermag und daß gerade er sich dadurch seine Einwände selbst
suggeriert. (58)

(19) So werden die seelischen Erlebnisse dauernd nicht nur innerhalb der Grenzen von
Geburt und Tod, sondern über den Tod hinaus bewahrt. Aber nicht nur dem Geiste, der in ihr
aufleuchtet, prägt die Seele ihre Erlebnisse ein, sondern wie (Seite 46) gezeigt worden ist,
auch der äußeren Welt durch die Tat. Was der Mensch gestern verrichtet hat, ist heute noch in
seiner Wirkung vorhanden. Ein Bild des Zusammenhangs von Ursache und Wirkung in dieser
Richtung gibt das Gleichnis von Schlaf und Tod. – Oft ist der Schlaf der jüngere Bruder des
Todes genannt worden. Ich stehe des Morgens auf. Meine fortlaufende Tätigkeit war durch
die Nacht unterbrochen. Es ist nun unter gewöhnlichen Verhältnissen nicht möglich, daß ich
des Morgens meine Tätigkeit in beliebiger Weise wieder aufnehme. Ich muß an mein Tun von
gestern anknüpfen, wenn Ordnung und Zusammenhang in meinem Leben sein soll. Meine
Taten von gestern sind die Vorbedingungen derjenigen, die mir heute obliegen. Ich habe mir
mit dem, was ich gestern vollbracht habe, für heute mein Schicksal geschaffen. Ich habe mich
eine Weile von meiner Tätigkeit getrennt; aber diese Tätigkeit gehört zu mir und sie zieht
mich wieder zu sich, nachdem ich mich eine Weile von ihr zurückgezogen habe. Meine
Vergangenheit bleibt mit mir verbunden; sie lebt in meiner Gegenwart weiter und wird mir in
meine Zukunft folgen. Nicht erwachen müßte ich heute morgen, sondern neu, aus dem Nichts
heraus geschaffen werden, wenn die Wirkungen meiner Taten von gestern nicht mein
Schicksal von heute sein sollten. Sinnlos wäre es doch, wenn ich unter regelmäßigen
Verhältnissen ein Haus, das ich mir habe bauen lassen, nicht beziehen würde.

(20) Ebensowenig wie der Mensch am Morgen neu geschaffen ist, ebensowenig ist es der
Menschengeist, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt. Man versuche sich
klarzumachen, was bei dem Betreten dieses Lebensweges geschieht. Ein physischer Leib tritt
auf, der seine Gestalt durch die Gesetze der Vererbung erhält. Dieser Leib wird der Träger
eines Geistes, der ein früheres Leben in neuer Gestalt wiederholt. Zwischen beiden steht die
Seele, die ein in sich geschlossenes Eigenleben führt. (59) Ihre Neigungen und Abneigungen,
ihre Wünsche und Begierden dienen ihr; sie stellt das Denken in ihren Dienst. Sie empfängt
als Empfindungsseele die Eindrücke der Außenwelt; und sie trägt sie dem Geiste zu, auf daß
er die Früchte daraus sauge für die Dauer. Sie hat gleichsam eine Vermittlerrolle, und ihre
Aufgabe ist erfüllt, wenn sie dieser Rolle genügt. Der Leib formt ihr die Eindrücke; sie
gestaltet sie zu Empfindungen um, bewahrt sie im Gedächtnisse als Vorstellungen und gibt sie
an den Geist ab, auf daß er sie durch die Dauer trage. Die Seele ist eigentlich das, wodurch
der Mensch seinem irdischen Lebenslauf angehört. Durch seinen Leib gehört er der
physischen Menschengattung an. Durch ihn ist er ein Glied dieser Gattung. Mit seinem Geiste
lebt er in einer höheren Welt. Die Seele bindet zeitweilig beide Welten aneinander.

(21) Aber die physische Welt, die der Menschengeist betritt, ist ihm kein fremder
Schauplatz. In ihr sind die Spuren seiner Taten eingeprägt. Es gehört von diesem Schauplatz
etwas zu ihm. Das trägt das Gepräge seines Wesens. Es ist verwandt mit ihm. Wie die Seele
einst die Eindrücke der Außenwelt ihm übermittelt hat, auf daß sie ihm dauernd werden, so
hat sie, als sein, Organ, die ihr von ihm verliehenen Fähigkeiten in Taten umgesetzt, die in
ihren Wirkungen ebenfalls dauernd sind. Dadurch ist die Seele in diese Taten tatsächlich



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

eingeflossen. In den Wirkungen seiner Taten lebt des Menschen Seele ein zweites
selbständiges Leben weiter. Dies aber kann die Veranlassung dazu geben, das Leben
daraufhin anzusehen, wie die Schicksalsvorgänge in dieses Leben eintreten. Etwas «stößt»
dem Menschen zu. Er ist wohl zunächst geneigt, ein solch «Zustoßendes» wie ein «zufällig»
in sein Leben Eintretendes zu betrachten. -Allein er kann gewahr werden, wie er selbst das
Ergebnis solcher «Zufälle» ist. Wer sich in seinem vierzigsten Lebensjahre betrachtet und mit
der Frage nach seinem Seelenwesen nicht bei einer wesenlos abstrakten Ich-Vorstellung
stehenbleiben will, der darf sich sagen: ich bin ja gar nichts anderes, als was ich geworden bin
durch dasjenige, was mir bis heute schicksalsmäßig «zugestoßen» ist. Wäre ich nicht ein
anderes, wenn ich zum Beispiel mit zwanzig Jahren eine bestimmte Reihe von Erlebnissen
gehabt hätte statt derjenigen, die mich getroffen haben? Er wird dann sein «Ich» nicht nur in
seinen von «innen» heraus kommenden Entwickelungsimpulsen suchen, sondern in dem, was
«von außen» gestaltend in sein Leben eingreift. In dem, was «ihm geschieht», wird er das
eigene Ich erkennen. Gibt man sich solch einer Erkenntnis unbefangen hin, dann ist nur ein
weiterer Schritt wirklich intimer Beobachtung des Lebens dazu nötig, um in dem, was einem
durch gewisse Schicksalserlebnisse zufließt, etwas zu sehen, was das Ich von außen so
ergreift, wie die Erinnerung von innen wirkt, um ein vergangenes Erlebnis wieder aufleuchten
zu lassen. (60) Man kann sich so geeignet dazu machen, in dem Schicksalserlebnis
wahrzunehmen, wie eine frühere Tat der Seele den Weg zu dem Ich nimmt, so wie in der
Erinnerung ein früheres Erlebnis den Weg zur Vorstellung nimmt, wenn eine äußere
Veranlassung dazu da ist. Es wurde früher als von einer «möglichen» Vorstellung gesprochen,
daß die Folgen der Tat die Menschenseele wieder treffen können (vergleiche Seite 47 ff.).
Innerhalb des einzelnen Erdenlebens ist für gewisse Tatfolgen deshalb ein solches Treffen
ausgeschlossen, weil dieses Erdenleben dazu veranlagt war, die Tat zu vollbringen. Da liegt in
dem Vollbringen das Erleben. Eine gewisse Folge der Tat kann da die Seele so wenig treffen,
wie man sich an ein Erlebnis erinnern kann, in dem man noch darinnen steht. Es kann sich in
dieser Beziehung nur handeln um ein Erleben von Tatfolgen, welche das «Ich» nicht mit den
Anlagen treffen, die es in dem Erdenleben hat, aus dem heraus es die Tat verrichtet. Es kann
der Blick nur auf Tatfolgen aus anderen Erdenleben sich richten. So kann man – sobald man
empfindet: was als Schicksalserlebnis scheinbar einem «zustößt», ist verbunden mit dem Ich,
wie das, was «aus dem Innern» dieses Ich selbst sich bildet – nur denken, man habe es in
einem solchen Schicksalserlebnis mit Tatfolgen aus früheren Erdenleben zu tun. Man sieht, zu
der für das gewöhnliche Bewußtsein paradoxen Annahme, die Schicksalserlebnisse eines
Erdenlebens hängen mit den Taten vorangehender Erdenleben zusammen, wird man durch
eine intime, vom Denken geleitete Lebenserfassung geführt. Wieder kann diese Vorstellung
nur durch die übersinnliche Erkenntnis ihren Vollgehalt bekommen: ohne diese bleibt sie
silhouettenhaft. Aber wieder bereitet sie, aus, dem gewöhnlichen Bewußtsein gewonnen, die
Seele vor, damit diese ihre Wahrheit in wirklich übersinnlicher Beobachtung schauen kann.

(22) Nur der eine Teil meiner Tat ist in der Außenwelt; der andere ist in mir selbst. Man
mache sich durch einen einfachen Vergleich aus der Naturwissenschaft dieses Verhältnis von
Ich und Tat klar. (61) Tiere, die einmal als Sehende in die Höhlen von Kentucky
eingewandert sind, haben durch das Leben in denselben ihr Sehvermögen verloren. Der
Aufenthalt im Finstern hat die Augen außer Tätigkeit gesetzt. In diesen Augen wird dadurch
nicht mehr die physische und chemische Tätigkeit verrichtet, die während des Sehens vor
sich geht. Der Strom der Nahrung, der für diese Tätigkeit früher verwendet worden ist, fließt
nunmehr anderen Organen zu. Nun können diese Tiere nur in diesen Höhlen leben. Sie haben
durch ihre Tat, durch die Einwanderung, die Bedingungen ihres späteren Lebens geschaffen.
Die Einwanderung ist zu einem Teil ihres Schicksals geworden. Eine Wesenheit, die einmal
tätig war, hat sich mit den Ergebnissen der Taten verknüpft. So ist es mit dem Menschen-
geiste. Die Seele hat ihm gewisse Fähigkeiten nur vermitteln können, indem sie tätig war.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Und entsprechend den Taten sind diese Fähigkeiten. Durch eine Tat, welche die Seele
verrichtet hat, lebt in ihr die krafterfüllte Anlage, eine andere Tat zu verrichten, welche die
Frucht dieser Tat ist. Die Seele trägt dieses als Notwendigkeit in sich, bis die letztere Tat
geschehen ist. Man kann auch sagen, durch eine Tat ist der Seele die Notwendigkeit
eingeprägt, die Folge dieser Tat zu verrichten.

(23) Mit seinen Taten hat der Menschengeist wirklich sein Schicksal bereitet. An das,
was er in seinem vorigen Leben getan hat, findet er sich in einem neuen geknüpft. – Man kann
ja die Frage aufwerfen: wie kann das sein, da doch wohl der Menschengeist bei seiner
Wiederverkörperung in eine völlig andere Welt versetzt wird, als diejenige war, die er
einstens verlassen hat? Dieser Frage liegt eine sehr am Äußerlichen des Lebens haftende
Vorstellung von Schicksalsverkettung zugrunde. Wenn ich meinen Schauplatz von Europa
nach Amerika verlege, so befinde ich mich auch in einer völlig neuen Umgebung. Und
dennoch hängt mein Leben in Amerika ganz von meinem vorhergehenden in Europa ab. Bin
ich in Europa Mechaniker geworden, so gestaltet sich mein Leben in Amerika ganz anders,
als wenn ich Bankbeamter geworden wäre. In dem einen Falle werde ich wahrscheinlich in
Amerika von Maschinen, in dem andern von Bankeinrichtungen umgeben sein. In jedem Falle
bestimmt mein Vorleben meine Umgebung; es zieht gleichsam aus der ganzen Umwelt
diejenigen Dinge an sich, die ihm verwandt sind. So ist es mit dem Geistselbst. Es umgibt
sich in einem neuen Leben notwendig mit demjenigen, mit dem es aus den vorhergehenden
Leben verwandt ist. – (62) Und deswegen ist der Schlaf ein brauchbares Bild für den Tod,
weil der Mensch während des Schlafes dem Schauplatz entzogen ist, auf dem sein Schicksal
ihn erwartet. Während man schläft, laufen die Ereignisse auf diesem Schauplatz weiter. Man
hat eine Zeitlang auf diesen Lauf keinen Einfluß. Dennoch hängt unser Leben an einem neuen
Tage von den Wirkungen der Taten am vorigen Tage ab. Wirklich verkörpert sich unsere
Persönlichkeit jeden Morgen aufs neue in unserer Tatenwelt. Was während der Nacht von uns
getrennt war, ist tagsüber gleichsam um uns gelegt. - So ist es mit den Taten der früheren
Verkörperung des Menschen. Sie sind mit ihm als sein Schicksal verbunden, wie das Leben in
den finstern Höhlen mit den Tieren verbunden bleibt, die durch Einwanderung in diese
Höhlen das Sehvermögen verloren haben. Wie diese Tiere nur leben können, wenn sie sich in
der Umgebung befinden, in die sie sich selbst versetzt haben, so kann der Menschengeist nur
in der Umwelt leben, die er sich durch seine Taten selbst geschaffen hat. Daß ich am Morgen
die Lage vorfinde, die ich am vorhergehenden Tage selbst geschaffen, dafür sorgt der
unmittelbare Gang der Ereignisse. Daß ich, wenn ich mich wieder verkörpere, eine Umwelt
vorfinde, die dem Ergebnis meiner Taten aus dem vorhergehenden Leben entspricht, dafür
sorgt die Verwandtschaft meines wieder verkörperten Geistes mit den Dingen der Umwelt.
Man kann sich danach eine Vorstellung davon bilden, wie die Seele dem Wesen des Men-
schen eingegliedert ist. Der physische Leib unterliegt den Gesetzen der Vererbung. Der
Menschengeist dagegen muß sich immer wieder und wieder verkörpern; und sein Gesetz
besteht darin, daß er die Früchte der vorigen Leben in die folgenden hinübernimmt. Die Seele
lebt in der Gegenwart. Aber dieses Leben in der Gegenwart ist nicht unabhängig von den
vorhergehenden Leben. Der sich verkörpernde Geist bringt ja aus seinen vorigen
Verkörperungen sein Schicksal mit. Und dieses Schicksal bestimmt das Leben. Welche
Eindrücke die Seele wird haben können, welche Wünsche ihr werden befriedigt werden
können, welche Freuden und Leiden ihr erwachsen, mit welchen Menschen sie
zusammenkommen wird: das hängt davon ab, wie die Taten in den vorhergehenden
Verkörperungen des Geistes waren. (63) Menschen, mit welchen die Seele in einem Leben
verbunden war, wird sie in einem folgenden wiederfinden müssen, weil die Taten, welche
zwischen ihnen gewesen sind, ihre Folgen haben müssen. Wie die eine Seele, werden auch die
mit dieser verbundenen in derselben Zeit ihre Wiederverkörperung anstreben. Das Leben der
Seele ist somit ein Ergebnis des selbstgeschaffenen Schicksals des Menschengeistes. Dreierlei



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

bedingt den Lebenslauf eines Menschen innerhalb von Geburt und Tod. Und dreifach ist er
dadurch abhängig von Faktoren, die jenseits von Geburt und Tod liegen. Der Leib unterliegt
dem Gesetz der Vererbung; die Seele unterliegt dem selbstgeschaffenen Schicksal. Man nennt
dieses von dem Menschen geschaffene Schicksal mit einem alten Ausdrucke sein Karma.
Und der Geist steht unter dem Gesetze der Wiederverkörperung, der wiederholten Erden-
leben. – Man kann demnach das Verhältnis von Geist, Seele und Körper auch so ausdrücken:
Unvergänglich ist der Geist; Geburt und Tod walten nach den Gesetzen der physischen Welt
in der Körperlichkeit; das Seelenleben, das dem Schicksal unterliegt, vermittelt den
Zusammenhang von beiden während eines irdischen Lebenslaufes. Alle weiteren
Erkenntnisse über das Wesen des Menschen setzen die Bekanntschaft mit den «drei Welten»
selbst voraus, denen er angehört. Von diesen soll das Folgende handeln.

(24) Ein Denken, welches den Erscheinungen des Lebens sich gegenüberstellt und das sich
nicht scheut, die sich aus einer lebensvollen Betrachtung ergebenden Gedanken bis in ihre
letzten Glieder zu verfolgen, kann durch die bloße Logik zu der Vorstellung von den
wiederholten Erdenleben und dem Gesetze des Schicksals kommen. (64) So wahr es ist, daß
dem Seher mit dem geöffneten «geistigen Auge» die vergangenen Leben wie ein
aufgeschlagenes Buch als Erlebnis vorliegen, so wahr ist es, daß die Wahrheit von alledem
der betrachtenden Vernunft aufleuchten kann 1).

[ 1) Man vergleiche das hierzu am Ende des Buches unter «Einzelne Bemerkungen und
Ergänzungen» Gesagte.]



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

DIE DREI WELTEN

I. Die Seelenwelt

(1) Die Betrachtung des Menschen hat gezeigt, daß er drei Welten angehört. Aus der
Welt der Physischen Körperlichkeit sind die Stoffe und Kräfte entnommen, die seinen Leib
auferbauen. Er hat von dieser Welt Kenntnis durch die Wahrnehmungen seiner äußeren
physischen Sinne. Wer allein diesen Sinnen vertraut und lediglich deren
Wahrnehmungsfähigkeit entwickelt, der kann sich keinen Aufschluß verschaffen über die
beiden andern Welten, über die seelische und geistige. – Ob ein Mensch sich von der
Wirklichkeit eines Dinges oder Wesens überzeugen kann, das hängt davon ab, ob er dafür ein
Wahrnehmungsorgan, einen Sinn, hat. – Es kann natürlich leicht zu Mißverständnissen
führen, wenn man, wie es hier geschieht, die höheren Wahrnehmungsorgane geistige Sinne
nennt. Denn wenn man von «Sinnen» spricht, so verbindet man damit unwillkürlich den Ge-
danken des «Physischen». Man bezeichnet ja gerade die physische Welt auch als die
«sinnliche» im Gegensatz zur «geistigen». Um das Mißverständnis zu vermeiden, muß man
berücksichtigen, daß hier eben von «höheren Sinnen» nur vergleichsweise, in übertragenem
Sinne gesprochen wird. Wie die physischen Sinne das Physische wahrnehmen, so die
seelischen und geistigen das Seelische und Geistige. Nur in der Bedeutung von «Wahrneh-
mungsorgan» wird der Ausdruck «Sinn» gebraucht. Der Mensch hätte keine Kenntnis von
dem Licht und der Farbe, wenn er nicht ein lichtempfindendes Auge hätte; er wüßte nichts
von Klängen, wenn er nicht ein klangempfindendes Ohr hätte. In dieser Beziehung sagt mit
vollem Recht der deutsche Philosoph Lotze: «Ohne ein Licht empfindendes Auge und ohne
ein Klang empfindendes Ohr wäre die ganze Welt finster und stumm. Es würde in ihr
ebensowenig Licht oder Schall geben, als ein Zahnschmerz möglich wäre ohne einen den
Schmerz empfindenden Nerv des Zahnes.» – (65) Um das, was hiermit gesagt ist, im richtigen
Lichte zu sehen, braucht man sich nur einmal zu überlegen, wie ganz anders, als für den
Menschen, sich die Welt für die niederen Lebewesen offenbaren muß, die nur eine Art Tast-
oder Gefühlssinn über die ganze Oberfläche ihres Körpers ausgebreitet haben. Licht, Farbe
und Ton können für diese jedenfalls nicht in dem Sinne vorhanden sein wie für Wesen, die
mit Augen und Ohren begabt sind. Die Luftschwingungen, die ein Flintenschuß verursacht,
mögen auch auf sie eine Wirkung ausüben, wenn sie von ihnen getroffen werden. Daß sich
diese Luftschwingungen der Seele als Knall offenbaren, dazu ist ein Ohr notwendig. Und daß
sich gewisse Vorgänge in dem feinen Stoffe, den man Äther nennt, als Licht und Farbe
offenbaren, dazu ist ein Auge notwendig. – Nur dadurch weiß der Mensch etwas von einem
Wesen oder Dinge, daß er durch eines seiner Organe eine Wirkung davon empfängt. Dies
Verhältnis des Menschen zur Welt des Wirklichen kommt trefflich in dem folgenden
Ausspruch Goethes zur Darstellung: «Eigentlich unternehmen wir umsonst, das Wesen eines
Dinges auszudrücken. Wirkungen werden wir gewahr, und eine vollständige Geschichte
dieser Wirkungen umfaßte wohl allenfalls das Wesen jenes Dinges. Vergebens bemühen wir
uns, den Charakter eines Menschen zu schildern: man stelle dagegen seine Handlungen, seine
Taten zusammen, und ein Bild des Charakters wird uns entgegentreten. Die Farben sind Taten
des Lichtes, Taten und Leiden ... Farben und Licht stehen zwar untereinander in dem
genauesten Verhältnis, aber wir müssen uns beide als der ganzen Natur angehörig denken;
denn sie ist es ganz, die sich dadurch dem Sinne des Auges besonders offenbaren will. Ebenso
entdeckt sich die Natur einem andern Sinne ... So spricht die Natur hinabwärts zu anderen
Sinnen, zu bekannten, verkannten, unbekannten Sinnen; so spricht sie mit sich selbst und zu
uns durch tausend Erscheinungen. Dem Aufmerksamen ist sie nirgends tot, noch stumm.» Es
wäre unrichtig, wenn man diesen Ausspruch Goethes so auffassen wollte, daß damit die
Erkennbarkeit des Wesens der Dinge in Abrede gestellt würde. Goethe meint nicht: man



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

nehme nur die Wirkung des Dinges wahr und das Wesen verberge sich dahinter. Er meint
vielmehr, daß man von einem solchen «verborgenen Wesen» gar nicht sprechen soll. Das
Wesen ist nicht hinter seiner Offenbarung; es kommt vielmehr durch die Offenbarung zum
Vorschein. Nur ist dies Wesen vielfach so reich, daß es sich andern Sinnen in noch anderen
Gestalten offenbaren kann. Was sich offenbart, ist zum Wesen gehörig, nur ist es wegen der
Beschränktheit der Sinne nicht das ganze Wesen. Diese Goethesche Anschauung ist auch
durchaus die hier geisteswissenschaftlich gemeinte. (66)

(2) Wie im Leibe Auge und Ohr als Wahrnehmungsorgane, als Sinne für die körperlichen
Vorgänge sich entwickeln, so vermag der Mensch in sich seelische und geistige
Wahrnehmungsorgane auszubilden, durch die ihm die Seelen- und die Geisteswelt er-
schlossen werden. Für denjenigen, der solche höhere Sinne nicht hat, sind diese Welten
«finster und stumm», wie für ein Wesen ohne Ohr und Auge die Körperwelt «finster und
stumm» ist Allerdings ist das Verhältnis des Menschen zu diesen höheren Sinnen etwas
anders als zu den körperlichen. Daß diese letzteren in ihm vollkommen ausgebildet werden,
dafür sorgt in der Regel die gütige Mutter Natur. Sie kommen ohne sein Zutun zustande. An
der Entwickelung seiner höheren Sinne muß er selbst arbeiten. Er muß Seele und Geist
ausbilden, wenn er die Seelen- und Geisteswelt wahrnehmen will, wie die Natur seinen Leib
ausgebildet hat, damit er seine körperliche Umwelt wahrnehmen und sich in ihr orientieren
könne. Eine solche Ausbildung von höheren Organen, welche die Natur noch nicht selbst
entwickelt hat, ist nicht unnatürlich; denn im höheren Sinne gehört ja auch alles, was der
Mensch vollbringt, mit zur Natur. Nur derjenige, welcher behaupten wollte, der Mensch
müsse auf der Stufe der Entwickelung stehenbleiben, auf der er aus der Hand der Natur
entlassen wird, – nur der könnte die Ausbildung höherer Sinne unnatürlich nennen. Von ihm
werden diese Organe «verkannt» in ihrer Bedeutung im Sinne des angeführten Ausspruches
Goethes. Ein solcher sollte nur aber auch gleich alle Erziehung des Menschen bekämpfen,
denn auch sie setzt das Werk der Natur fort. Und insbesondere müßte er sich gegen die
Operation von Blindgeborenen wenden. Denn ungefähr so wie dem operierten
Blindgeborenen ergeht es dem, der in sich seine höheren Sinne in der Art erweckt, wie im
letzten Teile dieser Schrift dargelegt wird. Mit neuen Eigenschaften, mit Vorgängen und
Tatsachen, von denen die physischen Sinne nichts offenbaren, erscheint ihm die Welt. Ihm ist
klar, daß er durch diese höheren Organe nichts willkürlich zu der Wirklichkeit hinzufügt,
sondern daß ihm ohne dieselben der wesentliche Teil dieser Wirklichkeit verborgen geblieben
wäre. (67) Die Seelen- und Geisteswelt sind nichts neben oder außer der physischen, sie sind
nicht räumlich von dieser getrennt. So wie für den operierten Blindgeborenen die vorherige
finstere Welt in Licht und Farben erstrahlt, so offenbaren dem seelisch und geistig Erweckten
Dinge, die ihm vorher nur körperlich erschienen waren, ihre seelischen und geistigen
Eigenschaften. Allerdings erfüllt sich diese Welt auch noch mit Vorgängen und Wesenheiten,
die für den nicht seelisch und geistig Erweckten völlig unbekannt bleiben. – (Später soll in
diesem Buche genauer über die Ausbildung der seelischen und geistigen Sinne gesprochen
werden. Hier werden zunächst diese höheren Welten selbst beschrieben. Wer diese Welten
leugnet, der sagt nichts anderes, als daß er seine höheren Organe noch nicht entwickelt hat.
Die Menschheitsentwickelung ist auf keiner Stufe abgeschlossen; sie muß immer
weitergehen.)

(3) Man stellt sich oft unwillkürlich die «höheren Organe» als zu ähnlich den physischen
vor. Man sollte sich aber klarmachen, daß man es mit geistigen oder seelischen Gebilden in
diesen Organen zu tun hat. Man darf deshalb auch nicht erwarten, daß dasjenige, was man in
den höheren Welten wahrnimmt, etwa nur eine nebelhaft verdünnte Stofflichkeit sei. Solange
man so etwas erwartet, wird man zu keiner klaren Vorstellung von dem kommen können, was



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

hier mit «höheren Welten» eigentlich gemeint ist. Es wäre für viele Menschen gar nicht so
schwer, wie es wirklich ist, etwas von diesen «höheren Welten» zu wissen – zunächst
allerdings nur das Elementare –, wenn sie sich nicht vorstellten, daß es doch wieder etwas
verfeinertes Physisches sein müsse, was sie wahrnehmen sollen. Da sie so etwas voraussetzen,
so wollen sie in der Regel das gar nicht anerkennen, um was es sich wirklich handelt. Sie
finden es unwirklich, lassen es nicht als etwas gelten, was sie befriedigt, und so weiter.
Gewiß: die höheren Stufen der geistigen Entwickelung sind schwer zugänglich; diejenige
aber, die hinreicht, um das Wesen der geistigen Welt zu erkennen - und das ist schon viel -,
wäre gar nicht so sehr schwer zu erreichen, wenn man sich zunächst von dem Vorurteile
freimachen wollte, welches darin besteht, das Seelische und Geistige doch wieder nur als ein
feineres Physisches sich vorzustellen.

(4) So wie wir einen Menschen nicht ganz kennen, wenn wir bloß von seinem physischen
Äußeren eine Vorstellung haben, so kennen wir auch die Welt, die uns umgibt, nicht, wenn
wir bloß das von ihr wissen, was uns die physischen Sinne offenbaren. (68) Und so wie eine
Photographie uns verständlich und lebensvoll wird, wenn wir der photographierten Person so
nahetreten, daß wir ihre Seele erkennen lernen, so können wir auch die körperliche Welt nur
wirklich verstehen, wenn wir ihre seelische und geistige Grundlage kennenlernen. Deshalb
empfiehlt es sich, hier zuerst von den höheren Welten, von der seelischen und geistigen, zu
sprechen und dann erst die physische vom geisteswissenschaftlichen Gesichtspunkte aus zu
beurteilen.

(5) Es bietet gewisse Schwierigkeiten, in der gegenwärtigen Kulturepoche über die höheren
Welten zu sprechen. Denn diese Kulturepoche ist vor allem groß in der Erkenntnis und
Beherrschung der körperlichen Welt. Unsere Worte haben zunächst ihre Prägung und
Bedeutung in bezug auf diese körperliche Welt erhalten. Man muß sich aber dieser
gebräuchlichen Worte bedienen, um an Bekanntes anzuknüpfen. Dadurch wird bei denen, die
nur ihren äußeren Sinnen vertrauen wollen, dem Mißverständnis Tür und Tor geöffnet. –
Manches kann ja zunächst nur gleichnisweise ausgesprochen und angedeutet werden. Aber so
muß es sein, denn solche Gleichnisse sind ein Mittel, durch das der Mensch zunächst auf
diese höheren Welten verwiesen wird und durch das seine eigene Erhebung zu ihnen gefördert
wird. (Von dieser Erhebung wird in einem späteren Kapitel zu sprechen sein, in dem auf die
Ausbildung der seelischen und geistigen Wahrnehmungsorgane hingewiesen werden wird.
Zunächst soll der Mensch durch Gleichnisse von den höheren Welten Kenntnis nehmen. Dann
kann er daran denken, sich selbst einen Einblick in dieselben zu verschaffen.)

(6) Wie die Stoffe und Kräfte, die unsern Magen, unser Herz, unsere Lunge, unser Gehirn
und so weiter zusammensetzen und beherrschen, aus der körperlichen Welt stammen, so
stammen unsere seelischen Eigenschaften, unsere Triebe, Begierden, Gefühle,
Leidenschaften, Wünsche, Empfindungen und so weiter aus der seelischen Welt. Des
Menschen Seele ist ein Glied in dieser seelischen Welt, wie sein Leib ein Teil der physischen
Körperwelt ist. Will man zunächst einen Unterschied der körperlichen Welt von der
seelischen angeben, so kann man sagen, die letztere ist in allen ihren Dingen und Wesenheiten
viel feiner, beweglicher, bildsamer als die erstere. (69) Doch muß man sich klar darüber
bleiben, daß m an eine gegenüber der physischen völlig neue Welt betritt, wenn man in die
seelische kommt. Redet man also von gröber und feiner in dieser Hinsicht, so muß man sich
bewußt bleiben, daß man vergleichsweise andeutet, was doch grundverschieden ist. So ist es
mit allem, was über die Seelenwelt in Worten gesagt wird, die der physischen Körperlichkeit
entlehnt sind. Berücksichtigt man dieses, dann kann man sagen, daß die Gebilde und Wesen



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

der Seelenwelt ebenso aus Seelenstoffen bestehen und ebenso von Seelenkräften gelenkt
werden, wie das in der physischen Welt mit physischen Stoffen und Kräften der Fall ist.

(7) Wie den körperlichen Gebilden die räumliche Ausdehnung und räumliche Bewegung
eigentümlich sind, so den seelischen Dingen und Wesenheiten die Reizbarkeit, das triebhafte
Begehren. Man bezeichnet deshalb die Seelenwelt auch als die Begierden- oder Wunschwelt
oder als die Welt des «Verlangens». Diese Ausdrücke sind der menschlichen Seelenwelt
entlehnt. Man muß deshalb festhalten, daß die Dinge in denjenigen Teilen der Seelenwelt, die
außer der menschlichen Seele liegen, von den Seelenkräften in dieser ebenso verschieden sind
wie die physischen Stoffe und Kräfte der körperlichen Außenwelt von den Teilen, die den
physischen Menschenleib zusammensetzen. (Trieb, Wunsch, Verlangen sind Bezeichnungen
für das Stoffliche der Seelenwelt. Dieses Stoffliche sei mit «astral» bezeichnet. Nimmt man
mehr Rücksicht auf die Kräfte der Seelenwelt, so kann man von «Begierdewesenheit»
sprechen. Doch darf man nicht vergessen, daß hier die Unterscheidung von «Stoff» und
«Kraft» keine so strenge sein kann wie in der physischen Welt. Ein Trieb kann ebensogut
«Kraft» wie «Stoff » genannt werden.)

(8) Wer zum erstenmal einen Einblick in die seelische Welt erhält, für den wirken die
Unterschiede, die sie von der physischen aufweist, verwirrend. Doch das ist ja auch beim
Erschließen eines vorher untätigen physischen Sinnes der Fall. Der operierte Blindgeborene
muß sich auch erst orientieren lernen in der Welt, die er vorher durch den Tastsinn gekannt
hat. Ein solcher sieht zum Beispiel die Gegenstände zuerst in seinem Auge; dann erblickt er
sie außer sich, doch erscheinen sie ihm zunächst so, wie wenn sie auf einer Fläche aufgemalt
wären. Erst allmählich erfaßt er die Vertiefung, den räumlichen Abstand der Dinge und so
weiter. – In der Seelenwelt gelten durchaus andere Gesetze als in der physischen. Nun sind ja
allerdings viele seelische Gebilde an solche der andern Welten gebunden. (70) Die Seele des
Menschen zum Beispiel ist an den physischen Menschenleib und an den menschlichen Geist
gebunden. Die Vorgänge, die man an ihr beobachten kann, sind also zugleich von der
leiblichen und geistigen Welt beeinflußt. Darauf muß man bei der Beobachtung der
Seelenwelt Rücksicht nehmen; und man darf nicht als seelische Gesetze ansprechen, was aus
der Einwirkung einer andern Welt stammt. – Wenn zum Beispiel der Mensch einen Wunsch
aussendet, so ist dieser von einem Gedanken, einer Vorstellung des Geistes getragen und folgt
dessen Gesetzen. So wie man aber die Gesetze der physischen Welt feststellen kann, indem
man von den Einflüssen absieht, die zum Beispiel der Mensch auf deren Vorgänge nimmt, so
ist ein Ähnliches auch mit der seelischen Welt möglich.

(9) Ein wichtiger Unterschied der seelischen Vorgänge von den physischen kann dadurch
ausgedrückt werden, daß man die Wechselwirkung bei den ersteren als eine viel innerlichere
bezeichnet. Im physischen Raume herrscht zum Beispiel das Gesetz des «Stoßes». Wenn eine
bewegte Elfenbeinkugel auf eine ruhende aufstößt, so bewegt sich die letztere weiter in einer
Richtung, die sich aus der Bewegung und Elastizität der ersteren berechnen läßt. Im
Seelenraume hängt die Wechselwirkung zweier Gebilde, die einander treffen, von ihren
inneren Eigenschaften ab. Sie durchdringen sich gegenseitig, verwachsen gleichsam
miteinander, wenn sie miteinander verwandt sind. Sie stoßen sich ab, wenn ihre Wesenheiten
sich widerstreiten. – Im körperlichen Raume gibt es zum Beispiel für das Sehen bestimmte
Gesetze. – Man sieht entfernte Gegenstände in perspektivischer Verkleinerung. Wenn man in
eine Allee hineinsieht, so scheinen – nach den Gesetzen der Perspektive – die entfernteren
Bäume in kleineren Abständen voneinander zu stehen als die nahen. Im Seelenraume
erscheint dem Schauenden dagegen alles, das Nahe und das Entfernte, in den Abständen, die
es durch seine innere Natur hat. Durch solches ist natürlich ein Quell der mannigfaltigsten



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Irrungen für denjenigen gegeben, der den Seelenraum betritt und da mit den Regeln
zurechtkommen will, die er von der physischen Welt her mitbringt.

(10) Es gehört zu dem ersten, was man sich für die Orientierung in der seelischen Welt
aneignen muß, daß man die verschiedenen Arten ihrer Gebilde in ähnlicher Weise
unterscheidet, wie man in der physischen Welt feste, flüssige und luft- oder gasförmige
Körper unterscheidet. Um dazu zu kommen, muß man die beiden Grundkräfte kennen, die
hier vor allem wichtig sind. Man kann sie Sympathie und Antipathie nennen. Wie diese
Grundkräfte in einem seelischen Gebilde wirken, danach bestimmt sich dessen Art. Als
Sympathie muß die Kraft bezeichnet werden, mit der ein Seelengebilde andere anzieht, sich
mit ihnen zu verschmelzen sucht, seine Verwandtschaft mit ihnen geltend macht. Antipathie
ist dagegen die Kraft, mit der sich Seelengebilde abstoßen, ausschließen, mit der sie ihre
Eigenheit behaupten. In welchem Maße diese Grundkräfte in einem Seelengebilde vorhanden
sind, davon hängt es ab, welche Rolle dieses in der seelischen Welt spielt. Drei Arten von
Seelengebilden hat man zunächst zu unterscheiden, je nach dem Wirken von Sympathie und
Antipathie in ihnen. Und diese Arten sind dadurch voneinander verschieden, daß Sympathie
und Antipathie in ihnen in ganz bestimmten gegenseitigen Verhältnissen stehen. In allen
dreien sind beide Grundkräfte vorhanden. Man nehme zunächst ein Gebilde der ersten Art. Es
zieht andere Gebilde seiner Umgebung vermöge der in ihm waltenden Sympathie an. Aber
außer dieser Sympathie ist in ihm zugleich Antipathie vor handen, durch die es in seiner
Umgebung Befindliches von sich zurückstößt. Nach außen hin wird ein solches Gebilde so er-
scheinen, als wenn es nur mit Kräften der Antipathie ausgestattet wäre. Das ist aber nicht der
Fall. Es ist Sympathie und Antipathie in ihm. Nur ist die letztere überwiegend. Sie hat über
die erstere die Oberhand. Solche Gebilde spielen eine eigensüchtige Rolle im Seelenraum. Sie
stoßen vieles um sich her ab und ziehen nur weniges liebevoll an sich heran. Daher bewegen
sie sich als unveränderliche Formen durch den Seelenraum. Durch die Kraft der Sympathie,
die in ihnen ist, erscheinen sie als gierig. Die Gier erscheint aber zugleich unersättlich, wie
wenn sie nicht zu befriedigen wäre, weil die vorwaltende Antipathie so vieles
Entgegenkommende abstößt, daß keine Befriedigung eintreten kann. Will man die
Seelengebilde dieser Art mit etwas in der physischen Welt vergleichen, so kann man sagen:
sie entsprechen den festen physischen Körpern. Begierdenglut soll diese Region der
seelischen Stofflichkeit genannt werden. – (72) Das, was von dieser Begierdenglut den Seelen
der Tiere und Menschen beigemischt ist, bestimmt dasjenige in ihnen, was man die niederen
sinnlichen Triebe nennt, ihre vorwaltenden selbstsüchtigen Instinkte. – Die zweite Art der
Seelengebilde ist diejenige, bei denen sich die beiden Grundkräfte das Gleichgewicht halten,
bei denen also Sympathie und Antipathie in gleicher Stärke wirken. Diese treten anderen
Gebilden mit einer gewissen Neutralität gegenüber; sie wirken als verwandt auf sie, ohne sie
besonders anzuziehen und abzustoßen. Sie ziehen gleichsam keine feste Grenze zwischen sich
und der Umwelt. Fortwährend lassen sie andere Gebilde in der Umgebung auf sich einwirken;
man kann sie deshalb mit den flüssigen Stoffen der physischen Welt vergleichen. Und in der
Art, wie solche Gebilde anderes an sich heranziehen, liegt nichts von Gier. Die Wirkung, die
hier gemeint ist, liegt zum Beispiel vor, wenn die Menschenseele eine Farbe empfindet. Wenn
ich die Empfindung der roten Farbe habe, dann empfange ich zunächst einen neutralen Reiz
aus meiner Umgebung. Erst wenn zu diesem Reiz das Wohlgefallen an der roten Farbe
hinzutritt, dann kommt eine andere Seelenwirkung in Betracht. Das, was den neutralen Reiz
bewirkt, sind Seelengebilde, die in solchem Wechselverhältnisse stehen, daß Sympathie und
Antipathie einander das Gleichgewicht halten. Man wird die Seelenstofflichkeit, die hier in
Betracht kommt, als eine vollkommen bildsame, fließende bezeichnen müssen. Nicht
eigensüchtig wie die erste bewegt sie sich durch den Seelenraum, sondern so, daß ihr Dasein
überall Eindrücke empfängt, daß sie sich mit vielem verwandt erweist, das ihr begegnet. Ein
Ausdruck, der für sie anwendbar ist, dürfte sein: fließende Reizbarkeit. – Die dritte Stufe der



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Seelengebilde ist diejenige, bei welcher die Sympathie die Oberhand über die Antipathie hat.
Die Antipathie bewirkt das eigensüchtige Sichgeltendmachen; dieses tritt aber zurück hinter
der Hinneigung zu den Dingen der Umgebung. Man denke sich ein solches Gebilde innerhalb
des Seelenraumes. Es erscheint als der Mittelpunkt einer anziehenden Sphäre, die sich über
die Gegenstände der Umwelt erstreckt. Solche Gebilde muß man im besonderen als Wunsch-
Stofflichkeit bezeichnen. Diese Bezeichnung erscheint deshalb als die richtige, weil durch die
bestehende, nur gegenüber der Sympathie schwächere, Antipathie die Anziehung doch so
wirkt, daß die angezogenen Gegenstände in den eigenen Bereich des Gebildes gebracht
werden sollen. Die Sympathie erhält dadurch einen eigensüchtigen Grundton. (73) Diese
Wunsch-Stofflichkeit darf mit den gas- oder luftförmigen Körpern der physischen Welt
verglichen werden. Wie ein Gas sich nach allen Seiten auszudehnen bemüht ist, so breitet sich
die Wunsch-Stofflichkeit nach allen Richtungen aus.

(11) Höhere Stufen von Seelen-Stofflichkeit kennzeichnen sich dadurch, daß bei ihnen
die eine Grundkraft völlig zurücktritt, nämlich die Antipathie, und nur die Sympathie sich als
das eigentlich Wirksame erweist. Nun kann sich diese zunächst innerhalb der Teile des
Seelengebildes selbst geltend machen. Diese Teile wirken gegenseitig aufeinander anziehend.
Die Kraft der Sympathie im Innern eines Seelengebildes kommt in dem zum Ausdrucke, was
man Lust nennt. Und jede Herabminderung dieser Sympathie ist Unlust. Die Unlust ist nur
eine verminderte Lust, wie die Kälte nur eine verminderte Wärme ist. Lust und Unlust ist
dasienige, was im Menschen als die Welt der Gefühle – im engeren Sinne – lebt. Das Fühlen
ist das Weben des Seelischen in sich selbst. Von der Art, wie die Gefühle der Lust und Unlust
in dem Seelischen weben, hängt das ab, was man dessen Behagen nennt.

(12) Eine noch höhere Stufe nehmen diejenigen Seelengebilde ein, deren Sympathie nicht
im Bereich des Eigenlebens beschlossen bleibt. Von den drei niederen Stufen unterscheiden
sich diese, wie ja auch schon die vierte, dadurch, daß bei ihnen die Kraft der Sympathie keine
ihr entgegenstrebende Antipathie zu überwinden hat. Durch diese höheren Arten der
Seelen-Stofflichkeit schließt sich erst die Mannigfaltigkeit der Seelengebilde zu einer
gemeinsamen Seelenwelt zusammen. Sofern die Antipathie in Betracht kommt, strebt das
Seelengebilde nach etwas anderem um seines Eigenlebens willen, um sich selbst durch das
andere zu verstärken und zu bereichern. Wo die Antipathie schweigt, da wird das andere als
Offenbarung, als Kundgebung hingenommen. Eine ähnliche Rolle wie das Licht im
physischen Raume spielt diese höhere Form von Seelen-Stofflichkeit im Seelenraum. Sie
bewirkt, daß ein Seelengebilde das Dasein und Wesen der andern um deren selbst willen
gleichsam einsaugt, oder man könnte auch sagen, sich von ihnen bestrahlen läßt. Dadurch,
daß die Seelenwesen aus diesen höheren Regionen schöpfen, werden sie erst zum wahren
Seelenleben erweckt. (74) Ihr dumpfes Leben im Finstern schließt sich nach außen auf,
leuchtet und strahlt selbst in den Seelenraum hin; das träge, dumpfe Weben im Innern, das
sich durch die Antipathie abschließen will, wenn nur die Stoff e der unteren Regionen
vorhanden sind, wird Kraft, und Regsamkeit, die vom Innern ausgeht und sich nach außen
strömend ergießt. (74) Die fließende Reizbarkeit der zweiten Region wirkt nur beim
Zusammentreffen der Gebilde. Dann strömt allerdings eins in das andere über. Aber
Berührung ist hier notwendig. In den höheren Regionen herrscht freies Hinstrahlen, Ergießen.
(Mit Recht bezeichnet man das Wesen dieses Gebietes als ein «Hinstrahlen», denn die
Sympathie, welche entwickelt wird, wirkt so, daß man als Sinnbild dafür den Ausdruck ge-
brauchen kann, der von der Wirkung des Lichtes genommen ist.) Wie eine Pflanze im Keller
verkümmert, so die Seelengebilde ohne die sie belebenden Seelen-Stoffe der höheren
Regionen. Seelenlicht, tätige Seelenkraft und das eigentliche Seelenleben im engeren Sinne
gehören diesen Regionen an und teilen sich von hier aus den Seelenwesen mit.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(13) Drei untere und drei obere Regionen der Seelenwelt hat man also zu unterscheiden;
und beide sind vermittelt durch eine vierte, so daß sich folgende Einteilung der Seelenwelt
ergibt:

1. Region der Begierdenglut

2. Region der fließenden Reizbarkeit

3. Region der Wünsche

4. Region von Lust und Unlust

5. Region des Seelenlichtes

6. Region der tätigen Seelenkraft

7. Region des Seelenlebens.

(14) Durch die ersten drei Regionen erhalten die Seelengebilde ihre Eigenschaften aus
dem Verhältnisse von Antipathie und Sympathie; durch die vierte Region webt die Sympathie
innerhalb der Seelengebilde selbst; durch die drei höchsten wird die Kraft der Sympathie
immer freier und freier; leuchtend und belebend durchwehen die Seelenstoffe dieser Region
den Seelenraum, aufweckend, was sich sonst durch sich selbst im Eigendasein verlieren
müßte.

(15) Es sollte eigentlich überflüssig sein, doch wird, der Klarheit willen, hier doch
betont, daß diese sieben Abteilungen der Seelenwelt nicht etwa voneinander getrennte
Gebiete darstellen. (75) So wie Festes, Flüssiges und Gasförrniges sich im Physischen durch-
dringen, so durchdringen sich Begierdenglut, fließende Reizbarkeit und die Kräfte der
Wunschwelt im Seelischen. Und wie im Physischen die Wärme die Körper durchdringt, das
Licht sie bestrahlt, so ist es im Seelischen mit Lust und Unlust und mit dem Seelenlicht der
Fall. Und ein Ähnliches findet statt für die tätige Seelenkraft und das eigentliche Seelenleben.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

II. Die Seele in der Seelenwelt nach dem Tode

(1) Die Seele ist das Bindeglied zwischen dem Geiste des Menschen und seinem
Leibe. Ihre Kräfte der Sympathie und Antipathie, die durch ihr gegenseitiges Verhältnis die
Seelenäußerungen: Begierde, Reizbarkeit, Wunsch, Lust und Unlust und so weiter bewirken,
– sie sind nicht nur zwischen Seelengebilde und Seelengebilde tätig, sondern sie äußern sich
auch gegenüber den Wesenheiten der anderen Welten, der physischen und der geistigen Welt.
Während die Seele im Leibe wohnt, ist sie gewissermaßen an allem beteiligt, was in diesem
Leibe vorgeht. Wenn die physischen Verrichtungen des Leibes mit Regelmäßigkeit vor sich
gehen, so entsteht in der Seele Lust und Behagen; wenn diese Verrichtungen gestört sind, so
tritt Unlust und Schmerz ein. – Und auch an den Tätigkeiten des Geistes hat die Seele ihren
Anteil: dieser Gedanke erfüllt sie mit Freude, jener mit Abscheu; ein richtiges Urteil hat den
Beifall der Seele, ein falsches ihr Mißfallen. – Ja, es hängt die Entwickelungsstufe eines
Menschen davon ab, ob die Neigungen seiner Seele mehr nach der einen oder der andern
Richtung hin gehen. Ein Mensch ist um so vollkommener, je mehr seine Seele mit den
Äußerungen des Geistes sympathisiert; er ist um so unvollkommener, je mehr ihre Neigungen
durch die Verrichtungen des Leibes befriedigt werden.

(2) Der Geist ist der Mittelpunkt des Menschen, der Leib der Vermittler, durch den der
Geist die physische Welt betrachtet und erkennt und durch den er in ihr wirkt. Die Seele aber
ist der Vermittler zwischen beiden. Sie entbindet dem physischen Eindruck, den die
Luftschwingungen auf das Ohr machen, die Empfindung des Tones, sie erlebt die Lust an
diesem Ton. Alles das teilt sie dem Geiste mit, der dadurch zum Verständnisse der physischen
Welt gelangt. Ein Gedanke, der in dem Geiste auftritt, wird durch die Seele in den Wunsch
nach Verwirklichung umgesetzt und kann erst dadurch mit Hilfe des leiblichen Werkzeuges
zur Tat werden. – Nun kann der Mensch nur dadurch seine Bestimmung erfüllen, daß er all
seinem Wirken die Richtung durch den Geist geben läßt. Die Seele kann durch sich selbst ihre
Neigungen ebensogut dem Physischen wie dem Geistigen entgegenbringen. Sie senkt
gleichsam ihre Fühlfäden ebenso zum Physischen hinunter, wie sie sie zum Geistigen
hinaufstreckt. Durch das Einsenken in die physische Welt wird ihre eigene Wesenheit von der
Natur des Physischen durchdrungen und gefärbt. Da der Geist aber nur durch ihre
Vermittlung in der physischen Welt wirken kann, so wird ihm selbst dadurch die Richtung auf
das Physische gegeben. Seine Gebilde werden durch die Kräfte der Seele nach dem
Physischen hingezogen. Man betrachte den unentwickelten Menschen. Die Neigungen seiner
Seele hängen an den Verrichtungen seines Leibes. Er empfindet nur Lust bei den Eindrücken,
welche die physische Welt auf seine Sinne macht. Und auch sein Geistesleben wird dadurch
ganz in diese Sphäre herabgezogen. Seine Gedanken dienen nur der Befriedigung seines
physischen Bedürfnislebens. - Indem das geistige Selbst von Verkörperung zu Verkörperung
lebt, soll es immer mehr aus dem Geistigen heraus seine Richtung erhalten. Sein Erkennen
soll von dem Geiste der ewigen Wahrheit, sein Handeln von der ewigen Güte bestimmt
werden.

(3) Der Tod bedeutet, als Tatsache der physischen Welt betrachtet, eine Veränderung der
Verrichtungen des Leibes. Dieser hört mit dem Tode auf, durch seine Einrichtung der
Vermittler der Seele und des Geistes zu sein. Er zeigt fernerhin sich in seinen Verrichtungen
ganz der physischen Welt und ihren Gesetzen unterworfen; er geht in dieselbe über, um sich
in ihr aufzulösen. Nur diese physischen Vorgänge des Leibes können mit den physischen
Sinnen nach dem Tode betrachtet werden. Was mit Seele und Geist dann geschieht, das
entzieht sich diesen Sinnen. Denn sinnlich können ja auch während des Lebens Seele und
Geist nur insofern beobachtet werden, als diese in physischen Vorgängen ihren äußeren



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Ausdruck erlangen. Nach dem Tode ist ein solcher Ausdruck nicht mehr möglich. Deshalb
kommt die Beobachtung der physischen Sinne und die sich auf sie begründende Wissenschaft
für das Schicksal von Seele und Geist nach dem Tode nicht in Betracht. Da tritt eben eine
höhere Erkenntnis ein, die auf der Beobachtung der Vorgänge in der Seelen- und der
Geisteswelt beruht. (77)

(4) Hat sich nun der Geist von dem Leibe gelöst, so ist er noch immer mit der
Seele verbunden. Und wie ihn während des physischen Lebens der Leib an die
physische Welt gekettet hat, so jetzt die Seele an die seelische. – Aber in dieser
seelischen Welt ist nicht sein ureigenes Wesen zu finden. Sie soll ihn nur verbin-
den mit dem Felde seines Schaffens, mit der physischen Welt. Um in einer
neuen Verkörperung mit vollkommenerer Gestalt zu erscheinen, muß er Kraft
und Stärkung aus der geistigen Welt schöpfen. Er ist aber durch die Seele in die
physische Welt verstrickt worden. Er ist an ein Seelenwesen gebunden, das
durchdrungen und gefärbt ist von der Natur des Physischen, und er hat dadurch
selbst diese Richtung erhalten. Nach dem Tode ist die Seele nicht mehr an den
Leib, sondern nur noch an den Geist gebunden. Sie lebt nun in einer seelischen
Umgebung. Nur die Kräfte dieser Welt können daher noch auf sie eine Wirkung
haben. Und an dieses Leben der Seele in der Seelenwelt ist zunächst auch der
Geist gebunden. Er ist so an dasselbe gebunden, wie er während der physischen
Verkörperung an den Leib gebunden ist. Wann der Leib stirbt, das wird durch
dessen Gesetze bestimmt. Im allgemeinen muß ja gesagt werden: nicht die Seele
und der Geist verlassen den Leib, sondern er wird von denselben entlassen,
wenn seine Kräfte nicht mehr im Sinne der menschlichen Organisation wirken
können. Ebenso ist das Verhältnis von Seele und Geist. Die Seele wird den Geist
in die höhere, in die geistige Welt entlassen, wenn ihre Kräfte nicht mehr im
Sinne der menschlichen Seelenorganisation wirken können. In dem Augenblicke
wird der Geist befreit sein, wenn die Seele dasjenige der Auflösung übergeben
hat, was sie nur innerhalb des Leibes erleben kann, und nur das übrig behält,
was mit dem Geiste weiterleben kann. Dies Übrigbehaltene, was zwar im Leibe
erlebt, aber als Frucht in den Geist eingeprägt werden kann, verbindet die Seele
mit dem Geist in der rein geistigen Welt. – Um das Schicksal der Seele nach
dem Tode kennenzulernen, muß also ihr Auflösungsprozeß betrachtet werden.
Sie hatte die Aufgabe, dem Geist die Richtung nach dem Physischen zu geben.
In dem Augenblicke, wo sie diese Aufgabe erfüllt hat, nimmt sie die Richtung
nach dem Geistigen. Wegen dieser Natur ihrer Aufgabe müßte sie eigentlich
sofort nur geistig tätig sein, wenn der Leib von ihr abfällt, wenn sie also nicht
mehr Bindeglied sein kann. (78) Und sie würde das auch sein, wenn sie nicht
durch ihr Leben im Leibe von diesem beeinflußt, in ihren Neigungen zu ihm
hingezogen worden wäre. Ohne diese Färbung, die sie durch die Verbindung mit
dem Leiblichen erhalten hat, würde sie sogleich nach der Entkörperung den blo-
ßen Gesetzen der geistig-seelischen Welt folgen und keine weitere Hinneigung
zum Sinnlichen entwickeln. Und das wäre der Fall, wenn der Mensch beim Tode
vollständig alles Interesse an der irdischen Welt verloren hätte, wenn alle



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Begierden, Wünsche und so weiter befriedigt wären, die sich an das Dasein
knüpfen, das er verlassen hat. Sofern dies aber nicht der Fall ist, haftet das nach
dieser Richtung Übriggebliebene an der Seele.

(5) Man muß hier, um nicht in Verwirrung zu geraten, sorgfältig unterscheiden zwischen
dem, was den Menschen an die Welt so kettet, daß es auch in einer folgenden Verkörperung
ausgeglichen werden kann, und dem, was ihn an eine bestimmte, an die jeweilig letzte
Verkörperung kettet. Das erstere wird durch das Schicksalsgesetz, Karma, ausgeglichen; das
andere aber kann nur nach dem Tode von der Seele abgestreift werden.

(6) Es folgt auf den Tod für den Menschengeist eine Zeit, in der die Seele ihre Neigungen
zum physischen Dasein abstreift, um dann wieder den bloßen Gesetzen der geistig-seelischen
Welt zu folgen und den Geist freizumachen. Es ist naturgemäß, daß diese Zeit um so länger
dauern wird, je mehr die Seele an das Physische gebunden war. Sie wird kurz sein bei einem
Menschen, der wenig an dem physischen Leben gehangen hat, lang dagegen bei einem
solchen, der seine Interessen ganz an dieses Leben gebunden hat, so daß beim Tode noch
viele Begierden, Wünsche und so weiter in der Seele leben.

(7) Am leichtesten erhält man von dem Zustande, in dem die Seele in der nächsten Zeit
nach dem Tode lebt, eine Vorstellung durch folgende Überlegung. Man nehme ein ziemlich
krasses Beispiel dazu: die Genüsse eines Feinschmeckers. Er hat seine Lust am Gaumenkitzel
durch die Speisen. Der Genuß ist natürlich nichts Körperliches, sondern etwas Seelisches. In
der Seele lebt die Lust und auch die Begierde nach der Lust. Zur Befriedigung der Begierde
ist aber das entsprechende körperliche Organ, der Gaumen und so weiter, notwendig. (79)
Nach dem Tode hat nun die Seele eine solche Begierde nicht sogleich verloren, wohl aber hat
sie das körperliche Organ nicht mehr, welches das Mittel ist, die Begierde zu befriedigen. Es
ist nun – zwar aus einem anderen Grunde, der aber ähnlich, nur weit stärker wirkt – für den
Menschen so, wie wenn er in einer Gegend, in der weit und breit

kein Wasser ist, brennenden Durst litte. So leidet die Seele brennend an der Entbehrung der
Lust, weil sie das körperliche Organ abgelegt hat, durch das sie die Lust haben kann. So ist es
mit allem, wonach die Seele verlangt und das nur durch die körperlichen Organe befriedigt
werden kann. Es dauert dieser Zustand (brennender Entbehrung) so lange, bis die Seele
gelernt hat, nicht mehr nach solchem zu begehren, was nur durch den Körper befriedigt
werden kann. Und die Zeit, welche in diesem Zustande verbracht wird, kann man den Ort der
Begierden nennen, obgleich man es natürlich nicht mit einem «Orte» zu tun hat.

(8) Betritt die Seele nach dem Tode die seelische Welt, so ist sie deren Gesetzen
unterworfen. Diese wirken auf sie; und von dieser Wirkung hängt es ab, in welcher Art die
Neigung zum Physischen in ihr getilgt wird. Die Wirkungen müssen verschieden sein, je nach
den Arten der Seelenstoffe und Seelenkräfte, in deren Bereich sie nunmehr versetzt ist. Jede
dieser Arten wird ihren reinigenden, läuternden Einfluß geltend machen. Der Vorgang, der
hier stattfindet, ist so, daß alles Antipathische in der Seele allmählich von den Kräften der
Sympathie überwunden und daß diese Sympathie selbst bis zu ihrem höchsten Gipfel geführt
wird. Denn durch diesen höchsten Grad von Sympathie mit der ganzen übrigen Seelenwelt
wird die Seele gleichsam in dieser zerfließen, eins mit ihr werden; dann ist ihre Eigensucht
völlig erschöpft. Sie hört auf, als ein Wesen zu existieren, das dem physisch-sinnlichen
Dasein zugeneigt ist: der Geist ist durch sie befreit. Daher läutert sich die Seele durch die
oben beschriebenen Regionen der Seelenwelt hindurch, bis sie in der Region der



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

vollkommenen Sympathie mit der allgemeinen Seelenwelt eins wird. Daß der Geist bis zu
diesem letzten Momente der Befreiung seiner Seele selbst an diese gebunden ist, rührt davon
her, daß er durch sein Leben mit ihr ganz verwandt geworden ist. Diese Verwandtschaft ist
eine viel größere als die mit dem Leibe. Denn mit dem letzteren ist er mittelbar durch die
Seele, mit dieser aber unmittelbar verbunden. Sie ist ja sein Eigenleben. Deshalb ist der Geist
nicht an den verwesenden Leib, wohl aber an die sich allmählich befreiende Seele gebunden.
– Wegen der unmittelbaren Verbindung des Geistes mit der Seele kann der erstere sich von
dieser erst dann frei fühlen, wenn sie selbst mit der allgemeinen Seelenwelt eins geworden ist.

(9) Insofern die seelische Welt der Aufenthalt des Menschen unmittelbar nach dem Tode
ist, kann sie der «Ort der Begierden» genannt werden. Die verschiedenen Religionssysteme,
die ein Bewußtsein von diesen Verhältnissen in ihre Lehren aufgenommen haben, kennen
diesen «Ort der Begierden» unter dem Namen «Fegefeuer», «Läuterungsfeuer» und so weiter.

(10) Die niederste Region der Seelenwelt ist diejenige der Begierdenglut. Durch sie wird
nach dem Tode alles das aus der Seele ausgetilgt, was sie an gröbsten, mit dem niedersten
Leibesleben zusammenhängenden selbstsüchtigen Begierden hat. Denn durch solche
Begierden kann sie von den Kräften dieser Seelenregion eine Wirkung erfahren. Die
unbefriedigten Begierden, die aus dem physischen Leben zurückgeblieben sind, bilden den
Angriffspunkt. Die Sympathie solcher Seelen erstreckt sich nur über das, was ihr
eigensüchtiges Wesen nähren kann; und sie wird weit überwogen von der Antipathie, die sich
über alles andere ergießt. Nun gehen aber die Begierden auf die physischen Genüsse, die in
der Seelenwelt nicht befriedigt werden können. Durch diese Unmöglichkeit der Befriedigung
wird die Gier aufs höchste gesteigert. Zugleich muß aber diese Unmöglichkeit die Gier
allmählich verlöschen. Die brennenden Gelüste verzehren sich nach und nach; und die Seele
hat erfahren, daß in der Austilgung solcher Gelüste das einzige Mittel liegt, das Leid zu ver-
hindern, das aus ihnen kommen muß. Während des physischen Lebens tritt ja doch immer
wieder und wieder Befriedigung ein. Dadurch wird der Schmerz der brennenden Gier durch
eine Art Illusion verdeckt. Nach dem Tode, im «Läuterungsfeuer», tritt dieser Schmerz ganz
unverhüllt auf. Die entsprechenden Entbehrungserlebnisse werden durchgemacht. Ein
finsterer Zustand ist es, in dem die Seelen sich dadurch befinden. Nur diejenigen Menschen
können selbstverständlich diesem Zustande verfallen, deren Begierden im physischen Leben
auf die gröbsten Dinge abzielten. Naturen mit wenig Gelüsten gehen, ohne daß sie es merken,
durch ihn hindurch, denn sie haben zu ihm keine Verwandtschaft. (81) Es muß gesagt werden,
daß durch die Begierdenglut die Seelen um so länger beeinflußt werden, je verwandter sie
durch ihr physisches Leben dieser Glut geworden sind; je mehr sie es daher nötig haben, in ihr
geläutert zu werden. Man darf solche Läuterung nicht in demselben Sinne als ein Leiden
bezeichnen, wie man Ähnliches in der Sinnenwelt nur als Leiden empfinden müßte. Denn die
Seele verlangt nach dem Tode nach ihrer Läuterung, weil nur durch diese eine in ihr
bestehende Unvollkommenheit getilgt werden kann.

(11) Eine zweite Art von Vorgängen der Seelenwelt ist so, daß sich Sympathie und
Antipathie bei ihnen das Gleichgewicht halten. Insofern eine Menschenseele in dem gleichen
Zustande nach dem Tode ist, wird sie eine Zeitlang von diesen Vorgängen beeinflußt. Das
Aufgehen im äußeren Tand des Lebens, die Freude an den vorüberflutenden Eindrücken der
Sinne bedingen diesen Zustand. Die Menschen leben in ihm, insofern er durch die
angedeuteten Seelenneigungen bedingt ist. Sie lassen sich von jeder Nichtigkeit des Tages
beeinflussen. Da aber ihre Syrnpathie sich keinem Dinge in besonderem Maße zuwendet,
gehen die Einflüsse rasch vorüber. Alles, was nicht diesem nichtigen Reich angehört, ist
solchen Personen antipathisch. Erlebt nun nach dem Tode die Seele diesen Zustand, ohne daß



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

die sinnlichphysischen Dinge da sind, die zu seiner Befriedigung notwendig gehören, so muß
er endlich verlöschen. Natürlich ist die Entbehrung, die vor dem völligen Erlöschen in der
Seele herrscht, leidvoll. Diese leidvolle Lage ist die Schule zur Zerstörung der Illusion, in die
der Mensch während des physischen Lebens eingehüllt ist.

(12) Drittens kommen in der Seelenwelt die Vorgänge in Betracht mit vorherrschender
Sympathie, diejenigen mit vorherrschender Wunschnatur. Ihre Wirkung erfahren die Seelen
durch alles das, was eine Atmosphäre von Wünschen nach dem Tode erhält. Auch diese
Wünsche ersterben allmählich wegen der Unmöglichkeit ihrer Befriedigung.

(13) Die Region der Lust und Unlust in der Seelenwelt, die oben als die
vierte bezeichnet worden ist, legt der Seele besondere Prüfungen auf. Solange
diese im Leibe wohnt, nimmt sie an allem teil, was diesen Leib betrifft. Das
Weben von Lust und Unlust ist an diesen geknüpft. Er verursacht ihr
Wohlgefühl und Behagen, Unlust und Unbehagen. Der Mensch empfindet
während des physischen Lebens seinen Körper als sein Selbst. Das, was man
Selbstgefühl nennt, gründet sich auf diese Tatsache. Und je sinnlicher die
Menschen veranlagt sind, desto mehr nimmt ihr Selbstgefühl diesen Charakter
an. – (82) Nach dem Tode fehlt der Leib als Gegenstand dieses Selbstgefühls.
Die Seele welcher dieses Gefühl geblieben ist, fühlt sich deshalb wie aus-
gehöhlt. Ein Gefühl, wie wenn sie sich selbst verloren hätte befällt sie. Dieses
hält so lange an, bis erkannt ist, daß im Physischen nicht der wahre Mensch
liegt. Die Einwirkungen dieser vierten Region zerstören daher die Illusion des
leiblichen Selbst. Die Seele lernt diese Leiblichkeit nicht mehr als etwas
Wesentliches empfinden. Sie wird geheilt und geläutert von dem Hang zu der
Leiblichkeit. Dadurch hat sie überwunden, was sie vorher stark an die physische
Welt kettete, und sie kann die Kräfte der Sympathie, die nach außen gehen, voll
entfalten. Sie ist sozusagen von sich abgekommen und bereit, teilnahmsvoll sich
in die allgemeine Seelenwelt zu ergießen.

(14) Es soll nicht unerwähnt bleiben, daß die Erlebnisse dieser Region im
besonderen Maße Selbstmörder durchmachen. Sie verlassen auf künstlichem
Wege ihren physischen Leib, während doch alle Gefühle, die mit diesem
zusammenhängen, unverändert bleiben. Beim natürlichen Tode geht mit dem
Verfall des Leibes auch ein teilweises Ersterben der an ihn sich heftenden
Gefühle einher. Bei Selbstmördern kommen dann noch zu der Qual, die ihnen
das Gefühl der plötzlichen Aushöhlung verursacht, die unbefriedigten Begierden
und Wünsche, wegen deren sie sich entleibt haben.

(15) Die fünfte Stufe der Seelenwelt ist die des Seelenlichtes. Die Sympathie mit anderem
hat in ihr bereits eine hohe Geltung. Mit ihr sind die Seelen verwandt, insofern sie während
des physischen Lebens nicht in der Befriedigung niederer Bedürfnisse aufgegangen sind,
sondern Freude, Lust an ihrer Umwelt gehabt haben. Die Naturschwärmerei, insofern sie
einen sinnlichen Charakter an sich getragen hat, unterliegt zum Beispiel hier der Läuterung.
Man muß aber diese Art von Naturschwärmerei wohl unterscheiden von jenem höheren
Leben in der Natur, das geistiger-Art ist und welches den Geist sucht, der sich in den Dingen



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

und Vorgängen der Natur offenbart. Diese Art von Natursinn gehört zu den Dingen, die den
Geist selbt entwickeln und die ein Bleibendes in diesem Geiste begründen. Von diesem
Natursinn ist aber eine solche Lust an der Natur zu unterscheiden, die ihren Grund in den
Sinnen hat. (83) Dieser gegenüber bedarf die Seele ebenso der Läuterung wie gegenüber
anderen Neigungen, die im bloßen physischen Dasein begründet sind. Viele Menschen sehen
in Einrichtungen, die der sinnlichen Wohlfahrt dienen, in einem Erziehungssystem, das vor
allem sinnliches Behagen herbeiführt, eine Art Ideal. Von ihnen kann man nicht sagen, daß
sie nur ihren selbstsüchtigen Trieben dienen. Aber ihre Seele ist doch auf die Sinnenwelt
gerichtet und muß durch die in der fünften Region der seelischen Welt herrschende Kraft der
Sympathie, der diese äußeren Befriedigungsmittel fehlen, geheilt werden. Die Seele erkennt
hier allmählich, daß diese Sympathie andere Wege nehmen muß. Und diese Wege werden
gefunden in der durch die Sympathie mit der Seelenumgebung bewirkten Ausgießung der
Seele in den Seelenraum. - Auch diejenigen Seelen, welche von ihren religiösen
Verrichtungen zunächst eine Erhöhung ihrer sinnlichen Wohlfahrt verlangen, werden hier
geläutert. Sei es, daß ihre Sehnsucht auf ein irdisches, sei es, daß sie auf ein himmlisches
Paradies gehe. Sie finden im «Seelenlande» dieses Paradies; aber nur zu dem Zwecke, um die
Wertlosigkeit desselben zu durchschauen. Alles das sind natürlich nur einzelne Beispiele für
Läuterungen, die in dieser fünften Region stattfinden. Sie könnten beliebig vermehrt werden.

(16) Durch die sechste Region, diejenige der tätigen Seelenkraft, findet die Läuterung des
tatendurstigen Teiles der Seele statt, der nicht einen egoistischen Charakter trägt, doch aber in
der sinnlichen Befriedigung, welche die Taten bringen, seine Motive hat. Naturen, die eine
solche Tatenlust entwickeln, machen äußerlich durchaus den Eindruck von Idealisten, sie
zeigen sich als aufopferungsfähige Personen. Im tieferen Sinne kommt es ihnen aber doch auf
die Erhöhung eines sinnlichen Lustgefühls an. Viele künstlerische Naturen und solche, welche
sich wissenschaftlicher Betätigung hingeben, weil es ihnen so gefällt, gehören hierher. Was
diese an die physische Welt kettet, das ist der Glaube, daß Kunst und Wissenschaft um eines
solchen Gefallens willen da seien.

(17) Die siebente Region, die des eigentlichen Seelenlebens, befreit den Menschen von
seinen letzten Hinneigungen zur sinnlich physischen Welt. Jede vorhergehende Region nimmt
von der Seele das auf, was ihr verwandt ist. Was nun noch den Geist umgibt, das ist die
Meinung, daß seine Tätigkeit der sinnlichen Welt ganz gewidmet sein soll. Es gibt
hochbegabte Persönlichkeiten, die aber über nicht viel anderes nachsinnen als über die
Vorgänge der physischen Welt. Man kann einen solchen Glauben einen materialistischen
nennen. Dieser Glaube muß zerstört werden, und er wird es in der siebenten Region. Da sehen
die Seelen, daß keine Gegenstände für materialistische Gesinnung in der wahren Wirklichkeit
vorhanden sind. Wie Eis in der Sonne schmilzt dieser Glaube der Seele hier dahin. Das
Seelenwesen ist nunmehr aufgesogen von seiner Welt, der Geist aller Fesseln ledig. Er
schwingt sich auf in die Regionen, wo er nur in seiner eigenen Umgebung lebt. – Die Seele
hat ihre vorige Erdenaufgabe erfüllt, und es hat sich nach dem Tode gelöst, was von dieser
Aufgabe als eine Fessel für den Geist geblieben ist. Indem die Seele den Erdenrest
überwunden hat, ist sie selbst ihrem Elemente zurückgegeben.

(18) Man sieht aus dieser Darstellung, daß die Erlebnisse der seelischen Welt, und damit
auch die Zustände des seelischen Lebens nach dem Tode, ein immer weniger der Seele wider-
strebendes Aussehen gewinnen, je mehr der Mensch von dem abgestreift hat, was ihm von der
irdischen Verbindung mit der physischen Körperlichkeit an unmittelbarer Verwandtschaft mit
dieser anhaftet. – Je nach den im physischen Leben geschaffenen Vorbedingungen wird die
Seele länger oder kürzer der einen oder anderen Region angehören. Wo sie Verwandtschaft



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

fühlt, bleibt sie so lange, bis diese getilgt ist. Wo keine Verwandtschaft vorhanden ist, geht sie
unfühlend über die möglichen Einwirkungen hinweg. Es sollten hier nur die
Grundeigenschaften der Seelenwelt geschildert und der Charakter des Lebens der Seele in
dieser Welt in allgemeinen Zügen dargestellt werden. Dasselbe gilt für die folgenden
Darstellungen des Geisterlandes. Es würde die Grenzen, welche dieses Buch einhalten soll,
überschreiten, wenn auf weitere Eigenschaften dieser höheren Welten eingegangen werden
sollte. Denn von dem, was sich mit Raumverhältnissen und dem Zeitverlauf vergleichen läßt,
in bezug auf die hier alles ganz anders ist als in der physischen Welt, kann nur verständlich
gesprochen werden, wenn man es in ganz ausführlicher Art darstellen will. Einiges Wichtige
darüber findet man in meiner «Geheimwissenschaft».



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

III. Das Geisterland

(1) Bevor nun der Geist auf seiner weiteren Wanderung betrachtet werden kann, muß
das Gebiet selbst erst beobachtet werden, das er betritt. Es ist die «Welt des Geistes». (85)
Diese Welt ist der physischen so unähnlich, daß alles das, was über sie gesagt wird,
demjenigen wie Phantastik vorkommen muß, der nur seinen physischen Sinnen vertrauen
will. Und in noch höherem Maße gilt hier, was schon bei der Betrachtung der «Welt der
Seele» gesagt worden ist: man muß sich der Gleichnisse bedienen, um zu schildern. Denn
unsere Sprache, die zumeist nur der sinnlichen Wirklichkeit dient, ist mit Ausdrücken, die
sich für das «Geisterland» unmittelbar anwenden lassen, nicht gerade reich gesegnet.
Besonders hier muß daher gebeten werden, manches, was gesagt wird, nur als Andeutung zu
verstehen. Es ist alles, was hier beschrieben wird, der physischen Welt so unähnlich, daß es
nur in dieser Weise geschildert werden kann. Der Schreiber dieser Darstellung ist sich immer
bewußt, wie wenig seine Angaben wegen der Unvollkommenheit unserer für die physische
Welt berechneten sprachlichen Ausdrucksmittel wirklich der Erfahrung auf diesem Gebiete
gleichen können. (86)

(2) Vor allen Dingen muß betont werden, daß diese Welt aus dem Stoffe (auch das Wort
«Stoff» ist natürlich hier in einem sehr uneigentlichen Sinne gebraucht) gewoben ist, aus dem
der menschliche Gedanke besteht. Aber so wie der Gedanke im Menschen lebt, ist er nur ein
Schattenbild, ein Schemen seiner wirklichen Wesenheit. Wie der Schatten eines Gegenstandes
an einer Wand sich zum wirklichen Gegenstand verhält, der diesen Schatten wirft, so verhält
sich der Gedanke, der durch den menschlichen Kopf erscheint, zu der Wesenheit im
«Geisterland», die diesem Gedanken entspricht. Wenn nun der geistige Sinn des Menschen
erweckt ist, dann nimmt er diese Gedankenwesenheit wirklich wahr, wie das sinnliche Auge
einen Tisch oder einen Stuhl wahrnimmt. Er wandelt in einer Umgebung von
Gedankenwesen. Das sinnliche Auge nimmt den Löwen wahr und das auf Sinnliches
gerichtete Denken bloß den Gedanken des Löwen als ein Schemen, als ein schattenhaftes
Bild. Das geistige Auge sieht im «Geisterland» den Gedanken des Löwen so wirklich wie das
sinnliche den physischen Löwen. Wieder kann hier auf das schon bezüglich des
«Seelenlandes» gebrauchte Gleichnis verwiesen werden. Wie dem operierten Blindgeborenen
auf einmal seine Umgebung mit den neuen Eigenschaften der Farben und Lichter erscheint, so
erscheint demjenigen, der sein geistiges Auge gebrauchen lernt, die Umgebung mit einer
neuen Welt erfüllt. mit der Welt lebendiger Gedanken oder Geistwesen. – In dieser Welt sind
nun zunächst die geistigen Urbilder aller Dinge und Wesen zu sehen, die in der physischen
und in der seelischen Welt vorhanden sind. Man denke sich das Bild eines Malers im Geiste
vorhanden, bevor es gemalt ist. Dann hat man ein Gleichnis dessen, was mit dem Ausdruck
Urbild gemeint ist. Es kommt hier nicht darauf an, daß der Maler ein solches Urbild vielleicht
nicht im Kopfe hat, bevor er malt; daß es erst während der praktischen Arbeit nach und nach
vollständig entsteht. In der wirklichen «Welt des Geistes» sind solche Urbilder für alle Dinge
vorhanden, und die physischen Dinge und Wesenheiten sind Nachbilder dieser Urbilder. –
Wenn derjenige, welcher nur leinen äußeren Sinnen vertraut, diese urbildliche Welt leugnet
und behauptet, die Urbilder seien nur Abstraktionen, die der vergleichende Verstand von den
sinnlichen Dingen gewinnt, so ist das begreiflich; denn ein solcher kann eben in dieser
höheren Welt nicht wahrnehmen; er kennt die Gedankenwelt nur in ihrer schemenhaften
Abstraktheit. Er weiß nicht, daß der geistig Schauende mit den Geisteswesen so vertraut ist
wie er selbst mit seinem Hunde oder seiner Katze, und daß die Urbilderwelt eine weitaus
intensivere Wirklichkeit hat als die sinnlich-physische.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(3) Allerdings ist der erste Einblick in dieses «Geisterland» noch verwirrender als derjenige
in die seelische Welt. Denn die Urbilder in ihrer wahren Gestalt sind ihren sinnlichen
Nachbildern sehr unähnlich. Ebenso unähnlich sind sie aber auch ihren Schatten, den
abstrakten Gedanken. – In der geistigen Welt ist alles in fortwährender beweglicher Tätigkeit,
in unaufhörlichem Schaffen. Eine Ruhe, ein Verweilen an einem Orte, wie sie in der
physischen Welt vorhanden sind, gibt es dort nicht. Denn die Urbilder sind schaffende
Wesenheiten. Sie sind die Werkmeister alles dessen, was in der physischen und seelischen
Welt entsteht. Ihre Formen sind rasch wechselnd; und in jedem Urbild liegt die Möglichkeit,
unzählige besondere Gestalten anzunehmen. Sie lassen gleichsam die besonderen Gestalten
aus sich hervorsprießen; und kaum ist die eine erzeugt, so schickt sich das Urbild an, eine
nächste aus sich hervorquellen zu lassen. Und die Urbilder stehen miteinander in mehr oder
weniger verwandtschaftlicher Beziehung. Sie wirken nicht vereinzelt. Das eine bedarf der
Hilfe des andern zu seinem Schaffen. Unzählige Urbilder wirken oft zusammen, damit diese
oder jene Wesenheit in der seelischen oder physischen Welt entstehe. (87)

(4) Außer dem, was durch «geistiges Sehen» in diesem «Geisterlande» wahrzunehmen ist,
gibt es hier noch etwas anderes, das als Erlebnis des «geistigen Hörens» zu betrachten ist.
Sobald nämlich der «Hellsehende» aufsteigt aus dem Seelen- in das Geisterland, werden die
wahrgenommenen Urbilder auch klingend. Dieses «Klingen» ist ein rein geistiger Vorgang.
Es muß ohne alles Mitdenken eines physischen Tones vorgestellt werden. Der Beobachter
fühlt sich wie in einem Meere von Tönen. Und in diesen Tönen, in diesem geistigen Klingen
drücken sich die Wesenheiten der geistigen Welt aus. In ihrem Zusammenklingen, ihren
Harmonien, Rhythmen und Melodien prägen sich die Urgesetze ihres Daseins, ihre
gegenseitigen Verhältnisse und Verwandtschaften aus. Was in der physischen Welt der
Verstand als Gesetz, als Idee wahrnimmt, das stellt sich für das «geistige Ohr» als ein
Geistig-Musikalisches dar. (Die Pythagoreer nannten daher diese Wahrnehmung der geistigen
Welt «Sphärenmusik». Dem Besitzer des «geistigen Ohres» ist diese «Sphärenmusik» nicht
bloß etwas Bildliches, Allegorisches, sondern eine ihm wohlbekannte geistige Wirklichkeit.)
Man muß nur, wenn man einen Begriff von dieser «geistigen Musik» erhalten will, alle
Vorstellungen von sinnlicher Musik beseitigen, wie sie durch das «stoffliche Ohr»
wahrgenommen wird. Es handelt sich hier eben um «geistige Wahrnehmung», also um eine
solche, die stumm bleiben muß für das «sinnliche Ohr». In den folgenden Beschreibungen des
«Geisterlandes» sollender Einfachheit halber die Hinweise auf diese «geistige Musik»
weggelassen werden. Man hat sich nur vorzustellen, daß alles, was als «Bild», als ein
«Leuchtendes» beschrieben wird, zugleich ein Klingendes ist. Jeder Farbe, jeder
Lichtwahrnehmung entspricht ein geistiger Ton, und jedem Zusammenwirken von Farben
entspricht eine Harmonie, eine Melodie und so weiter. Man muß sich nämlich durchaus
vergegenwärtigen, daß auch da, wo das Tönen herrscht, das Wahrnehmen des «geistigen
Auges» nicht etwa aufhört. Es kommt eben das Tönen zu dem Leuchten nur hinzu. Wo von
«Urbildern» in dem Folgenden gesprochen wird, sind also die «Urtöne» hinzuzudenken. Auch
andere Wahrnehmungen kommen hinzu, die gleichnisartig als «geistiges Schmecken» und so
weiter bezeichnet werden können. Doch soll hier auf diese Vorgänge nicht eingegangen
werden, da es sich darum handelt, eine Vorstellung von dem «Geisterlande» durch einige aus
dein Ganzen herausgegriffene Wahrnehmungsarten in demselben zu erwecken.

(5) Nun ist zunächst notwendig, die verschiedenen Arten der Urbilder voneinander zu
unterscheiden. Auch im «Geisterland» hat man eine Anzahl von Stufen oder Regionen
auseinanderzuhalten, um sich zu orientieren. Auch hier sind, wie in der «Seelenwelt», die
einzelnen Regionen nicht etwa schichtenweise übereinandergelagert zu denken, sondern sich
gegenseitig durchdringend und durchsetzend. Die erste Region enthält die Urbilder der
physischen Welt, insofern diese nicht mit Leben begabt ist. Die Urbilder der Mineralien sind



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

hier zu finden, ferner die der Pflanzen; diese aber nur insofern, als sie rein physisch sind; also
insofern man auf das Leben in ihnen keine Rücksicht nimmt. Ebenso trifft man hier die
physischen Tier- und Menschenformen an. Damit soll dasjenige nicht erschöpft sein, was sich
in dieser Region befindet; es soll nur durch naheliegende Beispiele illustriert werden. - Diese
Region bildet das Grundgerüst des «Geisterlandes». Es kann verglichen werden mit dem
festen Land unserer physischen Erde. Es ist die Kontinentalmasse des «Geisterlandes». Seine
Beziehung zur physisch-körperlichen Welt kann nur vergleichsweise beschrieben werden.
Man bekommt eine Vorstellung davon etwa durch folgendes. Man denke sich irgendeinen
begrenzten Raum mit physischen Körpern der mannigfaltigsten Art ausgefüllt. Und nun denke
man sich diese physischen Körper weg und an ihrer Stelle Hohlräume in ihren Formen. Die
früher leeren Zwischenräume denke man sich aber mit den mannigfaltigsten Formen erfüllt,
die zu den früheren Körpern in mannigfachen Beziehungen stehen. – So etwa sieht es in der
niedrigsten Region der Urbilderwelt aus. In ihr sind die Dinge und Wesen, die in der
physischen Welt verkörpert werden, als «Hohlräume» vorhanden. Und in den Zwischenräu-
men spielt sich die bewegliche Tätigkeit der Urbilder (und der «geistigen Musik») ab. Bei der
physischen Verkörperung werden nun die Hohlräume gewissermaßen mit physischem Stoffe
erfüllt. Wer zugleich mit physischem und geistigem Auge in den Raum schaute, sähe die
physischen Körper und dazwischen die bewegliche Tätigkeit der schaffenden Urbilder. – (89)
Die zweite Region des «Geisterlandes» enthält die Urbilder des Lebens. Aber dieses Leben
bildet hier eine vollkommene Einheit. Als flüssiges Element durchströmt es die Welt des
Geistes, gleichsam als Blut alles durchpulsend. Es läßt sich mit dem Meere und den Ge-
wässern der physischen Erde vergleichen. Seine Verteilung ist allerdings ähnlicher der
Verteilung des Blutes in dem tierischen Körper als derjenigen der Meere und Flüsse.
Fließendes Leben, aus Gedankenstoff gebildet, so könnte man diese zweite Stufe des
«Geisterlandes» bezeichnen. In diesem Element liegen die schaffenden Urkräfte für alles, was
in der physischen Wirklichkeit als belebte Wesen auftritt. Hier zeigt es sieh, daß alles Leben
eine Einheit ist, daß das Leben in dem Menschen verwandt ist mit dem Leben aller seiner
Mitgeschöpfe.

(6) Als dritte Region des «Geisterlandes» müssen die Urbilder alles Seelischen bezeichnet
werden. Man befindet sich hier in einem viel dünneren und feineren Element als in den beiden
ersten Regionen. Vergleichsweise kann es als der Luftkreis des «Geisterlandes» bezeichnet
werden. Alles, was in den Seelen der beiden anderen Welten vorgeht, hat hier sein geistiges
Gegenstück. Alle Empfindungen, Gefühle, Instinkte, Leidenschaften und so weiter sind hier
auf geistige Art noch einmal vorhanden. Die atmosphärischen Vorgänge in diesem Luftkreise
entsprechen den Leiden und Freuden der Geschöpfe in den andern Welten. Wie ein leises
Wehen erscheint hier das Sehnen einer Menschenseele; wie ein stürmischer Luftzug ein
leidenschaftlicher Ausbruch. Wer über das hier in Betracht Kommende sich Vorstellungen
bilden kann, der dringt tief ein in das Seufzen einer jeglichen Kreatur, wenn er seine
Aufmerksamkeit darauf richtet. Man kann hier zum Beispiel sprechen von stürmischen
Gewittern mit zuckenden Blitzen und rollendem Donner; und geht man der Sache weiter
nach, so findet man, daß sich in solchen «Geistergewittern» die Leidenschaften einer auf der
Erde geschlagenen Schlacht ausdrücken.

(7) Die Urbilder der vierten Region beziehen sich nicht unmittelbar auf die andern Welten.
Sie sind in gewisser Beziehung Wesenheiten, welche die Urbilder der drei unteren Regionen
beherrschen und deren Zusammentritt vermitteln. Sie sind daher beschäftigt mit dem Ordnen
und Gruppieren dieser untergeordneten Urbilder. Von dieser Region geht demnach eine
umfassendere Tätigkeit aus als von den unteren.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(8) Die fünfte, sechste und siebente Region unterscheiden sich wesentlich von den
vorhergehenden. (90) Denn die in ihnen befindlichen Wesenheiten liefern den Urbildern der
unteren Regionen die Antriebe zu ihrer Tätigkeit. In ihnen findet man die Schöpferkräfte der
Urbilder selbst. Wer zu diesen Regionen aufzusteigen vermag, der macht Bekanntschaft mit
den «Absichten» 1), die unserer Welt zugrunde liegen. Wie lebendige Keimpunkte liegen hier
noch die Urbilder bereit, um die mannigfaltigsten Formen von Gedankenwesen anzunehmen.
Werden diese Keimpunkte in die unteren Regionen geführt, dann quellen sie gleichsam auf
und zeigen sich in den mannigfaltigsten Gestalten. Die Ideen, durch die der menschliche Geist
in der physischen Welt schöpferisch auftritt, sind der Abglanz, der Schatten dieser
Keimgedankenwesen der höheren geistigen Welt. Der Beobachter mit dem «geistigen Ohr»,
welcher von den unteren Regionen des «Geisterlandes» zu diesen oberen aufsteigt, wird
gewahr, wie sich das Klingen und Tönen in eine «geistige Sprache» umsetzt. Er beginnt das
«geistige Wort» wahrzunehmen, durch das für ihn nun nicht allein die Dinge und
Wesenheiten ihre Natur durch Musik kundgeben, sondern in «Worten» ausdrücken. Sie sagen
ihm, wie man das in der Geisteswissenschaft nennen kann, ihre «ewigen Namen».

(9) Man hat sich vorzustellen, daß diese Gedankenkeimwesen zusammengesetzter Natur
sind. Aus dem Elemente der Gedankenwelt ist gleichsam nur die Keimhülle genommen. Und
diese umschließt den eigentlichen Lebenskern. Damit sind wir an die Grenze der «drei
Welten» gelangt, denn der Kern stammt aus noch höheren Welten. Als der Mensch, seinen
Bestandteilen nach, in einem vorangehenden Abschnitt beschrieben worden ist, wurde für ihn
dieser Lebenskern angegeben und der «Lebensgeist» und «Geistesmensch» als seine
Bestandteile genannt. Auch für andere Weltwesenheiten sind ähnliche Lebenskerne
vorhanden. Sie stammen aus höheren Welten und werden in die drei angegebenen versetzt,
um ihre Aufgaben darin zu vollbringen. – Hier soll nun die weitere Pilgerfahrt des
menschlichen Geistes durch das «Geisterland» zwischen zwei Verkörperungen oder
Inkarnationen verfolgt werden. (91) Dabei werden die Verhältnisse und Eigentümlichkeiten
dieses «Landes» noch einmal klar hervortreten.

[
1)

Daß solche Bezeichnungen wie «Absichten» auch nur als «Gleichnisse» gemeint sind, ist aus dem oben
über die Schwierigkeiten des sprachlichen Ausdrucks Gesagten selbstverständlich. An ein Aufwärmen der alten
«Zweckmäßigkeitslehre» ist nicht gedacht.]



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

IV. Der Geist im Geisterland nach dem Tode

(1) Wenn der Menschengeist auf seinem Wege zwischen zwei Verkörperungen die «Welt
der Seelen» durchwandert hat, dann betritt er das «Land der Geister», um da zu verbleiben,
bis er zu einem neuen leiblichen Dasein reif ist. Den Sinn dieses Aufenthaltes im
«Geisterland» versteht man nur, wenn man die Aufgabe der Lebenspilgerfahrt des Menschen
durch seine Verkörperung hindurch in der richtigen Art zu deuten weiß. Während der Mensch
im physischen Leibe verkörpert ist, wirkt und schafft er in der physischen Welt. Und er wirkt
und schafft in ihr als geistiges Wesen. Was sein Geist ersinnt und ausbildet, das prägt er den
physischen Formen, den körperlichen Stoffen und Kräften ein. Er hat also als ein Bote der
geistigen Welt den Geist der Körperwelt einzuverleiben. Nur dadurch, daß er sich verkörpert,
kann der Mensch in der Körperwelt wirken. Er muß den physischen Leib als sein Werkzeug
annehmen, damit er durch das Körperliche auf Körperliches wirken und damit Körperliches
auf ihn wirken kann. Was aber durch diese physische Körperlichkeit des Menschen
hindurchwirkt, das ist der Geist. Von diesem gehen die Absichten, die Richtungen aus für das
Wirken in der physischen Welt. – Solange nun der Geist im physischen Leibe wirkt, kann er
als Geist nicht in seiner wahren Gestalt leben. Er kann gleichsam nur durch den Schleier des
physischen Daseins hindurchscheinen. Das menschliche Gedankenleben gehört nämlich in
Wahrheit der geistigen Welt an; und so, wie es im physischen Dasein auftritt, ist seine wahre
Gestalt verschleiert. Man kann auch sagen, das Gedankenleben des physischen Menschen sei
ein Schattenbild, ein Abglanz der wahren geistigen Wesenheit, zu der es gehört. So tritt
während des physischen Lebens der Geist auf der Grundlage des physischen Körpers mit der
irdischen Körperwelt in Wechselwirkung. Wenn nun auch gerade in dem Wirken auf die
physische Körperwelt eine der Aufgaben des Menschengeistes liegt, solange er von
Verkörperung zu Verkörperung schreitet, so könnte er doch diese Aufgabe keineswegs
entsprechend erfüllen, wenn er nur im leiblichen Dasein lebte. (92) Denn die Absichten und
Ziele der irdischen Aufgabe werden ebensowenig innerhalb der irdischen Verkörperung
ausgebildet und gewonnen, wie der Plan eines Hauses auf dem Bauplatz zustande kommt, auf
dem die Arbeiter wirken. Wie dieser Plan im Büro des Architekten ausgearbeitet wird, so
werden die Ziele und Absichten des irdischen Schaffens «im Lande der Geister» ausgebildet.
– Der Geist des Menschen muß in diesem Lande immer wieder zwischen zwei
Verkörperungen leben, um, gerüstet mit dem, was er sich von da mitbringt, an die Arbeit in
dem physischen Leben herantreten zu können. Wie der Architekt, ohne die Ziegel und den
Mörtel zu bearbeiten, in seiner Arbeitsstube den Hausplan verfertigt nach Maßgabe der
baukünstlerischen und anderer Gesetze, so muß der Architekt des menschlichen Schaffens,
der Geist oder das höhere Selbst, im «Geisterland» die Fähigkeiten und Ziele nach den
Gesetzen dieses Landes ausbilden, um sie dann in die irdische Welt überzuführen. Nur wenn
der Menschengeist immer wieder und wieder in seinem eigenen Bereich sich aufhält, wird er
auch durch die physisch-körperlichen Werkzeuge in die irdische Welt den Geist tragen
können. – Auf dem physischen Schauplatz lernt der Mensch die Eigenschaften und Kräfte der
physischen Welt kennen. Er sammelt da während des Schaffens die Erfahrungen darüber, was
für Anforderungen die physische Welt an den stellt, der in ihr arbeiten will. Er lernt da
gleichsam die Eigenschaften des Stoffes kennen, in dem er seine Gedanken und Ideen
verkörpern will. Die Gedanken und Ideen selbst kann er nicht aus dem Stoff heraussaugen. So
ist die irdische Welt zugleich der Schauplatz des Schaffens und des Lernens. Im
«Geisterland» wird dann das Gelernte in lebendige Fähigkeit des Geistes umgebildet. Man
kann den obigen Vergleich fortsetzen, um die Sache sich zu verdeutlichen. Der Architekt
arbeitet den Plan eines Hauses aus. Dieser wird ausgeführt. Dabei macht er eine Summe der
mannigfaltigsten Erfahrungen. Alle diese Erfahrungen steigern seine Fähigkeiten. Wenn er
den nächsten Plan ausarbeitet, fließen alle diese Erfahrungen mit ein. Und dieser nächste Plan
erscheint gegenüber dem ersten bereichert um alles das, was an dem vorigen gelernt worden



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

ist. So ist es mit den aufeinanderfolgenden menschlichen Lebensläufen. (93) In den
Zwischenzeiten zwischen den Verkörperungen lebt der Geist in seinem eigenen Bereich. Er
kann sich ganz den Anforderungen des Geisteslebens hingeben; er bildet sich, befreit von der
physischen Körperlichkeit, nach allen Seiten aus und arbeitet in diese seine Bildung die
Früchte der Erfahrungen seiner früheren Lebensläufe hinein. So ist sein Blick immer auf den
Schauplatz seiner irdischen Aufgaben gerichtet, so arbeitet er stets daran, die Erde, insofern
diese der Platz seines Wirkens ist, durch die ihr notwendige Entwickelung hindurch zu ver-
folgen. Er arbeitet an sich, um bei jedesmaliger Verkörperung dem Zustande der Erde
entsprechend seine Dienste im irdischen Wandel leisten zu können. – Dies ist allerdings nur
ein allgemeines Bild von den aufeinanderfolgenden menschlichen Lebensläufen. Und die
Wirklichkeit wird mit diesem Bilde niemals ganz, sondern nur mehr oder weniger
übereinstimmen. Die Verhältnisse können es mit sich bringen, daß ein folgendes Leben eines
Menschen viel unvollkommener ist als ein vorhergehendes. Allein im ganzen und großen
gleichen sich in den aufeinanderfolgenden Lebensläufen solche Unregelmäßigkeiten
innerhalb bestimmter Grenzen wieder aus.

(2) Die Bildung des Geistes im «Geisterland» geschieht dadurch, daß der Mensch sich in die
verschiedenen Regionen dieses Landes einlebt. Sein eigenes Leben verschmilzt in
entsprechender Aufeinanderfolge mit diesen Regionen; er nimmt vorübergehend ihre
Eigenschaften an. Sie durchdringen dadurch sein Wesen mit ihrem Wesen, auf daß ersteres
dann mit dem letzteren gestärkt im Irdischen wirken könne. – In der ersten Region des
«Geisterlandes» ist der Mensch umgeben von den geistigen Urbildern der irdischen Dinge.
Während des Erdenlebens lernt er ja nur die Schatten dieser Urbilder kennen, die er in seinen
Gedanken erfaßt. Was auf der Erde bloß gedacht wird, das wird in dieser Region erlebt. Der
Mensch wandelt unter Gedanken, aber diese Gedanken sind wirkliche Wesenheiten. Was er
während des Erdenlebens mit seinen Sinnen wahrgenommen hat, das wirkt auf ihn jetzt in
seiner Gedankenform. Aber der Gedanke erscheint nicht als der Schatten, der sich hinter den
Dingen verbirgt, sondern er ist lebensvolle Wirklichkeit, welche die Dinge erzeugt. Der
Mensch ist gleichsam in der Gedankenwerkstätte, in der die irdischen Dinge geformt und
gebildet werden. Denn im «Lande des Geistes» ist alles lebensvolle Tätigkeit und
Regsamkeit. Hier ist die Gedankenwelt am Werke als Welt lebendiger Wesen, schöpferisch
und bildend. Man sieht da, wie das gebildet wird, was man im Erdendasein erlebt hat. Wie
man im physischen Leibe die sinnlichen Dinge als Wirklichkeit erlebt, so erlebt man jetzt als
Geist die geistigen Bildungskräfte als wirklich. (94) Unter den Gedankenwesen, die da
vorhanden sind, ist auch der Gedanke der eigenen physischen Leiblichkeit. Dieser fühlt man
sich entrückt. Nur die geistige Wesenheit empfindet man als zu sich gehörig. Und wenn man
den abgelegten Leib, wie in der Erinnerung, nicht mehr als physisch, sondern als
Gedankenwesen gewahr wird, dann tritt schon in der Anschauung seine Zugehörigkeit zur
äußeren Welt hervor. Man lernt ihn als etwas zur Außenwelt Gehöriges betrachten, als ein
Glied dieser Außenwelt. Man trennt folglich nicht mehr seine Leiblichkeit von der anderen
Außenwelt als etwas dem eigenen Selbst näher Verwandtes ab. Man fühlt in der gesamten
Außenwelt mit Einschluß der eigenen leiblichen Verkörperungen eine Einheit. Die eigenen
Verkörperungen verschmelzen hier mit der übrigen Welt zur Einheit. So blickt man hier auf
die Urbilder der physisch-körperlichen Wirklichkeit als auf eine Einheit, zu der man selbst
gehört hat. Man lernt deshalb nach und nach seine Verwandtschaft, seine Einheit mit der
Umwelt durch Beobachtung kennen. Man lernt zu ihr sagen: Das, was sich hier um dich
ausbreitet, das warst du selbst. – Das aber ist einer der Grundgedanken der alten indischen
Vedanta-Weisheit. Der «Weise» eignet sich schon während des Erdenlebens das an, was der
andere nach dem Tode erlebt, nämlich den Gedanken zu fassen, daß er selbst mit allen Dingen
verwandt ist, den Gedanken: «Das bist du.» Im irdischen Leben ist das ein Ideal, dem sich das
Gedankenleben hingeben kann; im «Lande der Geister» ist es eine unmittelbare Tatsache, die



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

uns durch die geistige Erfahrung immer klarer wird. – Und der Mensch selbst wird in diesem
Lande sich immer mehr bewußt, daß er, seinem eigentlichen Wesen nach, der Geisterwelt
angehört. Er nimmt sich als Geist unter Geistern, als ein Glied der Urgeister wahr, und erwird
in sich selbst des Urgeistes Wort fühlen: «Ich bin der Urgeist.» (Die Weisheit des Vedanta
sagt: «Ich bin Brahman», das heißt, ich gehöre als ein Glied dem Urwesen an, aus dem alle
Wesen stammen.) – Man sieht: was im Erdenleben als schattenhafter Gedanke erfaßt wird und
wohin alle Weisheit abzielt, das wird im «Geisterland» unmittelbar erlebt. Ja es wird während
des Erdenlebens nur deswegen gedacht, weil es im geistigen Dasein eine Tatsache ist.

(3) So sieht der Mensch während seines geistigen Daseins die Verhältnisse und
Tatsachen, in denen er während des Erdenlebens mitten drinnen steht, von einer höheren
Warte aus, gleichsam von außen. Und in der untersten Region des «Geisterlandes» lebt er auf
solche Art gegenüber den irdischen Verhältnissen, die unmittelbar mit der physischen
körperlichen Wirklichkeit zusammenhängen. – Der Mensch ist auf der Erde in eine Familie,
in ein Volk hineingeboren; er lebt in einem gewissen Lande. Durch alle diese Verhältnisse
wird sein irdisches Dasein bestimmt. Er findet, weil es die Verhältnisse in der physischen
Welt mit sich bringen, diesen oder jenen Freund. Er treibt diese oder jene Geschäfte. Alles das
bestimmt seine irdischen Lebensverhältnisse. Alles das tritt ihm nun während seines Lebens
in der ersten Region des «Geisterlandes» als lebendige Gedankenwesenheit entgegen. Er
durchlebt das alles in einer gewissen Art noch einmal. Aber er durchlebt es von der
tätig-geistigen Seite aus. Die Familienliebe, die er geübt hat, die Freundschaft, die er
entgegengebracht hat, werden in ihm von innen aus lebendig, und seine Fähigkeiten werden in
dieser Richtung gesteigert. Dasjenige im Menschengeist, was als Kraft der Familien-, der
Freundesliebe wirkt, wird gestärkt. Er tritt in dieser Beziehung später als ein vollkommenerer
Mensch wieder ins irdische Dasein. – Es sind gewissermaßen die alltäglichen Verhältnisse des
Erdenlebens, die in dieser untersten Region des «Geisterlandes» als Früchte reifen. Und
dasjenige im Menschen, das mit seinen Interessen ganz in diesen alltäglichen Verhältnissen
aufgeht, wird den längsten Teil des geistigen Lebens zwischen zwei Verkörperungen mit
dieser Region sich verwandt fühlen. – Die Menschen, mit welchen man in der physischen
Welt zusammengelebt hat, findet man in der geistigen Welt wieder. Gleich wie von der Seele
alles abfällt, was ihr durch den physischen Leib eigen war, so löst sich auch das Band, das im
physischen Leben Seele und Seele verknüpft, von den Bedingungen los, welche nur in der
physischen Welt Bedeutung und Wirksamkeit haben. Doch setzt sich über den Tod hinaus
alles – in die geistige Welt hinein – fort, was im physischen Leben Seele der Seele war. (96)
Es ist naturgemäß, daß Worte, welche für physische Verhältnisse geprägt sind, nur ungenau
wiedergeben können, was in der geistigen Welt vorgeht. Sofern aber dieses in Betracht gezo-
gen wird, so darf es durchaus als richtig bezeichnet werden, wenn gesagt wird: die im
physischen Leben zusammengehörigen Seelen finden sich in der geistigen Welt wieder, um
ihr Zusammenleben da in entsprechender Weise fortzusetzen. – Die nächste Region ist
diejenige, in welcher das gemeinsame Leben der irdischen Welt als Gedankenwesenheit,
gleichsam als das flüssige Element des «Geisterlandes», strömt. Solange man in physischer
Verkörperung die Welt beobachtet, erscheint das Leben an einzelne Lebewesen gebunden. Im
«Geisterland» ist es davon losgelöst und durchfließt als Lebensblut gleichsam das ganze
Land. Es ist da die lebendige Einheit, die in allem vorhanden ist. Während des irdischen
Lebens erscheint dem Menschen auch davon nur ein Abglanz. Und dieser spricht sich in jeder
Form von Verehrung aus, die der Mensch dem Ganzen, der Einheit und Harmonie der Welt,
entgegenbringt. Das religiöse Leben der Menschen schreibt sich von diesem Abglanze her.
Der Mensch wird gewahr, inwiefern nicht im Vergänglichen, im einzelnen, der umfassende
Sinn des Daseins liegt. Er betrachtet dieses Vergängliche als ein «Gleichnis» und Abbild
eines Ewigen, einer harmonischen Einheit. Er blickt in Verehrung und Anbetung zu dieser
Einheit auf. Er bringt ihr religiöse Kultushandlungen dar. – Im «Geisterland» erscheint nicht



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

der Abglanz, sondern die wirkliche Gestalt als lebendige Gedankenwesenheit. Hier kann sich
der Mensch mit der Einheit, die er auf Erden verehrt hat, wirklich vereinigen. Die Früchte des
religiösen Lebens und alles dessen, was damit zusammenhängt, treten in dieser Region
hervor. Der Mensch lernt nun aus der geistigen Erfahrung erkennen, daß sein Einzelschicksal
nicht getrennt werden soll von der Gemeinschaft, der er angehört. Die Fähigkeit, sich als
Glied eines Ganzen zu erkennen, bildet sich hier aus. Die religiösen Empfindungen, alles, was
schon im Leben nach einer reinen, edlen Moral gestrebt hat, wird während eines großen
Teiles des geistigen Zwischenzustandes Kraft aus dieser Region schöpfen. Und der Mensch
wird mit einer Erhöhung seiner Fähigkeiten nach dieser Richtung hin wiederverkörpert
werden.

(4) Während man in der ersten Region mit den Seelen zusammen ist, mit denen man im
vorangegangenen physischen Leben durch die nächsten Bande der physischen Welt
zusammengehangen hat, tritt man in der zweiten Region in den Bereich aller derjenigen, mit
denen man in einem weiteren Sinne sich eins fühlte: durch eine gemeinsame Verehrung,
durch gemeinsames Bekenntnis und so weiter. (97) Betont muß werden, daß die geistigen
Erlebnisse der vorangegangenen Regionen während der folgenden bestehen bleiben. So wird
der Mensch nicht etwa den durch Familie, Freundschaft und so weiter geknüpften Banden
entrissen, wenn er in das Leben der zweiten und der folgenden Regionen eintritt. – Auch
liegen die Regionen des «Geisterlandes» nicht wie «Abteilungen» auseinander; sie
durchdringen sich, und der Mensch erlebt sich in einer neuen Region nicht deswegen, weil er
sie in irgendeiner Form äußerlich «betreten» hat, sondern weil er in sich die inneren
Fähigkeiten erlangt hat, das wahrzunehmen, innerhalb dessen er vorher unwahrnehmend war.

(5) Die dritte Region des «Geisterlandes» enthält die Urbilder der seelischen Welt. Alles,
was in dieser Welt lebt, ist hier als lebendige Gedankenwesenheit vorhanden. Man findet da
die Urbilder der Begierden, der Wünsche, der Gefühle und so weiter. Aber hier in der
Geisterwelt haftet dem Seelischen nichts von Eigensucht an. Ebenso wie alles Leben in der
zweiten Region, bildet in dieser dritten alles Begehren, Wünschen, alle Lust und Unlust eine
Einheit. Das Begehren, der Wunsch des andern unterscheiden sich nicht von meinem
Begehren und Wünschen. Die Empfindungen und Gefühle aller Wesen sind eine gemeinsame
Welt, die alles übrige einschließt und umgibt, wie der physische Luftkreis die Erde umgibt.
Diese Region ist gleichsam die Atmosphäre des «Geisterlandes». Es wird hier alles Früchte
tragen, was der Mensch im irdischen Leben im Dienste der Gemeinsamkeit, in selbstloser
Hingabe an seine Mitmenschen geleistet hat. Denn durch diesen Dienst, durch diese Hingabe
hat er in einem Abglanz der dritten Region des «Geisterlandes» gelebt. Die großen Wohltäter
des Menschengeschlechtes, die hingebungsvollen Naturen, diejenigen, welche die großen
Dienste in den Gemeinschaften leisten, haben ihre Fähigkeit hierzu in dieser Region erlangt,
nachdem sie sich in früheren Lebensläufen die Anwartschaft zu einer besonderen
Verwandtschaft mit ihr erworben haben.

(6) Es ist ersichtlich, daß die beschriebenen drei Regionen des «Geisterlandes» in einem
gewissen Verhältnis stehen zu den unter ihnen stehenden Welten, zu der physischen und der
seelischen Welt. Denn sie enthalten die Urbilder, die lebendigen Gedankenwesen, die in
diesen Welten körperliches oder seelisches Dasein annehmen. Die vierte Region erst ist das
«reine Geisterland». Aber auch diese ist es nicht in vollem Sinne des Wortes. (98) Sie
unterscheidet sich von den drei unteren Regionen dadurch, daß in diesen die Urbilder jener
physischen und seelischen Verhältnisse angetroffen werden, die der Mensch in der physischen
und seelischen Welt vorfindet, bevor er selbst in diese Welten eingreift. Die Verhältnisse des
alltäglichen Lebens knüpfen sich an die Dinge und Wesen, die der Mensch in der Welt



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

vorfindet; die vergänglichen Dinge dieser Welt lenken seinen Blick zu deren ewigem
Urgrund; und auch die Mitgeschöpfe, denen sich sein selbstloser Sinn widmet, sind nicht
durch den Menschen da. Aber durch ihn sind in der Welt die Schöpfungen der Künste und
Wissenschaften, der Technik, des Staates und so weiter, kurz alles das, was er als originale
Werke seines Geistes der Welt einverleibt. Zu alledem wären, ohne sein Zutun, keine
physischen Abbilder in der Welt vorhanden. Die Urbilder nun zu diesen rein menschlichen
Schöpfungen finden sich in der vierten Region des «Geisterlandes». – Was der Mensch an
wissenschaftlichen Ergebnissen, an künstlerischen Ideen und Gestalten, an Gedanken der
Technik während des irdischen Lebens ausbildet, trägt in dieser vierten Region seine Früchte.
Aus dieser Region saugen daher Künstler, Gelehrte, große Erfinder während ihres
Aufenthaltes im «Geisterland» ihre Impulse und steigern hier ihr Genie, um bei einer
Wiederverkörperung in verstärktem Maße zur Fortentwickelung der menschlichen Kultur
beitragen zu können. – Man soll sich nicht vorstellen, daß diese vierte Region des
«Geisterlandes» nur für besonders hervorragende Menschen eine Bedeutung habe. Sie hat
eine solche für alle Menschen. Alles, was den Menschen im physischen Leben über die
Sphäre des alltäglichen Lebens, Wünschens und Wollens hinaus beschäftigt, hat seinen
Urquell in dieser Region. Ginge der Mensch in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt durch sie nicht hindurch, so würde er in einem weiteren Leben keine Interessen haben,
welche über den engen Kreis der persönlichen Lebensführung hinaus zum
Allgemein-Menschlichen führen. – Es ist oben gesagt worden, daß auch diese Region nicht im
vollen Sinne das «reine Geisterland» genannt werden kann. Das ist deshalb der Fall, weil der
Zustand, in dem die Menschen die Kulturentwickelung auf der Erde verlassen haben, in ihr
geistiges Dasein hineinspielt. (99) Sie können im «Geisterland» nur die Früchte dessen
genießen, was nach ihrer Begabung und nach dem Entwickelungsgrade des Volkes, Staates
und so weiter, in die sie hineingeboren waren, ihnen zu leisten möglich war.

(7) In den noch höheren Regionen des «Geisterlandes» ist der Menschengeist nun jeder
irdischen Fessel entledigt. Er steigt auf in das «reine Geisterland», in dem er die Absichten,
die Ziele erlebt, die sich der Geist mit dem irdischen Leben gesetzt hat. Alles, was in der Welt
schon verwirklicht ist, bringt ja die höchsten Ziele und Absichten nur in einem mehr oder
weniger schwachen Nachbilde zum Dasein. Jeder Kristall, jeder Baum, jedes Tier und auch
alles das, was im Bereiche menschlichen Schaffens verwirklicht wird, – all das gibt nur
Nachbilder dessen, was der Geist beabsichtigt. Und der Mensch kann während seiner Ver-
körperungen nur anknüpfen an diese unvollkommenen Nachbilder der vollkommenen
Absichten und Ziele. So kann er aber innerhalb einer seiner Verkörperungen selbst nur ein
solches Nachbild dessen sein, was im Reiche des Geistes mit ihm beabsichtigt ist. Was er als
Geist im «Geisterland» eigentlich ist, das kommt daher erst dann zum Vorschein, wenn er im
Zwischenzustand zwischen zwei Verkörperungen in die fünfte Region des «Geisterlandes»
aufsteigt. Was er hier ist, das ist wirklich er selbst. Das ist dasjenige, was in den
mannigfaltigen Verkörperungen ein äußeres Dasein erhält. In dieser Region kann sich das
wahre Selbst des Menschen nach allen Seiten frei ausleben. Und dieses Selbst ist also
dasjenige, welches in jeder Verkörperung immer von neuem als das eine erscheint. Dieses
Selbst bringt die Fähigkeiten mit, die sich in den unteren Regionen des «Geisterlandes»
ausgebildet haben. Es trägt somit die Früchte der früheren Lebensläufe in die folgenden
hinüber. Es ist der Träger der Ergebnisse früherer Verkörperungen.

(8) Im Reiche der Absichten und Ziele befindet sich also das Selbst, wenn es in der fünften
Region des «Geisterlandes» lebt. Wie der Architekt an den Unvollkommenheiten lernt, die
sich ihm ergeben haben, und wie er in seine neuen Pläne nur das aufnimmt, was er von diesen
Unvollkommenheiten in Vollkommenheiten zu wandeln vermochte, so streift das Selbst von
seinen Ergebnissen aus früheren Leben in der fünften Region dasjenige ab, was mit den



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Unvollkommenheiten der unteren Welten zusammenhängt, und befruchtet die Absichten des
«Geisterlandes», mit denen es nunmehr zusammenlebt, mit den Ergebnissen seiner früheren
Lebensläufe. – (100) Klar ist, daß die Kraft, die aus dieser Region geschöpft werden kann,
davon abhängen wird, wieviel sich das Selbst während seiner Verkörperung von solchen
Ergebnissen erworben hat, die geeignet sind, in die Welt der Absichten aufgenommen zu
werden. Das Selbst, das während des irdischen Daseins durch ein reges Gedankenleben oder
durch weise, werktätige Liebe die Absichten des Geistes zu verwirklichen gesucht hat, wird
sich eine große Anwartschaft auf diese Region erwerben. Dasjenige, das ganz in den
alltäglichen Verhältnissen aufgegangen ist, das nur im Vergänglichen gelebt hat, das hat keine
Samen gesät, die in den Absichten der ewigen Weltordnung eine Rolle spielen können. Nur
das wenige, das es über die Tagesinteressen hinaus gewirkt hat, kann als Frucht in diesen
oberen Regionen des «Geisterlandes» sich entfalten. Aber man soll nicht meinen, daß hier
etwa vor allem solches in Betracht kommt, was «irdischen Ruhm» oder ähnliches bringt.
Nein, gerade das kommt in Frage, was im kleinsten Lebenskreise zum Bewußtsein führt, daß
alles einzelne seine Bedeutung für den ewigen Werdegang des Daseins hat. Man muß sich
vertraut machen mit dem Gedanken, daß der Mensch in dieser Region anders urteilen muß,
als er dies im physischen Leben tun kann. Hat er zum Beispiel weniges sich erworben, was
mit dieser fünften Region verwandt ist, so entsteht in ihm der Drang, sich für das folgende
physische Leben einen Impuls einzuprägen, welcher dieses Leben so verlaufen läßt, daß im
Schicksal (Karma) desselben die entsprechende Wirkung des Mangels zutage tritt. Was dann
in dem folgenden Erdenleben als leidvolles Geschick, vom Gesichtspunkte dieses Lebens aus,
erscheint – ja vielleicht als solches tief beklagt wird –, das findet der Mensch in dieser Region
des «Geisterlandes» als für ihn durchaus notwendig. – Da der Mensch in der fünften Region
in seinem eigentlichen Selbst lebt, so ist er auch herausgehoben aus allem, was ihn aus den
niederen Welten während der Verkörperungen umhüllt. Er ist, was er immer war und immer
sein wird während des Laufes seiner Verkörperungen. Er lebt in dem Walten der Absichten,
welche für diese Verkörperungen bestehen und die er in sein eigenes Selbst eingliedert. Er
blickt auf seine eigene Vergangenheit zurück und er fühlt, daß alles, was er in derselben erlebt
hat, in die Absichten, die er in Zukunft zu verwirklichen hat, aufgenommen wird. Eine Art
Gedächtnis für seine früheren Lebensläufe und der prophetische Vorblick für seine späteren
blitzen auf. – (101) Man sieht: dasjenige, was in dieser Schrift das «Geistselbst» genannt
worden ist, lebt in dieser Region, soweit es entwickelt ist, in seiner ihm angemessenen
Wirklichkeit. Es bildet sich aus und bereitet sich vor, um in einer neuen Verkörperung sich
ein Vollziehen der geistigen Absichten in der irdischen Wirklichkeit zu ermöglichen.

(9) Hat sich dieses «Geistselbst» während einer Reihe von Aufenthalten im
«Geisterland» so weit entwickelt, daß es sich völlig frei in diesem Lande bewegen kann, dann
wird es seine wahre Heimat immer mehr hier suchen. Das Leben im Geiste wird ihm so
vertraut, wie dem irdischen Menschen das Leben in der physischen Wirklichkeit. Die
Gesichtspunkte der Geisterwelt wirken fortan auch als die maßgebenden, die es für die
folgenden Erdenleben zu den seinigen, mehr oder weniger bewußt oder unbewußt, macht. Als
ein Glied der göttlichen Weltordnung kann sich das Selbst fühlen. Die Schranken und Gesetze
des irdischen Lebens berühren es nicht in seiner innersten Wesenheit. Die Kraft zu allem, was
es vollführt, kommt ihm aus der geistigen Welt. Die geistige Welt aber ist eine Einheit. Wer
in ihr lebt, weiß, wie das Ewige an der Vergangenheit geschaffen hat, und er kann von dem
Ewigen aus die Richtung für die Zukunft bestimmen. Der Blick über die Vergangenheit weitet
sich zu einem vollkommenen. Ein Mensch, der diese Stufe erreicht hat, gibt sich selbst Ziele,
die er in einer nächsten Verkörperung ausführen soll. Vom «Geisterland» aus beeinflußt er
seine Zukunft, so daß sie im Sinne des Wahren und Geistigen verläuft. Der Mensch befindet
sich während des Zwischenzustandes zwischen zwei Verkörperungen in Gegenwart aller
derjenigen erhabenen Wesen, vor deren Blicken die göttliche Weisheit unverhüllt ausgebreitet



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

liegt. Denn er hat die Stufe erklommen, auf der er sie verstehen kann. In der sechsten Region
des «Geisterlandes» wird der Mensch in allen seinen Handlungen dasjenige vollbringen, was
dem wahren Wesen der Welt am angemessensten ist. Denn er kann nicht nach dem suchen,
was ihm frommt sondern einzig nach dem, was geschehen soll nach dem richtigen Gang der
Weltordnung. Die siebente Region des «Geisterlandes» führt an die Grenze der «drei
Welten». Der Mensch steht hier den «Lebenskernen» gegenüber, die aus höheren Welten in
die drei beschriebenen versetzt werden, um da ihre Aufgaben zu vollbringen. Ist der Mensch
an der Grenze der drei Welten, so erkennt er sich somit in seinem eigenen Lebenskern. (102)
Das bring mit sich, daß die Rätsel dieser drei Welten für ihn gelöst sein müssen. Er
überschaut also das ganze Leben dieser Welten. Im physischen Leben sind die Fähigkeiten
der Seele, durch welche sie die hier geschilderten Erlebnisse in der geistigen Welt hat, unter
den gewöhnlichen Lebensverhältnissen nicht bewußt. Sie arbeiten in ihren unbewußten Tiefen
an den leiblichen Organen, welche das Bewußtsein der physischen Welt zustande bringen.
Dies ist gerade der Grund, warum sie für diese Welt unwahrnehmbar bleiben. Auch das Auge
sieht nicht sich, weil in ihm die Kräfte wirken, welche anderes sichtbar machen. Will man
beurteilen, inwiefern ein zwischen Geburt und Tod verlaufendes Menschenleben das Ergebnis
vorangehender Erdenleben sein kann, so muß man in Erwägung ziehen, daß ein innerhalb
dieses Lebens selbst gelegener Gesichtspunkt, wie man ihn zunächst naturgemäß einnehmen
muß, keine Beurteilungsmöglichkeit liefert. Für einen solchen Gesichtspunkt könnte zum
Beispiel ein Erdenleben als leidvoll, unvollkommen und so weiter erscheinen, während es
gerade in dieser Gestaltung für einen außerhalb dieses Erdenlebens selbst liegenden
Gesichtspunkt mit seinem Leid, in seiner Unvollkommenheit als Ergebnis früherer Leben sich
ergeben muß. Durch das Betreten des Erkenntnispfades in dem Sinne, wie dies in einem der
nächsten Kapitel geschildert wird, löst sich die Seele los von den Bedingungen des Leibes-
lebens. Sie kann dadurch im Bilde die Erlebnisse wahrnehmen, welche sie zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt durchmacht. Solches Wahrnehmen gibt die Möglichkeit, die
Vorgänge des «Geisterlandes» so zu schildern, wie es hier skizzenhaft geschehen ist. Nur
wenn man nicht versäumt, sich gegenwärtig zu halten, daß die ganze Verfassung der Seele
eine andere ist im physischen Leibe als im rein geistigen Erleben, wird man die hier gegebene
Schilderung im rechten Lichte sehen.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

V. Die physische Welt und ihre Verbindung mit Seelen- und Geisterland

(1) Die Gebilde der Seelenwelt und des Geisterlandes können nicht der Gegenstand
äußerer sinnlicher Wahrnehmung sein. Die Gegenstände dieser sinnlichen Wahrnehmung sind
den beschriebenen beiden Welten als eine dritte anzureihen. (103) Auch während seines
leiblichen Daseins lebt der Mensch gleichzeitig in den drei Welten. Er nimmt die Dinge der
sinnlichen Welt wahr und wirkt auf sie. Die Gebilde der Seelenwelt wirken durch ihre Kräfte
der Sympathie und Antipathie auf ihn ein; und seine eigene Seele erregt durch ihre Neigungen
und Abneigungen, durch ihre Wünsche und Begierden Wellen in der Seelenwelt. Die geistige
Wesenheit der Dinge aber spiegelt sich in seiner Gedankenwelt; und er selbst ist als
denkendes Geistwesen Bürger des Geisterlandes und Genosse alles dessen, was in diesem
Gebiete der Welt lebt. – Daraus wird ersichtlich, daß die sinnliche Welt nur ein Teil dessen
ist, was den Menschen umgibt. Aus der allgemeinen Umwelt des Menschen hebt sich dieser
Teil mit einer gewissen Selbständigkeit ab, weil ihn die Sinne wahrnehmen können, die das
Seelische und Geistige unberücksichtigt lassen, das ebenso dieser Welt angehört. Wie ein
Stück Eis, das auf dem Wasser schwimmt, Stoff ist des umgebenden Wassers, aber sich durch
gewisse Eigenschaften von diesem abhebt, so sind die Sinnendinge Stoff der sie umgebenden
Seelen- und Geisterwelt; und sie heben sich von diesen durch gewisse Eigenschaften ab, die
sie sinnlich wahrnehmbar machen. Sie sind – halb bildlich gesprochen – verdichtete Geist-
und Seelengebilde; und die Verdichtung bewirkt, daß die Sinne sich von ihnen Kenntnis
verschaffen können. Ja, wie das Eis nur eine Form ist, in der das Wasser existiert, so sind die
Sinnendinge nur eine Form, in der die Seelen- und Geistwesen existieren. Hat man das
begriffen, so faßt man auch, daß, wie das Wasser in Eis, so die Geist- in die Seelenwelt und
diese in die Sinnenwelt übergehen können.

(2) Von diesem Gesichtspunkte aus ergibt sich auch, warum der Mensch sich Gedanken über
die sinnlichen Dinge machen kann. Denn es gibt eine Frage, welche sich doch jeder Denkende
stellen müßte, nämlich die: in welchem Verhältnisse steht der Gedanke, den sich der Mensch
über einen Stein macht, zu diesem Steine selbst? Denjenigen Menschen, die besonders tiefe
Blicke in die äußere Natur tun, tritt diese Frage in voller Klarheit vor das geistige Auge. Sie
empfinden die Zusammenstimmung der menschlichen Gedankenwelt mit dem Bau und der
Einrichtung der Natur. (104) In schöner Art spricht sich zum Beispiel der große Astronom
Kepler über diese Harmonie aus: «Wahr ist's, daß der göttliche Ruf, welcher die Menschen
Astronomie lernen heißt, in der Welt geschrieben steht, nicht zwar in Worten und Silben, aber
der Sache nach, vermöge der Angemessenheit der menschlichen Begriffe und Sinne zu der
Verkettung der himmlischen Körper und Zustände.» – Nur weil die Dinge der Sinnenwelt
nichts anderes sind als die verdichteten Geistwesenheiten, kann der Mensch, der sich durch
seine Gedanken zu diesen Geistwesenheiten erhebt, in seinem Denken die Dinge verstehen.
Es stammen die Sinnendinge aus der Geisterwelt, sie sind nur eine andere Form der
Geisteswesenheiten- und wenn sich der Mensch Gedanken über die Dinge macht, so ist sein
Inneres nur von der sinnlichen Form ab- und zu den geistigen Urbildern dieser Dinge
hingerichtet. Ein Ding durch Gedanken verstehen ist ein Vorgang, der verglichen werden
kann mit dem, durch welchen ein fester Körper zuerst im Feuer flüssig gemacht wird, damit
ihn der Chemiker dann in seiner flüssigem Form untersuchen kann.

(3) In den verschiedenen Regionen des Geisterlandes zeigen sich (vergleiche Seite 85 ff.)
die geistigen Urbilder der sinnlichen Welt. In der fünften, sechsten und siebenten Region
finden sich diese Urbilder noch als lebendige Keimpunkte, in den vier unteren Regionen
gestalten sie sich zu geistigen Gebilden. Diese geistigen Gebilde nimmt in einem
schattenhaften Abglanz der Menschengeist wahr, wenn er durch sein Denken sich das Ver-



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

ständnis der sinnlichen Dinge verschaffen will. Wie diese Gebilde sich zur sinnlichen Welt
verdichtet haben, das ist für denjenigen eine Frage, der ein geistiges Verständnis seiner
Umwelt anstrebt. – Zunächst gliedert sich für die menschliche Sinnesanschauung diese
Umwelt in die vier deutlich voneinander geschiedenen Stufen: die mineralische, die
pflanzliche, die tierische und die menschliche. Das Mineralreich wird durch die Sinne
wahrgenommen und durch das Denken begriffen. Macht man sich über einen mineralischen
Körper einen Gedanken, so hat man es somit mit einem Zweifachen zu tun: mit dem Sinnen-
dinge und mit dem Gedanken. Demgemäß hat man sich vorzustellen, daß dieses Sinnending
ein verdichtetes Gedankenwesen ist. Nun wirkt ein mineralisches Wesen auf ein anderes in
äußerlicher Weise. Es stößt an dasselbe und bewegt es; es erwärmt es, beleuchtet es, löst es
auf und so weiter. Diese äußerliche Wirkungsart ist durch Gedanken auszudrücken. Der
Mensch macht sich Gedanken darüber, wie die mineralischen Dinge äußerlich gesetzmäßig
aufeinander wirken. (105) Dadurch erweitern sich seine einzelnen Gedanken zu einem
Gedankenbilde der gesamten mineralischen Welt. Und dieses Gedankenbild ist ein Abglanz
des Urbildes der ganzen mineralischen Sinnenwelt. Es ist als ein Ganzes in der geistigen Welt
zu finden. – Im Pflanzenreiche treten zu der äußeren Wirkung eines Dinges auf das andere
noch die Erscheinungen des Wachstums und der Fortpflanzung hinzu. Die Pflanze vergrößert
sich und bringt aus sich Wesen ihresgleichen hervor. Zu dem, was dem Menschen im
Mineralreiche entgegentritt, kommt hier noch das Leben. Die einfache Besinnung auf diese
Tatsache gibt einen Ausblick, der hier lichtbringend ist. Die Pflanze hat in sich die Kraft, sich
selbst ihre lebendige Gestalt zu geben und diese Gestalt an einem Wesen ihresgleichen
hervorzubringen. Und zwischen der gestaltlosen Art der mineralischen Stoffe, wie sie uns in
den Gasen, in den Flüssigkeiten und so weiter gegenübertreten, und der lebendigen Gestalt
der Pflanzenwelt stehen die Formen der Kristalle mitten drinnen. In den Kristallen haben wir
den Übergang von der gestaltlosen Mineralwelt zu der lebendigen Gestaltungsfähigkeit des
Pflanzenreiches zu suchen. – In diesem äußerlich sinnlichen Vorgang der Gestaltung – in den
beiden Reichen, dem mineralischen und dem pflanzlichen – hat man die sinnliche
Verdichtung des rein geistigen Vorganges zu sehen, der sich abspielt, wenn die geistigen
Keime der drei oberen Regionen des Geisterlandes sich zu den Geistgestalten der unteren
Regionen bilden. Dem Prozeß der Kristallisation entspricht in der geistigen Welt als sein
Urbild der Übergang von dem formlosen Geistkeim zu dem gestalteten Gebilde. Verdichtet
sich dieser Übergang so, daß ihn die Sinne in seinem Ergebnis wahrnehmen können, so stellt
er sich in der Sinnenwelt als mineralischer Kristallisationsprozeß dar. – Nun ist aber auch in
dem Pflanzenleben ein gestalteter Geistkeim vorhanden. Aber hier ist dem gestalteten Wesen
noch die lebendige Gestaltungsfähigkeit erhalten geblieben. In dem Kristall hat der Geistkeim
bei seiner Gestaltung die Bildungsfähigkeit verloren. Er hat sich in der zustande gebrachten
Gestalt ausgelebt. Die Pflanze hat Gestalt und dazu auch noch Gestaltungsfähigkeit. Die
Eigenschaft der Geistkeime in den oberen Regionen des Geisterlandes ist dem Pflanzenleben
bewahrt geblieben. Die Pflanze ist also Gestalt wie der Kristall, und dazu noch
Gestaltungskraft. (106) Außer der Form, welche die Urwesen in der Pflanzengestalt
angenommen haben, arbeitet an dieser noch eine andere Form, die das Gepräge der
Geistwesen aus den oberen Regionen trägt. Sinnlich wahrnehmbar ist an der Pflanze aber nur,
was sich in der fertigen Gestalt auslebt; die bildenden Wesenheiten, welche dieser Gestalt die
Lebendigkeit geben, sind im Pflanzenreiche auf sinnlich-unwahrnehmbare Art vorhanden.
Das sinnliche Auge sieht die kleine Lilie von heute und die größer gewordene nach einiger
Zeit. Die Bildungskraft, welche die letztere aus der ersten herausarbeitet, sieht dieses Auge
nicht. Diese bildende Kraftwesenheit ist der sinnlich-unsichtbar webende Teil in der Pflanzen-
welt. Die Geistkeime sind um eine Stufe herabgestiegen, um im Gestaltenreich zu wirken. In
der Geisteswissenschaft kann von Elementarreichen gesprochen werden. Bezeichnet man die
Urformen, die noch keine Gestalt haben, als erstes Elementarreich, so sind die sinnlich
unsichtbaren Kraftwesenheiten, die als die Werkmeister des Pflanzenwachstums wirken,



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Angehörige des zweiten Elementarreiches. – In der tierischen Welt kommt zu den Fähigkeiten
des Wachstums und der Fortpflanzung noch Empfindung und Trieb hinzu. Das sind
Äußerungen der seelischen Welt. Ein Wesen, das mit ihnen begabt ist, gehört dieser Welt an,
empfängt von ihr Eindrücke und übt auf sie Wirkungen. Nun ist jede Empfindung, jeder
Trieb, die in einem tierischen Wesen entstehen, aus dem Untergrunde der Tierseele
hervorgeholt. Die Gestalt ist bleibender als die Empfindung oder der Trieb. Man kann sagen,
so wie sich die sich verändernde Pflanzengestalt zur starren Kristallform verhält, so das
Empfindungsleben zur bleibenderen lebendigen Gestalt. Die Pflanze geht in der
gestaltbildenden Kraft gewissermaßen auf; sie gliedert immer neue Gestalten während ihres
Lebens an. Erst setzt sie die Wurzel, dann die Blattgebilde, dann die Blüten und so weiter an.
Das Tier schließt mit einer in sich vollendeten Gestalt ab und entwickelt innerhalb derselben
das wechselvolle Empfindungs- und Triebleben. Und dieses Leben hat sein Dasein in der
seelischen Welt. So wie nun die Pflanze das ist, was wächst und sich fortpflanzt, so ist das
Tier dasjenige, was empfindet und seine Triebe entwickelt. Diese sind für das Tier das
Formlose, das sich in immer neuen Formen entwickelt. Sie haben letzten Endes ihre
urbildlichen Vorgänge in den höchsten Regionen des Geisterlandes. (107) Aber sie betätigen
sich in der seelischen Welt. So kommen in der Tierwelt zu den Kraftwesenheiten, die als
sinnlich-unsichtbare das Wachstum und die Fortpflanzung lenken, andere hinzu, die noch eine
Stufe tiefer gestiegen sind in die seelische Welt. Im tierischen Reich sind als die Werkmeister,
welche die Empfindungen und Triebe bewirken, formlose Wesenheiten vorhanden, die sich in
seelische Hüllen kleiden. Sie sind die eigentlichen Baumeister der tierischen Formen. Man,
kann das Gebiet, dem sie angehören, in der Geisteswissenschaft als das dritte Elementarreich
bezeichnen. – Der Mensch ist außer mit den bei Pflanzen und Tieren genannten Fähigkeiten
noch mit derjenigen ausgestattet, die Empfindungen zu Vorstellungen und Gedanken zu
verarbeiten und seine Triebe denkend zu regeln. Der Gedanke, der in der Pflanze als Gestalt,
im Tiere als seelische Kraft erscheint, tritt bei ihm als Gedanke selbst, in seiner eigenen Form,
auf. Das Tier ist Seele; der Mensch ist Geist. Die Geistwesenheit ist noch um eine Stufe tiefer
herabgestiegen. Beim Tiere ist sie seelenbildend. Beim Menschen ist sie in die sinnliche
Stoffwelt selbst eingezogen. Der Geist ist innerhalb des menschlichen Sinnenleibes anwesend.
Und weil er im sinnlichen Kleide erscheint, kann er nur als jener schattenhafte Abglanz
erscheinen, welchen der Gedanke vom Geistwesen darstellt. Durch die Bedingungen des
physischen Gehirnorganismus erscheint im Menschen der Geist. – Aber der Geist ist dafür
auch des Menschen innerliche Wesenheit geworden. Der Gedanke ist die Form, welche die
formlose Geistwesenheit im Menschen annimmt, wie sie in der Pflanze Gestalt, im Tiere
Seele annimmt. Dadurch hat der Mensch kein ihn aufbauendes Elementarreich außer sich,
insofern er denkendes Wesen ist. Sein Elementarreich arbeitet in seinem sinnlichen Leibe.
Nur insofern der Mensch Gestalt und Empfindungswesen ist, arbeiten an ihm die
Elementarwesen derselben Art, die an den Pflanzen und Tieren arbeiten. Der
Gedankenorganismus aber wird im Menschen ganz vom Inneren seines physischen Leibes
herausgearbeitet. Im Geistorganismus des Menschen, in seinem zum vollkommenen Gehirn
ausgebildeten Nervensystem, hat man sinnlich-sichtbar vor sich, was an den Pflanzen und
Tieren als unsinnliche Kraftwesenheit arbeitet. Dies macht, daß das Tier Selbstgefühl, der
Mensch aber Selbstbewußtsein zeigt. Im Tiere fühlt sich der Geist als Seele; er erfaßt sich
noch nicht als Geist. Im Menschen erkennt der Geist sich als Geist, wenn auch – durch die
physischen Bedingungen – als schattenhaften Abglanz des Geistes, als Gedanke. – In diesem
Sinne gliedert sich die dreifache Welt in der folgenden Art:



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

1. Das Reich der urbildlichen formlosen Wesen (erstes Elementarreich);

2. das Reich der gestaltenschaffenden Wesen (zweites Elementarreich);

3. das Reich der seelischen Wesen (drittes Elementarreich);

4. das Reich der geschaffenen Gestalten (Kristallgestalten);

5. das Reich, das in Gestalten sinnlich wahrnehmbar wird, an dem aber die
gestaltenschaffenden Wesen wirken (Pflanzenreich);

6. das Reich, das in Gestalten sinnlich wahrnehmbar wird, an dem aber außerdem noch
die gestaltenschaffenden und die sich seelisch auslebenden Wesenheiten wirken
(Tierreich); und

7. das Reich, in dem die Gestalten sinnlich wahrnehmbar sind, an dem aber noch die
gestaltenschaffenden und seelisch sich auslebenden Wesenheiten wirken und in dem
sich der Geist selbst in Form des Gedankens innerhalb der Sinnenwelt gestaltet
(Menschenreich).

(4) Hieraus ergibt sich, wie die Grundbestandteile des im Leibe lebenden Menschen mit der
geistigen Welt zusammenhängen. Den physischen Körper, den Ätherleib, den empfindenden
Seelenleib und die Verstandesseele hat man als in der Sinnenwelt verdichtete Urbilder des
Geisterlandes anzusehen. Der physische Körper kommt dadurch zustande, daß des Menschen
Urbild bis zur sinnlichen Erscheinung verdichtet wird. Man kann deshalb auch diesen
physischen Leib eine zur sinnlichen Anschaulichkeit verdichtete Wesenheit des ersten
Elementarreiches nennen. Der Ätherleib entsteht dadurch, daß die auf diese Art entstandene
Gestalt beweglich erhalten wird durch eine Wesenheit, die ihre Tätigkeit in das sinnliche
Reich herein erstreckt, selbst aber nicht sinnlich anschaubar wird. Will man diese Wesenheit
vollständig charakterisieren, so muß man sagen, sie hat zunächst ihren Ursprung in den
höchsten Regionen des Geisterlandes und gestaltet sich dann in der zweiten Region zu einem
Urbild des Lebens. Als solches Urbild des Lebens wirkt sie in der sinnlichen Welt. In
ähnlicher Art hat die Wesenheit, welche den empfindenden Seelenleib aufbaut, ihren
Ursprung in den höchsten Gebieten des Geisterlandes, gestaltet sich in der dritten Region
desselben zum Urbilde der Seelenwelt und wirkt als solches in der sinnlichen Welt. Die
Verstandesseele aber wird dadurch gebildet, daß des denkenden Menschen Urbild sich in der
vierten Region des Geisterlandes zum Gedanken gestaltet und als solcher unmittelbar als
denkende Menschenwesenheit in der Sinneswelt wirkt. – (109) So steht der Mensch innerhalb
der Sinneswelt; so arbeitet der Geist an seinem physischen Körper, an seinem Ätherleib und
an seinem empfindenden Seelenleib. So kommt dieser Geist in der Verstandesseele zur
Erscheinung. – An den drei unteren Gliedern des Menschen arbeiten also die Urbilder in Form
von Wesenheiten mit, die ihm in einer gewissen Art äußerlich gegenüberstehen; in seiner
Verstandesseele wird er selbst zum (bewußten) Arbeiter an sich. – Und die Wesenheiten, die
an seinem physischen Körper arbeiten, sind dieselben, welche die mineralische Natur bilden.
An seinem Ätherleib wirken Wesenheiten von der Art, die im Pflanzenreich, an seinem
empfindenden Seelenleib solche, die im Tierreich auf sinnlich-unwahrnehmbare Art leben,
die aber ihre Wirksamkeit in diese Reiche herein erstrecken.

(5) So wirken die verschiedenen Welten zusammen. Die Welt, in welcher der Mensch lebt,
ist der Ausdruck dieses Zusammenwirkens.

(6) Hat man die sinnliche Welt in dieser Art begriffen, so eröffnet sich auch das
Verständnis für Wesen anderer Art, als diejenigen sind, die in den genannten vier Reichen der
Natur ihr Dasein haben. Ein Beispiel für solche Wesenheiten ist das, was man Volksgeist



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(Nationalgeist) nennt. Dieser kommt nicht in sinnlicher Art unmittelbar zur Erscheinung. Er
lebt sich aus in den Empfindungen, Gefühlen, Neigungen und so weiter, die man als die
einem Volke gemeinsamen beobachtet. Er ist eine Wesenheit, die sich nicht sinnlich
verkörpert, sondern wie der Mensch seinen Leib sinnlich anschaulich gestaltet, so gestaltet sie
den ihrigen aus dem Stoff e der Seelenwelt. Dieser Seelenleib des Volksgeistes ist wie eine
Wolke, in welcher die Glieder eines Volkes leben, deren Wirkungen in den Seelen der
betreffenden Menschen zum Vorschein kommen, die aber nicht aus diesen Seelen selbst
stammt. Wer sich den Volksgeist nicht in dieser Art vorstellt, für den bleibt er ein
schemenhaftes Gedankenbild ohne Wesen und Leben, eine leere Abstraktion. – Und ein
Ähnliches wäre zu sagen in bezug auf das, was man Zeitgeist nennt. Ja, es wird dadurch der
geistige Blick geweitet über eine Mannigfaltigkeit von anderen, von niederen und höheren
Wesenheiten, die in der Umwelt des Menschen leben, ohne daß er sie sinnlich wahrnehmen
kann. (110) Diejenigen, welche geistiges Anschauungsvermögen haben, nehmen aber solche
Wesen wahr und können sie beschreiben. Zu den niedrigeren Arten solcher Wesen gehört
alles, was die Wahrnehmer der geistigen Welt als Salamander, Sylphen, Undinen, Gnomen
beschreiben. Es sollte nicht gesagt zu werden brauchen, daß solche Beschreibungen nicht als
Abbilder der ihnen zugrunde liegenden Wirklichkeit gelten können. Wären sie dieses, so wäre
die durch sie gemeinte Welt keine geistige, sondern eine grob-sinnliche. Sie sind
Veranschaulichungen einer geistigen Wirklichkeit, die sich eben nur auf diese Art, durch
Gleichnisse, darstellen läßt. Wenn derjenige, der nur das sinnliche Anschauen gelten lassen
will, solche Wesenheiten als Ausgeburten einer wüsten Phantasie und des Aberglaubens
ansieht, so ist das durchaus begreiflich. Für sinnliche Augen können sie natürlich nie sichtbar
werden, weil sie keinen sinnlichen Leib haben. Der Aberglaube liegt nicht darin, daß man
solche Wesen als wirklich ansieht, sondern daß man glaubt, sie erscheinen auf sinnliche Art. –
Wesen solcher Form wirken an dem Weltenbau mit, und man trifft mit ihnen zusammen,
sobald man die höheren, den leiblichen Sinnen verschlossenen Weltgebiete betritt.
Abergläubisch sind nicht diejenigen, welche in solchen Beschreibungen die Bilder geistiger
Wirklichkeiten sehen, sondern diejenigen, welche an das sinnliche Dasein, der Bilder glauben,
aber auch diejenigen, welche den Geist ablehnen, weil sie das sinnliche Bild ablehnen zu
müssen vermeinen. – Auch solche Wesen sind zu verzeichnen, die nicht bis in die Seelenwelt
herabsteigen, sondern deren Hülle nur aus Gebilden des Geisterlandes gewoben ist. Der
Mensch nimmt sie wahr, wird ihr Genosse, wenn er das geistige Auge und das geistige Ohr
sich für sie eröffnet. – Durch eine solche Eröffnung wird dem Menschen vieles verständlich,
was er ohne dieselbe nur verständnislos anstarren kann. Es wird hell um ihn herum; er sieht
die Ursachen zu dem, was sich in der Sinnenwelt als Wirkungen abspielt. Er erfaßt dasjenige,
was er ohne geistiges Auge entweder ganz ableugnet oder demgegenüber er sich mit dem
Ausspruch begnügen muß: «Es gibt mehr Dinge im Himmel und auf Erden, als eure
Schulweisheit sich träumen läßt.» Feiner – geistig – empfindende Menschen werden unruhig,
wenn sie eine andere Welt als die sinnliche um sich herum ahnen, dumpf gewahr werden und
innerhalb ihrer tappen müssen wie der Blinde zwischen sichtbaren Gegenständen. (111) Nur
die klare Erkenntnis von diesen höheren Gebieten des Daseins, das verständnisvolle
Eindringen in dasjenige, was in ihnen vorgeht, kann den Menschen wirklich festigen und ihn
seiner wahren Bestimmung zuführen. Durch die Einsicht in das, was den Sinnen verborgen
ist, erweitert der Mensch sein Wesen in der Art, daß er sein Leben vor dieser Erweiterung wie
ein «Träumen über die Welt» empfindet.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

VI. Von den Gedankenformen und der menschlichen Aura

(1) Es ist gesagt worden, daß die Gebilde einer der drei Welten nur dann für den
Menschen Wirklichkeit haben, wenn er die Fähigkeiten oder die Organe hat, sie
wahrzunehmen. Gewisse Vorgänge im Raume nimmt der Mensch nur dadurch als
Lichterscheinungen wahr, daß er ein wohlgebildetes Auge hat. Wieviel sich von dem, was
wirklich ist, einem Wesen offenbart, das hängt von dessen Empfänglichkeit ab. Niemals darf
somit der Mensch sagen: nur das sei wirklich, was er wahrnehmen kann. Es kann vieles
wirklich sein, für dessen Wahrnehmung ihm die Organe fehlen. – Nun sind die Seelenwelt
und das Geisterland ebenso wirklich, ja in einem viel höheren Sinne wirklich als die sinnliche
Welt. Zwar kann kein sinnliches Auge Gefühle, Vorstellungen sehen; aber sie sind wirklich.
Und wie der Mensch durch seine äußeren Sinne die körperliche Welt als Wahrnehmung vor
sich hat, so werden für seine geistigen Organe Gefühle, Triebe, Instinkte, Gedanken und so
weiter zu Wahrnehmungen. Genau wie durch das sinnliche Auge zum Beispiel räumliche
Vorgänge als Farbenerscheinungen gesehen werden können, so können durch die inneren
Sinne die genannten seelischen und geistigen Erscheinungen zu Wahrnehmungen werden, die
den sinnlichen Farbenerscheinungen analog sind. Vollkommen verstehen, in welchem Sinne
das gemeint ist, kann allerdings nur derjenige, welcher auf dem im nächsten Kapitel zu
beschreibenden Erkenntnispfad gewandelt ist und sich dadurch seine inneren Sinne entwickelt
hat. (112) Für einen solchen werden in der ihn umgebenden Seelenwelt die
Seelenerscheinungen und im geistigen Gebiet die geistigen Erscheinungen übersinnlich
sichtbar. Gefühle, welche er an anderen Wesen erlebt, strahlen wie Lichterscheinungen für ihn
von dem fühlenden Wesen aus; Gedanken, denen er seine Aufmerksamkeit zuwendet,
durchfluten den geistigen Raum. Für ihn ist ein Gedanke eines Menschen, der sich auf einen
andern Menschen bezieht, nicht etwas Unwahrnehmbares, sondern ein wahrnehmbarer
Vorgang. Der Inhalt eines Gedankens lebt als solcher nur in der Seele des Denkenden; aber
dieser Inhalt erregt Wirkungen in der Geistwelt. Diese sind für das Geistesauge der
wahrnehmbare Vorgang. Als tatsächliche Wirklichkeit strömt der Gedanke von einer
menschlichen Wesenheit aus und flutet der andern zu. Und die Art, wie dieser Gedanke auf
den andern wirkt, wird erlebt als ein wahrnehmbarer Vorgang in der geistigen Welt. So ist für
den, dessen geistige Sinne erschlossen sind, der physisch wahrnehmbare Mensch nur ein Teil
des ganzen Menschen. Dieser physische Mensch wird der Mittelpunkt seelischer und geistiger
Ausströmungen. Nur angedeutet kann die reich-mannigfaltige Welt werden, die sich vor dem
«Seher» hier auftut. Ein menschlicher Gedanke, der sonst nur in dem Denkverständnisse des
Zuhörenden lebt, tritt zum Beispiel als geistig wahrnehmbare Farbenerscheinung auf. Seine
Farbe entspricht dem Charakter des Gedankens. Ein Gedanke, der aus einem sinnlichen Trieb
des Menschen entspringt, hat eine andere Färbung als ein im Dienste der reinen Erkenntnis,
der edlen Schönheit oder des ewig Guten gefaßter Gedanke. In roten Farbennuancen
durchziehen Gedanken, welche dem sinnlichen Leben entspringen, die Seelenwelt 1). [ 1) Die hier
gegebenen Auseinandersetzungen sind naturgemäß den stärksten Mißverständnissen ausgesetzt. Es soll deshalb in dieser
neuen Auflage ganz kurz am Schlusse in einer Bemerkung auf sie zurückgekommen werden. (Vgl. S. 144 ff.)]

In schönem hellem Gelb erscheint ein Gedanke, durch den der Denker zu einer höheren
Erkenntnis aufsteigt. In herrlichem Rosarot erstrahlt ein Gedanke, der aus hingebungsvoller
Liebe stammt. Und wie dieser Inhalt eines Gedankens, so kommt auch dessen größere oder
geringere Bestimmtheit in seiner übersinnlichen Erscheinungsform zum Ausdruck. Der
präzise Gedanke des Denkers zeigt sich als ein Gebilde von bestimmten Umrissen; die
verworrene Vorstellung tritt als ein verschwimmendes, wolkiges Gebilde auf.

(2) Und die Seelen- und Geisteswesenheit des Menschen erscheint in dieser Art als
übersinnlicher Teil an der ganzen menschlichen Wesenheit. (113)



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(3) Die dem «geistigen Auge» wahrnehmbaren Farbenwirkungen, die um den in seiner
Betätigung wahrgenommenen physischen Menschen herumstrahlen und ihn wie eine Wolke
(etwa in Eiform) einhüllen, sind eine menschliche Aura. Bei verschiedenen Menschen ist die
Größe dieser Aura verschieden. Doch kann man sich – im Durchschnitt – etwa vorstellen,
daß der ganze Mensch doppelt so lang und viermal so breit erscheint als der physische.

(4) In der Aura fluten nun die verschiedensten Farbentöne. Und dieses Fluten ist ein getreues
Bild des inneren menschlichen Lebens. So wechselnd wie dieses sind einzelne Farbentöne.
Doch drücken sich gewisse bleibende Eigenschaften: Talente, Gewohnheiten,
Charaktereigenschaften auch in bleibenden Grundfarbtönen aus.

(5) Bei Menschen, welche den Erlebnissen des in einem späteren Kapitel dieses Buches
geschilderten «Erkenntnispfades» vorerst ferne stehen, können sich Mißverständnisse ergeben
über die Wesenheit dessen, was hier als «Aura» geschildert wird. Man kann zu der
Vorstellung kommen, als ob dasjenige, was hier als «Farben» geschildert wird, vor der Seele
so stünde, wie eine physische Farbe vor dem Auge steht. Eine solche «seelische Farbe» wäre
aber nichts als eine Halluzination. Mit Eindrücken, die «halluzinatorisch» sind, hat die
Geisteswissenschaft nicht das geringste zu tun. Und sie sind jedenfalls in der hier
vorliegenden Schilderung nicht gemeint. Man kommt zu einer richtigen Vorstellung, wenn
man sich das Folgende gegenwärtig hält. Die Seele erlebt an einer physischen Farbe nicht nur
den sinnlichen Eindruck, sondern sie hat an ihr ein seelisches Erlebnis. Dieses seelische
Erlebnis ist ein anderes, wenn die Seele – durch das Auge – eine gelbe, ein anderes, wenn sie
eine blaue Fläche wahrnimmt. Man nenne dieses Erlebnis das «Leben in Gelb» oder das
«Leben in Blau». Die Seele nun, welche den Erkenntnispfad betreten hat, hat ein gleiches
«Erleben in Gelb» gegenüber den aktiven Seelenerlebnissen anderer Wesen: ein «Erleben in
Blau» gegenüber den hingebungsvollen Seelenstimmungen: (114) Das Wesentliche ist nicht,
daß der «Seher» bei einer Vorstellung einer anderen Seele so «blau» sieht, wie er dies «blau»
in der physischen Welt sieht, sondern daß er ein Erlebnis hat, das ihn berechtigt, die
Vorstellung «blau» zu nennen, wie der physische Mensch einen Vorhang zum Beispiel «blau»
nennt. Und weiter ist es wesentlich, daß der «Seher» sich bewußt ist, mit diesem seinem
Erlebnis in einem leibfreien Erleben zu stehen, so daß er die Möglichkeit empfängt, von dem
Werte und der Bedeutung des Seelenlebens in einer Welt zu sprechen, deren Wahrnehmung
nicht durch den menschlichen Leib vermittelt ist. Wenn auch dieser Sinn der Darstellung
durchaus berücksichtigt werden muß, so ist es für den «Seher» doch ganz selbstverständlich,
von «Blau», «Gelb», «Grün» und so weiter in der «Aura» zu sprechen.

(6) Sehr verschieden ist die Aura nach den verschiedenen Temperamenten und den
Gemütsanlagen der Menschen; verschieden auch je nach den Graden der geistigen
Entwickelung. Eine völlig andere Aura hat ein Mensch, der sich ganz seinen animalischen
Trieben hingibt, als ein solcher, der viel in Gedanken lebt. Wesentlich unterscheidet sich die
Aura einer religiös gestimmten Natur von einer solchen, die in den trivialen Erlebnissen des
Tages aufgeht. Dazu kommt, daß alle wechselnden Stimmungen, alle Neigungen, Freuden
und Schmerzen in der Aura ihren Ausdruck finden.

(7) Man muß die Auren der verschiedenartigen Seelenerlebnisse miteinander vergleichen,
uni die Bedeutung der Farbentöne verstehen zu lernen. Man nehme zunächst Seelenerlebnisse,
die von stark ausgeprägten Affekten durchsetzt sind. Sie lassen sich in zwei verschiedene
Arten sondern, in solche, bei denen die Seele zu diesen Affekten vorzüglich durch die



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

animalische Natur getrieben wird, und solche, welche eine raffiniertere Form annehmen, die
sozusagen durch das Nachdenken stark beeinflußt werden. Bei der ersteren Art von
Erlebnissen durchfluten vorzüglich braune und rötlich-gelbe Farbenströmungen aller Nuancen
an bestimmten Stellen die Aura. Bei denen mit raffinierteren Affekten treten an denselben
Stellen Töne von hellerem Rotgelb und Grün auf. Man kann bemerken, daß mit wachsender
Intelligenz die grünen Töne immer häufiger werden. Sehr kluge Menschen, die aber ganz in
der Befriedigung ihrer animalischen Triebe aufgehen, zeigen viel Grün in ihrer Aura. Doch
wird dieses Grün immer einen stärkeren oder schwächeren Anflug von Braun oder Braunrot
haben. Unintelligente Menschen zeigen einen großen Teil der Aura durchflutet von
braunroten oder sogar dunkelblutroten Strömungen. (115)

(8) Wesentlich anders als bei solchen Affektzuständen ist die Aura bei der ruhigen,
abwägenden, nachdenklichen Seelenstimmung. Die bräunlichen und rötlichen Töne treten
zurück und verschiedene Nuancen des Grün treten hervor. Bei angestrengtem Denken zeigt
die Aura einen wohltuenden grünen Grundton. So sehen vorzüglich jene Naturen aus, von
denen man sagen kann, sie wissen sich in jede Lage des Lebens zu finden.

(9) Die blauen Farbentöne treten bei den hingebungsvollen Seelenstimmungen auf. Je
mehr der Mensch sein Selbst in den Dienst einer Sache stellt, desto bedeutender werden die
blauen Nuancen. Zwei ganz verschiedenen Arten von Menschen begegnet man auch in dieser
Beziehung. Es gibt Naturen, die nicht gewohnt sind, ihre Denkkraft zu entfalten, passive
Seelen, die gewissermaßen nichts in den Strom der Weltereignisse zu werfen haben als ihr
«gutes Gemüt». Ihre Aura glimmt in schönem Blau. So zeigt sich auch diejenige vieler
hingebungsvoller, religiöser Naturen. Mitleidsvolle Seelen und solche, die sich gerne in einem
Dasein voll Wohltun ausleben, haben eine ähnliche Aura. Sind solche Menschen außerdem
intelligent, so wechseln grüne und blaue Strömungen, oder das Blau nimmt wohl auch selbst
eine grünliche Nuance an. Es ist das Eigentümliche der aktiven Seelen im Gegensatz zu den
passiven, daß sich ihr Blau von innen heraus mit hellen Farbentönen durchtränkt.
Erfindungsreiche Naturen, solche, die fruchtbringende Gedanken haben, strahlen gleichsam
von einem inneren Punkte heraus helle Farbentöne. Im höchsten Maße ist dies der Fall bei
denjenigen Persönlichkeiten, die man «weise» nennt, und namentlich bei solchen, welche von
fruchtbaren Ideen erfüllt sind. Überhaupt hat alles, was auf geistige Aktivität deutet, mehr die
Gestalt von Strahlen, die sich von innen ausbreiten; während alles, was aus dem animalischen
Leben stammt, die Form unregelmäßiger Wolken hat, welche die Aura durchfluten.

(10) Je nachdem die Vorstellungen, welche der Aktivität der Seele entspringen, sich in
den Dienst der eigenen animalischen Triebe oder in einen solchen idealer, sachlicher
Interessen stellen, zeigen die entsprechenden Auragebilde verschiedene Färbungen. Der
erfinderische Kopf, der alle seine Gedanken zur Befriedigung seiner sinnlichen
Leidenschaften verwendet, zeigt dunkelblaurote Nuancen; derjenige dagegen, welcher seine
Gedanken selbstlos in ein sachliches Interesse stellt, hellrotblaue Farbtöne. (116) Ein Leben
im Geiste, gepaart mit edler Hingabe und Aufopferungsfähigkeit, läßt rosarote oder
hellviolette Farben erkennen.

(11) Allein nicht nur die Grundverfassung der Seele, sondern auch vorübergehende Affekte,
Stimmungen und andere innere Erlebnisse zeigen ihre Farbenflutungen in der Aura. Ein
plötzlich ausbrechender heftiger Ärger erzeugt rote Flutungen; gekränktes Ehrgefühl, das sich
in plötzlicher Aufwallung auslebt, kann man in dunkelgrünen Wolken erscheinen sehen. –
Aber nicht allein in unregelmäßigen Wolkengebilden treten die Farbenerscheinungen auf,
sondern auch in bestimmt begrenzten, regelmäßig gestalteten Figuren. Bemerkt man bei



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

einem Menschen eine Anwandlung von Furcht, so sieht man diese zum Beispiel in der Aura
von oben bis unten wie wellige Streifen in blauer Farbe, die einen blaurötlichen Schimmer
haben. Bei einer Person, an der man bemerkt, wie sie mit Spannung auf ein gewisses Ereignis
wartet, kann man fortwährend rotblaue Streifen radienartig von innen gegen außen hin die
Aura durchziehen sehen.

(12) Für ein genaues geistiges Wahrnehmungsvermögen ist jede Empfindung, die der
Mensch von außen empfängt, zu bemerken. Personen, die durch jeden äußeren Eindruck stark
erregt werden, zeigen ein fortwährendes Aufflackern kleiner blaurötlicher Punkte und
Fleckchen in der Aura. Bei Menschen, die nicht lebhaft empfinden, haben diese Fleckchen
eine orangegelbe oder auch eine schöne gelbe Färbung. Sogenannte «Zerstreutheit» der
Personen zeigt sich als bläuliche, ins Grünliche spielende Flecke von mehr oder weniger
wechselnder Form.

(13) Für ein höher ausgebildetes «geistiges Schauen» lassen sich innerhalb dieser den
Menschen umflutenden und umstrahlenden «Aura» drei Gattungen von Farbenerscheinungen
unterscheiden. Da sind zuerst solche Farben, die mehr oder weniger den Charakter der
Undurchsichtigkeit und Stumpfheit tragen. Allerdings, wenn wir diese Farben mit denjenigen
vergleichen, die unser physisches Auge sieht, dann erscheinen sie diesen gegenüber flüchtig
und durchsichtig. Innerhalb der übersinnlichen Welt selbst aber machen sie den Raum, den sie
erfüllen, vergleichsweise undurchsichtig; sie erfüllen ihn wie Nebelgebilde. – Eine zweite
Gattung von Farben sind diejenigen, welche gleichsam ganz Licht sind. Sie durchhellen den
Raum, den sie ausfüllen. Dieser wird durch sie selbst zum Lichtraum. – Ganz verschieden von
diesen beiden ist die dritte Art der farbigen Erscheinungen. Diese haben nämlich einen
strahlenden, funkelnden, glitzernden Charakter. (117) Sie durchleuchten nicht bloß den Raum,
den sie ausfüllen: sie durchglänzen und durchstrahlen ihn. Es ist etwas Tätiges, in sich
Bewegliches in diesen Farben. Die anderen haben etwas in sich Ruhendes, Glanzloses. Diese
dagegen erzeugen sich gleichsam fortwährend aus sich selbst. – Durch die beiden ersten
Farbengattungen wird der Raum wie mit einer feinen Flüssigkeit ausgefüllt, die ruhig in ihm
verharrt; durch die dritte wird er mit einem sich stets anfachenden Leben, mit nie ruhender
Regsamkeit erfüllt.

(14) Diese drei Farbengattungen sind nun in der menschlichen Aura nicht etwa durchaus
nebeneinander gelagert; sie befinden sich nicht etwa ausschließlich in voneinander getrennten
Raumteilen, sondern sie durchdringen einander in der mannigfaltigsten Art. Man kann an
einem Orte der Aura alle drei Gattungen durcheinanderspielen sehen, wie man einen
physischen Körper, zum Beispiel eine Glocke, zugleich sehen und hören kann. Dadurch wird
die Aura zu einer außerordentlich komplizierten Erscheinung, denn man hat es, sozusagen,
mit drei ineinander befindlichen, sich durchdringenden Auren zu tun. Aber man kann ins klare
kommen, wenn man seine Aufmerksamkeit abwechselnd auf eine dieser drei Auren richtet.
Man tut dann in der übersinnlichen Welt etwas Ähnliches, wie wenn man in der sinnlichen
zum Beispiel – um sich ganz dem Eindruck eines Musikstückes hinzugeben – die Augen
schließt. Der «Seher» hat gewissermaßen dreierlei Organe für die drei Farbengattungen. Und
er kann, um ungestört zu beobachten, die eine oder andere Art von Organen den Eindrücken
öffnen und die andern verschließen. Es kann bei einem «Seher» zunächst überhaupt nur die
eine Art von Organen, die für die erste Gattung von Farben, entwickelt sein. Ein solcher kann
nur die eine Aura sehen; die beiden anderen bleiben ihm unsichtbar. Ebenso kann jemand für
die beiden ersten Arten eindrucksfähig sein, für die dritte nicht. – Die höhere Stufe der
«Sehergabe» besteht dann darin, daß ein Mensch alle drei Auren beobachten und zum Zwecke
des Studiums die Aufmerksamkeit abwechselnd auf die eine oder die andere lenken kann.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(15) Die dreifache Aura ist der übersinnlich-sichtbare Ausdruck für die Wesenheit des
Menschen. Die drei Glieder: Leib, Seele und Geist, kommen in ihr zum Ausdruck. (118)

(16) Die erste Aura ist ein Spiegelbild des Einflusses, den der Leib auf die Seele des
Menschen übt; die zweite kennzeichnet das Eigenleben der Seele, das sich über das
unmittelbar Sinnlich-reizende erhoben hat, aber noch nicht dem Dienst des Ewigen gewidmet
ist; die dritte spiegelt die Herrschaft, die der ewige Geist über den vergänglichen Menschen
gewonnen hat. Wenn Beschreibungen der Aura gegeben werden – wie es hier geschehen ist –,
so muß betont werden, daß diese Dinge nicht nur schwer zu beobachten, sondern vor allem
schwierig zu beschreiben sind. Deshalb sollte niemand in solchen Darstellungen etwas
anderes als eine Anregung erblicken.

(17) Für den «Seher» drückt sich also die Eigentümlichkeit des Seelenlebens in der
Beschaffenheit der Aura aus. Tritt ihm Seelenleben entgegen, das ganz den jeweiligen
sinnlichen Trieben, Begierden und den augenblicklichen äußeren Reizen hingegeben ist, so
sieht er die erste Aura in den schreiendsten Farbentönen; die zweite dagegen ist nur schwach
ausgebildet. Man sieht in ihr nur spärliche Farbenbildungen; die dritte aber ist kaum ange-
deutet. Da und dort nur zeigt sich ein glitzerndes Farbenfünkchen, darauf hindeutend, daß
auch bei solcher Seelenstimmung in dem Menschen das Ewige als Anlage lebt, daß es aber
durch die gekennzeichnete Wirkung des Sinnlichen zurückgedrängt wird. – Je mehr der
Mensch seine Triebnatur von sich abstreift, desto unaufdringlicher wird der erste Teil der
Aura. Der zweite Teil vergrößert sich dann immer mehr und mehr und erfüllt immer
vollständiger mit seiner leuchtenden Kraft den Farbenkörper, innerhalb dessen der physische
Mensch lebt. – Und je mehr der Mensch sich als «Diener des Ewigen» erweist, zeigt sich die
wundersame dritte Aura, jener Teil, der Zeugnis liefert, inwiefern der Mensch ein Bürger der
geistigen Welt ist. Denn das göttliche Selbst strahlt durch diesen Teil der menschlichen Aura
in die irdische Welt herein. Insofern die Menschen diese Aura zeigen, sind sie Flammen,
durch welche die Gottheit diese Welt erleuchtet. Sie zeigen durch diesen Aurateil, inwieweit
sie nicht sich, sondern dem ewig Wahren, dem edel Schönen und Guten zu leben wissen:
inwiefern sie ihrem engen Selbst abgerungen haben, sich hinzuopfern auf dem Altar des
großen Weltwirkens.

(18) So kommt in der Aura zum Ausdrucke, was der Mensch im Laufe seiner
Verkörperungen aus sich gemacht hat. (119)

(19) In allen drei Teilen der Aura sind Farben der verschiedensten Nuancen enthalten. Es
ändert sich aber der Charakter dieser Nuancen mit dem Entwickelungsgrade des Menschen. –
Man kann im ersten Teil der Aura das unentwickelte Triebleben in allen Nuancen sehen vorn
Rot bis zum Blau. Es haben da diese Nuancen einen trüben, unklaren Charakter. Die
aufdringlich roten Nuancen deuten auf die sinnlichen Begierden, auf die fleischlichen Lüste,
auf die Sucht nach den Genüssen des Gaumens und des Magens. Grüne Nuancen scheinen
sich vorzüglich bei denjenigen niederen Naturen hier zu finden, die zum Stumpfsinn, zur
Gleichgültigkeit neigen, die gierig jedem Genusse sich hingeben, aber doch die
Anstrengungen scheuen, die sie zur Befriedigung bringen. Wo die Leidenschaften heftig nach
irgendeinem Ziele verlangen, dem die erworbenen Fähigkeiten nicht gewachsen sind, treten
bräunlichgrüne und gelblichgrüne Aurafarben auf. Gewisse moderne Lebensweisen züchten
allerdings geradezu diese Art von Auren.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(20) Ein persönliches Selbstgefühl, das ganz in niederen Neigungen wurzelt, also die
unterste Stufe des Egoismus darstellt, zeigt sich in unklar-gelben bis braunen Tönen. Nun ist
ja klar, daß das animalische Triebleben auch einen erfreulichen Charakter annehmen kann. Es
gibt eine rein natürliche Aufopferungsfähigkeit, die sich schon im Tierreiche im hohen Grade
findet. In der natürlichen Mutterliebe findet diese Ausbildung eines animalischen Triebes ihre
schönste Vollendung. Diese selbstlosen Naturtriebe kommen in der ersten Aura in
hellrötlichen bis rosaroten Farbennuancen zum Ausdruck. Feige Furchtsamkeit,
Schreckhaftigkeit vor sinnenfälligen Reizen zeigt sich durch braunblaue oder graublaue
Farben in der Aura.

(21) Die zweite Aura zeigt wieder die verschiedensten Farbenstufen. Stark entwickeltes
Selbstgefühl, Stolz und Ehrgeiz bringen sich in braunen und orangefarbenen Gebilden zum
Ausdruck. Auch die Neugierde gibt sich durch rotgelbe Flecken kund. Helles Gelb spiegelt
klares Denken und Intelligenz ab; Grün ist der Ausdruck des Verständnisses für Leben und
Welt. Kinder, die leicht auffassen, haben viel Grün in diesem Teil ihrer Aura. Ein gutes
Gedächtnis scheint sich durch «Grüngelb» in der zweiten Aura zu verraten. Rosenrot deutet
auf wohlwollende, liebevolle Wesenheit hin; Blau ist das Zeichen von Frömmigkeit. Je mehr
sich die Frömmigkeit der religiösen Inbrunst nähert, desto mehr geht das Blau in Violett über.
Idealismus und Lebensernst in höherer Auffassung sieht man als Indigoblau. (120)

(22) Die Grundfarben der dritten Aura sind Gelb, Grün und Blau. Helles Gelb erscheint
hier, wenn das Denken erfüllt ist von hohen, umfassenden Ideen, welche das Einzelne aus
dem Ganzen der göttlichen Weltordnung heraus erfassen. Dieses Gelb hat dann, wenn das
Denken intuitiv ist und ihm vollkommene Reinheit von sinnlichem Vorstellen zukommt,
einen goldigen Glanz. Grün drückt aus die Liebe zu allen Wesen; Blau ist das Zeichen der
selbstlosen Aufopferungsfähigkeit für alle Wesen. Steigert sich diese Aufopferungsfähigkeit
bis zum starken Wollen, das werktätig in die Dienste der Welt sich stellt, so hellt sich das
Blau zum Hellviolett auf. Sind trotz eines höher entwickelten Seelenwesens noch Stolz und
Ehrsucht, als letzte Reste des persönlichen Egoismus, vorhanden, so treten neben den gelben
Nuancen solche auf, welche nach dem Orange hin spielen. -Bemerkt muß allerdings werden,
daß in diesem Teil der Aura die Farben recht verschieden sind von den Nuancen, die der
Mensch gewohnt ist in der Sinnenwelt zu sehen. Eine Schönheit und Erhabenheit tritt dem
«Sehenden» hier entgegen, mit denen sich nichts in der gewöhnlichen Welt vergleichen läßt. –
Diese Darstellung der «Aura» kann derjenige nicht richtig beurteilen, welcher nicht den
Hauptwert darauf legt, daß mit dem «Sehen der Aura» eine Erweiterung und Bereicherung
des in der physischen Welt Wahrgenommenen gemeint ist. Eine Erweiterung, die dahin zielt,
die Vorm des Seelenlebens zu erkennen, die außer der sinnlichen Welt geistige Wirklichkeit
hat. Mit einem Deuten des Charakters oder der Gedanken eines Menschen aus einer
halluzinatorisch wahrgenommenen Aura hat diese ganze Darstellung nichts zu tun. (121) Sie
will die Erkenntnis nach der geistigen Welt hin erweitern und will nichts zu tun haben mit der
zweifelhaften Kunst, Menschenseelen aus ihren Auren zu deuten.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

DER PFAD DER ERKENNTNIS

(1) Die Erkenntnis der in diesem Buche gemeinten Geisteswissenschaft kann jeder
Mensch sich selbst erwerben. Ausführungen von der Art, wie sie in dieser Schrift gegeben
werden, liefern ein Gedankenbild der höheren Welten. Und sie sind in einer gewissen
Beziehung der erste Schritt zur eigenen Anschauung. Denn der Mensch ist ein
Gedankenwesen. Und er kann seinen Erkenntnispfad nur finden, wenn er vom Denken
ausgeht. Wird seinem Verstande ein Bild der höheren Welten gegeben, so ist dieses für ihn
nicht unfruchtbar, auch wenn es vorläufig gleichsam nur eine Erzählung von höheren
Tatsachen ist, in die er durch eigene Anschauung noch keinen Einblick hat. Denn die
Gedanken, die ihm gegeben werden, stellen selbst eine Kraft dar, welche in seiner
Gedankenwelt weiter wirkt. Diese Kraft wird in ihm tätig sein- sie wird schlummernde
Anlagen wecken. Wer der Meinung ist, die Hingabe an ein solches Gedankenbild sei über-
flüssig, der ist im Irrtum. Denn er sieht in dem Gedanken nur das Wesenlose, Abstrakte. Dem
Gedanken liegt aber eine lebendige Kraft zugrunde. Und wie er bei demjenigen, der
Erkenntnis hat, als ein unmittelbarer Ausdruck vorhanden ist dessen, was im Geiste geschaut
wird, so wirkt die Mitteilung dieses Ausdrucks in dem, welchem er mitgeteilt wird, als Keim,
der die Erkenntnisfrucht aus sich erzeugt. Wer sich behufs höherer Erkenntnis, unter
Verschmähung der Gedankenarbeit, an andere Kräfte im Menschen wenden wollte, der
berücksichtigt nicht, daß das Denken eben die höchste der Fähigkeiten ist, die der Mensch in
der Sinnenwelt besitzt. Wer also fragt: wie gewinne ich selbst die höheren Erkenntnisse der
Geisteswissenschaft? – dem ist zu sagen: unterrichte dich zunächst durch die Mitteilungen
anderer von solchen Erkenntnissen. Und wenn er erwidert: ich will selbst sehen; ich will
nichts wissen von dem, was andere gesehen haben, so ist ihm zu antworten: eben in der
Aneignung der Mitteilungen anderer liegt die erste Stufe zur eigenen Erkenntnis. Man kann
dazu sagen: da bin ich ja zunächst zum blinden Glauben gezwungen. (122) Doch es handelt
sich ja bei einer Mitteilung nicht um Glauben oder Unglauben, sondern lediglich um eine
unbefangene Aufnahme dessen, was man vernimmt. Der wahre Geistesforscher spricht
niemals mit der Erwartung, daß ihm blinder Glaube entgegengebracht werde. Er meint immer
nur: dies habe ich erlebt in den geistigen Gebieten des Daseins, und ich erzähle von diesen
meinen Erlebnissen. Aber er weiß auch, daß die Entgegennahme dieser seiner Erlebnisse und
die Durchdringung der Gedanken des andern mit der Erzählung für diesen andern lebendige
Kräfte sind, um sich geistig zu entwickeln.

(2) Was hier in Betracht kommt, wird richtig nur derjenige anschauen, der bedenkt, wie
alles Wissen von seelischen und geistigen Welten in den Untergründen der menschlichen
Seele ruht. Man kann es durch den «Erkenntnispfad» heraufholen. «Einsehen» kann man
nicht nur das, was man selbst, sondern auch, was ein anderer aus den Seelengründen
heraufgeholt hat. Selbst dann, wenn man selbst noch gar keine Veranstaltungen zum Betreten
des Erkenntnispfades gemacht hat. Eine richtige geistige Einsicht erweckt in dem nicht durch
Vorurteile getrübten Gemüt die Kraft des Verständnisses. Das unbewußte Wissen schlägt der
von andern gefundenen geistigen Tatsache entgegen. Und dieses Entgegenschlagen ist nicht
blinder Glaube, sondern rechtes Wirken des gesunden Menschenverstandes. In diesem ge-
sunden Begreifen sollte man einen weit besseren Ausgangsort auch zum Selbsterkennen der
Geistwelt sehen als in den zweifelhaften mystischen «Versenkungen» und dergleichen, in
denen man oft etwas Besseres zu haben glaubt als in dem, was der gesunde Menschenverstand
anerkennen kann, wenn es ihm von echter geistiger Forschung entgegengebracht wird.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

(3) Man kann gar nicht stark genug betonen, wie notwendig es ist, daß derjenige die ernste
Gedankenarbeit auf sich nehme, der seine höheren Erkenntnisfähigkeiten ausbilden will.
Diese Betonung muß um so dringlicher sein, als viele Menschen, welche zum «Seher»
werden wollen, diese ernste, entsagungsvolle Gedankenarbeit geradezu geringachten. Sie
sagen, das «Denken» kann mir doch nichts helfen; es kommt auf die «Empfindung», das
«Gefühl» oder ähnliches an. Demgegenüber muß gesagt werden, daß niemand im höheren
Sinne (das heißt wahrhaft) ein «Seher» werden kann, der nicht vorher sich in das Ge-
dankenleben eingearbeitet hat. (123) Es spielt da bei vielen Personen eine gewisse innere
Bequemlichkeit eine mißliche Rolle. Sie werden sich dieser Bequemlichkeit nicht bewußt,
weil sie sich in eine Verachtung des «abstrakten Denkens», des «müßigen Spekulierens» und
so weiter kleidet. Aber man verkennt eben das Denken, wenn man es mit dem Ausspinnen
müßiger, abstrakter Gedankenfolgen verwechselt. Dieses «abstrakte Denken» kann die
übersinnliche Erkenntnis leicht ertöten; das lebensvolle Denken kann ihr zur Grundlage
werden. Es wäre allerdings viel bequemer, wenn man zu der höheren Sehergabe unter
Vermeidung der Gedankenarbeit kommen könnte. Das möchten eben viele. Es ist aber dazu
eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit nötig, zu der nur das Denken führen kann.
Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und Herflackern in Bildern, ein verwirrendes
Seelenspiel zustande, das zwar manchem Lust macht, das aber mit einem wirklichen
Eindringen in höhere Welten nichts zu tun hat. – Wenn man ferner bedenkt, welche rein
geistigen Erlebnisse in einem Menschen vor sich gehen, der wirklich die höhere Welt betritt,
dann wird man auch begreifen, daß die Sache noch eine andere Seite hat. Zum «Seher»
gehört absolute Gesundheit des Seelenlebens. Es gibt nun keine bessere Pflege dieser
Gesundheit als das echte Denken. Ja, es kann diese Gesundheit ernstlich leiden, wenn die
Übungen zur höheren Entwickelung nicht auf dem Denken aufgebaut sind. So wahr es ist,
daß einen gesund und richtig denkenden Menschen die Sehergabe noch gesunder, noch
tüchtiger zum Leben machen wird, als er ohne dieselbe ist, so wahr ist es auch, daß alles
Sich-Entwickelnwollen bei einer Scheu vor Gedankenanstrengung, alle Träumerei auf diesem
Gebiete, der Phantasterei und auch der falschen Einstellung zum Leben Vorschub leistet.
Niemand hat etwas zu fürchten, der unter Beobachtung des hier Gesagten sich zu höherer
Erkenntnis entwickeln will; doch sollte es eben nur unter dieser Voraussetzung geschehen.
Diese Voraussetzung hat nur mit der Seele und dem Geiste des Menschen zu tun; zu reden
von einem irgendwie gearteten schädlichen Einfluß auf leibliche Gesundheit ist bei dieser
Voraussetzung absurd.

(4) Der unbegründete Unglaube allerdings ist schädlich. Denn er wirkt in dem
Empfangenden als eine zurückstoßende Kraft. Er verhindert ihn, die befruchtenden Gedanken
aufzunehmen. (124) Kein blinder Glaube, wohl aber die Aufnahme der
geisteswissenschaftlichen Gedankenwelt wird bei der Erschließung der höheren Sinne
vorausgesetzt. Der Geistesforscher tritt seinem Schüler entgegen mit der Zumutung: nicht
glauben sollst du, was ich dir sage, sondern es denken, es zum Inhalte deiner eigenen
Gedankenwelt machen, dann werden meine Gedanken schon selbst in dir bewirken, daß du sie
in ihrer Wahrheit erkennst. Dies ist die Gesinnung des Geistesforschers. Er gibt die Anregung;
die Kraft des Fürwahrhaltens entspringt aus dem eigenen Innern des Aufnehmenden. Und in
diesem Sinne sollten die geisteswissenschaftlieben Anschauungen gesucht werden. Wer die
Überwindung hat, sein Denken in diese zu versenken, kann sicher sein, daß in einer kürzeren
oder längeren Zeit sie ihn zu eigenem Anschauen führen werden.

(5) Schon in dem Gesagten liegt eine erste Eigenschaft angedeutet, die derjenige in sich
ausbilden muß, der zu eigener Anschauung höherer Tatsachen kommen will. Es ist die
rückhaltlose, unbefangene Hingabe an dasjenige, was das Menschenleben oder auch die



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

außermenschliche Welt offenbaren. Wer von vornherein mit dem Urteil, das er aus seinem
bisherigen Leben mitbringt, an eine Tatsache der Welt herantritt, der verschließt sich durch
solches Urteil gegen die ruhige, allseitige Wirkung, welche diese Tatsache auf ihn ausüben
kann. Der Lernende muß in Jedem Augenblicke sich zum völlig leeren Gefäß machen können,
in das die fremde Welt einfließt. Nur diejenigen Augenblicke sind solche der Erkenntnis, wo
jedes Urteil, jede Kritik schweigen, die von uns ausgehen. Es kommt zum Beispiel gar nicht
darauf an, wenn wir einem Menschen gegenübertreten, ob wir weiser sind als er. Auch das
unverständigste Kind hat dem höchsten Weisen etwas zu offenbaren. Und wenn dieser mit
seinem noch so weisen Urteil an das Kind herantritt, so schiebt sich seine Weisheit wie ein
trübes Glas vor dasjenige, was das Kind ihm offenbaren soll. 1)

[ 1) Man sieht wohl gerade aus dieser Angabe, daß es sich bei der Forderung der «rückhaltlosen Hingabe» nicht um die Ausscheidung des
eigenen Urteils oder um Hingabe an blinden Glauben handelt. Dergleichen hätte doch einem Kinde gegenüber keinen Sinn.]

Zu dieser Hingabe an die Offenbarungen der fremden Welt gehört völlige innere Selbstlosigkeit. (125) Und wenn sich
der Mensch prüft, in welchem Grade er diese Hingabe hat, so wird er erstaunliche Entdeckungen an sich selbst
machen. Will einer den Pfad der höheren Erkenntnis betreten, so muß er sich darin üben, sich selbst mit allen seinen
Vorurteilen in jedem Augenblicke auslöschen zu können. Solange er sich auslöscht, fließt das andere in ihn hinein.
Nur hohe Grade von solch selbstloser Hingabe befähigen zur Aufnahme der höheren geistigen Tatsachen, die den
Menschen überall umgeben. Man kann zielbewußt in sich diese Fähigkeit ausbilden. Man versuche zum Beispiel
gegenüber Menschen seiner Umgebung sich jedes Urteils zu enthalten. Man erlösche in sich den Maßstab von
anziehend und abstoßend, von dumm oder gescheit, den man gewohnt ist anzulegen; und man versuche, ohne diesen
Maßstab die Menschen rein aus sich selbst heraus zu verstehen. Die besten Übungen kann man an Menschen machen,
vor denen man einen Abscheu hat. Man unterdrücke mit aller Gewalt diesen Abscheu und lasse alles unbefangen auf
sich wirken, was sie tun. – Oder wenn man in einer Umgebung ist, welche dies oder jenes Urteil herausfordert, so
unterdrücke man das Urteil und setze sich unbefangen den Eindrücken aus1). [1) Dieses unbefangene Hingeben hat mit einem
«blinden Glauben» nicht das geringste zu tun. Es kommt nicht darauf an, daß man blind an etwas glaubt, sondern darauf, daß man nicht das
«blinde Urteil» an Stelle des lebendigen Eindruckes setzt.]

– Man lasse die Dinge und Ereignisse mehr zu sich sprechen, als daß man über sie spreche.
Und man dehne das auch auf seine Gedankenwelt aus. Man unterdrücke in sich dasjenige,
was diesen oder jenen Gedanken bildet, und lasse lediglich das, was draußen ist, die
Gedanken bewirken. – Nur wenn mit heiligstem Ernst und Beharrlichkeit solche Übungen
angestellt werden, führen sie zum höheren Erkenntnisziele. Wer solche Übungen unterschätzt,
der weiß eben nichts von ihrem Wert. Und wer Erfahrung in solchen Dingen hat, der weiß,
daß Hingabe und Unbefangenheit wirkliche Krafterzeuger sind. Wie die Wärme, die man in
den Dampfkessel bringt, sich in die fortbewegende Kraft der Lokomotive verwandelt, so
verwandeln sich die Übungen der selbstlosen geistigen Hingabe in dem Menschen zur Kraft
des Schauens. in den geistigen Welten.

(6) Durch diese Übung macht sich der Mensch aufnahmefähig für alles dasjenige, was ihn
umgibt. Aber zur Aufnahmefähigkeit muß auch die richtige Schätzung treten. Solange der
Mensch noch geneigt ist, sich selbst auf Kosten der ihn umgebenden Welt zu überschätzen, so
lange verlegt er sich den Zugang zu höherer Erkenntnis. Wer einem jeglichen Dinge oder
Ereignisse der Welt gegenüber sich der Lust oder dem Schmerze hingibt, die sie ihm bereiten,
der ist in solcher Überschätzung seiner selbst befangen. Denn an seiner Lust und an seinem
Schmerz erfährt er nichts über die Dinge, sondern nur etwas über sich selbst. Empfinde ich
Sympathie für einen Menschen, so empfinde ich zunächst nur mein Verhältnis zu ihm. Mache
ich mich in meinem Urteil, in meinem Verhalten lediglich von diesem Gefühle der Lust, der
Sympathie abhängig, dann stelle ich meine Eigenart in den Vordergrund; ich dränge diese der
Welt auf. Ich will mich, so wie ich bin, in die Welt einschalten, aber nicht die Welt
unbefangen hinnehmen und sie im Sinne der in ihr wirkenden Kräfte sich ausleben lassen. Mit
anderen Worten: ich bin nur duldsam mit dem, was meiner Eigenart entspricht. Gegen alles
andere übe ich eine zurückstoßende Kraft. Solange der Mensch in der Sinneswelt befangen
ist, wirkt er besonders zurückstoßend gegen alle nicht sinnlichen Einflüsse. Der Lernende
muß die Eigenschaft in sich entwickeln, sich den Dingen und Menschen gegenüber in deren
Eigenart zu verhalten, ein jegliches in seinem Werte, in seiner Bedeutung gelten zu lassen.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Sympathie und Antipathie, Lust und Unlust müssen ganz neue Rollen erhalten. Es kann nicht
davon die Rede sein, daß der Mensch diese ausrotten soll, sich stumpf gegenüber Sympathie
und Antipathie machen soll. Im Gegenteil, je mehr er in sich die Fähigkeit ausbildet, nicht
allsogleich auf jede Sympathie und Antipathie ein Urteil, eine Handlung folgen zu lassen, eine
um so feinere Empfindungsfähigkeit wird er in sich ausbilden. Er wird erfahren, daß
Sympathien und Antipathien eine höhere Art annehmen, wenn er diejenige Art in sich zügelt,
die schon in ihm ist. Verborgene Eigenschaften hat selbst das zunächst unsympathischste
Ding; es offenbart sie, wenn der Mensch in seinem Verhalten nicht seinen eigensüchtigen
Empfindungen folgt. Wer sich in dieser Richtung ausgebildet hat, der empfindet feiner nach
allen Seiten hin als andere, weil er sich nicht von sich selbst zur Unempfänglichkeit verführen
läßt. (127) Jede Neigung, der man blindlings folgt, stumpft dafür ab, die Dinge der Umgebung
im rechten Licht zu sehen. Wir drängen uns gleichsam, der Neigung folgend, durch die
Umgebung hindurch, statt uns ihr auszusetzen und sie in ihrem Werte zu fühlen.

(7) Und wenn der Mensch nicht mehr auf jede Lust und jeden Schmerz, auf jede Sympathie
und Antipathie hin seine eigensüchtige Antwort, sein eigensüchtiges Verhalten hat, dann wird
er auch unabhängig von den wechselnden Eindrücken der Außenwelt. Die Lust, die man an
einem Dinge empfindet, macht einen sogleich von diesem abhängig. Man verliert sich an das
Ding. Ein Mensch, der je nach den wechselnden Eindrücken sich in Lust und Schmerz
verliert, kann nicht den Pfad der geistigen Erkenntnis wandeln. Mit Gelassenheit muß er Lust
und Schmerz aufnehmen. Dann hört er auf, sich in ihnen zu verlieren; dann fängt er aber dafür
an, sie zu verstehen. Eine Lust, der ich mich hingebe, verzehrt mein Dasein in dem
Augenblicke der Hingabe. Ich aber soll die Lust nur benutzen, um durch sie zum
Verständnisse des Dinges zu kommen, das mir Lust bereitet. Es soll mir nicht darauf
ankommen, daß das Ding mir Lust bereitet: ich soll die Lust erfahren und durch die Lust das
Wesen des Dinges. Die Lust soll für mich nur sein Verkündigung dessen, daß in dem Dinge
eine Eigenschaft ist, die sich eignet, Lust zu bereiten. Diese Eigenschaft soll ich erkennen
lernen. Bleibe ich bei der Lust stehen, lasse ich mich ganz von ihr einnehmen, so bin ich es
nur selbst, der sich auslebt; ist mir die Lust nur die Gelegenheit, eine Eigenschaft des Dinges
zu erleben, so mache ich durch dieses Erlebnis mein Inneres reicher. Dem Forschenden
müssen Lust und Unlust, Freude und Schmerz Gelegenheit sein, durch die er von den Dingen
lernt. Der Forschende wird dadurch nicht stumpf gegen Lust und Schmerz; aber er erhebt sich
über sie, damit sie ihm die Natur der Dinge offenbaren. Wer nach dieser Richtung hin sich
entwickelt, wird einsehen lernen, welche Lehrmeister Lust und Schmerz sind. Er wird mit
jedem Wesen mitempfinden und dadurch die Offenbarung von dessen Innerem empfangen.
Der Forschende sagt sich niemals allein: oh, wie leide ich, wie freue ich mich, sondern stets:
wie spricht das Leid, wie spricht die Freude. Er gibt sich hin, um Lust und Freude der Außen-
welt auf sich einwirken zu lassen. Dadurch entwickelt sich in dem Menschen eine völlig neue
Art, sich zu den Dingen zu stellen. Früher ließ der Mensch diese oder jene Handlung auf
diesen oder jenen Eindruck nur deshalb folgen, weil die Eindrücke ihn freuten oder ihm
Unlust machten. (128) Jetzt aber läßt er Lust und Unlust auch die Organe sein, durch die ihm
die Dinge sagen, wie sie, ihrem Wesen nach, selbst sind. Lust und Schmerz werden aus
bloßen Gefühlen in ihm zu Sinnesorganen, durch welche die. Außenwelt wahrgenommen
wird. Wie das Auge nicht selbst handelt, wenn es etwas sieht, sondern die Hand handeln läßt,
so bewirken Lust und Schmerz in dem geistig Forschenden, insofern er sie als
Erkenntnismittel anwendet, nichts, sondern sie empfangen Eindrücke, und das, was durch
Lust und Unlust erfahren ist, das bewirkt die Handlung. Wenn der Mensch in der Art Lust und
Unlust übt, daß sie Durchgangsorgane werden, so bauen sie ihm in seiner Seele die
eigentlichen Organe auf, durch die sich ihm die seelische Welt erschließt. Das Auge kann nur
dadurch dem Körper dienen, daß es ein Durchgangsorgan für sinnliche Eindrücke ist; Lust



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

und Schmerz werden zu Seelenaugen sich entwickeln, wenn sie aufhören, bloß für sich etwas
zu gelten, und anfangen, der eigenen Seele die fremde Seele zu offenbaren.

(8) Durch die genannten Eigenschaften setzt sich der Erkennende in die Lage, ohne
störende Einflüsse seiner Eigenheiten dasjenige auf sich einwirken zu lassen, was in seiner
Umwelt wesenhaft vorhanden ist. Er hat aber auch sich selbst in die geistige Umwelt in
richtiger Art einzufügen. Er ist ja als denkendes Wesen Bürger der geistigen Welt. Er kann
das nur in rechter Weise sein, wenn er während des Geisterkennens seinen Gedanken einen
Ablauf gibt, der den ewigen Gesetzen der Wahrheit, den Gesetzen des Geisterlandes,
entspricht. Denn nur so kann dieses Land auf ihn wirken und ihm seine Tatsachen offenbaren.
Der Mensch gelangt nicht zur Wahrheit, wenn er sich nur den fortwährend durch sein Ich
ziehenden Gedanken überläßt. Denn dann nehmen diese Gedanken einen Verlauf, der ihnen
dadurch aufgedrängt wird, daß sie innerhalb der leiblichen Natur zum Dasein kommen.
Regellos und wirr nimmt sich die Gedankenwelt eines Menschen aus, der sich der zunächst
durch sein leibliches Gehirn bedingten Geistestätigkeit überläßt. Da setzt ein Gedanke ein,
bricht ab, wird durch einen anderen aus dem Felde geschlagen. (129) Wer prüfend das
Gespräch zweier Menschen belauscht, wer sich unbefangen selbst beobachtet, der erhält eine
Vorstellung von dieser irrlichtelierenden Gedankenmasse. Solange nun der Mensch sich bloß
den Aufgaben des Sinnenlebens widmet, so lange wird sein wirrer Gedankenablauf durch die
Tatsachen der Wirklichkeit immer wieder zurechtgerückt. Ich mag noch so verworren denken:
der Alltag drängt mir in meinen Handlungen die der Wirklichkeit entsprechenden Gesetze auf.
Mein Gedankenbild einer Stadt mag sich als das regelloseste gestalten: will ich in der Stadt
einen Weg machen, so muß ich mich den vorhandenen Tatsachen fügen. Der Mechaniker
kann mit noch so bunt durcheinanderwirbelnden Vorstellungen seine Werkstätte betreten; er
wird durch die Gesetze seiner Maschinen zu richtigen Maßnahmen geführt. Innerhalb der
Sinnenwelt üben die Tatsachen ihre fortwährende Korrektur für das Denken. Wenn ich eine
falsche Ansicht über eine physische Erscheinung oder über die Gestalt einer Pflanze aus-
denke, so tritt mir die Wirklichkeit entgegen und rückt mein Denken zurecht. Ganz anders ist
es, wenn ich mein Verhältnis zu den höheren Gebieten des Daseins betrachte. Sie enthüllen
sich mir nur, wenn ich ihre Welten schon mit einem streng geregelten Denken betrete. Da
muß mir mein Denken den rechten, den sicheren Antrieb geben, sonst finde ich nicht die
entsprechenden Wege. Denn die geistigen Gesetze, die sich in diesen Welten ausleben, sind
nicht bis zur physisch-sinnlichen Art verdichtet und üben also auf mich nicht den
gekennzeichneten Zwang aus. Ich vermag diese Gesetze nur zu befolgen, wenn sie mit
meinen eigenen, als denen eines denkenden Wesens, verwandt sind. Ich muß mir hier selbst
ein sicherer Wegweiser sein. Der Erkennende muß also sein Denken zu einem streng in sich
geregelten machen. Die Gedanken müssen sich bei ihm allmählich ganz entwöhnen, den
alltäglichen Gang zu nehmen. Sie müssen in ihrem ganzen Verlaufe den inneren Charakter
der geistigen Welt annehmen. Er muß sich nach dieser Richtung beobachten können und in
der Hand haben. Nicht willkürlich darf sich bei ihm ein Gedanke an den andern anreihen,
sondern allein so, wie es dem strengen Inhalte der Gedankenwelt entspricht. Der Übergang
von einer Vorstellung zur andern muß den strengen Denkgesetzen entsprechen. Der Mensch
muß als Denker gewissermaßen stets ein Abbild dieser Denkgesetze darstellen. Alles, was
nicht aus diesen Gesetzen fließt, muß er seinem Vorstellungsablauf verbieten. Tritt ihm ein
Lieblingsgedanke in den Weg, so muß er ihn abweisen, wenn der in sich geregelte Ablauf
dadurch gestört wird. Will ein persönliches Gefühl seinen Gedanken eine gewisse, nicht in
ihnen liegende Richtung aufzwingen, so muß er es unterdrücken. – (130) Plato hat von
denjenigen verlangt, die in seiner Schule sein wollten, daß sie zuerst einen mathematischen
Lehrgang durchmachen. Und die Mathematik mit ihren strengen Gesetzen, die sich nicht nach
dem alltäglichen Gang der Sinneserscheinungen richten, ist wirklich eine gute Vorbereitung
für den Erkenntnis Suchenden. Er muß sich, wenn er in ihr vorwärtskommen will, aller



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

persönlichen Willkür, aller Störungen entschlagen. Der Erkenntnis Suchende bereitet sich für
seine Aufgabe dadurch vor, daß er durch Willkür alle selbsttätig waltende Willkür des
Denkens überwindet. Er lernt, rein den Forderungen des Gedankens zu folgen. Und so muß er
lernen, in jeglichem Denken, das der Geisterkenntnis dienen soll, vorzugehen. Dies
Gedankenleben selbst muß ein Abbild des ungestörten mathematischen Urteilens und
Schließens sein. Er muß bestrebt sein, wo er geht und steht, in solcher Art denken zu können.
Dann fließen die Gesetzmäßigkeiten der geistigen Welt in ihn ein, die spurlos an ihm vorüber-
und durch ihn hindurchziehen, wenn sein Denken den alltäglichen, verworrenen Charakter
trägt. Ein geordnetes Denken bringt ihn von sicheren Ausgangspunkten aus zu den
verborgensten Wahrheiten. Solche Hinweise sollen aber nicht einseitig aufgefaßt werden.
Wenn auch Mathematik eine gute Disziplinierung des Denkens bewirkt, so kann man doch zu
einem reinen, gesunden und lebensvollen Denken auch kommen, ohne Mathematik zu treiben.

(9) Und was der Erkenntnis Suchende für sein Denken anstrebt, das muß er auch für sein
Handeln anstreben. Dies muß, ohne störende Einflüsse von seiten seiner Persönlichkeit, den
Gesetzen des edlen Schönen und ewig Wahren folgen können. Diese Gesetze müssen ihm die
Richtung geben können. Beginnt er etwas zu tun, was er als das Richtige erkannt hat, und
befriedigt sich an diesem Tun sein persönliches Gefühl nicht, so darf er den betretenen Weg
deswegen nicht verlassen. Er darf ihn aber auch nicht verfolgen, weil er ihm Freude macht,
wenn er findet, daß er mit den Gesetzen des ewig Schönen und Wahren nicht übereinstimmt.
Im alltäglichen Leben lassen sich die Menschen von dem zu ihren Handlungen bestimmen,
was sie persönlich befriedigt, was ihnen Früchte trägt. Dadurch zwingen sie die Richtung
ihrer Persönlichkeit dem Gang der Welterscheinungen auf. Sie verwirklichen nicht das
Wahre, das in den Gesetzen der geistigen Welt vorgezeichnet ist, sie verwirklichen die
Forderung ihrer Willkür. (131) Erst dann wirkt man im Sinne der geistigen Welt, wenn man
allein deren Gesetze befolgt. Aus dem, was bloß aus der Persönlichkeit heraus getan wird,
ergeben sich keine Kräfte, die eine Grundlage bilden können für Geisterkenntnis. Der Er-
kenntnis Suchende kann nicht bloß fragen: was bringt mir Frucht, womit habe ich Erfolg,
sondern er muß auch fragen können: was habe ich als das Gute erkannt? Verzicht auf die
Früchte des Handelns für die Persönlichkeit, Verzicht auf alle Willkür: das sind die ernsten
Gesetze, die er sich muß vorzeichnen können. Dann wandelt er in den Wegen der geistigen
Welt, sein ganzes Wesen durchdringt sich mit diesen Gesetzen. Er wird frei von allem Zwang
der Sinnenwelt: sein Geistmensch hebt sich heraus aus der sinnlichen Umhüllung. So gelangt
er hinein in den Fortschritt zum Geistigen, so vergeistigt er sich selbst. Man kann nicht sagen:
was nützen mir alle Vorsätze, rein den Gesetzen des Wahren zu folgen, wenn ich mich
vielleicht über dieses Wahre irre? Es kommt auf das Streben, auf die Gesinnung an. Selbst der
Irrende hat in dem Streben nach dem Wahren eine Kraft, die ihn von der unrichtigen Bahn
ablenkt. Ist er im Irrtum, so ergreift ihn diese Kraft und führt ihn die Wege zum Rechten.
Schon der Einwand: ich kann auch irren, ist störender Unglaube. Er zeigt, daß der Mensch
kein Vertrauen hat in die Kraft des Wahren. Denn gerade darauf kommt es an, daß er sich
nicht vermißt, von seinem eigensüchtigen Standpunkte aus sich die Ziele zu geben, sondern
darauf, daß er sich selbstlos hingibt und von dem Geiste sich die Richtung bestimmen läßt.
Nicht der eigensüchtige Menschenwille kann dem Wahren seine Vorschriften machen,
sondern dieses Wahre selbst muß in dem Menschen zum Herrscher werden, muß sein ganzes
Wesen durchdringen, ihn zum Abbild machen der ewigen Gesetze des Geisterlandes. Erfüllen
muß er sich mit diesen ewigen Gesetzen, um sie ins Leben ausströmen zu lassen. – Wie sein
Denken, so muß der Erkenntnis Suchende seinen Willen in strengem Gewahrsam haben
können. Er wird dadurch in aller Bescheidenheit – ohne Anmaßung – ein Bote der Welt des
Wahren und Schönen. Und dadurch, daß er dies wird, steigt er zum Teilnehmer der
Geisteswelt auf. Dadurch wird er von Entwickelungsstufe zu Entwickelungsstufe gehoben.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Denn man kann das geistige Leben nicht allein durch Anschauen, sondern man muß es
dadurch erreichen, daß man es erlebt. (132)

(10) Beobachtet der Erkenntnis Suchende diese dargestellten Gesetze, so werden bei ihm
diejenigen seelischen Erlebnisse, die sich auf die geistige Welt beziehen, eine völlig neue
Gestalt annehmen. Er wird nicht mehr bloß in ihnen leben. Sie werden nicht mehr bloß eine
Bedeutung für sein Eigenleben haben. Sie werden sich zu seelischen Wahrnehmungen der
höheren Welt ausbilden. In seiner Seele wachsen die Gefühle, wachsen Lust und Unlust,
Freude und Schmerz zu Seelenorganen aus, wie in seinem Körper Augen und Ohren nicht
bloß ein Leben für sich führen, sondern selbstlos die äußeren Eindrücke durch sich
hindurchgehen lassen. Und dadurch gewinnt der Erkenntnis Suchende die Ruhe und
Sicherheit in der Seelenverfassung, die für das Forschen in der Geisteswelt nötig sind. Eine
große Lust wird ihn nicht mehr bloß jauchzen machen, sondern ihm Verkünderin sein können
von Eigenschaften der Welt, die ihm vorher entgangen sind. Sie wird ihn ruhig lassen; und
durch die Ruhe werden die Merkmale der lustbringenden Wesenheiten sich ihm offenbaren.
Ein Schmerz wird ihn nicht mehr bloß mit Betrübnis ganz ausfüllen, sondern ihm auch sagen
können, welche Eigenschaften das Schmerz verursachende Wesen hat. Wie das Auge nichts
für sich begehrt, sondern dem Menschen die Richtung des Weges angibt, den er zu gehen hat,
so werden Lust und Schmerz die Seele ihre Bahn sicher führen. Dies ist der Zustand des
seelisches Gleichgewichtes, in den der Erkennende kommen muß. Je weniger Lust und
Schmerz sich in den Wellen erschöpfen, die sie im Innenleben des Erkennenden aufwerfen,
desto mehr werden sie Augen bilden für die übersinnliche Welt. Solange der Mensch in Lust
und Leid lebt, so lange erkennt er nicht durch sie. Wenn er durch sie zu leben lernt, wenn er
sein Selbstgefühl aus ihnen herauszieht, dann werden sie seine Wahrnehmungsorgane; dann
sieht, dann erkennt er durch sie. Es ist unrichtig, zu glauben, der Erkennende werde ein
trockener, nüchterner, lust- und leidloser Mensch. Lust und Leid sind in ihm vorhanden, aber
dann, wenn er in der Geisteswelt forscht, in verwandelter Gestalt; sie sind «Augen und
Ohren» geworden.

(11) Solange man persönlich mit der Welt lebt, solange enthüllen die Dinge auch nur das,
was sie mit unserer Persönlichkeit verknüpft. Das aber ist ihr Vergängliches. (133) Ziehen wir
uns selbst von unserem Vergänglichen zurück und leben wir mit unserem Selbstgefühl, mit
unserem «Ich» in unserem Bleibenden, dann werden die vergänglichen Teile an uns zu
Vermittlern; und was sich durch sie enthüllt, das ist ein Unvergängliches, ein Ewiges an den
Dingen. Dieses Verhältnis seines eigenen Ewigen zum Ewigen in den Dingen muß bei dem
Erkennenden hergestellt werden können. Schon bevor er andere Übungen der beschriebenen
Art aufnimmt und auch während derselben soll er seinen Sinn auf dieses Unvergängliche
hinlenken. Wenn ich einen Stein, eine Pflanze, ein Tier, einen Menschen beobachte, soll ich
eingedenk sein können, daß sich in all dem ein Ewiges ausspricht. Ich soll mich fragen
können, was lebt als Bleibendes in dem vergänglichen Stein, in dem vergänglichen
Menschen? Was wird die vorübergehende sinnliche Erscheinung überdauern? – Man soll
nicht glauben, daß solches Hinlenken des Geistes zum Ewigen die hingebungsvolle
Betrachtung und den Sinn für die Eigenschaften des Alltags in uns austilge und uns der
unmittelbaren Wirklichkeit entfremde. Im Gegenteil. Jedes Blatt, jedes Käferchen wird uns
unzählige Geheimnisse enthüllen, wenn unser Auge nicht nur, sondern durch das Auge der
Geist auf sie gerichtet ist. Jedes Glitzern, jede Farbennuance, jeder Tonfall werden den Sinnen
lebhaft und wahrnehmbar bleiben, nichts wird verlorengehen; nur unbegrenztes neues Leben
wird hinzugewonnen werden. Und wer nicht mit dem Auge das Kleinste zu beobachten
versteht, wird auch nur zu blassen, blutleeren Gedanken, nicht aber zu geistigem Schauen
kommen. – Es hängt von der Gesinnung ab, die wir uns in dieser Richtung erwerben. Wie



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

weit wir es bringen, das wird von unseren Fähigkeiten abhängen. Wir haben nur das Rechte
zu tun und alles übrige der Entwickelung zu überlassen. Zunächst muß es uns genügen,
unseren Sinn auf das Bleibende zu richten. Tun wir das, dann wird eben dadurch die
Erkenntnis des Bleibenden uns aufgehen. Wir müssen warten, bis uns gegeben wird. Und es
wird zur entsprechenden Zeit jedem gegeben, der in Geduld wartet und – arbeitet. – Bald
bemerkt unter solchen Übungen der Mensch, welche gewaltige Verwandlung mit ihm
vorgeht. Er lernt jedes Ding nur mehr in derjenigen Beziehung wichtig oder unwichtig
nehmen, als er das Verhältnis dieses Dinges zu einem Bleibenden, Ewigen erkannt hat. Er
kommt zu einer anderen Wertung und Schätzung der Welt, als er sie früher gehabt hat. Sein
Gefühl bekommt ein anderes Verhältnis zu der ganzen Umwelt. (134) Das Vergängliche zieht
ihn nicht mehr bloß um seiner selbst willen an wie früher; es wird ihm auch noch ein Glied
und Gleichnis des Ewigen. Und dieses Ewige, das in allen Dingen lebt, lernt er lieben. Es
wird ihm vertraut, wie ihm vorher das Vergängliche vertraut war. Auch dadurch wird er nicht
dem Leben entfremdet, sondern er lernt nur ein jegliches Ding seiner wahren Bedeutung nach
schätzen. Selbst der eitle Tand des Lebens wird nicht spurlos an ihm vorüberziehen; aber der
Mensch verliert sich, indem er nach dem Geistigen sucht, nicht mehr an ihn, sondern erkennt
ihn in seinem begrenzten Wert. Er sieht ihn im rechten Lichte. Der ist ein schlechter
Erkennender, der nur in Wolkenhöhen wandeln wollte und darüber das Leben verlöre. Ein
wirklich Erkennender wird von seiner Gipfelhöhe aus durch klare Übersicht und rechte
Empfindung für alles ein jegliches Ding an seinen Platz zu stellen wissen.

(12) So eröffnet sich dem Erkennenden die Möglichkeit, nicht mehr nur den
unberechenbaren Einflüssen der äußeren Sinnenwelt allein zu folgen, die sein Wollen bald
da-, bald dorthin lenken. Er hat durch Erkenntnis in der Dinge ewiges Wesen geschaut. Er hat
durch die Umwandlung seiner inneren Welt die Fähigkeit in sich, dieses ewige Wesen
wahrzunehmen. Für den Erkennenden erhalten die folgenden Gedanken noch eine besondere
Wichtigkeit. Wenn er aus sich heraus handelt, so ist er sich bewußt, aus dem ewigen Wesen
der Dinge heraus zu handeln. Denn die Dinge sprechen in ihm dieses ihr Wesen aus. Er
handelt also im Sinne der ewigen Weltordnung, wenn er aus dem in ihm lebenden Ewigen
diesem seinem Handeln die Richtung gibt. Er weiß sich dadurch nicht mehr bloß von den
Dingen getrieben; er weiß, daß er sie nach den ihnen selbst eingepflanzten Gesetzen treibt,
welche die Gesetze seines eigenen Wesens geworden sind. – Dieses Handeln aus dem Innern
kann nur ein Ideal sein, dem man zustrebt. Die Erreichung dieses Zieles liegt in weiter Ferne.
Aber der Erkennende muß den Willen haben, diese Bahn klar zu sehen. Dies ist sein Wille zur
Freiheit. Denn Freiheit ist Handeln aus sich heraus. Und aus sich darf nur handeln, wer aus
dem Ewigen die Beweggründe schöpft. Ein Wesen, das dies nicht tut, handelt nach anderen
Beweggründen, als den Dingen eingepflanzt sind. Ein solches widerstrebt der Weltordnung.
Und diese muß ihm gegenüber dann obsiegen. Das heißt: es kann letzten Endes nicht
geschehen, was es seinem Willen vorzeichnet. (135) Es kann nicht frei werden. Willkür des
Einzelwesens vernichtet sich selbst durch die Wirkung ihrer Taten.

(13) Wer in solcher Art auf sein inneres Leben zu wirken vermag, schreitet von Stufe zu
Stufe in der Geisterkenntnis vorwärts. Die Frucht seiner Übungen wird sein, daß seinem
geistigen Wahrnehmen gewisse Einsichten in die übersinnliche Welt sich eröffnen. Er lernt,
wie die Wahrheiten über diese Welt gemeint sind; und er wird von ihnen durch eigene
Erfahrung die Bestätigung erhalten. Ist diese Stufe erstiegen, dann tritt an ihn etwas heran,
was nur durch diesen Weg Erlebnis werden kann. Auf eine Art, deren Bedeutung ihm erst
jetzt klar werden kann, wird ihm durch die «großen geistigen Führermächte des Men-
schengeschlechtes» die sogenannte Einweihung (Initiation) zuteil. Er wird zum «Schüler der
Weisheit». Je weniger man in einer solchen Einweihung etwas sieht, das in einem äußerlichen
menschlichen Verhältnisse besteht, desto richtiger wird die darüber gebildete Vorstellung



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

sein. Nur angedeutet kann hier werden, was mit dem Erkennenden nun vorgeht. Er erhält eine
neue Heimat. Er wird dadurch bewußter Einheimischer in der übersinnlichen Welt. Der Quell
geistiger Einsicht strömt ihm nunmehr aus einem höheren Orte zu. Das Licht der Erkenntnis
leuchtet ihm nunmehr nicht von außen entgegen, sondern er wird selbst in den Quellpunkt
dieses Lichtes versetzt. In ihm erhalten die Rätsel, welche die Welt aufgibt, ein neues Licht.
Er redet fortan nicht mehr mit den Dingen, die durch den Geist gestaltet sind, sondern mit
dem gestaltenden Geiste selbst. Das Eigenleben der Persönlichkeit ist dann in den
Augenblicken der Geisterkenntnis nur noch da, um bewußtes Gleichnis zu sein des Ewigen.
Zweifel an dem Geist, die vorher in ihm noch aufkommen konnten, verschwinden; denn
zweifeln kann nur, wen die Dinge über den in ihnen waltenden Geist täuschen. Und da der
«Schüler der Weisheit» vermag, mit dem Geiste selbst Zwiesprache zu halten, so schwindet
ihm auch jede falsche Gestalt, unter der er sich vorher den Geist vorgestellt hat. Die falsche
Gestalt, in der man sich den Geist vorstellt, ist Aberglaube. Der Eingeweihte ist über den
Aberglauben hinaus, denn er weiß, welche des Geistes wahre Gestalt ist. Freiheit von den
Vorurteilen der Persönlichkeit, des Zweifels und des Aberglaubens, das sind die Merkmale
dessen, der auf dem Erkenntnispfade zur Schülerschaft aufgestiegen ist. (136) Man soll nicht
verwechseln dieses Einswerden der Persönlichkeit mit dem umfassenden Geistesleben mit
einem die Persönlichkeit vernichtenden Aufgehen derselben in dem «Allgeist». Ein solches
«Verschwinden» findet bei wahrer Entwickelung der Persönlichkeit nicht statt. Diese bleibt in
dem Verhältnis, das sie mit der Geistwelt eingeht, als Persönlichkeit gewahrt. Nicht
Überwindung, sondern höhere Ausgestaltung der Persönlichkeit findet statt. Will man ein
Gleichnis für dieses Zusammenfallen des Einzelgeistes mit dem Allgeist, dann kann man
nicht das wählen von verschiedenen Kreisen, die in einen zusammenfallen, um in diesem
unterzugehen, sondern man muß das Bild vieler Kreise wählen, deren jeder eine ganz
bestimmte Farbennuance hat. Diese verschiedenfarbigen Kreise fallen übereinander, aber jede
einzelne Nuance bleibt in dem Ganzen ihrer Wesenheit bestehen. Keine verliert die Fülle ihrer
Eigenkräfte.

(14) Die weitere Schilderung des «Pfades» soll hier nicht gegeben werden. Sie ist, soweit
dies möglich ist, in meiner «Geheimwissenschaft», welche die Fortsetzung dieses Buches
bildet, gegeben.

(15) Was hier über den geistigen Erkenntnispfad gesagt ist, kann nur allzuleicht durch eine
mißverständliche Auffassung dazu verführen, in ihm eine Empfehlung solcher
Seelenstimmungen zu sehen, die eine Abkehr vom unmittelbaren freudigen und tatkräftigen
Erleben des Daseins mit sich bringen. Demgegenüber muß betont werden, daß diejenige
Stimmung der Seele, welche diese geeignet macht, die Wirklichkeit des Geistes unmittelbar
zu erleben, nicht wie eine allgemeine Anforderung über das ganze Leben ausgedehnt werden
kann. Der Erforscher geistigen Daseins kann es in seine Gewalt bekommen, für diese
Erforschung die Seele in die dazu notwendige Abgezogenheit von der sinnenfälligen
Wirklichkeit zu bringen, ohne daß diese Abgezogenheit ihn im allgemeinen zu einem
weltfremden Menschen macht. – (137) Auf der anderen Seite muß aber auch erkannt werden,
daß ein Erkennen der geistigen Welt, nicht etwa nur ein solches durch Betreten des Pfades,
sondern auch ein solches durch Erfassen der geisteswissenschaftlichen Wahrheiten mit dem
vorurteilsfreien gesunden Menschenverstande auch zu einem höheren sittlichen Lebensstand,
zu wahrheitsgemäßer Erkenntnis des sinnlichen Daseins, zu Lebenssicherheit und innerer
seelischer Gesundheit führt.



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

EINZELNE BEMERKUNGEN UND ERGÄNZUNGEN

Zu Seite 27. Von «Lebenskraft» sprechen galt noch vor kurzer Zeit als ein Merkmal
eines unwissenschaftlichen Kopfes. Gegenwärtig beginnt man da und dort auch wieder in der
Wissenschaft der Idee einer solchen «Lebenskraft» nicht abgeneigt zu sein, wie sie in älteren
Zeiten angenommen worden ist. Wer den Gang der wissenschaftlichen Entwickelung in der
Gegenwart durchschaut, wird aber doch die konsequentere Logik bei denjenigen sehen,
welche in Anbetracht dieser Entwickelung von «Lebenskraft» nichts wissen wollen. Zu dem,
was man gegenwärtig «Naturkräfte» nennt, gehört «Lebenskraft» durchaus nicht. Und wer
von den Denkgewohnheiten und Vorstellungsarten der gegenwärtigen Wissenschaften nicht
zu höheren übergehen will, der sollte nicht von «Lebenskraft» sprechen. Erst die Art des
Denkens und die Voraussetzungen der «Geisteswissenschaft» machen es möglich,
widerspruchslos an solche Dinge heranzutreten. Auch solche Denker, die ihre Anschauungen
auf einem rein naturwissenschaftlichen Boden gewinnen wollen, haben gegenwärtig den
Glauben verlassen, der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch für die Erklärung der
Lebenserscheinungen nur solche Kräfte gelten lassen wollte, die auch in der leblosen Natur
wirksam sind. Das Buch eines so bedeutenden Naturforschers wie Oscar Hertwig: «Das
Werden der Organismen. Eine Widerlegung von Darwins Zufallstheorie», ist eine weithin
leuchtende wissenschaftliche Erscheinung. Es widerspricht der Annahme, daß die bloßen
physikalischen und chemischen Gesetzeszusammenhänge das Lebendige gestalten können. –
Bedeutsam ist es auch, daß im sogenannten Neovitalismus sich eine Anschauung geltend
macht, die für das Lebendige wieder besondere Kraftwirkungen gelten läßt, ähnlich wie es die
älteren Anhänger der «Lebenskraft» taten. – Aber niemand wird auf diesem Gebiete über
schemenhaft abstrakte Begriffe hinausgelangen, der nicht anerkennen kann, daß sich das im
Leben über die unorganischen Kräfte hinaus Wirksame nur in einer Wahrnehmung erreichen
läßt, die zum Anschauen eines Übersinnlichen aufsteigt. (138) Nicht auf eine gleichartige
Fortsetzung des auf Unorganisches gerichteten naturwissenschaftlichen Erkennens in das
Lebensgebiet hin kommt es an, sondern auf die Erringung einer andersgearteten Erkenntnis.

Zu Seite 27. Wenn hier vom «Tastsinn» der niederen Organismen gesprochen wird, so ist
mit diesem Worte nicht das gemeint, was in den gewöhnlichen Darstellungen der «Sinne» mit
diesem Ausdrucke bezeichnet wird. Gegen die Berechtigung dieses Ausdruckes könnte sogar
vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft viel eingewendet werden. Es ist vielmehr hier
mit «Tastsinn» ein allgemeines Gewahrwerden eines äußeren Eindruckes gemeint, im
Gegensatz zu dem besonderen Gewahrwerden, das im Sehen, Hören und so weiter besteht.

Zu Seite 27-44. Es kann scheinen, als ob die in diesen Ausführungen gegebene Gliederung
der menschlichen Wesenheit auf einer rein willkürlichen Unterscheidung von Teilen inner-
halb des einheitlichen Seelenlebens beruhte. Demgegenüber ist zu betonen, daß diese
Gliederung im einheitlichen Seelenleben eine ähnliche Bedeutung hat wie das Erscheinen der
sieben Regenbogenfarbennuancen beim Durchgange des Lichtes durch ein Prisma. Was der
Physiker vollbringt zur Erklärung der Lichterscheinungen, indem er diesen Durchgang und
die sieben Farbennuancen in seinem Gefolge studiert, das vollbringt in entsprechender Art der
Geistesforscher für die Seelenwesenheit. Die sieben Seelenglieder sind nicht bloße
Unterscheidungen des abstrahierenden Verstandes. Sie sind dies ebensowenig wie die sieben
Farben gegenüber dem Lichte. Es beruht in beiden Fällen die Unterscheidung auf der inneren
Natur der Tatsachen. Nur daß die sieben Glieder am Lichte sichtbar werden durch eine
äußerliche Vorrichtung, die sieben Glieder der Seele durch die auf das Wesen der Seele
gehende geistgemäße Betrachtung. Es kann das wahre Wesen der Seele ohne die Erkenntnis



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

dieser Gliederung nicht erfaßt werden. Denn durch die drei Glieder: physischer Leib,
Lebensleib, Seelenleib, gehört die Seele der vergänglichen Welt an; durch die andern vier
Glieder wurzelt sie im Ewigen. In der «einheitlichen Seele» ist Vergängliches und Ewiges
unterschiedslos verbunden. Man kann, wenn man die Gliederung nicht durchschaut, nicht das
Verhältnis der Seele zur Gesamtwelt kennenlernen. Noch ein anderer Vergleich darf ge-
braucht werden. (139) Der Chemiker spaltet das Wasser in Wasserstoff und Sauerstoff. Diese
beiden Stoffe kann man in dem «einheitlichen Wasser» nicht beobachten. Sie haben aber ihre
eigene Wesenheit. Sowohl der Wasserstoff als auch der Sauerstoff bilden Verbindungen mit
anderen Stoffen. So gehen im Tode die drei «niederen Glieder der Seele» Verbindungen mit
der vergänglichen Weltwesenheit ein; die vier höheren fügen sich dem Ewigen ein. Wer sich
sträubt, in die Gliederung der Seele sich einzulassen, der gleicht einem Chemiker, der nichts
davon wissen wollte, das Wasser in Wasserstoff und Sauerstoff zu zerlegen.

Zu Seite 33. Geisteswissenschaftliche Darstellungen müssen ganz genau genommen
werden. Denn nur in der genauen Prägung der Ideen haben sie einen Wert. Wer zum Beispiel
in dem Satze: «Sie (die Empfindungen und so weiter) werden bei ihm (nämlich beim Tier)
nicht mit selbständigen, über das unmittelbare Erleben hinausgehenden Gedanken
durchwoben», die Worte «selbständigen, über das unmittelbare Erleben hinausgehenden»
unbeachtet läßt, der könnte leicht in den Irrtum verfallen, hier werde behauptet, in dem
Empfinden oder in den Instinkten der Tiere seien keine Gedanken enthalten. Nun steht aber
gerade wahre Geisteswissenschaft auf dem Boden einer Erkenntnis, die sagt, daß alles innere
Erleben der Tiere (wie alles Dasein überhaupt) gedankendurchwoben ist. Nur sind die
Gedanken des Tieres nicht selbständige eines im Tiere lebenden «Ich», sondern sie sind
diejenigen des tierischen Gruppen-Ich, welches als ein von außen das Tier beherrschendes
Wesen anzusehen ist. Es ist dieses Gruppen-Ich nicht in der physischen Welt vorhanden wie
das Ich des Menschen, sondern es wirkt auf das Tier herein aus der auf Seite 65 ff.
beschriebenen Seelenwelt. (Genaueres darüber ist in meiner «Geheimwissenschaft» zu
finden.) Worauf es beim Menschen ankommt, das ist, daß die Gedanken in ihm selbständiges
Dasein gewinnen, daß sie nicht mittelbar in der Empfindung, sondern unmittelbar als
Gedanken auch seelisch erlebt werden.

Zu Seite 36. Wenn gesagt wird, kleine Kinder sagen: «Karl ist brav», «Marie will das
haben», so muß wohl beachtet werden, daß es weniger darauf ankommt, wie früh Kinder das
Wort «Ich» gebrauchen, als darauf, wann sie mit diesem Worte die entsprechende Vorstellung
verknüpfen. (140) Wenn Kinder das Wort von Erwachsenen hören, so mögen sie immerhin
dasselbe gebrauchen, ohne daß sie die Vorstellung des «Ich» haben. Doch deutet der zumeist
späte Gebrauch des Wortes allerdings auf eine wichtige Entwickelungstatsache hin, nämlich
auf die allmähliche Entfaltung der Ich-Vorstellung aus dem dunklen Ich-Gefühl heraus.

Zu Seite 39 f. Man wird in meinem Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren
Welten?» und in meiner «Geheimwissenschaft» die eigentliche Wesenheit der «Intuition»
beschrieben finden. Man könnte leicht bei ungenauer Beachtung der Sache zwischen dem
Gebrauche dieses Wortes in den beiden Büchern und demjenigen, der sich in diesem Buche
auf Seite 39 findet, einen Widerspruch finden. Er ist für den nicht vorhanden, der genau
beachtet, daß dasjenige, was aus der geistigen Welt durch die Intuition sich in voller
Wirklichkeit für die übersinnliche Erkenntnis enthüllt, sich in seiner niedersten Offenbarung
dem Geistselbst so ankündigt wie das äußere Dasein der physischen Welt in der Empfindung.

Zu Seite 45 ff. Über «Wiederverkörperung des Geistes und Schicksal». Gegenüber den
Ausführungen dieses Abschnittes wird zu bedenken sein, daß hier der Versuch gemacht ist,



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

aus der gedanklichen Betrachtung des menschlichen Lebenslaufes selbst, ohne Hinblick auf
geisteswissenschaftliche Erkenntnisse, wie sie in den andern Abschnitten dargestellt werden,
Vorstellungen zu gewinnen darüber, inwiefern dieses Menschenleben und sein Schicksal über
sich selbst hinaus zu wiederholten Erdenleben weist. Diese Vorstellungen werden ganz
selbstverständlich demjenigen recht bedenklich erscheinen müssen, der nur die gewohnten,
auf das Einzelleben gerichteten «fest begründet» findet. Allein, man sollte auch bedenken,
daß die hier gegebene Darstellung die Meinung zu begründen sucht, eine solch gewohnte
Vorstellungsart könne eben nicht zu Erkenntnissen über die Gründe des Lebenslaufes führen.
Deshalb müssen andere Vorstellungen gesucht werden, die den gewohnten scheinbar wider-
sprechen. (141) Und man sucht diese anderen Vorstellungen nur dann nicht, wenn man es
grundsätzlich ablehnt, auf einen nur seelisch zu erfassenden Verlauf von Vorgängen die
gedankliche Betrachtung ebenso anzuwenden wie auf einen im Physischen sich
vollziehenden. Bei einer solchen Ablehnung legt man zum Beispiel keinen Wert auf die
Tatsache, daß ein Schicksalsschlag, der das Ich trifft, in der Empfindung sich verwandt
erweist dem Auftreffen einer Erinnerung auf ein Erlebnis, das dem erinnerten verwandt ist.
Aber wer versucht, wahrzunehmen, wie ein Schicksalsschlag wirklich erlebt wird, der kann
dieses Erleben unterscheiden von den Aussagen, die entstehen müssen, wenn der
Gesichtspunkt in der Außenwelt genommen wird und dadurch jede lebendige Beziehung des
Schlages zum Ich selbstverständlich wegfällt. Für einen solchen Gesichtspunkt erscheint der
Schlag entweder als Zufall oder als eine von außen kommende Bestimmung. Da es auch
solche Schicksalsschläge gibt, die gewissermaßen einen ersten Einschlag in das
Menschenleben bilden und die ihre Folgen erst später zeigen werden, ist die Versuchung um
so größer, das für diese Geltende zu verallgemeinern und auf eine andere Möglichkeit gar
nicht zu achten. Man beginnt erst darauf zu achten, wenn die Lebenserfahrungen das Vor-
stellungsvermögen in eine Richtung bringen, wie sie bei Goethes Freund Knebel sich findet,
der in einem Briefe schreibt: «Man wird bei genauer Beobachtung finden, daß in dem Leben
der meisten Menschen sich ein gewisser Plan findet, der, durch die eigene Natur oder durch
die Umstände, die sie führen, ihnen gleichsam vorgezeichnet ist. Die Zustände ihres Lebens
mögen noch so abwechselnd und veränderlich sein, es zeigt sich am Ende doch ein Ganzes,
das unter sich eine gewisse Übereinstimmung bemerken läßt ... Die Hand eines bestimmten
Schicksals, so verborgen sie auch wirken mag, zeigt sich auch genau, sie mag nun durch
äußere Wirkung oder innere Regung bewegt sein: ja, widersprechende Gründe bewegen sich
oftmals in ihrer Richtung. So verwirrt der Lauf ist, so zeigt sich immer Grund und Richtung
durch.» Solch einer Beobachtung kann leicht mit Einwänden begegnet werden, insbesondere
von solchen Persönlichkeiten, die sich auf die Beachtung der Seelenerlebnisse nicht einlassen
wollen, aus der sie stammt. Der Verfasser dieses Buches glaubt in den Ausführungen über
wiederholte Erdenleben und Schicksal aber genau die Grenzen gezeichnet zu haben, innerhalb
der man Vorstellungen über die Gründe der Lebensgestaltung bilden kann. Er hat darauf
verwiesen, daß die Anschauung, zu der diese Vorstellungen lenken, von ihnen nur
«silhouettenhaft» bestimmt wird, daß sie nur gedanklich vorbereiten können auf dasjenige,
was geisteswissenschaftlich gefunden werden muß. (142) Aber diese gedankliche
Vorbereitung ist eine innere Seelenverrichtung, die, wenn sie ihre Trag-weite nicht falsch
einschätzt, wenn sie nicht «beweisen», sondern die Seele bloß «üben» will, den Menschen
vorurteilslos-empfänglich macht für Erkenntnisse, die ihm ohne solche Vorbereitung töricht
erscheinen.

Zu Seite 69. Was in diesem Buche in dem späteren Kapitel «Pfad der Erkenntnis» von
«geistigen Wahrnehmungsorganen» nur kurz gesagt wird, davon findet sich eine ausführliche
Darstellung in meinen Büchern «Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?» und in
meiner «Geheimwissenschaft».



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Zu Seite 87. Es wäre unrichtig, wenn man deswegen eine rastlose Unruhe in der geistigen
Welt annehmen wollte, weil es in ihr «eine Ruhe, ein Verweilen an einem Orte, wie sie in der
physischen Welt vorhanden sind», nicht gibt. Es ist dort, wo «die Urbilder schaffende
Wesenheiten» sind, zwar nicht das vorhanden, was «Ruhe an einem Orte» genannt werden
kann, wohl aber jene Ruhe, welche geistiger Art ist und welche mit tätiger Beweglichkeit
vereinbar ist. Sie läßt sich vergleichen mit der ruhigen Befriedigung und Beseligung des
Geistes, die im Handeln, nicht im Untätigsein sich offenbaren.

Zu Seite 91 und 92. Man muß das Wort «Absichten» gegenüber den treibenden Gewalten
der Weltentwickelung gebrauchen, obwohl dadurch zu der Versuchung Veranlassung gegeben
wird, diese Gewalten einfach so vorzustellen, wie menschliche Absichten sind. Vermieden
kann diese Versuchung nur werden, wenn man sich bei solchen Worten, die doch nun einmal
aus dem Bereich der menschlichen Welt genommen werden müssen, erhebt zu einer
Bedeutung derselben, in welcher ihnen alles genommen ist, was sie an engbegrenztem
Menschlichem haben, dafür ihnen aber gegeben wird dasjenige, was der Mensch ihnen in den
Fällen seines Lebens annähernd gibt, in denen er sich gewissermaßen über sich selbst erhebt.

Zu Seite 91. Weiteres über das «geistige Wort» findet man in meiner
«Geheimwissenschaft».

Zu Seite 102. Wenn an dieser Stelle gesagt ist: «... er kann von dem Ewigen aus die
Richtung für die Zukunft bestimmen», so ist dies ein Hinweis auf die besondere Art der
menschlichen Seelenverfassung in der entsprechenden Zeit zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt. (143) Ein Schicksalsschlag, der den Menschen im Leben der physischen Welt
trifft, kann für die Seelenverfassung dieses Lebens etwas dem Willen des Menschen ganz
Widerstrebendes zu haben scheinen: in dem Leben zwischen Tod und Geburt waltet in der
Seele eine dem Willen ähnliche Kraft, welche dem Menschen die Richtung gibt nach dem
Erleben dieses Schicksalsschlages. Die Seele sieht gewissermaßen, daß ihr aus früheren
Erdenleben eine Unvollkommenheit anhaftet. Eine Unvollkommenheit, die von einer
unschönen Tat oder einem unschönen Gedanken herrührt. In der Seele entsteht zwischen Tod
und Geburt der willensähnliche Impuls, die Unvollkommenheit auszugleichen. Sie nimmt
deswegen in ihr Wesen die Tendenz auf, in dem weiteren Erdenleben sich in ein Unglück zu
stürzen, um durch dessen Erleiden den Ausgleich herbeizuführen. Nach der Geburt im
physischen Leibe ahnt die Seele, die von einem Schicksalsschlage getroffen wird. nicht, daß
sie in dem rein geistigen Leben vor der Geburt sich selbst die Richtung nach diesem
Schicksalsschlage gegeben hat. Was also völlig ungewollt erscheint vom Gesichtspunkt des
Erdenlebens, ist von der Seele gewollt im Übersinnlichen. «Von dem Ewigen aus bestimmt
sich der Mensch die Zukunft.»

Zu Seite 112 ff. Das Kapitel dieses Buches: «Von den Gedankenformen und der
menschlichen Aura», ist wohl das, welches am leichtesten zu Mißverständnissen Anlaß gibt.
Gegnerische Empfindungen finden gerade in diesen Ausführungen die besten Gelegenheiten
zu ihren Einwänden. Es liegt zum Beispiel wirklich recht nahe, zu verlangen, daß die
Aussagen des Sehers auf diesem Gebiete durch Versuche bewiesen werden sollen, welche der
naturwissenschaftlichen Vorstellungsart entsprechen. Man kann fordern, es sollen sich eine
Anzahl von Menschen, die vorgeben, das Geistige der Aura zu schauen, anderen Menschen
gegenüberstellen und deren Aura auf sich wirken lassen. Dann mögen die Seher sagen,
welche Gedanken, Empfindungen und so weiter sie als Aura bei den beobachteten Menschen
schauen. Wenn dann ihre Angaben untereinander übereinstimmen und wenn sich herausstellt,
daß die beobachteten Menschen wirklich die von den Sehern angegebenen Empfindungen,



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

Gedanken und so weiter gehabt haben, dann wolle man an das Vorhandensein der Aura
glauben. Das ist gewiß ganz naturwissenschaftlich gedacht. Allein, es kommt das Folgende in
Betracht: Die Arbeit des Geistesforschers an der eigenen Seele, die ihm die Fähigkeit des
geistigen Schauens gibt, geht dahin, eben diese Fähigkeit zu erwerben. Ob er dann in einem
einzelnen Falle etwas in der geistigen Welt wahrnimmt und was er wahrnimmt, das hängt
nicht von ihm ab. Das fließt ihm zu als eine Gabe aus der geistigen Welt. Er kann sie nicht
erzwingen, er muß warten, bis sie ihm wird. Seine Absicht, die Wahrnehmung herbeizuführen,
kann nie zu den Ursachen des Eintreffens dieser Wahrnehmung gehören. Gerade diese
Absicht aber fordert die naturwissenschaftliche Vorstellungsart für das Experiment. Die
geistige Welt aber läßt sich nicht befehlen. Sollte der Versuch zustande kommen, so müßte er
von der geistigen Welt aus angestellt werden. In dieser müßte ein Wesen die Absicht haben,
die Gedanken eines oder mehrerer Menschen einem oder mehreren Sehern zu offenbaren.
Diese Seher müßten dann durch «geistigen Antrieb»' zur Beobachtung zusammengeführt
werden. Dann würden ihre Angaben ganz gewiß miteinander stimmen. So paradox dies alles
für das rein naturwissenschaftliche Denken erscheinen mag: es ist doch so. Geistige
«Experimente» können nicht wie physische zustande kommen. Wenn der Seher zum Beispiel
den Besuch einer ihm fremden Person erhält, so kann er nicht ohne weiteres sich
«vornehmen», die Aura dieser Person zu beobachten. Aber er schaut die Aura, wenn
innerhalb der geistigen Welt Veranlassung ist, daß sie sich ihm enthüllt. - Mit diesen wenigen
Worten soll nur auf das Mißverständliche des oben angedeuteten Einwurfes hingewiesen
werden. Was die Geisteswissenschaft zu erfüllen hat, ist, anzugeben, auf welchem Wege der
Mensch zum Schauen der Aura kommt; auf welchem Wege er sich also selbst die Erfahrung
von ihrem Vorhandensein verschaffen kann. Es kann also die Wissenschaft dem, der erkennen
will, nur erwidern: wende die Bedingungen des Schauens auf deine eigene Seele an, und du
wirst schauen. Die obige Forderung der naturwissenschaftlichen Vorstellungsart erfüllt zu
sehen, wäre allerdings bequemer; allein, wer sie stellt, zeigt, daß er sich nicht von den
allerersten Ergebnissen der Geisteswissenschaft wirklich unterrichtet hat.

Mit der in diesem Buche gegebenen Darstellung der «menschlichen Aura» sollte nicht der
auf das «Übersinnliche» gehenden Sensationslust entgegengekommen werden, die sich
gegenüber der geistigen Welt nur dann für befriedigt erklärt, wenn man ihr etwas als «Geist»
vorweist, das sich in der Vorstellung nicht von dem Sinnlichen unterscheidet, bei dem sie also
mit ihrem Vorstellen bequem in diesem Sinnlichen bleiben kann. (145) Was auf Seite 112 und
113 f. gesagt ist über die besondere Art, wie die aurische Farbe vorzustellen ist, könnte doch
wohl geeignet sein, diese Darstellung vor einem solchen Mißverständnis zu bewahren. Aber
es muß auch von dem, der nach rechter Einsicht auf diesem Gebiete strebt, durchschaut
werden, daß die Menschenseele notwendig die geistige – nicht sinnliche – Anschauung des
Aurischen vor sich hinstellt, wenn sie das Erlebnis des Geistigen und Seelischen hat. Ohne
eine solche Anschauung bleibt das Erlebnis im Unbewußten. Man sollte die bildhafte
Anschauung nicht mit dem Erlebnis selbst verwechseln; aber man sollte sich auch klar
darüber sein, daß in dieser bildhaften Anschauung das Erlebnis einen völlig zutreffenden
Ausdruck findet. Nicht einen solchen etwa, den die anschauende Seele willkürlich macht,
sondern einen solchen, der sich selbst im übersinnlichen Wahrnehmen bildet. – Man wird
gegenwärtig einem Naturforscher verzeihen, wenn er sich veranlaßt findet, von einer Art
«menschlicher Aura» so zu sprechen, wie es Professor Dr. Moriz Benedikt in seinem Buche
über «Ruten- und Pendellehre» tut. «Es gibt, wenn auch eine geringe Anzahl von Menschen,
die <dunkelangepaßt> sind. Ein relativ größerer Teil dieser Minorität sieht in der Dunkelheit
sehr viel Objekte ohne Farben, und nur relativ sehr wenige sehen die Objekte auch gefärbt ...
Eine größere Anzahl Gelehrte und Ärzte wurden in meiner Dunkelkammer von meinen zwei
klassischen <Dunkelangepaßten> ... untersucht, und es konnte den von denselben
Untersuchten kein gerechter Zweifel an der Richtigkeit der Beobachtung und Schilderung



Rudolf Steiner – GA 09 – Theosophie (deutsch)

zurückbleiben ... Farbenwahrnehmende Dunkelangepaßte sehen nun an der Vorderseite die
Stirn und den Scheitel blau, die übrige rechte Hälfte ebenfalls blau und die linke rot oder
manche ... orangegelb. Rückwärts findet dieselbe Teilung und dieselbe Färbung statt.» Aber
man wird das Sprechen von «Aura» dem Geistesforscher nicht so leicht verzeihen. Hier soll
nun weder zu diesen Ausführungen Benedikts – die zu den interessantesten der modernen
Naturlehre gehören – irgendwie Stellung genommen werden, noch soll eine billige
Gelegenheit ergriffen werden, die manche so gerne ergreifen, um Geisteswissenschaft durch
die Naturwissenschaft zu «entschuldigen». Es sollte nur darauf hingewiesen werden, wie in
einem Falle ein Naturforscher zu Behauptungen kommen kann, die solchen der
Geisteswissenschaft nicht so ganz unähnlich sind. (146) Betont muß dabei aber auch werden,
daß die geistig zu erfassende Aura, von der in diesem Buche die Rede ist, etwas ganz anderes
ist als die mit physischen Mitteln zu erforschende, von der bei Benedikt die Rede ist. Man
gibt sich natürlich einer groben Täuschung hin, wenn man meint, die «geistige Aura» könne
ein mit äußeren naturwissenschaftlichen Mitteln zu Erforschendes sein. Sie ist nur dem
geistigen Schauen zugänglich, das durch den Erkenntnispfad gegangen ist (wie er im letzten
Kapitel dieses Buches beschrieben ist). (147) Aber auf einem Mißverständnisse beruhte es
auch, wenn man geltend machte, daß die Wirklichkeit des geistig Wahrzunehmenden auf
dieselbe Art erwiesen werden soll wie diejenige des sinnlich Wahrzunehmenden.


	COVER
	CAVE: Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Zur Neuausgabe dieser Schrift
	Vorrede zur 9. Auflage
	Vorrede zur 6. Auflage
	Vorrede zur 3. Auflage
	EINLEITUNG
	DAS  WESEN  DES  MENSCHEN
	1. Die leibliche Wesenheit des Menschen
	2. Die seelische Wesenheit des Menschen
	3. Die geistige Wesenheit des Menschen
	4. Leib, Seele und Geist
	Ätherleib oder Lebensleib
	Empfindungsseele
	Verstandesseele
	Bewußtseinsseele
	3 Seelenglieder: Empfindungsseele - Verstandesseele - Bewußtseinsseele
	Das ICH
	Geistselbst
	Intuition - Offenbarung des Geistigen
	Geistmensch
	Lebensgeist
	Geistige Wesenheit des Menschen: Geistselbst - Lebensgeist - Geistmensch
	Gliederung A - I
	Gliederung 1 - 7
	Gliederung 1 - 7
	WIEDERVERKÖRPERUNG  DES  GEISTES  UND  SCHICKSAL
	Lessing
	Wiederverkörperung des Geistes und Karma
	DIE  DREI  WELTEN
	I. Die Seelenwelt
	Sympathie & Antipathie
	Begierdenglut
	Fließende Reizbarkeit
	Gefühle
	Gliederung 1 - 7
	II. Die Seele in der Seelenwelt nach dem Tode
	Region der Lust und Unlust
	Selbstmörder
	Seelenlicht
	tätige Seelenkraft
	Region des Seelenlebens
	III. Das Geisterland
	Urbilder
	IV. Der Geist im Geisterland nach dem Tode
	V. Die physische Welt und ihre Verbindung mit Seelen- und Geisterland
	Gliederung Elementarreiche 1-7
	VI. Von den Gedankenformen und der menschlichen Aura
	DER  PFAD  DER  ERKENNTNIS
	Einzelne Bemerkungen und Ergänzungen

