/%m%&mﬂn

THEOSOPHIE

Einfiihrung in iibersinnliche Welterkenntnis
und Menschenbestimmung

GA 09
STUDIENAUSGABE



S I
- =

- =

e

v

Dieses ebook Ist nur zum
nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Rudolf Steiner

THEOSOPHIE

EinfUhrung in Ubersinnliche Welterkenntnis
und M enschenbestimmung

GA 09

ZUR NEU-AUSGABE DIESER SCHRIFT

(1) Vor dem Erscheinen der neunten Auflage dieser Schrift im Jahre 1918 habe ich sie einer
sorgféltigen Durcharbeitung unterzogen. Seither ist die Anzahl der Gegenschriften gegen die
in ihr dargestellte anthroposophische Weltanschauung um ein bedeutendes gewachsen. 1918
hat die Durcharbeitung zu einer grof3en Zahl von Erweiterungen und Erganzungen gefihrt.
Die Durcharbeitung zu dieser Neu-Ausgabe hat zu einem gleichen nicht gefthrt.

(2) Wer beachten will, wie ich an den verschiedensten Stellen meiner Schriften mir die
moglichen Einwéande selber gemacht habe, uni deren Gewicht zu bestimmen und sie zu
entkraften, der kann im wesentlichen wissen, was ich zu den Gegenschriften zu sagen habe.
Innere Grinde, den Inhalt in gleicher Art zu ergénzen, wie 1918, gab es aber diesmal nicht,
trotzdem sich in meiner Seele die anthroposophische Weltanschauung seither gerade in den
letzten vier Jahren nach vielen Seiten erweitert hat und ich sie auch vertiefen durfte. Diese
Erweiterung und Vertiefung hat mich aber nicht zu einer Erschitterung des in dieser Schrift
Niedergeschriebenen gefuihrt, sondern zu der Ansicht, da das seither Gefundene
gerechtfertigt erscheinen 183, an dem Inhalt dieser grundlegenden Darstellung nichts
Wesentliches zu andern.

Rudolf Steiner Stuttgart, 24. November 1922

VORREDE ZUR NEUNTEN AUFLAGE

(1) Wie vor dem Erscheinen friherer Neuauflagen dieses Buches habe ich auch diesmal
seine Ausfohrungen wieder durchgearbeitet. Und diese Durcharbeitung hat fir die
vorliegende Neu-Ausgabe zu einer ziemlich grof3en Zahl von Erweiterungen und Er-
ganzungen des Inhaltes geftihrt. Man wird besonders das Kapitel «Wiederverkorperung des
Geistes und Schicksal» fast ganz umgearbeitet finden. An alem, was als
geisteswissenschaftliche Ergebnisse in vorigen Auflagen geltend gemacht worden ist, habe
ich nichts zu andern nétig befunden. Daher ist nichts Wesentliches weggel assen, was friher in
dem Buche gestanden hat. Dagegen ist vieles hinzugefiigt. — Auf dem geisteswissenschaft-
lichen Gebiete fuhlt man gegenlber einer Darstellung, die man gegeben hat, stets das
Bedlrfnis, das einma Gesagte durch gewisse Lichter, die man von verschiedenen Seiten her
auf dasselbe werfen machte, zu einer grél3eren Klarheit zu bringen. Wie man da sich gendtigt
sieht, fur die Prégung des Wortes, fir die Ausgestaltung des Ausdruckes zu verwerten, was
die fortlaufende Seelenerfahrung gewahrt, dartiber habe ich mich schon in der Vorrede zur



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

sechsten Auflage ausgesprochen. Ich bin dieser N6tigung besonders bel dieser Neu-Ausgabe
gefolgt. Deshalb darf gerade sie d's «vielfach erweiterte und erganzte» bezeichnet werden.

Berlin, Juli 1918 Rudolf Steiner

VORREDE ZUR SECHSTEN AUFLAGE

(1) Fast jedesmal, wenn eine neue Auflage dieses Buches nétig wurde, habe ich seine

Ausfuhrungen wieder aufmerksam durchgearbeitet. Auch dieses Mal habe ich mich der
Aufgabe unterzogen. Uber die erneute Durcharbeitung hétte ich dhnliches zu sagen wie tber
digenige fur die dritte Auflage. Ich lasse daher dem Inhalt des Buches die «Vorrede zur
dritten Auflage» vorangehen. — Doch habe ich diesmal eine besondere Sorgfalt darauf
verwendet, viele Einzelheiten der Darstellung zu einer noch grofderen Klarheit zu bringen, as
ich dies fur die vorigen Auflagen zu tun vermochte. Ich weil3, dai3 vieles, sehr vieles in dieser
Richtung noch geschehen mifite. Allein bei Darstellungen der geistigen Welt ist man fir das
Auffinden des prégnanten Wortes, der entsprechenden Wendung, die eine Tatsache, ein
Erlebnis zum Ausdruck bringen sollen, von den Wegen abhangig, welche die Seele geht. Auf
diesen Wegen ergibt sich, wenn «die rechte Stunde da ist», der Ausdruck, nach dem man
vergeblich sucht, wenn man ihn mit Absicht herbeifihren will. (8) Ich glaube, dal3 ich an
manchen Stellen dieser Neuauflage eben in Beziehung auf wichtige Einzelheiten im Erkennen
der geistigen Welt habe Wichtiges tun dirfen. Manches erscheint mir erst jetzt so dargestellt,
wie es sein soll. Ich darf es aussprechen, dal? dieses Buch etwas mitgemacht hat von dem, was
meine Seele seit dessen erstem Erscheinen vor zehn Jahren, nach weiterer Erkenntnis der
geistigen Welt ringend, durchlebt hat. Mag auch die Anlage, ja fur alles Wesentliche selbst
die Fassung dieser Auflage mit der ersten noch vollig Ubereinstimmen; an vielen Stellen des
Buches wird man doch sehen kdnnen, dal3 es mir als ein Lebendiges, gegentbergestanden hat,
dem ich gegeben habe von dem, was ich glaube mir in zehn Jahren der Geistesforschung
errungen zu haben. Sollte das Buch eine Neuauflage des aten sein und nicht ein vollig neues
werden, so konnte sich die Umgestaltung naturgemaid nur in bescheidenen Grenzen halten.
Ich war namentlich auch bestrebt, durch einzelne «Erweiterungen und Ergénzungen» daftr zu
sorgen, dal? diese oder jene Frage, welche sich der Leser an mancher Stelle aufwerfen kann,
ihre Antwort in dem Buche selbst finde.
(2) In bewegter Zeit und mit bewegter Seele schreibe ich diese Sétze, welche der sechsten
Auflage des Buches vorgedrucht werden sollen. Deren Druck war bis Seite 189 vollendet, as
das schicksaltragende Ereignis Uber Europa hereinbrach, das jetzt die Menschheit erlebt. Mir
scheint es unmoglich, daich diese Vorrede schreibe, nicht hier anzudeuten, was auf die Seele
in solcher Zeit einstirmt.

Berlin, 7. September 1914 Rudolf Steiner



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

VORREDE ZUR DRITTEN AUFLAGE

(1) Was anldldlich der Verdffentlichung der zweiten Auflage dieses Buches gesagt worden
ist, darf auch dieser dritten gegenuber ausgesprochen werden. (9)Es sind auch diesmal
«Erganzungen und Erweiterungen» an einzelnen Stellen eingeschaltet worden, welche zu der
genaueren Pragung des Dargestellten mir wichtig scheinen; zu wesentlichen Anderungen
dessen, was schon in der ersten und zweiten Auflage enthalten war, schien mir nirgends eine
N6tigung vorzuliegen. — (10) Und auch dasjenige, was Uber die Aufgabe der Schrift schon bei
ihrem ersten Erscheinen gesagt worden und in der Vorrede zur zweiten Auflage hinzugefgt
worden ist, bedarf gegenwartig einer Anderung nicht. Deshalb soll hier die Vorrede der ersten
Auflage und dann auch dagenige wiedergegeben werden, was in der Vorrede zur zweiten
Auflage hinzugeftgt worden ist:

(2) In diesem Buche soll eine Schilderung einiger Telle der Gbersinnlichen Welt gegeben
werden. Wer nur die sinnliche gelten lassen will, wird diese Schilderung fur ein wesenloses
Phantasiegebilde halten. Wer aber die Wege suchen will, die aus der Sinnenwelt
hinausfuhren, der wird alsbald verstehen lernen, dal? menschliches Leben nur Wert und
Bedeutung durch den Einblick in eine andere Welt gewinnt. Der Mensch wird nicht — wie
viele furchten — durch solchen Einblick dem <«wirklichen» Leben entfremdet. Denn er lernt
durch ihn erst sicher und fest in diesem Leben stehen. Er lernt die Ursachen des Lebens er-
kennen, wahrend er ohne denselben wie ein Blinder sich durch die Wirkungen hindurchtastet.
Durch die Erkenntnis des Ubersinnlichen gewinnt das sinnliche «Wirkliche» erst Bedeutung.
Deshalb wird man durch diese Erkenntnis tauglicher und nicht untauglicher fir das Leben.
Ein wahrhaft «praktischer» Mensch kann nur werden, wer das Leben versteht.

(3) Der Verfasser dieses Buches schildert nichts, wovon er nicht Zeugnis ablegen kann durch
Erfahrung, durch eine solche Art von Erfahrung, die man in diesen Gebieten machen kann.
Nur in diesem Sinne Selbsterlebtes soll dargestellt werden.

(4) Wie man Bucher in unserem Zeitalter zu lesen pflegt, kann dieses nicht gelesen werden. In
einer gewissen Beziehung wird von dem Leser jede Seite, ja mancher Satz erarbeitet werden
mussen. Das ist mit Bewul3tsein angestrebt worden. Denn nur so kann das Buch dem Leser
werden, was es ihm werden soll. Wer es blof3 durchliest, der wird es gar nicht gelesen haben.
Seine Wahrheiten mussen erlebt werden. Geisteswissenschaft hat nur in diesem Sinne einen
Wert.

(5) Vom Standpunkt der landlaufigen Wissenschaft kann das Buch nicht beurteilt werden,
wenn nicht der Gesichtspunkt zu solcher Beurteilung aus dem Buche selbst gewonnen wird.
Wenn der Kritiker diesen Gesichtspunkt einnehmen wird, dann wird er freilich sehen, dai3
durch diese Ausfuhrungen wahrer Wissenschaftlichkeit in nichts widersprochen werden soll.
Der Verfasser weil3, dal3 er durch kein Wort mit seiner wissenschaftlichen Gewissenhaftigkeit
hat in Widerspruch kommen wollen.

(6) Wer noch auf einem anderen Wege die hier dargestellten Wahrheiten suchen will, der
findet einen solchen in meiner «Philosophie der Freiheit». In verschiedener Art streben diese
beiden Bicher nach dem gleichen Ziele. Zum Verstandnis des einen ist das andere durchaus
nicht notwendig, wenn auch fir manchen gewif3 forderlich.

(7) Wer in diesem Buche nach den «allerletzten» Wahrheiten sucht, wird es vidleicht
unbefriedigt aus der Hand legen. Es sollten eben aus dem Gesamtgebiete der
Gel steswissenschaft zunéchst die Grundwahrheiten gegeben werden.

(8) Esliegt jagewildin der Natur des Menschen, gleich nach Anfang und Ende der Welt, nach
dem Zwecke des Daseins und nach der Wesenheit Gottes zu fragen. Wer aber nicht Worte
und Begriffe fur den Verstand, sondern wirkliche Erkenntnisse fur das Leben im Sinne hat,
der weil3, dal3 er in einer Schrift, die vom Anfange der Geist-Erkenntnis handelt, nicht Dinge
sagen darf, die den hoheren Stufen der Weisheit angehdren. Es wird ja durch das Verstandnis



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

dieses Anfanges erst klar, wie hthere Fragen gestellt werden sollen. In einer anderen, sich an
diese anschlieffenden Schrift, ndmlich in des Verfassers «Geheimwissenschaft», findet man
weitere Mitteilungen Uber das hier behandelte Gebiet.

(9) In der Vorrede zur zweiten Auflage wurde erganzend hinzugefgt: (11) Wer gegenwaértig
eine Darstellung Ubersinnlicher Tatsachen gibt, der sollte sich Uber zwelerlel klar sein. Das
ersteist, dal3 unsere Zeit die Pflege Ubersinnlicher Erkenntnisse braucht; das andere aber, dal3
heute im Gelistesleben eine Fille von Vorstellungen und Empfindungen vorhanden ist, die
eine solche Darstellung fir viele geradezu — a's wiiste Phantasterel und Traumerel erscheinen
lassen. Es braucht die Gegenwart Ubersinnliehe Erkenntnisse, weil alles dagenige, was auf die
gebréuchliche Art der Mensch Uber Welt und Leben erfahrt, eine Unzahl von Fragen in ihm
anregt, die nur durch die Ubersinnlichen Wahrheiten beantwortet werden konnen. (11) Denn
darliber sollte man sich nicht tauschen: was man Uber die Grundlagen des Daseins innerhalb
der heutigen Geistesstromung mitgeteilt erhalten kann, sind fir die tiefer empfindende Seele
nicht Antworten, sondern Fragen in bezug auf die grof3en Rétsel von Welt und Leben. Eine
Zeitlang mag sich mancher der Meinung hingeben, dal3 er in den «Ergebnissen streng
wissenschaftlicher Tatsachen» und in den Folgerungen manches gegenwaértigen Denkers eine
Losung der Daseinsrétsel gegeben habe. Geht die Seele aber bis in jene Tiefen, in die sie
gehen muf3, wenn sie sich wirklich selbst versteht, so erscheint ihr das, was ihr anfanglich wie
Losung vorgekommen ist, erst als Anregung zu der wahren Frage. Und eine Antwort auf diese
Frage soll nicht blof3 einer menschlichen Neugierde entgegenkommen, sondern von ihr hangt
ab die innere Ruhe und Geschlossenheit des Seelen lebens. Das Erringen einer solchen
Antwort befriedigt nicht blof3 den Wissensdrang, sondern sie macht den Menschen arbeits-
tlchtig und gewachsen den Aufgaben des Lebens, wahrend ihn der Mangel einer Losung der
entsprechenden Fragen seelisch und zuletzt auch physisch [d8hmt. Erkenntnis des
Ubersinnlichen ist eben nicht bloRR etwas fiir das theoretische Bediirfnis, sondern fiir eine
wahre Lebenspraxis. Gerade wegen der Art des gegenwértigen Geisteslebens ist daher
Geist-Erkenntnis ein unentbehrliches Erkenntnisgebiet fir unsere Zeit.

(10) Auf der anderen Seite liegt die Tatsache vor, dai viele heute dagenige am stérksten
zurtickweisen, was sie am notwendigsten brauchen. Die zwingende Macht vieler Meinungen,
welche man sich auf der Grundlage «sicherer wissenschaftlicher Erfahrungen» aufgebaut hat,
ist fir manche so grof3, dald sie gar nicht anders kdnnen, als die Darstellung eines Buches, wie
dieses eines ist, fur bodenlosen Unsinn zu halten. Der Darsteller Ubersinnlicher Erkenntnisse
kann solchen Dingen durchaus ohne alle Illusion gegeniberstehen. — Man wird ja allerdings
leicht versucht sein, von einem solchen Darsteller zu verlangen, er solle «einwandfreie»
Beweise fur das geben, was er vorbringt. Man bedenkt dabei nur nicht, dal3 man damit sich
einer Tauschung hingibt. Denn man verlangt — allerdings ohne dal3 man sich dessen bewuf3t
ist — nicht die in der Sache liegenden Beweise, sondern digenigen, welche man selbst
anerkennen will oder anzuerkennen in der Lage ist. Der Verfasser dieser Schrift weil3, dal3 in
ihr nichts steht, was nicht jeder anerkennen kann, der auf dem Boden der Naturerkenntnis der
Gegenwart steht. Er weil3, dald man alen Anforderungen der Naturwissenschaft gerecht
werden kann und gerade deswegen die Art der hier von der Ubersinnlichen Welt gegebenen
Darstellung in sich gegrindet finden kann. Ja, gerade echte naturwissenschaftliche
Vorstellungsart sollte sich heinlisch in dieser Darstellung fuhlen. Und wer so denkt, der wird
sich von mancher Diskussion in einer Art berdhrt fuhlen, welche durch das tiefwahre
Goethesche Wort gekennzeichnet ist. — «Eine falsche Lehre a3t sich nicht widerlegen, denn
sie ruht ja auf der Uberzeugung, da das Falsche wahr sei.» Diskussionen sind fruchtlos
demjenigen gegeniber, der nur Beweise gelten lassen will, die in seiner Denkungsweise
liegen. Wer mit dem Wesen des «Beweisens» bekannt ist, der ist sich klar dariiber, dal? die
Menschenseele auf anderen Wegen a's durch Diskussion das Wahre findet. — (13) Aus solcher
Gesinnung heraus sei dieses Buch auch in zweiter Auflage der Offentlichkeit Ubergeben.
Rudolf Steiner



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

EINLEITUNG

(1) Als Johann Gottlieb Fichte im Herbst 1813 seine «Lehre» as reife Frucht eines ganz
dem Dienste der Wahrheit gewidmeten Lebens vortrug, da sprach er gleich im Anfange
folgendes aus: «Diese Lehre setzt voraus ein ganz neues inneres Sinneswerkzeug, durch
welches eine neue Welt gegeben wird, die fir den gewohnlichen Menschen gar nicht
vorhanden ist.» Und dann zeigte er an einem Vergleich, wie unfaldlich diese seine Lehre
demjenigen sein mul3, der sie mit den Vorstellungen der gewohnlichen Sinne beurteilen will.
«Denke man eine Welt von Blindgeborenen, denen darum alein die Dinge und ihre Verhalt-
nisse bekannt sind, die durch den Sinn der Betastung existieren. (14) Tretet unter diese und
redet ihnen von Farben und den anderen Verhdtnissen, die nur durch das Licht und fir das
Sehen vorhanden sind. Entweder ihr redet ihnen von Nichts, und dies ist das Glucklichere,
wenn sie es sagen, denn auf diese Weise werdet ihr bald den Fehler merken und, falls ihr
ihnen nicht die Augen zu 6ffnen vermogt, das vergebliche Reden einstellen.» — Nun befindet
sich allerdings derjenige, der von solchen Dingen zu Menschen spricht, auf welche Fichte in
diesem Fale deutet, nur zu oft in einer Lage, welche der des Sehenden zwischen Blind-
geborenen ahnlich ist. Aber diese Dinge sind doch digjenigen, die sich auf des Menschen
wahres Wesen und hochstes Ziel beziehen. Und es miifdte somit derjenige an der Menschheit
verzweifeln, der glauben -wollte, dald es nétig sei, «das vergebliche Reden einzustellenx.
Keinen Augenblick darf vielmehr daran gezweifelt werden, dal3 es in bezug auf diese Dinge
moglich sel, jedem «die Augen zu 6ffnenx», der den guten Willen dazu mitbringt. — Aus dieser
Voraussetzung heraus haben daher alle digjenigen gesprochen und geschrieben, die in sich
fuhlten, dal3 ihnen selbst das «innere Sinneswerkzeug» erwachsen sei, durch das sie das den
aulkeren Sinnen verborgene wahre Wesen des Menschen zu erkennen vermochten. Seit den
dltesten Zeiten wird daher immer wieder und wieder von solcher «verborgenen Weisheit»
gesprochen. — Wer etwas von ihr ergriffen hat, fihlt den Besitz ebenso sicher, wie die, welche
wohlgebildete Augen haben, den Besitz der Farbenvorstellungen fuhlen. Fur ihn bedarf daher
diese «verborgene Weisheit» keines «Beweises». Und er weild auch, dal3 sie fir denjenigen
keines Beweises bedirfen kann, dem sich gleich ihm der «héhere Sinn» erschlossen hat. Zu
einem solchen kann er sprechen, wie ein Reisender tber Amerika zu sprecheii vermag zu
denen, die zwar nicht selbst Amerika gesehen haben, die sich aber davon eine Vorstellung
machen konnen, well sie ales sehen wirden, was er gesehen hat, wenn sieh ihnen dazu die
Gelegenheit bote.

(2) Aber nicht nur zu Erforschern der geistigen Welt soll der Beobachter des Ubersinnlichen
sprechen. (15) Er mul3 seine Worte an alle Menschen richten. Denn er hat Uber Dinge zu
berichten, die alle Menschen angehen; ja, er well3, dal’3 niemand ohne eine Kenntnis dieser
Dinge im wahren Sinne des Wortes «Mensch» sein kann. Und er spricht zu allen Menschen,
weil ihm bekannt ist, dal3 es verschiedene Grade des Verstandnisses fur das gibt, was er zu
sagen hat. Er weil3, dal3 auch solche, die noch weit entfernt von dem Augenblicke sind, in dem
ihnen die eigene geistige Forschung erschlossen wird, ihm Versténdnis entgegenbringen
konnen. Denn das Gefuhl und das Verstandnis fir die Wahrheit liegen in jedem Menschen.
Und an dieses Verstandnis, das in jeder gesundenSeele aufleuchten kann, wendet er sich
zunéchst. Er weild auch, dald in diesem Verstéandnis eine Kraft ist, die almahlich zu den
hoheren Graden der Erkenntnis fiihren raul3. Dieses Gefuhl, das vielleicht anfangs gar nichts
sieht von dem, wovon zu ihm gesprochen wird, es ist selbst der Zauberer, der das «Auge des
Geistes» aufschliefdt. In der Dunkelheit regt sich dieses Gefiihl. Die Seele sieht nicht; aber
durch dieses Gefuihl wird sie erfalét von der Macht der Wahrheit; und dann wird die Wahrheit
nach und nach herankommen an die Seele und ihr den «héheren Sinnx» 6ffnen. Fir den einen



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

mag es kurzer, fur den andern langer dauern; wer Geduld und Ausdauer hat, der erreicht
dieses Ziel. — Denn wenn auch nicht jeder physisch Blindgeborene operiert werden kann:
jedes geistige Auge kann gedffnet werden — und es ist nur eine Frage der Zeit, wann es
gedffnet wird.

(3) Gelehrsamkeit und wissenschaftliche Bildung sind keine Vorbedingungen zur
Er6ffnung dieses «htheren Sinnes». Dem naiven Menschen kann er sich ebenso erschlief3en
wie dem wissenschaftlich Hochstehenden. Was in gegenwaértiger Zeit oft die «alleinige»
Wissenschaft genannt wird, kann fir dieses Ziel oft sogar eher hinderlich als foérdernd sein.
(16) Denn diese Wissenschaft 183t naturgemald nur dagienige as «wirklich» gelten, was den
gewohnlichen Sinnen zuganglich ist. Und so grol3 auch ihre Verdienste um die Erkenntnis
dieser Wirklichkeit sind: sie schafft, wenn sie, was fur ihre Wissenschaft notwendig und
segenbringend ist, fur ales menschliche Wissen as mal3gebend erklart, zugleich eine Fille
von Vorurteilen, die den Zugang zu héheren Wirklichkeiten verschlief3en.

(4) Gegen dagjenige, was hier gesagt ist, wird oft eingewendet: dem Menschen seien einmal
«unubersteigliche Grenzen» seiner Erkenntnis gesetzt. Man konne diese Grenzen nicht
Uberschreiten; deshalb miissen alle Erkenntnisse abgel ennt werden, welche solche «Grenzen»
nicht beachten. Und man sieht wohl auch den als recht unbescheiden an, der etwas Uber Dinge
behaupten will, von denen es vielen flr ausgemacht gilt, da’3 sie jenseits der Grenzen
menschlicher Erkenntnisféhigkeit liegen. Man 183 bei einem solchen Einwande vdllig
unberticksichtigt, da3 der hoheren Erkenntnis eben eine Entwickelung der menschlichen
Erkenntniskrafte voranzugehen hat. Was vor einer solchen Entwickelung jenseits der Grenzen
des Erkennens liegt, das liegt nach der Erweckung von Fahigkeiten, die in jedem Menschen
schlummern, durchaus innerhalb des Erkenntnisgebietes. — Eines darf dabei alerdings nicht
aulBer acht gelassen werden. Man kdnnte sagen: wozu niitzt es, Uber Dinge zu Menschen zu
sprechen, fur welche ihre Erkenntniskréfte nicht erweckt sind, die ihnen also selbst doch
verschlossen sind? So ist aber die Sache doch falsch beurteilt. Man braucht gewisse
Fahigkeiten, um die Dinge, um die es sich handelt, aufzufinden: werden sie aber, nachdem sie
aufgefunden sind, mitgeteilt, dann kann jeder Mensch sie verstehen, der unbefangene Logik
und gesundes Wahrheitsgefuhl anwenden will. In diesem Buche werden keine anderen Dinge
mitgeteilt as solche, die auf jeden, der alseitiges, durch kein Vorurtell getriibtes Denken und
ruckhaltloses, freies Wahrheitsgefuhl in sich wirken &3, den Eindruck machen kénnen, dal3
durch sie an die Rétsedl des Menschenlebens und der Welterscheinungen auf eine
befriedigende Art herangetreten werden kann. Man stelle sich nur einmal auf den Standpunkt
der Frage: Gibt es eine befriedigende Erklarung des Lebens, wenn die Dinge wahr sind, die da
behauptet werden? Und man wird finden, dal? das Leben eines jeden Menschen die
Bestétigung liefert.

(5) Um «Lehrer» auf diesen hoheren Gebieten des Daseins zu sein, genugt es alerdings
nicht, dal3 sich dem Menschen einfach der Sinn fir sie erschlossen hat. (17) Dazu gehort
ebenso «Wissenschaft» auf ihnen, wie zum Lehrerberuf auf dem Gebiete der gewohnlichen
Wirklichkeit Wissenschaft gehort. «HGheres Schauen» macht ebensowenig schon zum
«Wissenden» im Geistigen, wie gesunde Sinne zum «Gelehrten» in der sinnlichen
Wirklichkeit machen. Und da in Wahrheit alle Wirklichkeit, die niedere und die hthere
geistige, nur zwel Seiten einer und derselben Grundwesenheit sind, so wird derjenige, der
unwissend in den niederen Erkenntnissen ist, es wohl auch zumeist in héheren Dingen
bleiben. Diese Tatsache erzeugt in dem, der sich — durch geistige Berufung — zum
Aussprechen Uber die geistigen Gebiete des Daseins veranlaldt fuhlt, das Gefuhl einer ins Un-
ermeldiche gehenden Verantwortung. Sie legt ihm Bescheidenheit und Zurtickhaltung auf.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Niemanden aber soll sie abhalten, sich mit den hoheren Wahrheiten zu beschéftigen. Auch
den nicht, dem sein Ubriges Leben keine Veranlassung gibt, sich mit den gewdhnlichen
Wissenschaften zu befassen. Denn man kann wohl seine Aufgabe as Mensch erflllen, ohne
von Botanik, Zoologie, Mathematik und anderen Wissenschaften etwas zu verstehen; man
kann aber nicht in vollem Sinne des Wortes «Mensch» sein, ohne der durch das Wissen vom
Ubersinnlichen enthiillten Wesenheit und Bestimmung des Menschen in irgendeiner Art
nahegetreten zu sein.

(6) Das Hochste, zu dem der Mensch aufzublicken vermag, bezeichnet er ads das
«Gottliche». Und er mui3 seine héchste Bestimmung in irgendeiner Art mit diesem Gottlichen
in Zusammenhang denken. Deshalb mag wohl auch die tber das Sinnliche hinausgehende
Weisheit, welche ihm sein Wesen und damit seine Bestimmung offenbart, «géttliche
Weisheit» oder Theosophie genannt werden. Der Betrachtung der geistigen Vorgange im
Menschenleben und im Weltall kann man die Bezeichnung Geisteswissenschaft geben. Hebt
man aus dieser, wie in diesem Buche geschehen ist, im besonderen digjenigen Ergebnisse her-
aus, welche auf den geistigen Wesenskern des Menschen sich beziehen, so kann fir dieses
Gebiet der Ausdruck «Theosophie» gebraucht werden, well er durch Jahrhunderte hindurch in
einer solchen Richtung angewendet worden ist.

(7) Aus der hiermit angedeuteten Gesinnung heraus wird in dieser Schrift eine Skizze
theosophischer Weltanschauung entworfen. Der sie niedergeschrieben hat, will nichts
darstellen, was fur ihn nicht in einem &hnlichen Sinne Tatsache ist, wie ein Erlebnis der
aulkeren Welt Tatsache fir Augen und Ohren und den gewdhnlichen Verstand ist. - Man hat
es ja mit Erlebnissen zu tun, die jedem zugéanglich werden, wenn er den in einem besonderen
Abschnitt dieser Schrift vorgezeichneten «Erkenntnispfad» zu betreten entschlossen ist. Man
stellt sich in der richtigen Art zu den Dingen der Ubersinnlichen Welt, wenn man voraussetzt,
da? gesundes Denken und Empfinden dles zu verstehen vermag, was an wahren
Erkenntnissen aus den hoheren Welten flief3en kann, und dal3 man, wenn man von diesem
Verstandnisse ausgeht und den festen Grund damit legt, auch einen gewichtigen Schritt zum
eigenen Schauen gemacht hat; wenn auch, um dieses zu erlangen, anderes hinzukommen
muf3. Man verriegelt sich aber die Tire zu der wahren héheren Erkenntnis, wenn man diesen
Weg verschméht und nur auf andere Art in die htheren Welten dringen will. Der Grundsatz:
erst hohere Welten anzuerkennen, wenn man sie geschaut hat, ist ein Hindernis fir dieses
Schauen selbst. Der Wille, durch gesundes Denken erst zu verstehen, was spéter geschaut
werden kann, fordert dieses Schauen. Es zaubert wichtige Kréfte der Seele hervor, welche zu
diesem «Schauen des Sehers» flhren.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

DAS WESEN DES MENSCHEN

(1) Die folgenden Worte Goethes bezeichnen in schoner Art den Ausgangspunkt eines der
Wege, auf denen das Wesen des Menschen erkannt werden kann: «Sobald der Mensch die
Gegenstande um sich her gewahr wird, betrachtet er sie in bezug auf sich selbst; und mit
Recht, denn es hangt sein ganzes Schicksal davon ab, ob sie ihm gefallen oder mif¥fallen, ob
sie ihn anziehen oder abstofRen, ob sie ihm niitzen oder schaden. (19) Diese ganz natlrliche
Art, die Dinge anzusehen und zu beurteilen, scheint so leicht zu sein, as sie notwendig ist,
und doch ist der Mensch dabei tausend Irrtiimern ausgesetzt, die ihn oft beschéamen und ihm
das Leben verbittern. — Ein weit schwereres Tagewerk Ubernehmen digenigen, deren
lebhafter Trieb nach Kenntnis die Gegensténde der Natur an sich selbst und in ihren
Verhdltnissen untereinander zu beobachten strebt: denn sie vermissen bald den Mal3stab, der
ihnen zu Hilfe kam, wenn sie as Menschen die Dinge in bezug auf sich betrachten. Es fehlt
ihnen der Mal3stab des Gefallens und Mif¥fallens, des Anziehens und Abstol3ens, des Nutzens
und Schadens. Diesem sollen sie ganz entsagen, sie sollen als gleichgiltige und gleichsam
gottliche Wesen suchen und untersuchen, was ist, und nicht, was behagt. So soll den echten
Botaniker weder die Schonheit noch die Nutzbarkeit der Pflanzen riihren, er soll ihre Bildung,
ihr Verhdltnis zu dem Ubrigen Pflanzenreiche untersuchen; und wie sie ale von der Sonne
hervorgelockt und beschienen werden, so soll er mit einem gleichen ruhigen Blicke sie dle
ansehen und Ubersehen und den Mal3stab zu dieser Erkenntnis, die Data der Beurteilung nicht
aus sich, sondern aus dem Kreise der Dinge nehmen, die er beobachtet.»

(2) Auf dreterlei lenkt dieser von Goethe ausgesprochene Gedanke die Aufmerksamkeit des
Menschen. Das erste sind die Gegenstande, von denen ihm durch die Tore seiner Sinne fort-
wahrend Kunde zuhief¥, die er tastet, riecht, schmeckt, hort und sient. Das zweite sind die
Eindriicke, die sie auf ihn machen und die sich al's sein Gefallen und Mif¥fallen, sein Begehren
oder Verabscheuen dadurch kennzeichnen, — dal3 er das eine sympathisch, das andere
antipathisch, das eine nitzlich, das andere schédlich findet. (20) Und das dritte sind die
Erkenntnisse, die er sich als «gleichsam gottliches Wesen» lber die Gegenstande erwirbtes
sind die Geheimnisse des Wirkens und Daseins dieser Gegensténde, die sich ihm enthdillen.

(3) Deutlich scheiden sich diese drel Gebiete im menschlichen Leben. Und der Mensch
wird daher gewahr, dal? er in einer dreifachen Art mit der Welt verwoben ist. — Die erste Art
ist etwas, was er vorfindet, was er as eine gegebene Tatsache hinnimmt. Durch die zweite Art
macht er die Welt zu seiner eigenen Angelegenheit, zu etwas, das eine Bedeutung fir ihn hat.
Diedritte Art betrachtet er alsein Ziel, zu dem er unaufhdrlich hinstreben soll.

(4) Warum erscheint dem Menschen die Welt in dieser dreifachen Art? Eine einfache
Betrachtung kann das lehren: Ich gehe Uber eine mit Blumen bewachsene Wiese. Die Blumen
kinden mir ihre Farben durch mein Auge. Das ist die Tatsache, die ich als gegeben hinnehme.
— Ich freue mich Uber die Farbenpracht. Dadurch mache ich die Tatsache zu meiner eigenen
Angelegenheit. Ich verbinde durch meine Gefiihle die Blumen mit meinem eigenen Dasein.
Nach einem Jahre gehe ich wieder Uber dieselbe Wiese. Andere Blumen sind da. Neue
Freude erwéchst mir aus ihnen. Meine Freude vom Vorjahre wird a's Erinnerung auftauchen.
Sieist in mir; der Gegenstand, der sie angefacht hat, ist vergangen. Aber die Blumen, dieich
jetzt sehe, sind von derselben Art wie die vorjdhrigen; sie sind nach denselben Gesetzen
gewachsen wie jene. Habe ich mich Uber diese Art, Uber diese Gesetze aufgeklart, so findeich
sie in den diegahrigen Blumen so wieder, wie ich sie in den vorjahrigen erkannt habe. Und



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

ich werde vidleicht aso nachsinnen: Die Blumen des Vorjahres sind vergangen; meine
Freude an ihnen ist nur in meiner Erinnerung geblieben. Sie ist nur mit meinem Dasein
verknipft. Das aber, was ich im vorigen Jahre an den Blumen erkannt habe und dies Jahr
wieder erkenne, das wird bleiben, solange solche Blumen wachsen. Das ist etwas, was sich
mir geoffenbart hat, was aber von meinem Dasein nicht in gleicher Art abhangig ist wie
meine Freude. Meine Geflihle der Freude bleiben in mir; die Gesetze, das Wesen der Blumen
bleiben auf3erhalb meiner in der Welt.

(5) So verbindet sich der Mensch immerwahrend in dieser dreifachen Art mit den Dingen
der Welt. (21) Man lege zunéchst nichts in diese Tatsache hinein, sondern fasse sie auf, wie
siesich darbietet. Es ergibt sich ausihr, dal3 der Mensch drel Seiten in seinem Wesen hat. Dies
und nichts anderes soll hier vorlaufig mit den drei Worten Leib, Seele und Geist angedeutet
werden. Wer irgendwelche vorgefaldten Meinungen oder gar Hypothesen mit diesen drel
Worten verbindet, wird die folgenden Auseinandersetzungen notwendig mifverstehen
mussen. Mit Leib ist hier dagenige gemeint, wodurch sich dem Menschen die Dinge seiner
Umwelt offenbaren, wie in obigem Beispiele die Blumen der Wiese. Mit dem Worte Seele
soll auf das gedeutet werden, wodurch er die Dinge mit seinem eigenen Dasein verbindet,
wodurch er Gefalen und MiRfallen, Lust und Unlust, Freude und Schmerz an ihnen
empfindet. Als Geist ist das gemeint, was in ihm offenbar wird, wenn er, nach Goetbes
Ausdruck, die Dinge a's «gleichsam gattliches Wesen» ansieht. — In diesem Sinne besteht der
Mensch aus Leib, Seele und Geist.

(6) Durch seinen Leib vermag sich der Mensch fir den Augenblick mit den Dingen in,
Verbindung zu setzen. Durch seine Seele bewahrt er in sich die Eindriicke, die sie auf ihn
machen; und durch seinen Geist offenbart sich ihm das, was sich die Dinge selbst bewahren.
Nur wenn man den Menschen nach diesen drei Seiten betrachtet, kann man hoffen, Aufschlul3
Uber seine Wesenheit zu erhalten. Denn diese drel Seiten zeigen ihn in dreifach verschiedener
Art mit der Ubrigen Welt verwandt.

(7) Durch seinen Leib ist er mit den Dingen verwandt, die sich seinen Sinnen von auf3en
darbieten. Die Stoffe der Aulenwelt setzen diesen seinen Leib zusammen; die Kréfte der
Aulzenwelt wirken auch in ihm. Und wie er die Dinge der AulRenwelt mit seinen Sinnen
betrachtet, so kann er auch sein eigenes leibliches Dasein beobachten. Aber unmoglich ist es,
in derselben Art das seelische Dasein zu betrachten. Alles, was an mir leibliche Vorgéange
sind, kann auch mit den leblichen Sinnen wahrgenommen werden. Mein Gefallen und
MiR¥fallen, meine Freude und meinen Schmerz kann weder ich noch ein anderer mit leiblichen
Sinnen wahrnehmen. Das Seelische ist ein Gebiet, das der leiblichen Anschauung
unzuganglich ist. Das leibliche Dasein des Menschen ist vor aller Augen offenbar; das
seelische tragt er als seine Welt in sich. (21) Durch den Geist aber wird ihm die AuRenwelt in
einer hoheren Art offenbar. In seinem Innern enthillen sich zwar die Geheimnisse der
AulBenwelt; aber er tritt im Geiste aus sich heraus und 183t die Dinge Uber sich selbst spre-
chen, Uber dagenige, was nicht fur ihn, sondern fir sie Bedeutung hat. Der Mensch blickt
zum gestirnten Himmel auf: das Entziicken, das seine Seele erlebt, gehort ihm an; die ewigen
Gesetze der Sterne, die er im Gedanken, im Geiste erfaldt, gehéren nicht ihm, sondern den
Sternen selbst an.

(8) So ist der Mensch Blirger dreier Welten. Durch seinen Leib gehort er der Welt an, die er
auch mit seinem Leibe wahrnimmt; durch seine Seele baut er sich seine eigene Welt auf;
durch seinen Geist offenbart sich ihm eine Welt, die Uber die beiden anderen erhaben ist.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(9) Es scheint einleuchtend, dal3 man, wegen der wesentlichen Verschiedenheit dieser drel
Welten, auch nur durch drei verschiedene Betrachtungsarten Klarheit Uber sie und den Antell
des Menschen an ihnen wird gewinnen kdnnen.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

1. Dieleibliche Wesenheit des Menschen

(1) Durch leibliche Sinne lernt man den Leib des Menschen kennen. (22) Und die
Betrachtungsart kann dabel keine andere sein as digenige, durch welche man andere sinnlich
wahrnehmbare Dinge kennenlernt. Wie man die Minerdien, die Pflanzen, die Tiere
betrachtet, so kann man auch den Menschen betrachten. Er ist mit diesen drei Formen des
Daseins verwandt. Gleich den Mineralien baut er seinen Leib aus den Stoffen der Natur auf;
gleich den Pflanzen wéchst er und pflanzt sich fort; gleich den Tieren nimmt er die
Gegenstéande um sich herum wahr und bildet auf Grund ihrer Eindriicke in sich innere
Erlebnisse. Ein mineralisches, ein pflanzliches und ein tierisches Dasein darf man daher dem
Menschen zusprechen.

(2) Die Verschiedenheit im Bau der Mineralien, Pflanzen und Tiere entspricht den drei
Formen ihres Daseins. Und dieser Bau — die Gestalt — ist es, was man mit den Sinnen
wahrnimmt und was man allein Leib nennen kann. Nun ist aber der menschliche Leib von
dem tierischen verschieden. Diese Verschiedenheit mul3 jedermann anerkennen, wie er auch
Uber die Verwandtschaft des Menschen mit den Tieren sonst denken mag. Selbst der
radikalste Materialist, der ales Seelische leugnet, wird nicht umhin kdnnen, den folgenden
Satz zu unterschreiben, den Carus in seinem «Organon der Erkenntnis der Natur und des
Gelstes» ausspricht: «Noch immer bleibt zwar der feinere innerlichste Bau des Nervensystems
und namentlich des Hirns dem Physiologen und Anatomen ein unaufgel dstes Rétsel - aber dal3
jene Konzentration der Gebilde mehr und mehr in der Tierheit steigt und im Menschen einen
Grad erreicht, wie durchaus in keinem anderen Wesen, dies ist eine vollkommen festgestellte
Tatsache; es ist fur die Geistesentwicklung des Menschen von hochster Bedeutung, ja wir
durfen es geradezu aussprechen, elgentlich schon die hinreichende Erklarung. Wo der Bau des
Hirns daher nicht gehorig sich entwickelt hat, wo Kleinheit und Durftigkeit desselben, wie
beim Mikrozephalen und Idioten, sich verraten, da versteht es sich von selbst, dal3 vom
Hervortreten eigentimlicher Ideen und vorn Erkennen gerade so wenig die Rede sein kann
wie in Menschen mit vollig verkimmerten Generationsorganen von Fortbildung der Gattung.
Ein kraftig und schén entwickelter Bau des ganzen Menschen dagegen und des Gehirns
insbesondere wird zwar noch nicht allein den Genius ersetzen, aber doch jedenfalls die erste
unerl&dlichste Bedingung fur hohere Erkenntnis gewahren.»

(3) Wie man dem menschlichen Leib die drei Formen des Daseins, die mineralische, die
pflanzliche und die tierische, zuspricht, so mufd man ihm noch eine vierte, die besondere
menschliche, zusprechen. Durch seine mineralische Daseinsform ist der Mensch verwandt mit
allem Sichtbaren, durch seine pflanzliche mit allen Wesen, die wachsen und sich fortpflanzen;
durch seine tierische mit allen, die ihre Umgebung wahrnehmen und auf Grund &uf3erer
Eindriicke innere Erlebnisse haben; durch seine menschliche bildet er schon in leiblicher
Beziehung ein Reich fur sich.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Il. Die seelische Wesenheit des Menschen

Als eigene Innenwelt ist die seelische Wesenheit des Menschen von seiner Leiblichkeit
verschieden. (23) Das Eigene tritt sofort entgegen, wenn man die Aufmerksamkeit auf die
einfachste Snnesempfindung lenkt. Niemand kann zunéchst wissen, ob ein anderer eine
solche einfache Sinnesempfindung in genau der gleichen Art erlebt wie er selbst. (24)
Bekannt ist, dal3 es Menschen gibt, die farbenblind sind. Solche sehen die Dinge nur in
verschiedenen Schattierungen von Grau. Andere sind teilweise farbenblind. Sie konnen daher
gewisse Farbennuancen nicht wahrnehmen. Das Welthild, das ihnen ihr Auge gibt, ist ein
anderes as dagenige sogenannter normaler Menschen. Und ein Gleiches gilt mehr oder
weniger fur die andern Sinne. Ohne weiteres geht daraus hervor, dal3 schon die einfache
Sinnesempfindung zur Innenwelt gehort. Mit meinen leiblichen Sinnen kann ich den roten
Tisch wahrnehmen, den auch der andere wahrnimmt, aber ich kann nicht des andern
Empfindung des Roten wahrnehmen. — Man mul3 demnach die Sinnesempfindung als
Seelisches bezeichnen. Wenn man sich diese Tatsache nur ganz klar macht, dann wird man
bald aufhdren, die Innenerlebnisse al's blofRe Gehirnvorgange oder Ahnliches anzusehen. — An
die Sinnesempfindung schlief sich zunéchst das Gefiihl. Die eine Empfindung macht dem
Menschen Lust, die andere Unlust. Das sind Regungen seines inneren, seines seelischen
Lebens. In seinen Gefuihlen schafft sich der Mensch eine zweite Welt zu derjenigen hinzu, die
von auf¥en auf ihn einwirkt. Und ein Drittes kommt hinzu: der Wille. Durch ihn wirkt der
Mensch wieder auf die AulRenwelt zurtick. Und dadurch prégt er sein inneres Wesen der
Aulenwelt auf. Die Seele des Menschen fliefdt in seinen Willenshandlungen gleichsam nach
aulien. Dadurch unterscheiden sich die Taten des Menschen von den Ereignissen der auf3eren
Natur, dal3 die ersteren den Stempel seines Innenlebens tragen. So stellt sich die Seele als das
Eigene des Menschen der Aullenwelt gegentber. Er erhdt von der Aulenwelt die
Anregungen; aber er bildet in Gemaldheit dieser Anregungen eine eigene Welt aus. Die
Leiblichkeit wird zum Untergrunde des Seelischen.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

I11. Die geistige Wesenheit des Menschen

Das Seelische des Menschen wird nicht allein durch den Leib bestimmt. Der Mensch
schweift nicht richtungs- und ziellos von einem Sinneseindruck zum andern; er handelt auch
nicht unter dem Eindrucke jedes beliebigen Reizes, der von auf3en oder durch die Vorgange
seines Leibes auf ihn ausgelibt wird. Er denkt Uber seine Wahrnehmungen und Uber seine
Handlungen nach. Durch das Nachdenken Uber die Wahrnehmungen erwirbt er sich
Erkenntnisse Uber die Dinge; durch das Nachdenken Uber seine Handlungen bringt er einen
vernunftgemal3en Zusammenhang in sein Leben. Und er weil3, dal3 er seine Aufgabe als
Mensch nur dann wirdig erfillt, wenn er sich durch richtige Gedanken sowohl im Erkennen
wie im Handeln leiten |&3t. Das Seelische steht also einer zweifachen Notwendigkeit
gegenlber. Von den Gesetzen des Leibes wird es durch Naturnotwendigkeit bestimmt; von
den Gesetzen, die es zum richtigen Denken fihren, 183 es sich bestimmen, well es deren
Notwendigkeit frei anerkennt. Den Gesetzen des Stoffwechsels ist der Mensch durch die
Natur unterworfen; den Denkgesetzen unterwirft er sich selbst. — Dadurch macht sich der
Mensch zum Angehdrigen einer htheren Ordnung, als digjenige ist, der er durch seinen Leib
angehort. Und diese Ordnung ist die geistige. So verschieden das Leibliche vom Seelischen,
so verschieden ist dieses wieder vom Geistigen. Solange man blof3 von den Kohlenstoff-,
Wasserstoff-, Stickstoff-, Sauerstoffteilchen spricht, die sich im Leibe bewegen, hat man nicht
die Seele im Auge. Das seelische Leben beginnt erst da, wo innerhalb solcher Bewegung die
Empfindung auftritt: ich schmecke siif3 oder ich fuhle Lust. Ebensowenig hat man den Geist
im Auge, solange man blof3 die seelischen Erlebnisse ansieht, die durch den Menschen ziehen,
wenn er sich ganz der AulRenwelt und seinem Leibesleben Uberl&at. Dieses Seelische ist
vielmehr erst die Grundlage fur das Geistige, wie das Leibliche die Grundlage fur das
Seelische ist. — Der Naturforscher hat es mit dem Leibe, der Seelenforscher (Psychologe) mit
der Seele und der Geistesforscher mit dem Geiste zu tun.

Durch Besinnung auf das eigene Selbst sich den Unterschied von Leib, Seele und Geist
klarzumachen ist eine Anforderung, die an denjenigen gestellt werden muf3, der sich denkend
Uber das Wesen des Menschen aufklaren will.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

V. Leib, Sedle und Geist

(1) Der Mensch kann sich in richtiger Art nur Gber sich aufklaren, wenn er sich die
Bedeutung des Denkens innerhalb seiner Wesenheit klarmacht. Das Gehirn ist das leibliche
Werkzeug des Denkens. (25) Wie der Mensch nur mit einem wohlgebildeten Auge Farben
sehen kann, so dient ihm das entsprechend gebaute Gehirn zum Denken. Der ganze Leib des
Menschen ist so gebildet, dai er in dem Geistesorgan, im Gehirn, seine Kronung findet. Man
kann den Bau des menschlichen Gehirnes nur verstehen, wenn man es im Hinblick auf seine
Aufgabe betrachtet. Diese besteht darin, die Leibesgrundlage des denkenden Geistes zu sein.
Das zeigt ein vergleichender Uberblick tiber die Tierwelt. Bei den Amphibien ist das Gehirn
noch klein gegentiber dem Rickenmark; bel den Saugetieren wird es verhdltnismaldig grofler.
Beim Menschen ist es am gréften gegentiber dem ganzen Ubrigen Leib.

(2) Gegen solche Bemerkungen Uber das Denken, wie sie hier vorgebracht werden, herrscht
manches Vorurteil. Manche Menschen sind geneigt, das Denken zu unterschétzen und das
«innige Gefuhlsleben», die «kEmpfindung», hoher zu stellen. Ja man sagt wohl: nicht durch
das «nuichterne Denken», sondern durch die Warme des Gefuihls, durch die unmittel bare Kraft
der Empfindungen erhebe man sich zu den hoheren Erkenntnissen. Menschen, die so
sprechen, furchten, durch klares Denken die Gefuhle abzustumpfen. Beim altaglichen
Denken, das sich nur auf die Dinge der Nitzlichkeit bezieht, ist das sicher der Fall. Aber bei
den Gedanken, die in hthere Regionen des Daseins fuhren, tritt das Umgekehrte ein. Es gibt
kein Gefuhl und keinen Enthusiasmus, die sich mit den Empfindungen an Warme, Schonheit
und Gehobenheit vergleichen lassen, welche angefacht werden durch die reinen, kristallklaren
Gedanken, die sich auf hohere Welten beziehen. Die hochsten Gefiihle sind eben nicht
digenigen, die «on selbst» sich einstellen, sondern digenigen, welche in energischer
Gedankenarbeit errungen werden.

(3) Der Menschenleib hat einen dem Denken entsprechenden Bau. Dieselben Stoffe und
Kréfte, die auch im Minerareich vorhanden sind, finden sich im menschlichen Leib so gefigt,
dai sich durch diese Zusammenfiigung das Denken offenbaren kann. Dieser mineralische, in
Gemaldheit seiner Aufgabe gebildete Bau soll fir die folgende Betrachtung der physische
Korper des Menschen heilen.

(4) Der auf das Gehirn, als seinen Mittelpunkt, hingeordnete mineralische Bau entsteht
durch Fortpflanzung und erhdt seine ausgebildete Gestat durch Wachstum.  (26)
Fortpflanzung und Wachstum hat der Mensch mit den Pflanzen und Tieren gemein. Durch
Fortpflanzung und Wachstum unterscheidet sich das Lebendige von dem leblosen Mineral.
Lebendiges entsteht aus Lebendigem durch den Keim. Der Nachkomme schliefdt sich an den
Vorfahren in der Reihe des Lebendigen. Die Kréfte, durch die ein Mineral entsteht, sind auf
die Stoffe selbst gerichtet, die es zusammensetzen. Ein Bergkristall bildet sich durch die dem
Silizium und dem Sauerstoff innewohnenden Kréfte, die in ihm vereinigt sind. Die Kréfte, die
einen Eichbaum gestalten, missen wir auf dem Umwege durch den Keim in Mutter- und
Vaterpflanze suchen. Und die Form der Eiche erhdt sich bel der Fortpflanzung von den
Vorfahren zu den Nachkommen. Es gibt innere, dem Lebenden angeborene Bedingungen. —
Es war eine rohe Naturanschauung, die glaubte, dal3 niedere Tiere, selbst Fische, aus
Schlamm sich bilden kénnen. Die Form des Lebenden pflanzt sich durch Vererbung fort. Wie
ein lebendes Wesen sich entwickelt, hangt davon ab, aus welchem Vater- oder Mutterwesen
es entstanden ist, oder mit anderen Worten, welcher Art es angehort. Die Stoffe, aus denen es
sich zusammensetzt, wechseln fortwahrend; die Art bleibt wahrend des Lebens bestehen und
vererbt sich auf die Nachkommen. Die Art ist damit dagenige, was die Zusammenfiigung der



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Stoffe bestimmt. Diese artbildende Kraft soll Lebenskraft genannt werden. Wie sich die
mineralischen Kréfte in den Kristallen ausdriicken, so die bildende Lebenskraft in den Arten
oder Formen des pflanzlichen und tierischen Lebens.

(5) Die mineraischen Krafte nimmt der Mensch durch die leiblichen Sinne wahr. Und er
kann nur dasjenige wahrnehmen, wofir er solche Sinne hat. Ohne das Auge gibt es keine
Licht-, ohne das Ohr keine Schallwahrnehmung. Die niedersten Organismen haben von den
bei den Menschen vorhandenen Sinnen nur eine Art Tastsinn. Fur sie sind in der Art der
menschlichen Wahrnehmung nur digjenigen mineralischen Kréfte vorhanden, die sich dem
Tastsinn zu erkennen geben. In dem Mal3e, in dem bei den hdheren Tieren die anderen Sinne
entwickelt sind, ist fir se die Umwelt, die auch der Mensch wahrnimmt, reicher,
mannigfaltiger. Es hangt also von den Organen eines Wesens ab, ob das, was in der
Aulenwelt vorhanden ist, auch fir das Wesen selbst als Wahrnehmung, als Empfindung
vorhanden ist. (27) Was in der Luft als eine gewisse Bewegung vorhanden ist, wird im Men-
schen zur Schallempfindung. — Die AuRerungen der Lebenskraft nimmt der Mensch durch die
gewohnlichen Sinne nicht wahr. Er sieht die Farben der Pflanze, er riecht ihren Duft; die
Lebenskraft bleibt dieser Beobachtung verborgen. Aber sowenig der Blindgeborene mit Recht
die Farben ableugnet, sowenig dirfen die gewdhnlichen Sinne die Lebenskraft ableugnen. Die
Farben sind fur den Blindgeborenen da, sobald er operiert worden ist; ebenso sind fur den
Menschen die mannigfaltigen, durch die Lebenskraft geschaffenen Arten der Pflanzen und
Tiere, nicht blof3 die Individuen, auch als Wahrnehmung vorhanden, wenn sich ihm das Organ
dafur erschliefdt. — Eine ganz neue Welt geht dem Menschen durch die Erschlief3ung dieses
Organs auf. Er nimmt nun nicht mehr blof3 die Farben, Gerliche und so weiter der Lebewesen,
sondern das Leben dieser Lebewesen selbst wahr. In jeder Pflanze, in jedem Tier empfindet er
aulder der physischen Gestalt noch die lebenerfiillte Gelstgestalt. Um einen Ausdruck dafirr zu

haben, sei diese Geistgestalt der Atherleib oder Lebensleib ¥ genannt. — [1) Der Verfasser dieses
Buches hat lange Zeit nach Abfassung desselben (vgl. Zeitschrift «Das Reich», viertes Buch des ersten Jahrgangs [Januar
1917]) dasjenige, was hier Ather- oder Lebendeib genannt wird, auch «Bilde-Kréfte-Leib» genannt. Zu dieser Namengebung
flhlte er sich veranlald, weil er glaubt, dal3 man nicht genug tun kann, um dem MiRversténdnis vorzubeugen, das hier mit
Atherleib Gemeinte zu verwechseln mit der «Lebenskraft» der dteren Naturwissenschaft. Wo es sich um Abweisung dieser
dlteren Vorstellung einer Lebenskraft im Sinne der modernen Naturwissenschaft handelt, steht der Verfasser in einem
gewissen Sinne auf dem Standpunkt der Gegner einer solchen Kraft. Denn mit dieser wollte man die besondere Wir-
kungsweise der unorganischen Kréfte im Organismus erkldren. Aber was im Organismus unorganisch wirkt, das wirkt da
nicht anders als in dem Bereich der unorganischen Welt. Die Gesetze der unorganischen Natur sind im Organismus keine
anderen as im Kristall usw. Aber im Organismus liegt eben etwas vor, was nicht unorganisch ist: das bildende Leben.
Diesem liegt der Ather- oder Bilde-Kréfte-Leib zugrunde. Durch seine Annahme wird die berechtigte Aufgabe der Natur-
forschung nicht gestért: dasienige, was sie Uber Kraftewirksamkeiten in der unorganischen Natur beobachtet, auch in die
Organismenwelt hinein zu verfolgen. Und es abzulehnen, diese Wirksamkeit innerhalb des Organismus durch eine besondere
Lebenskraft abgedndert zu denken, das sieht auch eine wahre Geisteswissenschaft as berechtigt an. Der Geistesforscher
spricht vom Atherleib insofern, als im Organismus sich noch anderes offenbart als im Leblosen. — Trotz alledem findet sich
der Verfasser dieses Buches nicht veranlaldt, hier den Namen «Atherleib» durch den anderen «Bilde-Kréfte-Leib» zu
ersetzen, da innerhalb des ganzen Zusammenhanges, der hier sich findet, fur jeden, der sehen will, ein Mil3verstdndnis
ausgeschlossen ist. Ein solches kann mir eintreten, wenn man den Namen in einer Ausfilhrung gebraucht, die diesen
Zusammenhang nicht zeigen kann. (Man vergleiche damit auch das am Schlusse dieses Buches unter «Einzelne

Bemerkungen und Erganzungen» Gesagte.) ]

Fur den Erforscher des geistigen Lebens stellt sich diese Sache in der folgenden Art dar. |hm
ist der Atherleib nicht etwa bloRR ein Ergebnis der Stoffe und Krafte des physischen Leibes,
sondern eine selbstandige, wirkliche Wesenheit, welche die genannten physischen Stoffe und
Kréfte erst zum Leben aufruft. (28) Im Sinne der Geisteswissenschaft spricht man, wenn man
sagt: ein blofRer physischer Korper hat seine Gestalt — zum Beispiel ein Kristall — durch die
dem Leblosen innewohnenden physischen Gestaltungskréfte; ein |ebendiger Korper hat seine
Form nicht durch diese Kréfte, denn in dem Augenblicke, wo das Leben aus ihm gewichen ist
und er nur den physischen Kraften Uberlassen ist, zerfélt er. (29) Der Lebendeib ist eine
Wesenheit, durch welche in jedem Augenblicke wahrend des Lebens der physische Lelb vor
dem Zerfalle bewahrt wird. — Um diesen Lebensleib zu sehen, ihn an einem anderen Wesen



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

wahrzunehmen, braucht man eben das erweckte geistige Auge. Ohne dieses kann man aus
logischen Griinden seine Existenz annehmen; schauen kann man ihn aber mit dem geistigen
Auge, wie man die Farbe mit dem physischen Auge schaut. — Man sollte sich an dem
Ausdruck «Atherleib» nicht stoRen. «Ather» bezeichnet hier etwas anderes as den
hypothetischen Ather der Physik. Man nehme die Sache einfach als Bezeichnung firr das hin,
was hier beschrieben wird. Und wie der physische Menschenleib in seinem Bau ein Abbild
seiner Aufgabe ist, so ist es auch des Menschen Atherleib. Man versteht auch diesen nur,
wenn man ihn im Hinblick auf den denkenden Geist betrachtet. Durch seine Hinordnung auf
den denkenden Geist unterscheidet sich der Atherleib des Menschen von demjenigen der
Pflanzen und Tiere. — So wie der Mensch durch seinen physischen Leib der mineralischen, so
gehort er durch seinen Atherleib der Lebenswelt an. Nach dem Tode |6st sich der physische
Leib in der Mineralwelt, der Atherleib in der Lebenswelt auf. Mit «Leib» soll bezeichnet
werden, was einem Wesen von irgendeiner Art «Gestalt», «Form» gibt. Man sollte den
Ausdruck «Leib» nicht mit sinnlicher Korperform verwechseln. In dem in dieser Schrift
gemeinten Sinne kann die Bezeichnung «Leib» auch fur das gebraucht werden, was sich als
Seelisches und Geistiges gestaltet.

(6) Der Lebendeib ist noch etwas dem Menschen Aulerliches. Mit dem ersten Regen der
Empfindung antwortet das Innere selbst auf die Reize der AulRenwelt. Man mag dasjenige,
was man AulRenwelt zu nennen berechtigt ist, noch so weit verfolgen: die Empfindung wird
man nicht finden koénnen. — Die Lichtstrahlen dringen in das Auge; sie pflanzen sieh
innerhalb desselben bis zur Netzhaut fort. Da rufen sie chemische Vorgange (im sogenannten
Sehpurpur) hervor; die Wirkung dieser Reize setzt sich durch den Sehnerv bis zum Gehirn
fort; dort entstehen weitere physische Vorgange. Konnte man diese beobachten, so séhe man
eben physische Vorgange wie anderswo in der AulRenwelt. Vermag ich den Lebendleib zu
beobachten, so werde ich wahrnehmen, wie der physische Gehirnvorgang zugleich ein
Lebensvorgang ist. Aber die Empfindung der blauen Farbe, die der Empfanger der
Lichtstrahlen hat, kann ich auf diesem Wege nirgends finden. Sie ersteht erst innerhab der
Seele dieses Empfangers. Ware also das Wesen dieses Empféangers mit dem physischen
Korper und dem Atherleib erschopft, so kénnte die Empfindung nicht da sein. Ganz
wesentlich unterscheidet sich die Tétigkeit, durch welche die Empfindung zur Tatsache wird,
von dem Wirken der Lebensbildekraft. Ein inneres Erlebnis wird durch jene Tétigkeit aus
diesem Wirken hervorgelockt. Ohne diese Tétigkeit wéare ein blof3er Lebensvorgang da, wie
man ihn auch an der Pflanze beobachtet. Man stelle sich den Menschen vor, wie er von alen
Seiten Eindriicke empfangt. Man mul3 sich ihn zugleich nach alen Richtungen hin, woher er
diese Eindriicke empfangt, als Quell der bezeichneten Téatigkeit denken. Nach allen Seiten
hin antworten die Empfindungen auf die Eindricke. Dieser Tétigkeitsquell soll
Empfindungsseele heifRen. Diese Empfindungsseele ist ebenso wirklich wie der physische
Korper. Wenn ein Mensch vor mir steht und ich sehe von seiner Empfindungsseele ab, indem
ich ihn mir blof3 als physischen Leib vorstelle, so ist das gerade so, als wenn ich mir von
einem Geméalde blol3 die Leinwand vorstelle. (30)

(7) Auch in bezug auf die Wahrnehmung der Empfindungsseele muRR Ahnliches gesagt
werden wie vorher im Hinblick auf den Atherleib. Die leiblichen Organe sind «blind» firr sie.
Und auch das Organ, von dem das L eben al's Leben wahrgenommen werden kann, ist es. Aber
so0, wie durch dieses Organ der Atherleib geschaut wird, so kann durch ein noch hoheres
Organ die innere Welt der Empfindungen zu einer besonderen Art Ubersinnlicher
Wahrnehmungen werden. Der Mensch empfindet dann nicht nur die Eindricke der
physischen und der Lebenswelt, sondern er schaut die Empfindungen. Vor einem Menschen
mit einem solchen Organ liegt die Welt der Empfindungen eines andern Wesens wie eine



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

aulkere Wirklichkeit da. Man muld unterscheiden zwischen dem Erleben der eigenen
Empfindungswelt und dem Anschauen der Empfindungswelt eines andern Wesens. In seine
eigene Empfindungswelt hineinschauen kann natirlich jeder Mensch; die Empfindungswelt
eines andern Wesens schauen kann nur der Seher mit dem getffneten «geistigen Auge». Ohne
Seher zu sein, kennt der Mensch die Empfindungswelt nur as «innere», nur als die eigenen
verborgenen Erlebnisse seiner Seele; mit dem gedffneten «geistigen Auge» leuchtet vor dem
auReren geistigen Anblick auf, was sonst nur «im Innern» des andern Wesens | ebt.

(8 Um Milverstandnissen vorzubeugen, sei hier ausdricklich gesagt, dal3 der Seher
nicht etwa in sich dasselbe erlebt, was das andere Wesen as seinen Inhalt der
Empfindungswelt in sich hat. Dieses erlebt die Empfindungen von dem Gesichtspunkte seines
Innern; der Seher nimmt eine Offenbarung, eine AuRerung der Empfindungswelt wahr. (31)

(9) Die Empfindungsseele hangt in bezug auf ihre Wirkung vom Atherleib ab. Denn aus
ihm holt sie ja das hervor, was sie als Empfindung aufglanzen lassen soll. Und da der
Atherleib das Leben innerhalb des physischen Leibes ist, so ist die Empfindungsseele auch
von diesem mittelbar abhangig. Nur be richtig lebendem, wohl gebautem Auge sind
entsprechende Farbenempfindungen méglich. Dadurch wirkt die Leiblichkeit auf die
Empfindungsseele. Diese ist also durch den Leib in ihrer Wirksamkeit bestimmt und begrenzt.
Sie lebt innerhalb der ihr durch die Leiblichkeit gezogenen Grenzen. — Der Leib wird also aus
den mineralischen Stoffen auferbaut, durch den Atherleib belebt, und er begrenzt selbst die
Empfindungsseele. Wer also das oben erwéhnte Organ zum «Schauen» der Empfindungsseele
hat, der erkennt sie durch den Leib begrenzt. — Aber die Grenze der Empfindungsseele fallt
nicht mit derjenigen des physischen Kdrpers zusammen. Diese Seele ragt Uber den physischen
Leib hinaus. Man sieht daraus, dal3 sie sich méachtiger erweist, als er ist. Aber die Kraft, durch
dieihr die Grenze gesetzt ist, geht von dem physischen Leibe aus. Damit stellt sich zwischen
den physischen Leib und den Atherleib einerseits und die Empfindungsseel e andererseits noch
ein besonderes Glied der menschlichen Wesenheit hin. Es ist der Seelenleilb oder
Empfindungsleib. Man kann auch sagen: ein Teil des Atherleibes sei feiner als der tibrige, und
dieser feinere Teil des Atherleibes bildet eine Einheit mit der Empfindungsseele, wahrend der
grobere Tell eine Art Einheit mit dem physischen Leib bildet. Doch ragt, wie gesagt, die
Empfindungsseel e Giber den Seelenleib hinaus.

(10) Was hier Empfindung genannt wird, ist nur ein Teil des seelischen Wesens. (Der
Ausdruck Empfindungsseele wird der Einfachheit halber gewéhlt.) An die Empfindungen
schlief3en sich die Gefiihle der Lust und Unlust, die Triebe, Instinkte, Leidenschaften. All das
tragt denselben Charakter des Eigenlebens wie die Empfindungen und ist, wie sie, von der
Leiblichkeit abhangig.

(11) Ebenso wie mit dem Leibe tritt die Empfindungsseele auch mit dem Denken, dem
Geiste, in Wechselwirkung. Zunéchst dient ihr das Denken. Der Mensch bildet sich Gedanken
Uber seine Empfindungen. Dadurch klart er sich Uber die Aulenwelt auf. Das Kind, das sich
verbrannt hat, denkt nach und gelangt zu dem Gedanken: «das Feuer brennt». Auch seinen
Trieben, Instinkten und Leidenschaften folgt der Mensch nicht blindlings; sein Nachdenken
fuhrt die Gelegenheit herbei, durch die er sie befriedigen kann. Was man materielle Kultur
nennt, bewegt sich durchaus in dieser Richtung. Sie besteht in den Diensten, die das Denken
der Empfindungsseel e leistet. Unermefdiche Summen von Denkkréften werden auf dieses Ziel
gerichtet. Denkkraft ist es, die Schiffe, Eisenbahnen, Telegraphen, Telephone gebaut hat; und
dles das dient zum weitaus grofiten Teil zur Befriedigung von Bediurfnissen der
Empfindungsseelen. In dhnlicher Art, wie die Lebensbildekraft den physischen Korper



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

durchdringt, so durchdringt die Denkkraft die Empfindungsseele. Die Lebensbildekraft kntpft
den physischen Korper an Vorfahren und Nachkommen und stellt ihn dadurch in eine
Gesetzmaldigkeit hinein, die das blof3 Mineralische nichts angeht. Ebenso stellt die Denkkraft
die Seele in eine Gesetzméaldigkeit hinein, der sie a's blofl3e Empfindungsseele nicht angehort.
— Durch die Empfindungsseele ist der Mensch dem Tiere verwandt. Auch beim Tiere
bemerken wir das Vorhandensein von Empfindungen, Trieben, Instinkten und
Leidenschaften. Aber das Tier folgt diesen unmittelbar. Sie werden bei ihm nicht mit
selbstandigen, Uber das unmittelbare Erleben hinausgehenden Gedanken durchwoben. Auch
beim unentwickelten Menschen ist das bis zu einem gewissen Grade der Fall. Die blofR3e
Empfindungsseele ist daher verschieden von dem entwickelten hoheren Seelengliede, welches
das Denken in seinen Dienst stellt. Als Verstandesseele sei diese vom Denken bediente Seele
bezeichnet. Man kénnte sie auch die Gemiitsseele oder das GemUit nennen.

(12) Die Verstandesseele durchdringt die Empfindungsseele. Wer das Organ zum
«Schauen» der Seele hat, sieht daher die Verstandesseele als eine besondere Wesenheit
gegenlber der blofen Empfindungsseele an.

(13) Durch das Denken wird der Mensch tber das Eigenleben hinausgeftihrt. Er erwirbt sich
etwas, das Uber seine Seele hinausreicht. Es ist fiir ihn eine selbstverstandliche Uberzeugung,
daR die Denkgesetze in Ubereinstimmung mit der Weltordnung sind. Er betrachtet sich
deshalb als ein Einheimischer in der Welt, weil diese Ubereinstimmung besteht. Diese
Ubereinstimmung ist eine der gewichtigen Tatsachen, durch die der Mensch seine eigene
Wesenheit kennenlernt. In seiner Seele sucht der Mensch nach Wahrheit; und durch diese
Wahrheit spricht sich nicht allein die Seele, sondern sprechen sich die Dinge der Welt aus.
Was durch das Denken als Wahrheit erkannt wird, hat eine selbsténdige Bedeutung, die sich
auf die Dinge der Welt bezieht, nicht blof3 auf die eigene Seele. (33) Mit meinem Entziicken
Uber den Sternenhimmel lebe ich in mir; die Gedanken, die ich mir Uber die Bahnen der
Himmelskorper bilde, haben fur das Denken jedes anderen dieselbe Bedeutung wie fir das
meinige. Es wére sinnlos, von meinem Entziicken zu sprechen, wenn ich selbst nicht
vorhanden wére; aber es ist nicht in derselben Weise sinnlos, von meinen Gedanken auch
ohne Beziehung auf mich zu sprechen. Denn die Wahrheit, die ich heute denke, war auch
gestern wahr und wird morgen wahr sein, obschon ich mich nur heute mit ihr beschéaftige.
Macht eine Erkenntnis mir Freude, so ist diese Freude so lange von Bedeutung, als siein mir
lebt; die Wahrheit der Erkenntnis hat ihre Bedeutung ganz unabhangig von dieser Freude. In
dem Ergreifen der Wahrheit verbindet sich die Seele mit etwas, das seinen Wert in sieh selbst
tragt. Und dieser Wert verschwindet nicht mit der Seelenempfindung, ebensowenig wie er mit
dieser entstanden ist. Was wirklich Wahrheit ist, das entsteht nicht und vergeht nicht: das hat
eine Bedeutung, die nicht vernichtet werden kann. — Dem widerspricht es nicht, dal3 einzelne
menschliche «Wahrheiten» nur einen voriibergehenden Wert haben, well siein einer gewissen
Zeit astellweise oder ganze Irrttimer erkannt werden. Denn der Mensch muf3 sich sagen, dal3
die Wahrheit doch in sich selbst besteht, wenn auch seine Gedanken nur vergéngliche
Erscheinungsformen der ewigen Wahrheiten sind. Auch wer —wie Lessing — sagt, er begniige
sich mit dem ewigen Streben nach Wahrheit, da die volle, reine Wahrheit doch nur fir einen
Gott da sein konne, der leugnet nicht den Ewigkeitswert der Wahrheit, sondern er bestétigt
ihn gerade durch solchen Ausspruch. Denn nur was eine ewige Bedeutung in sich selbst hat,
kann ein ewiges Streben nach sich hervorrufen. Ware die Wahrheit nicht in sich selbsténdig,
erhielte sie ihren Wert und ihre Bedeutung durch die menschliche Seelenempfindung, dann
koénnte sie nicht ein einiges Zid fur alle Menschen sein. Indem man nach ihr streben will,
gesteht man ihr ihre selbsténdige Wesenheit zu.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(14) Und wie mit dem Wahren, so ist es mit dem wahrhaft Guten. Das Sittlich-Gute ist
unabhéangig von Neigungen und Leidenschaften, insofern es sieh nicht von ihnen gebieten
|al3t, sondern ihnen gebietet. Gefallen und Mif¥fallen, Begehren und Verabscheuen gehdren
der eigenen Seele des Menschen an; die Pflicht steht Uber Gefallen und Mif¥fallen. So hoch
kann dem Menschen die Pflicht stehen, dal3 er fiir sie das Leben opfert. Und der Mensch steht
um so hoher, je mehr er seine Neigungen, sein Gefallen und Mif¥fallen dahin veredelt hat, dal3
sie ohne Zwang, ohne Unterwerfung durch sich selbst der erkannten Pflicht folgen. Das
Sittlich-Gute hat ebenso wie die Wahrheit seinen Ewigkeitswert in sich und erhdlt ihn nicht
durch die Empfindungsseele.

(15) Indem der Mensch das selbstandige Wahre und Gute in seinem Innern aufleben 1&(¥,
erhebt er sich Uber die blofRe Empfindungsseele. Der ewige Geist scheint in diese herein. Ein
Licht geht in ihr auf, das unverganglich ist. Sofern die Seele in diesem Lichte lebt, ist sie
eines Ewigen tellhaftig. Sie verbindet mit ihm ihr eigenes Dasein. Was die Seele as Wahres
und Gutes in sich trégt, ist unsterblich in ihr. — Das, was in der Seele als Ewiges aufleuchtet,
sei hier Bewul3tseinsseele genannt. — Von Bewuldtsein kann man auch bel den niedrigeren
Seelenregungen sprechen. Die altéglichste Empfindung ist Gegenstand des Bewultseins.
Insofern kommt auch dem Tiere Bewul3tsein zu. Der Kern des menschlichen Bewul3tseins,
also die Seele in der Seele, ist hier mit Bewul3tseinsseele gemeint. Die Bewul3tseinsseele wird
hier noch as ein besonderes Glied der Seele von der Verstandesseele unterschieden. Diese
letztere ist noch in die Empfindungen, in die Triebe, Affekte und so weiter verstrickt. Jeder
Mensch weil3, wie ihm zunéchst das als wahr gilt, was er in seinen Empfindungen und so
weiter vorzieht. Erst digjenige Wahrheit aber ist die bleibende, die sich losgelost hat von
allem Beigeschmack solcher Sympathien und Antipathien der Empfindungen und so weiter.
(35) Die Wahrheit ist wahr, auch wenn sich alle personlichen Gefiihle gegen sie auflehnen.
Derjenige Teil der Seele, in dem diese Wahrheit |ebt, soll Bewultseinsseel e genannt werden.

(16) So hétte man, wie in dem Leib, auch in der Seele drel Glieder zu unterscheiden. die
Empfindungsseele, die Verstandesseel e und die Bewul3tseinsseele. Und wie von unten herauf
die Leiblichkeit auf die Seele begrenzend wirkt, so wirkt von oben herunter die Geistigkeit
auf sie erweiternd. Denn je mehr sich die Seele von dem Wahren und Guten erflllt, desto
weiter und umfassender wird das Ewige in ihr. — FUr denjenigen, der die Seele zu «schauen»
vermag, ist der Glanz, der von dem Menschen ausgeht, weil sein Ewiges sich erwelitert, eine
eben solche Wirklichkeit, wie fir das sinnliche Auge das Licht wirklich ist, das von einer
Flamme ausstrahlt. Fir den «Sehenden» gilt der leibliche Mensch nur als ein Teil des ganzen
Menschen. Der Leib liegt als das grobste Gebilde inmitten anderer, die ihn und sich selbst
gegenseitig durchdringen. Als eine Lebensform erfiillt den physischen Korper der Atherleib;
an allen Seiten Uber diesen hinausragend erkennt man den Seelenlelb (Astralgestalt). Und
wieder Uber diesen hinausragend die Empfindungsseele, dann die Verstandesseele, die um so
groRer wird, je mehr sie von dem Wahren und Guten in sich aufnimmt. Denn dieses Wahre
und Gute bewirkt die Erweiterung der Verstandesseele. Ein Mensch, der lediglich seinen
Neigungen, seinem Gefallen und MiR¥fallen Ieben wirde, hétte eine Verstandesseele, deren
Grenzen mit denen seiner Empfindungsseele zusammenfielen. Diese Gebilde, inmitten deren
der physische Kdrper wie in einer Wolke erscheint, kann man die menschliche Aura nennen.
Sie ist dagenige, um das sich das «Wesen des Menschen» bereichert, wenn es in der Art
geschaut wird, wie diese Schrift versucht, es darzustellen.

(17) Im Laufe der Kindheitsentwickelung tritt im Leben des Menschen der Augenblick ein,
in dem er sich zum erstenmal als ein selbstandiges Wesen gegentiber der ganzen Ubrigen Welt
empfindet. Fein empfindenden Menschen ist das ein bedeutsames Erlebnis. Der Dichter Jean



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Paul erzdhlt in seiner Lebensbeschreibung: «Nie vergesse ich die noch keinem Menschen
erzéhlte Erscheinung in mir, wo ich bei der Geburt meines Selbstbewul3tseins stand, von der
ich Ort und Zeit anzugeben weil3. An einem Vormittag stand ich as ein sehr junges Kind
unter der HaustUr und sah links nach der Holzlege, als auf einmal das innere Gesicht, ich bin
ein Ich, wie ein Blitzstrahl vorn Himmel auf mich fuhr und seitdem leuchtend stehenblieb: da
hatte mein Ich zum erstenmal sich selber gesehen und auf ewig. Tauschungen des Erinnerns
sind hier schwerlich denkbar, da kein fremdes Erzéhlen sich in eine blol3 im verhangenen
Allerheiligsten des Menschen vorgefallene Begebenheit, deren Neuheit alein so alltaglichen
Nebenumstanden das Bleiben gegeben, mit Zusatzen mengen konnte.» — Es ist bekannt, dal3
kleine Kinder von sich sagen: «Karl ist brav», «Marie will das haben». Man findet es
angemessen, dal3 sie von sich so wie von andern reden, weil sie sich ihrer selbstandigen
Wesenheit noch nicht bewul3t geworden sind, weil das Bewulsein vom Selbst noch nicht in
ihnen geboren ist. Durch das Selbstbewufdtsein bezeichnet sich der Mensch als en
selbstandiges, von alem Ubrigen abgeschlossenes Wesen, as «lch». Im «lch» faldt der
Mensch alles zusammen, was er as leibliche und seelische Wesenheit erlebt. Leib und Seele
sind die Tréger des «Ich»; in ihnen wirkt es. Wie der physische Kérper im Gehirn, so hat die
Seele im «ch» ihren Mittelpunkt. (36) Zu Empfindungen wird der Mensch von aul3en
angeregt; Gefiihle machen sich geltend als Wirkungen der AuRenwelt; der Wille bezieht sich
auf die AulRenwelt, denn er verwirklicht sich in &uf3eren Handlungen. Das «Ich» bleibt als die
eigentliche Wesenheit des Menschen ganz unsichtbar. Treffend nennt daher Jean Paul das
Gewahrwerden des «Ich» eine «blof3 im verhangenen Allerheiligsten des Menschen
vorgefallene Begebenheit». Denn mit seinem «lch» ist der Mensch ganz allein. — Und dieses
«lch» ist der Mensch selbst. Das berechtigt ihn, dieses «Ich» als seine wahre Wesenheit
anzusehen. Er darf deshalb seinen Leib und seine Seele as die «Hullen» bezeichnen,
innerhalb deren er lebt; und er darf sie als leibliche Bedingungen bezeichnen, durch die er
wirkt. Im Laufe seiner Entwickelung lernt er diese Werkzeuge immer mehr als Diener seines
«lch» gebrauchen. Das Wodrtchen «lch», wie es zum Beispiel in der deutschen Sprache
angewendet wird, ist ein Name, der sich von allen anderen Namen unterscheidet. Wer tber
die Natur dieses Namens in zutreffender Art nachdenkt, dem er6ffnet sich damit zugleich der
Zugang zur Erkenntnis der menschlichen Wesenheit im tiefern Sinne. Jeden andern Namen
konnen ale Menschen in der gleichen Art auf das ihm entsprechende Ding anwenden. Den
Tisch kann jeder «Tisch», den Stuhl jeder «Stuhl» nennen. Bei dem Namen «lch» ist dies
nicht der Fal. Es kann ihn keiner anwenden zur Bezeichnung eines andern; jeder kann nur
sich selbst «Ich» nennen. Niemals kann der Name «lch» von auf3en an mein Ohr dringen,
wenn er die Bezeichnung fur mich ist. Nur von innen heraus, nur durch sich selbst kann die
Seele sich as «lch» bezeichnen. Indem der Mensch also zu sich «lch» sagt, beginnt in ihm
etwas zu sprechen, was mit keiner der Welten etwas zu tun hat, aus der die bisher genannten
«Hullen» entnommen sind. Das «lch» wird immer mehr Herrscher Uber Leib und Seele. —
Auch das kommt in der Aura zum Ausdrucke. Je mehr das Ich Herrscher ist Uber Leib und
Seele, desto gegliederter, mannigfaltiger, farbenreicher ist die Aura. Die Wirkung des Ich auf
die Aura kann der «Sehende» schauen. Das «lch» selbst ist auch ihm unsichtbar: dieses ist
wirklich in dem «verhangenen Allerheiligsten des Menschen». — Aber das Ich nimmt in sich
die Strahlen des Lichtes auf, das as ewiges Licht in dem Menschen aufleuchtet. (37) Wie
dieser die Erlebnisse des Leibes und der Seele in dem «lch» zusammenfaldt, so 183 er auch
die Gedanken der Wahrheit und Gite in das «lch» einflie3en. Die Sinneserscheinungen
offenbaren sich dem «lch» von der einen, der Geist von der andern Seite. Leib und Seele
geben sich dem «lch» hin, um ihm zu dienen; das «lch» aber gibt sich dem Geliste hin, dal? er
es erfille. Das «Ich» lebt in Leib und Seele — der Geist aber lebt im «lch». Und was vom
Geisteim Ich ist, dasist ewig. Denn das Ich erhdlt Wesen und Bedeutung von dem, womit es
verbunden ist. Insofern es im physischen Korper lebt, ist es den mineralischen Gesetzen,
durch den Atherleib ist es den Gesetzen der Fortpflanzung und des Wachstums, vermége der



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Empfindungs- und Verstandesseele den Gesetzen der seelischen Welt unterworfen; insofern
es das Geistige in sich aufnimmt, ist es den Gesetzen des Geistes unterworfen. Was die
mineralischen, was die Lebensgesetze bilden, entsteht und vergeht; der Geist aber hat mit
Entstehung und Untergang nichts zu tun. (38)

(18) Das Ich lebt in der Seele. Wenn auch die hochste AuRerung des «lch» der
Bewultseinsseel e angehort, so mufd man doch sagen, dalf? dieses «lch» von da ausstrahlend die
ganze Seele erfillt und durch die Seele seine Wirkung auf den Leib duRert. Und in dem Ich ist
der Geist lebendig. Es strahlt der Gelist in das Ich und lebt in ihm als in seiner «HUlle», wie
das Ich in Leib und Seele as seinen «Hullenx» lebt. Der Geist bildet das Ich von innen nach
aul3en, die mineralische Welt von auf3en nach innen. Der ein «lch» bildende und as «lch»
lebende Geist sa «Geistselbst» genannt, weil er als «ch» oder «Selbst» des Menschen
erscheint. Den Unterschied zwischen dem «Geistselbst» und der «Bewuldtseinsseele» kann
man sich in folgender Art klarmachen. Die Bewul3tseinsseele berUhrt die von jeder Antipathie
und Sympathie unabhangige, durch sich selbst bestehende Wahrheit; das Geistselbst tragt in
sich dieselbe Wahrheit, aber aufgenommen und umschlossen durch das «lch»; durch das
letztere individuaisiert und in die selbstdndige Wesenheit des Menschen Ubernommen.
Dadurch, dal3 die ewige Wahrheit so verselbsténdigt und mit dem «lch» zu einer Wesenheit
verbunden wird, erlangt das «lch.» selbst die Ewigkeit.

(19) Das Geistselbst ist eine Offenbarung der geistigen Welt innerhalb des Ich, wie von der
andern Seite her die Sinnesempfindung eine Offenbarung der physischen Welt innerhalb des
Ich ist. In dem, was rot, grin, hell, dunkel, hart, weich, warm, kalt ist, erkennt man die
Offenbarungen der korperlichen Welt; in dem, was wahr und gut ist, die Offenbarungen der
geistigen Welt. In dem gleichen Sinne, wie die Offenbarung des Korperlichen Empfindung
heildt, sei die Offenbarung des Geistigen Intuition genannt. Der einfachste Gedanke enthalt
schon Intuition, denn man kann ihn nicht mit Handen tasten, nicht mit Augen sehen: man muf3
seine Offenbarung aus dem Geiste durch das Ich empfangen. — Wenn ein unentwickelter und
ein entwickelter Mensch eine Pflanze ansehen, so lebt in dem Ich des einen etwas ganz
anderes als in dem des zweiten. Und doch sind die Empfindungen beider durch denselben
Gegenstand hervorgerufen. Die Verschiedenheit liegt darin, dal3 der eine sich weit
vollkommenere Gedanken Uber den Gegenstand machen kann as der andere. Offenbarten die
Gegensténde sich allein durch die Empfindung, dann kdnnte es keinen Fortschritt in der
geistigen Entwickelung geben. Die Natur empfindet auch der Wilde, die Naturgesetze
offenbaren sich erst den von der Intuition befruchteten Gedanken des hoher entwickelten
Menschen. Die Reize der AulRenwelt empfindet auch das Kind als Antrieb des Willens, die
Gebote des sittlich Guten gehen ihm aber nur im Laufe der Entwickelung auf, indem esim
Geiste leben und dessen Offenbarung verstehen lernt.

(20) Wie ohne das Auge keine Farbenempfindungen da wéren, so ohne das hthere Denken
des Geistselbst keine Intuitionen. Und sowenig die Empfindung die Pflanze schafft, an der die
Farbe erscheint, sowenig schafft die Intuition das Geistige, von welchem sie vielmehr mir
Kunde gibt. (39)

(21) Durch die Intuitionen holt sich das Ich des Menschen, das in der Seele auflebt, die
Botschaften von oben, von der Geisteswelt, wie es sieh durch die Empfindungen die
Botschaften aus der physischen Welt holt. Und dadurch macht es die Geisteswelt ebenso zum
Eigenleben seiner Seele wie vermittels der Sinne die physische Welt. Die Seele, oder das in
ihr aufleuchtende Ich, 6ffnet nach zwei Seiten hin seine Tore: nach der Seite des Korperlichen
und nach derjenigen des Geistigen.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(22) Wie nun die physische Welt dem Ich nur dadurch von sich Kunde geben kann, dal3
sie aus ihren Stoffen und Kréften einen Korper aufbaut, in dem die bewul3te Seele leben kann
und innerhalb dessen diese Organe besitzt, um das Korperliche auf3er sich wahrzunehmen, so
baut auch die geistige Welt mit ihren Geistesstoffen und ihren Geisteskréften einen
Geistkorper auf, in dem das Ich leben und durch Intuitionen das Geistige wahrnehmen kann.
(Es ist einleuchtend, dal3 die Ausdriicke Geiststoff, Geistkorper dem Wortsinne nach einen
Widerspruch enthaten. Sie sollen nur gebraucht werden, um den Gedanken auf dasjenige
hinzulenken, was im Geistigen dem physischen Leibe des Menschen entspricht.)

(23) Und ebenso wie innerhalb der physischen Welt der einzelne menschliche Koérper as
eine abgesonderte Wesenheit aufgebaut wird, so innerhalb der Geisteswelt der Geistkdrper. Es
gibt in der Geisteswelt fir den Menschen ebenso ein Innen und Auf3en wie in der physischen
Welt. Wie der Mensch aus der physischen Umwelt die Stoffe aufnimmt und sie in seinem
physischen Leib verarbeitet, so nimmt er aus der geistigen Umwelt das Geistige auf und
macht es zu dem Seinigen. Das Geistige ist die ewige Nahrung des Menschen. Und wie der
Mensch aus der physischen Welt geboren ist, so wird er aus dem Geiste durch die ewigen
Gesetze des Wahren und Guten geboren. Er ist von der aul3er ihm befindlichen Geisteswelt
abgetrennt, wie er von der gesamten physischen Welt als ein selbstandiges Wesen abgetrennt
ist. Diese selbsténdige geistige Wesenheit sei «Geistmensch» genannt.

(24) Wenn wir den physischen Menschenkdrper untersuchen, finden wir in ihm dieselben
Stoffe und Kréfte, die auRerhalb desselben in der Ubrigen physischen Welt vorhanden sind. So
ist es auch mit dem Geistmenschen. In ihm pulsieren die Elemente der aulReren Geisteswelt, in
ihm sind die Kréfte der Ubrigen Geisteswelt tétig. Wie in der physischen Haut ein Wesen in
sich abgeschlossen wird, das lebend und empfindend ist, so auch in der Geisteswelt. Die
geistige Haut, die den Geistmenschen von der einheitlichen Geisteswelt abschliefdt, ihn
innerhalb derselben zu einem selbstandigen Geisteswesen macht, das in sich lebt und intuitiv
den Geistesinhat der Welt wahrnimmt, — diese «geistige Haut» sei Geisteshillle (aurische
Hulle) genannt. Nur muf3 festgehalten werden, dal? diese «geistige Haut» sich fortdauernd mit
der fortschreitenden menschlichen Entwickelung ausdehnt, so dal3 die geistige Individualitét
des Menschen (seine aurische Hille) einer unbegrenzten Vergrof3erung fahig ist.

(25) Innerhab dieser Geisteshille lebt der Geistesmensch. (40) Dieser wird durch die
geistige Lebenskraft in demselben Sinne auferbaut, wie der physische Leib durch die
physische Lebenskraft. In dhnlicher Weise, wie man von einem Atherleib spricht, mu man
daher von einem Athergeist in bezug auf den Geistesmenschen sprechen. Dieser Athergeist
sei Lebensgeist genannt. - In drel Teile gliedert sich also die geistige Wesenheit des Men-
schen: in den Geistmenschen, den Lebensgeist und das Geistsel bst.

(26) Fur den in den geistigen Gebieten «Sehenden» ist diese geistige Zr Wesenheit des
Menschen as der hohere — eigentliche geistige — Tell der Aura eine wahrnehmbare
Wirklichkeit. Er «schaut» innerhalb der Geisteshillle den Geistesmenschen as Lebensgeist;
und «er schaut», wie sich dieser «Lebensgeist» fortwéhrend durch Aufnahme von
Geistesnahrung aus der geistigen Aul3enwelt vergrof3ert. Und ferner sieht er, wie durch diese
Aufnahme sich die Geisteshillle fortdauernd weitet, wie der Geistmensch immer gréf3er und
groRer wird. Insofern dieses «Groferwerden» réumlich «geschaut» wird, ist es
selbstverstandlich nur ein Bild der Wirklichkeit. Dessenungeachtet ist in der Vorstellung
dieses Bildes die Menschenseele auf die entsprechende geistige Wirklichkeit hin gerichtet. Es
ist der Unterschied der geistigen Wesenheit des Menschen von seiner physischen, dal3 die



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

letztere eine begrenzte Grofde hat, wéhrend die erstere unbegrenzt wachsen kann. Was an
geistiger Nahrung aufgenommen wird, hat ja einen Ewigkeitswert. Aus zwei sich
durchdringenden Teilen setzt sich deshalb die menschliche Aura zusammen. Dem einen gibt
Farbung und Form das physische Dasein des Menschen, dem andern sein geistiges.

(27) Das Ich gibt die Trennung zwischen beiden, in der Art, dal3 sich das Physische in
seiner Eigenart hingibt und einen Leib aufbaut, der eine Seele in sich aufleben 18(%-, und das
Ich gibt sich wieder hin und 1813 in sich den Geist aufleben, der nun seinerseits die Seele
durchdringt und ihr das Ziel gibt in der Geisteswelt. Durch den Lelb ist die Seele
eingeschlossen im Physischen, durch den Geistmenschen wachsen ihr die Fluge zur
Bewegung in der geistigen Welt. (41)

(28) Will man den ganzen Menschen erfassen, so muf3 man ihn aus den genannten
Bestandteilen zusammengesetzt denken. Der Leib baut sich aus der physischen Stoffwelt auf,
so dafi’ dieser Bau auf das denkende Ich hingeordnet ist. Er ist von Lebenskraft durchdrungen
und wird dadurch zum Atherleib oder Lebensleib. Als solcher schlief}t er sich in den
Sinnesorganen nach auflen auf und wird zum Seelenleib. Diesen durchdringt die
Empfindungsseele und wird eine Einheit mit ihm. Die Empfindungsseele empfangt nicht blof3
die Eindruicke der AulRenwelt als Empfindungen; sie hat ihr eigenes Leben, das sich durch das
Denken auf der andern Seite ebenso befruchtet wie durch die Empfindungen auf der einen. So
wird sie zur Verstandesseele. Sie kann das dadurch, dal3 sie sich nach oben hin den Intuitionen
erschliefdt wie nach unten hin den Empfindungen. Dadurch ist sie Bewuf3tseinsseele. Das ist
ihr deshalb moglich, well ihr die Geisteswelt das Intuitionsorgan hineinbildet, wieihr der phy-
sische Leib die Sinnesorgane bildet. (42) Wie die Sinne durch den Seelenleib die
Empfindungen, so vermittelt ihr der Geist durch das Intuitionsorgan die Intuitionen. Der
Geistmensch ist dadurch mit der Bewulitseinsseele in einer Einheit verbunden wie der
physische Korper mit der Empfindungsseele im Seelenleib. Bewul3tseinsseele und Geistsel bst
bilden eine Einheit. In dieser Einheit lebt der Geistesmensch als Lebensgeist, wie der Ather-
leib fir den Seelenleib die leibliche Lebensgrundlage bildet. Und wie der physische Korper in
der physischen Haut sich abschlief3t, so der Geistmensch in der Geisteshillle. Es ergibt sich
die Gliederung des ganzen Menschen in folgender Art:

A. Physischer Korper
B. Atherleib oder Lebendeib
C. Sedenleib
D. Empfindungsseele
E. Verstandesseele
F. Bewul3tseinsseele
G. Geistselbst
H. Lebensgeist
|. Geistesmensch.

(29) Seelenleib (C) und Empfindungsseele (D) sind eine Einheit im irdischen Menschen -
ebenso Bewul3tseinsseele (F) und Geistselbst (G). — Dadurch ergeben sich sieben Teile des
irdischen Menschen:



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

1. Der physische Korper

2. Der Ather- oder Lebendleib

3. Der empfindende Seelenleib

4. Die Verstandesseele

5. Die geisterfillte Bewul3tseinsseele
6. Der Lebensgeist

7. Der Geistesmensch.

(30) In der Sedle blitzt das «Ich» auf, empfangt aus dem Geiste den Einschlag und wird
dadurch zum Trager des Geistmenschen. Dadurch nimmt der Mensch an den «drel Welten»
(der physischen, seelischen und geistigen) teil. Er wurzelt durch physischen Korper, Atherleib
und Seelenleib in der physischen Welt und bliht durch das Geistselbst, den Lebensgeist und
Geistesmenschen in die geistige Welt hinauf. Der Samm aber, der nach der einen Seite
wurzelt, nach der andern bliht, dasist die Seele selbst.

(31) Man kann, durchaus im Einklange mit dieser Gliederung des Menschen, eine
vereinfachte Form derselben geben. Obwohl das menschliche «Ich» in der Bewul3tseinsseele
aufleuchtet, so durchdringt es doch das ganze seelische Wesen. Die Teile dieses seelischen
Wesens sind -Uberhaupt nicht so scharf gesondert wie die Leibesglieder; sie durchdringen sich
in einem hoéheren Sinne. Falt man dann Verstandesseele und Bewul3tseinsseele als die zwei
zusammengehorigen Hillen des Ich und dieses a's den Kern derselben ins Auge, dann kann
man den Menschen gliedern in: physischen Leib, Lebensleib, Astraleib und Ich. Mit dem
Ausdruck Astralleib wird dabei hier das bezeichnet, was Seelenleib und Empfindungsseele
zusammen sind. Der Ausdruck findet sich in der @teren Literatur und sei hier frei angewendet
auf dagienige in der menschlichen Wesenheit, was Uber das Sinnlich-Wahrnehmbare
hinausliegt. (43) Trotzdem die Empfindungsseele in gewisser Beziehung auch von dem Ich
durchkraftet wird, héngt sie mit dem Seelenleib so eng zusammen, dal3 fur beide, vereinigt
gedacht, ein einziger Ausdruck berechtigt ist. Wenn nun das Ich sich mit dem Geistselbst
durchdringt, so tritt dieses Geistselbst so auf, dal3 der Astralleib von dem Seelischen aus
umgearbeitet wird. In dem Astralleib wirken zunéchst des Menschen Triebe, Begierden,
Leidenschaften, insofern diese empfunden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen
Wahrnehmungen. Die sinnlichen Wahrnehmungen entstehen durch den Seelenlelb as ein
Glied im Menschen, das ihm von der auferen Welt zukommt. Die Triebe, Begierden,
Leidenschaften und so weiter entstehen in der Empfindungsseele, insofern diese vom Innern
durchkraftet wird, bevor dieses Innere sich dem Geistselbst hingegeben hat. Durchdringt sich
das «lch» mit dem Geistselbst, so durchkraftet die Seele den Astralleib wieder mit diesem
Geistselbst. Es driickt sich dies so aus, dal? dann die Triebe, Begierden und Leidenschaften
durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem Geiste empfangen hat. Das Ich ist dann
vermoge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr geworden in der Welt der Triebe,
Begierden und so weliter. In dem Mal3e, als es dies geworden ist, erscheint das Geistselbst im
Astraleib. Und dieser selbst wird dadurch verwandelt. Der Astralleib erscheint dann selbst as
zweigliedrige Wesenheit, als zum Teil unverwandelt, zum Teil verwandelt. Daher kann man
das Geistselbst in seiner Offenbarung am Menschen als den verwandelten Astraleb
bezeichnen. Ein Ahnliches geht in dem Menschen vor, wenn er in sein Ich den Lebensgeist
aufnimmt. Dann verwandelt sich der Lebendeib. Er wird durchdrungen von dem Lebensgeist.
Dieser offenbart sich in der Art, dal3 der Lebensleib ein anderer wird. Daher kann man auch
sagen, dald der Lebensgeist der verwandelte Lebendeib ist. Und nimmt das Ich den
Gelistesmenschen in sich auf, so erhélt es dadurch die starke Kraft, den physischen Leib damit
zu durchdringen. Es ist natlrlich, da3 dagenige, was so von dem physischen Leibe



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

verwandelt ist, nicht mit den physischen Sinnen wahrzunehmen ist. Es ist ja gerade das am
physischen Leib Geistesmensch geworden, was vergeistigt ist. Es ist dann fir die sinnliche
Wahrnehmung a's Sinnliches vorhanden; und insofern dieses Sinnliche vergeistigt ist, muf3 es
vom geistigen Erkenntnisvermdgen wahrgenommen werden. Den auf3eren Sinnen erscheint
eben auch das vom Geistigen durchdrungene Physische nur sinnlich. — (44) Mit
Zugrundelegung von alledem kann man auch folgende Gliederung des Menschen geben:

1. Physischer Leib

2. Lebendeb

3. Astraleib

4. Ich als Seelenkern

5. Geistselbst als verwandelter Astralleib

6. Lebensgeist als verwandelter Lebensleib

7. Geistesmensch als verwandelter physischer Leib.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

WIEDERVERKORPERUNG DES GEISTES UND SCHICKSAL

(1) In der Mitte zwischen Leib und Geist lebt die Seele. Die Eindriicke, die ihr durch den
Leib zukommen, sind voribergehend. Sie sind nur so lange vorhanden, as der Lelb seine
Organe den Dingen der Aul3enwelt 6ffnet. Mein Auge empfindet die Farbe an der Rose nur so
lange, als die Rose ihm gegenlbersteht und es selbst gedffnet ist. Die Gegenwart sowohl des
Dingesin der AulRenwelt wie auch digjenige des leiblichen Organs sind notwendig, damit ein
Eindruck, eine Empfindung oder Wahrnehmung zustande kommen kénnen. Was ich aber im
Geiste als Wahrheit Uber die Rose erkannt habe, das geht mit der Gegenwart nicht vorUber.
Und esist in seiner Wahrheit auch ganz und gar nicht von mir abhangig. Es wére wahr, auch
wenn ich niemals der Rose gegentibergetreten wére. Was ich durch den Geist erkenne, ist in
einem Elemente des Seelenlebens gegrindet, durch das die Seele mit einem Weltinhalt
zusammenhangt, der in ihr sich unabhdngig von ihren verganglichen Leibesgrundliagen
offenbart. Es kommt nicht darauf an, ob das sich Offenbarende selbst Uberal ein
Unvergangliches ist, sondern darauf, ob die Offenbarung fur die Seele so geschieht, dal’ dabei
nicht ihre vergangliche Leibesgrundlage in Betracht kommt, sondern dasjenige, was in ihr
von diesem Vergéanglichen unabhéngig ist. Das Dauernde in der Seeleist in dem Augenblicke
in die Beobachtung gestellt, in dem man gewahr wird, dal3 Erlebnisse da sind, die nicht durch
ihr Vergangliches begrenzt sind. Auch darum handelt es sich nicht, ob diese Erlebnisse
zunéchst durch vergangliche Verrichtungen der Leibesorganisation bewul3t werden, sondern
darum, dal3 sie etwas enthalten, was zwar in der Seele lebt, aber doch in seiner Wahrheit
unabhangig ist von dem verganglichen Vorgange der Wahrnehmung. (45) Zwischen Gegen-
wart und Dauer ist die Seele gestellt, indem sie die Mitte hélt zwischen Leib und Geist. Aber
sie vermittelt auch Gegenwart und Dauer. Sie bewahrt das Gegenwartige fur die Erinnerung.
Dadurch entreilt sie es der Verganglichkeit und nimmt es in die Dauer ihres Geistigen auf.
Auch prégt sie das Dauernde dem Zeitlich-Verganglichen ein, indem sie in ihrem Leben sich
nicht nur den voribergehenden Reizen hingibt, sondern von sich aus die Dinge bestimmt,
ihnen ihr Wesen in den Handlungen einverleibt, die sie verrichtet. Durch die Erinnerung
bewahrt die Seele das Gestern; durch die Handlung bereitet sie das Morgen vor.

(2) Meine Seele mufdte das Rot der Rose immer von neuem wahrnehmen, um es im
Bewul3tsein zu haben, wenn sie es nicht durch die Erinnerung behalten kdnnte. Das, was nach
dem &uReren Eindruck zuriickbleibt, was von der Seele behaten werden kann, kann
unabhéngig von dem &uf3eren Eindrucke wieder Vorstellung werden. Durch diese Gabe macht
die Seele die AulRenwelt so zu ihrer eigenen Innenwelt, dal? sie diese dann durch das Gedacht-
nis — fur die Erinnerung — behalten und unabhéngig von den gewonnenen Eindricken mit ihr
weiter ein eigenes Leben fihren kann. Das Seelenleben wird so zur dauernden Wirkung der
verganglichen Eindriicke der Aul3enwelt.

(3) Aber auch die Handlung erhdt Dauer, wenn sie einmal der AulRenwelt aufgepragt ist.
Schneide ich einen Zweig von einem Baume, so ist durch meine Seele etwas geschehen, was
den Lauf der Ereignisse in der AulRenwelt vollkommen éndert. Es ware mit dem Zweige an
dem Baume etwas ganz anderes geschehen, wenn ich nicht handelnd eingegriffen hétte. Ich
habe eine Reithe von Wirkungen ins Leben gerufen, die ohne mein Dasein nicht vorhanden
gewesen waren. Was ich heute getan habe, bleibt fir morgen bestehen. Es wird dauernd durch
die Tat, wie meine Eindriicke von gestern fir meine Seele dauernd geworden sind durch das
Gedéchtnis.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(4) Fir dieses Dauerndwerden durch die Tat bildet man im gewdhnlichen Bewul3tsein nicht
in der gleichen Art eine Vorstellung aus, wie digjenige ist, die man fur «Gedachtnis» hat, fur
das Dauerndwerden eines Erlebnisses, das auf Grund einer Wahrnehmung erfolgt. Aber wird
nicht das «lch» des Menschen mit der in der Welt erfolgten Veranderung durch seine Tat
ebenso verbunden wie mit der aus einem Eindruck erfolgenden Erinnerung? (46) Das «lch»
urteilt Uber neue Eindriicke anders, je nachdem es die eine oder die andere Erinnerung hat
oder nicht. Aber es ist auch as «lch» in eine andere Verbindung zur Welt getreten, je
nachdem es die eine oder die andere Tat verrichtet hat oder nicht. Ob ich auf einen andern
Menschen einen Eindruck gemacht habe durch eine Tat oder nicht, davon hangt es ab, ob
etwas in dem Verhdtnisse der Welt zu meinem «lch» vorhanden ist oder nicht. Ich bin in
meinem Verhdtnis zur Welt ein anderer, nachdem ich auf meine Umgebung einen Eindruck
gemacht habe. Dal3 man, was hier gemeint ist, nicht so bemerkt wie die Veranderung des
«lch» durch Erwerb einer Erinnerung, das ruhrt allein davon her, dal3 die Erinnerung sich so-
gleich bei ihrer Bildung verbindet mit dem Seelenleben, das man schon immer als das seinige
empfunden hat; die &uf3ere Wirkung der Tat aber verlauft, losgel 6st von diesem Seelenleben,
in Folgen, die noch etwas anderes sind, als was man davon in der Erinnerung behélt.
Dessenungeachtet aber sollte man zugeben, dal3, nach einer vollbrachten Tat, etwas in der
Welt ist, dem sein Charakter durch das «lch» aufgeprégt ist. Man wird, wenn man das hier in
Betracht Kommende wirklich durchdenkt, zu der Frage kommen: Kdnnte es nicht sein, dai3
die Folgen einer vollbrachten Tat, denen ihr Wesen durch das «lch» aufgepragt ist, eine
Tendenz erhalten, zu dem Ich wieder hinzuzutreten, wie ein im Gedachtnis bewahrter
Eindruck wieder auflebt, wenn sich dazu eine aul3ere Veranlassung ergibt? Das im Gedachtnis
Bewahrte wartet auf eine solche Veranlassung. Konnte nicht das in der AulRenwelt mit dem
Ich-Charakter Bewahrte ebenso warten, um so von auf’en an die Menschenseele
heranzutreten, wie die Erinnerung von innen an diese Seele bel gegebener Veranlassung
herantritt? Hier wird diese Sache nur as Frage hingestellt. denn, gewil3, es kénnte sein, dal3
sich die Veranlassung niemals ergdbe, dal? die mit dem Ich-Charakter behafteten Folgen einer
Tat die Menschenseele treffen konnten. Aber dal sie als solche vorhanden sind und dal3 sie in
ihrem Vorhandensein das Verhdltnis der Welt zu dem Ich bestimmen, das erscheint sofort as
eine mogliche Vorstellung, wenn man, was vorliegt, denkend verfolgt. Es soll in den
nachfolgenden Betrachtungen untersucht werden, ob es im Menschenleben etwas gibt, das
von dieser «moglichen» Vorstellung aus auf eine Wirklichkeit deutet.

(5) Es sai nun erst das Gedachtnis betrachtet. Wie kommt es zustande? (47) Offenbar auf
ganz andere Art as die Empfindung oder Wahrnehmung. Ohne Auge kann ich nicht die
Empfindung des «Blau» haben. Aber durch das Auge habe ich noch keineswegs die
Erinnerung an das «Blaux». Soll mir das Auge jetzt diese Empfindung geben, so muf ihm ein
blaues Ding gegenubertreten. Die Leiblichkeit wirde alle Eindriicke immer wieder in Nichts
zurticksinken lassen, wenn nicht, indem durch den Wahrnehmungsakt die gegenwartige
Vorstellung sich bildet, zugleich in dem Verhdtnisse zwischen Aul3enwelt und Seele sich
etwas abspielte, was in dem Menschen eine solche Folge hat, dal3 er spdter durch Vorgéngein
sich wieder eine Vorstellung von dem haben kann, was friiher eine Vorstellung von auf3en her
bewirkt hat. (Wer sich Ubung fiir seelisches Beobachten erworben hat, wird finden kénnen,
dal’ der Ausdruck ganz schief ist, der von der Meinung ausgeht: man habe heute eine
Vorstellung und morgen trete durch das Gedachtnis diese Vorstellung wieder auf, nachdem
sie sich inzwischen irgendwo im Menschen aufgehalten hat. Nein, die Vorstellung, die ich
jetzt habe, ist eine Erscheinung, die mit dem «jetzt» voribergeht. Tritt Erinnerung ein, so
findet in mir ein Vorgang statt, der die Folge von etwas ist, das aul3er dem Hervorrufen der
gegenwartigen Vorstellung in dem Verhdtnis zwischen Auf3enwelt und mir stattgefunden hat.
Die durch die Erinnerung hervorgerufene Vorstellung ist eine neue und nicht die aufbewahrte



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

alte. Erinnerung besteht darin, dal3 wieder vorgestellt werden kann, nicht, da3 eine
Vorstellung wieder aufleben kann. Was wieder eintritt, ist etwas anderes as die Vorstellung
selbst. Diese Anmerkung wird hier gemacht, weil auf geisteswissenschaftlichem Gebiete
notwendig ist, dal3 men sich Uber gewisse Dinge genauere Vorstellungen macht als im
gewohnlichen Leben und sogar auch in der gewohnlichen Wissenschaft.) - Ich erinnere mich,
das heild: ich erlebe etwas, was selbst nicht mehr da ist. Ich verbinde ein vergangenes Er-
lebnis mit meinem gegenwartigen Leben. Esist so bei jeder Erinnerung. Man nehme an, ich
treffe einen Menschen und erkenne ihn wieder, well ich ihn gestern getroffen habe. Er wére
far mich ein vollig Unbekannter, wenn ich nicht das Bild, das ich mir gestern durch die
Wahrnehmung gemacht habe, mit meinem heutigen Eindruck von ihm verbinden kénnte. Das
heutige Bild gibt mir die Wahrnehmung, das heif3t meine Sinnesorganisation. Wer aber
zaubert das gestrige in meine Seele herein? (48) Es ist dasselbe Wesen in mir, das gestern bei
meinem Erlebnis dabei war und das auch bei dem heutigen dabei ist. Seele ist es in den
vorhergehenden Ausfihrungen genannt worden. Ohne diese treue Bewahrerin des
Vergangenen wére jeder auf3ere Eindruck fir den Menschen immer wieder neu. Gewild ist,
dai die Seele den Vorgang, durch welchen etwas Erinnerung wird, dem Leibe wie durch ein
Zeichen einpragt; doch mul eben die Seele diese Einpragung machen und dann ihre eigene
Einpragung wahrnehmen, wie sie etwas AuReres wahrnimmt. So ist sie die Bewahrerin der
Erinnerung.

(6) Als Bewahrerin des Vergangenen sammelt die Seele fortwahrend Schétze fur den Geist
auf. Dal3 ich das Richtige von dem Unrichtigen unterscheiden kann, das hangt davon ab, dal3
ich als Mensch ein denkendes Wesen bin, das die Wahrheit im Geiste zu ergreifen vermag.
Die Wahrheit ist ewig; und sie kdnnte sich mir immer wieder an den Dingen offenbaren, auch
wenn ich das Vergangene immer wieder aus dem Auge verlére und jeder Eindruck fir mich
ein neuer ware. Aber der Geist in mir ist nicht allein auf die Eindriicke der Gegenwart
beschrankt; die Seele erweitert seinen Gesichtskreis Giber die Vergangenheit hin. Und je mehr
sie aus der Vergangenheit zu ihm hinzuzufliigen vermag, desto reicher macht sie ihn. So gibt
die Seele an den Geist weiter, was sie vom Leibe erhalten hat. — Der Geist des Menschen tragt
dadurch in jedem Augenblicke seines Lebens zweierlel in sich. Erstens die ewigen Gesetze
des Wahren und Guten und zweitens die Erinnerung an die Erlebnisse der Vergangenheit.
Was er tut, das vollbringt er unter dem Einflusse dieser beiden Faktoren. Wollen wir einen
Menschengeist verstehen, so missen wir deshalb auch zwelerlei von ihm wissen: erstens,
wieviel von dem Ewigen sich ihm offenbart hat, und zweitens, wieviel Schétze aus der
Vergangenheit in ihm liegen.

(7) Diese Schétze bleiben dem Geiste keineswegs in unveranderter Gestalt. Die Eindriicke,
die der Mensch, aus den Erlebnissen gewinnt, schwinden dem Gedéchtnisse allmahlich dahin.
Nicht aber ihre Frichte. Man erinnert sieh nicht aller Erlebnisse, die man in der Kindheit
durchgemacht hat, wahrend man sich die Kunst des Lesens und des Schreibens angeeignet
hat. Aber man konnte nicht lesen und schreiben, wenn man diese Erlebnisse nicht gehabt hétte
und ihre Fruchte nicht bewahrt geblieben wéren in Form von Fahigkeiten. Und das ist die
Umwandlung, die der Geist mit den Gedéachtnisschatzen vornimmt. (49) Er Uberldl3t, was zu
Bildern der einzelnen Erlebnisse fuhren kann, seinem Schicksale und entnimmt ihm nur die
Kraft zu einer Erhdhung seiner Fahigkeiten. So geht gewil3 kein Erlebnis ungenitzt vortber:
die Seele bewahrt es als Erinnerung, und der Geist saugt aus ihm dagenige, was seine
Fahigkeiten, seinen Lebensgehalt bereichern kann. Der Menschengeist wachst durch die
verarbeiteten Erlebnisse. - Kann man aso auch die vergangenen Erlebnisse im Geiste nicht
wie in einer Sammelkammer aufbewahrt .finden, man findet ihre Wirkungen in den
Fahigkeiten, die sich der Mensch erworben hat.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(8) Bisher sind der Geist und die Seele nur betrachtet worden innerhalb der Grenzen, die
zwischen Geburt und Tod liegen. Man kann dabei nicht stehenbleiben. Wer das tun wollte,
der gliche dem, welcher auch den menschlichen Leib nur innerhalb derselben Grenzen
betrachten wollte. Man kann gewil3 vieles innerhalb dieser Grenzen finden. Aber man kann
nimmermehr aus dem, was zwischen Geburt und Tod liegt, die menschliche Gestalt erklaren.
Diese kann sich nicht aus blof3en physischen Stoffen und Kréften unmittelbar auferbauen. Sie
kann nur von einer ihr gleichen Gestalt abstammen, die sich auf Grund dessen ergibt, was sich
fortgepflanzt hat. Die physischen Stoffe und Kréafte bauen den Leib wahrend des L ebens auf:
die Kréfte der Fortpflanzung lassen aus ihm einen andern hervorgehen, der seine Gestalt
haben kann, also einen solchen, der Trager desselben Lebensleibes sein kann. — Jeder
Lebendeib ist eine Wiederholung seines Vorfahren. Nur well er dieses ist, erscheint er nicht
in jeder beliebigen Gestalt, sondern in derjenigen, die ihm vererbt ist. Die Kréfte, die meine
Menschengestalt moglich gemacht haben, lagen in meinen Vorfahren. Aber auch der Geist
des Menschen erscheint in einer bestimmten Gestalt (wobel das Wort Gestalt natiirlich geistig
gemeint ist). Und die Gestalten des Geistes sind die denkbar verschiedensten bel den
einzelnen Menschen. Nicht zwei Menschen haben die gleiche geistige Gestalt. Man mul3 auf
diesem Gebiete nur ebenso ruhig und sachlich beobachten wie auf dem physischen. Man kann
nicht sagen, die Verschiedenheiten der Menschen in geistiger Beziehung rihren allein von
den Verschiedenheiten ihrer Umgebung, ihrer Erziehung und so weiter her. Nein, das ist
durchaus nicht der Fall; denn zwei Menschen entwickeln sich unter den gleichen Einflissen
der Umgebung, der Erziehung und so weiter in ganz verschiedener Art. Deshalb mufl3 man
zugeben, dal3 sie mit ganz verschiedenen Anlagen ihren Lebensweg angetreten haben. — Hier
steht man vor einer wichtigen Tatsache, die Licht ausbreitet Uber die Wesenheit des
Menschen, wenn man ihre volle Tragweite erkennt. Wer seine Anschauung nur nach der Seite
des materiellen Geschehens hin richten will, der kénnte allerdings sagen, die individuellen
Verschiedenheiten menschlicher Personlichkeiten rihren von den Verschiedenheiten in der
Beschaffenheit der stofflichen Keime her. (Und unter Bertlicksichtigung der von Gregor
Mendel gefundenen und von andern weitergebildeten Vererbungsgesetze kann eine solche
Ansicht vieles sagen, was ihr den Schein von Berechtigung auch vor dem wissenschaftlichen
Urteil gibt.) Ein solcher Beurteller zeigt aber nur, dald er keine Einsicht in das wirkliche
Verhédtnis des Menschen zu dessen Erleben hat. Denn die sachgemaél3e Beobachtung ergibt,
dald die &uReren Umstande auf verschiedene Personen in verschiedener Art durch etwas
wirken, das gar nicht unmittelbar mit der stofflichen Entwickelung in Wechsel beziehung tritt.
Fur den wirklich genauen Erforscher auf diesem Gebiete zeigt sich, dal3, was aus den
stofflichen Anlagen kommt, sich unterscheiden 18% von dein, was zwar durch
Wechselwirkung des Menschen mit den Erlebnissen entsteht, aber nur dadurch sich gestalten
kann, dal3 die Seele selbst diese Wechselwirkung eingeht. Die Seele steht da deutlich mit
etwas innerhab der AuRRenwelt in Beziehung, das, seinem Wesen nach, keinen Bezug zu
stofflichen Keimanlagen haben kann.

(9) Durch ihre physische Gestalt unterscheiden sich die Menschen von ihren tierischen
Mitgeschopfen auf der Erde. Aber sie sind innerhalb gewisser Grenzen in bezug auf diese
Gestalt untereinander gleich. Es gibt nur eine menschliche Gattung. Wie grof3 auch die
Unterschiede der Rassen, Stdmme, Volker und Personlichkeiten sein mdgen: in physischer
Beziehung ist die Ahnlichkeit zwischen Mensch und Mensch groRer als die zwischen dem
Menschen und irgendeiner Tiergattung. Alles, was in der menschlichen Gattung sich auspragt,
wird bedingt durch die Vererbung von den Vorfahren auf die Nachkommen. Und die
menschliche Gestalt ist an diese Vererbung gebunden. Wie der Lowe nur durch
Loéwenvorfahren, so kann der Mensch nur durch menschliche Vorfahren seine physische
Gestalt erben.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(10) So wie die physische Ahnlichkeit der Menschen klar vor Augen liegt, so enthillt sich
dem vorurteilslosen geistigen Blicke die Verschiedenheit ihrer geistigen Gestalten. — (51) Es
gibt eine offen zutage liegende Tatsache, durch welche dies zum Ausdrucke kommt. Sie
besteht in dem Vorhandensein der Biographie eines Menschen. Wéare der Mensch blof3es
Gattungswesen, so konnte es keine Biographie geben. Ein Lowe, eine Taube nehmen das
Interesse in Anspruch, insofern sie der Lowen-, der Taubenart angehdren. Man hat das
Einzelwesen in allem Wesentlichen verstanden, wenn man die Art beschrieben hat. Es kommt
hier wenig darauf an, ob man es mit Vater, Sohn oder Enkel zu tun hat. Was bei ihnen
interessiert, das haben eben Vater, Sohn und Enkel gemeinsam. Was der Mensch bedeutet,
das aber fangt erst da an, wo er nicht blof3 Art-, oder Gattungs-, sondern wo er Einzelwesen
ist. Ich habe das Wesen des Herrn Schulze in Krdhwinkel durchaus nicht begriffen, wenn ich
seinen Sohn oder seinen Vater beschrieben habe. Ich mul3 seine eigene Biographie kennen.
Wer Uber das Wesen der Biographie nachdenkt, der wird gewahr, dal3 in geistiger Beziehung
jeder Mensch eine Gattung fur sich ist. - Wer freilich Biographie bloR3 als eine aul3erliche
Zusammenstellung von Lebensereignissen fald, der mag behaupten, dal3 er in demselben
Sinne eine Hunde- wie eine Menschenbiographie schreiben kdnne. Wer aber in der Biogra-
phie die wirkliche Eigenart eines Menschen schildert, der begreift, dald er in ihr etwas hat, was
im Tierreiche der Beschreibung einer ganzen Art entspricht. Nicht darauf kommt es an, dal3
man — was ja wirklich selbstversténdlich ist — auch von einem Tiere — besonders von einem
klugen — etwas Biographieartiges sagen kann, sondern darauf, dal3 die Menschenbiographie
nicht dieser Tierbiographie, sondern der Beschreibung der tierischen Art entspricht. Eswird ja
immer wieder Menschen geben, die das hier Gesagte damit werden widerlegen wollen, dal3
sie sagen, Menageriebesitzer zum Beispiel wissen, wie individuell einzelne Tiere derselben
Gattung sich unterscheiden. Wer so urteilt, der zeigt aber nur, dald er individuelle
Verschiedenheit nicht zu unterscheiden vermag von Verschiedenheit, die nur durch
Individualitdt erworben sich zeigt.

(11) Wird nun die Art oder Gattung im physischen Sinne nur verstéandlich, wenn man siein
ihrer Bedingtheit durch die Vererbung begreift, so kann auch die geistige Wesenheit nur
durch ene é&hnliche geistige Vererbung verstanden werden. Meine physische
Menschengestalt habe ich wegen meiner Abstammung von menschlichen Vorfahren. (52)
Woher habe ich dagenige, was in meiner Biographie zum Ausdrucke kommt? Als physischer
Mensch wiederhole ich die Gestalt meiner Vorfahren. Was wiederhole ich as geistiger
Mensch? Wer behaupten will: dagenige, was in meiner Biographie eingeschlossen ist,
bedirfe keiner weiteren Erklarung, das miisse eben hingenommen werden, der soll nur auch
gleich behaupten: er habe irgendwo einen Erdhiigel gesehen, auf dem sich die Stoffklumpen
ganz von selbst zu einem lebenden Menschen zusammengebal It haben.

(12) Als physischer Mensch stamme ich von anderen physischen Menschen ab, denn ich
habe dieselbe Gestalt wie die ganze menschliche Gattung. Die Eigenschaften der Gattung
konnten also innerhalb der Gattung durch Vererbung erworben werden. Als geistiger Mensch
habe ich meine eigene Gestalt, wie ich meine eigene Biographie habe. Ich kann aso diese
Gestalt von niemand anderm haben as von mir selbst. Und da ich nicht mit unbestimmten,
sondern mit bestimmten seelischen Anlagen in die Welt eingetreten bin, da durch diese
Anlagen mein Lebensweg, wie er in der Biographie zum Ausdruck kommt, bestimmt ist, so
kann meine Arbeit an mir nicht bei meiner Geburt begonnen haben. Ich mul3 als geistiger
Mensch vor meiner Geburt vorhanden gewesen sein. (53) In meinen Vorfahren bin ich sicher
nicht vorhanden gewesen, denn diese sind al's geistige Menschen von mir verschieden. Meine
Biographie ist nicht aus der ihrigen erklérbar. Ich mul® vielmehr as geistiges Wesen die
Wiederholung eines solchen sein, aus dessen Biographie die meinige erkléarbar ist. Der andere



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

zundchst denkbare Fall wére der, dald ich die Ausgestaltung dessen, was Inhalt meiner
Biographie ist, nur einem geistigen Leben vor der Geburt (beziehungsweise der Empfangnis)
verdanke. Zu dieser Vorstellung hétte man aber nur Berechtigung, wenn man annehmen
wollte, dal3, was auf die Menschenseel e aus dem physischen Umkreis herein wirkt, gleichartig
sei mit dem, was die Seele aus einer nur geistigen Welt hat. Eine solche Annahme
widerspricht der wirklich genauen Beobachtung. Denn was aus dieser physischen Umgebung
bestimmend fir die Menschenseele ist, das ist so, dal3 es wirkt wie ein spater im physischen
Leben Erfahrenes auf ein in gleicher Art friher Erfahrenes. Um diese Verhdtnisse richtig zu
beobachten, mul? man sich den Blick dafir aneignen, wie es im Menschenleben wirksame
Eindriicke gibt, die so auf die Anlagen der Seele wirken wie das Stehen vor einer zu
verrichtenden Tat gegentber dem, was man im physischen Leben schon gelibt hat; nur daf3
solche Eindriicke eben nicht auf ein in die sein unmittelbaren Leben schon Gelibtes auftreffen,
sondern auf Seelenanlagen, die sich so beeindrucken lassen wie die durch Ubung erworbenen
Fahigkeiten. Wer diese Dinge durchschaut, der kommt zu der Vorstellung von Erdenleben,
die dem gegenwartigen vorangegangen sein mussen. Er kann denkend nicht bei rein geistigen
Erlebnissen vor diesem Erdenleben stehenbleiben. — Die physische Gestalt, die Schiller an
sich getragen hat, die hat er von seinen Vorfahren ererbt. Sowenig aber diese physische
Gestalt aus der Erde gewachsen sein kann, sowenig kann es die geistige Wesenheit Schillers
sein. Er mul? die Wiederholung einer andern geistigen Wesenheit sein, aus deren Biographie
die seinige erklarbar wird, wie die physische Menschengestalt Schillers durch menschliche
Fortpflanzung erklérbar ist. — So wie aso die physische Menschengestalt immer wieder und
wieder eine Wiederholung, eine Wiederverkdrperung der menschlichen Gattungswesenheit
ist, so mul’d der geistige Mensch eine Wiederverkérperung dessel ben geistigen Menschen sein.
Denn als geistiger Mensch ist eben jeder eine eigene Gattung.

(13) Man kann gegen das hier Gesagte einwenden: das seien reine Gedankenausftihrungen;
und man kann &uRRere Beweise verlangen, wie man sie von der gewohnlichen
Naturwissenschaft her gewohnt ist. Dagegen mul3 gesagt werden, dal3 die Wieder-
verkorperung des geistigen Menschen doch ein Vorgang ist, der nicht dem Felde aulRerer
physischer Tatsachen angehort, sondern ein solcher, der sich ganz im geistigen Felde abspielt.
Und zu diesem Felde hat keine andere unserer gewohnlichen Geisteskréfte Zutritt als allein
das Denken. Wer der Kraft des Denkens nicht vertrauen will, der kann sich Uber hohere
geistige Tatsachen eben nicht aufklaren. — (54) Fir denjenigen, dessen geistiges Auge
erschlossen ist, wirken die obigen Gedankengénge genau mit derselben Kraft, wie en
Vorgang wirkt, der sich vor seinem physischen Auge abspielt. Wer einem sogenannten
«Beweise», der nach der Methode der gewohnlichen naturwissenschaftlichen Erkenntnis
aufgebaut ist, mehr Uberzeugungskraft zugesteht als den obigen Ausfiihrungen iber die
Bedeutung der Biographie, der mag im gewohnlichen Wortsinn ein grof3er Wissenschafter
sein: von den Wegen der echt geistigen Forschung ist er aber sehr weit entfernt.

(14) Es gehort zu den bedenklichsten Vorurteilen, wenn man die geistigen Eigenschaften
eines Menschen durch Vererbung von Vater oder Mutter oder anderen Vorfahren erklaren
will. Wer sich des Vorurteils schuldig macht, dal3 zum Beispiel Goethe das, was sein Wesen
ausmacht, von Vater und Mutter ererbt habe, dem wird auch zun&chst kaum mit Grinden
beizukommen sein, denn in ihm liegt eine tiefe Antipathie gegen vorurteilslose Beobachtung.
Eine materialistische Suggestion hindert ihn, die Zusammenhénge der Erscheinungen im
rechten Lichte zu sehen.

(15) In solchen Ausfihrungen sind die Voraussetzungen gegeben, um die menschliche
Wesenheit Uber Geburt und Tod hinaus zu verfolgen. Innerhab der durch Geburt und Tod



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

bestimmten Grenzen gehdrt der Mensch den drei Welten, der Leiblichkeit, dem Seelischen
und dem Geistigen, an. Die Seele bildet das Mittelglied zwischen Leib und Geist, indem' sie
das dritte Glied des Leibes, den Seelenleib, mit der Empfindungsféhigkeit durchdringt und
indem sie das erste Glied des Geistes, das Geistselbst, as Bewul3tseinsseele durchsetzt. Sie
hat dadurch wahrend des Lebens Antell an dem Leibe sowohl wie an dem Geiste. Dieser
Anteill kommt in ihrem ganzen Dasein zum Ausdruck. Von der Organisation des Seelenleibes
wird es abhangen, wie die Empfindungsseele ihre Fahigkeiten entfalten kann. Und von dem
Leben der Bewul3tseinsseele wird es andererseits abhangig sein, wie weit das Geistselbst in
ihr sich entwickeln kann. Die Empfindungsseele wird einen um so besseren Verkehr mit der
Aulenwelt entfalten, je wohlgebildeter der Seelenlelb ist. Und das Geistselbst wird um so
reicher, machtvoller werden, je mehr ihm die Bewuldseinsseele Nahrung zufthrt. ES ist
gezeigt worden, dal’ wahrend des Lebens durch die verarbeiteten Erlebnisse und die Friichte
dieser Erlebnisse dem Geistselbst diese Nahrung zugefihrt wird. Denn die dargelegte
Wechselwirkung zwischen Seele und Geist kann natirlich nur da geschehen, wo Seele und
Geist ineinander befindlich, voneinander durchdrungen sind, also innerhalb der Verbindung
von «Geistselbst mit Bewultseinsseel ex.

(16) Es sal zuerst die Wechselwirkung von Seelenleib und Empfindungsseele betrachtet.
Der Seelenleib ist, wie sich ergeben hat, zwar die feinste Ausgestaltung der Lelblichkeit, aber
er gehort doch zu dieser und ist von ihr abhangig. Physischer Korper, Atherleib und
Sedlenlelb machen in gewisser Beziehung ein Ganzes aus. (55) Daher ist auch der Seelenleib
in die Gesetze der physischen Vererbung, durch die der Leilb seine Gestalt erhdlt, mit
einbezogen. Und da er die beweglichste, gleichsam fllchtigste Form der Leiblichkeit ist, so
muf3 er auch die beweglichsten und fllchtigsten Erscheinungen der Vererbung zeigen.
Wahrend daher der physische Leib nur nach Rassen, Volkern, Stdmmen am wenigsten
verschieden ist und der Atherleib zwar eine groRRere Abweichung fiir die einzelnen Menschen,
aber doch noch eine Uberwiegende Gleichheit aufweist, ist diese Verschiedenheit beim
Seelenleib schon eine sehr grofRe. In ihm kommt zum Ausdruck, was man schon als aul3ere,
personliche Eigenart des Menschen empfindet. Er ist daher auch der Tréger dessen, was sich
von dieser personlichen Eigenart von den Eltern, GroRReltern und so weiter auf die
Nachkommen vererbt. — Zwar fuhrt die Seele as solche, wie auseinandergesetzt worden ist,
ein vollkommenes Eigenleben; sie schliefdt sich mit ihren Neigungen und Abneigungen, mit
ihren Gefuhlen und Leidenschaften in sich selbst ab. Aber sie ist doch als Ganzes wirksam,
und deshalb kommt auch in der Empfindungsseele dieses Ganze zur Auspragung. Und weil
die Empfindungsseele den Seelenleib durchdringt, gleichsam ausfillt, so formt sich dieser
nach der Natur der Seele, und er kann dann as Vererbungstrager die Neigungen,
Leidenschaften und so weiter von den Vorfahren auf die Nachkommen tbertragen. Auf dieser
Tatsache beruht, was Goethe sagt: «Vom Vater hab' ich die Statur, des Lebens ernstes
Fuhren; vom Mitterchen die Frohnatur und Lust zu fabulieren.» Das Genie hat er naturlich
von beiden nicht. Auf diese Art zeigt sich uns, was der Mensch von seinen seelischen
Eigenschaften an die Linie der physischen Vererbung gleichsam abgibt. — Die Stoffe und
Kréfte des physischen Korpers sind in gleicher Art auch in dem ganzen Umkreis der &ul3eren
physischen Natur. Sie werden von da fortwahrend aufgenommen und an sie wieder
abgegeben. Innerhalb einiger Jahre erneuert sich die Stoff masse, die unsern physischen
Korper zusammensetzt, vollstandig. Dal’3 diese Stoffmasse die Form des menschlichen
Korpers annimmt und dal3 sie innerhalb dieses Korpers sich immer wieder erneuert, das hangt
davon ab, dal? sie von dem Atherleib zusammengehalten wird. Und dessen Form ist nicht
allein durch die Vorgénge zwischen Geburt — oder Empfangnis — und Tod bestimmt, sondern
sie ist von den Gesetzen der Vererbung abhangig, die tber Geburt und Tod hinausreichen.
DaR’ auf dem Wege der Vererbung auch seelische Eigenschaften Ubertragen werden kénnen,



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

aso der Fortgang der physischen Vererbung einen seelischen Einschlag erlangt, das hat
seinen Grund darin, dal3 der Seelenleib von der Empfindungsseel e beeinflufdt werden kann.

(17) Wie gestaltet sich nun die Wechselwirkung zwischen Seele und Geist? Wahrend des
Lebens ist der Geist in der oben angegebenen Art mit der Seele verbunden. Diese empfangt
von ihm die Gabe, in dem Wahren und Guten zu leben und dadurch in ihrem Eigenleben, in
ihren Neigungen, Trieben und Leidenschaften den Geist selbst zum Ausdruck zu bringen. Das
Geistselbst bringt dem «lch» aus der Welt des Geistes die ewigen Gesetze des Wahren und
Guten. Diese verknipfen sich durch die Bewul3tseinsseele mit den Erlebnissen des seelischen
Eigenlebens. Diese Erlebnisse selbst gehen voriber. Aber ihre Frichte bleiben. Dal3 das
Geistselbst mit ihnen verknupft war, macht einen bleibenden Eindruck auf dasselbe. Tritt der
menschliche Geist an ein solches Erlebnis heran, das einem andern &@hnlich ist, mit dem es
schon einmal verkntipft war, so sieht er in ihm etwas Bekanntes und weil3 sich ihm gegentiber
anders zu verhalten, als wenn es zum erstenmal ihm gegeniuiberstdnde. Darauf beruht ja alles
Lernen. Und die Friichte des Lernens sind angeeignete Fahigkeiten. — Dem ewigen Geiste
werden auf diese Art Frichte des voribergehenden Lebens eingepragt. — Und nehmen wir
nicht diese Fruchte wahr? Worauf beruhen die Anlagen, die als das Charakteristische des
geistigen Menschen oben dargelegt worden sind? Doch nur in Fahigkeiten zu diesem oder
jenem, die der Mensch mitbringt, wenn er seinen irdischen Lebensweg beginnt. Es gleichenin
gewisser Beziehung diese Fahigkeiten durchaus solchen, die wir uns auch wéhrend des
Lebens aneignen kénnen. Man nehme das Genie eines Menschen. Von Mozart ist bekannt,
daid er s Knabe ein einmal gehortes langes musikalisches Kunstwerk aus dem Gedéachtnisse
aufschreiben konnte. Er war dazu nur fahig, weil er das Ganze auf einmal Uberschauen
konnte. Innerhalb gewisser Grenzen erweitert der Mensch auch wahrend des Lebens seine
Fahigkeit, zu Uberschauen, Zusammenhéange zu durchdringen, so dal3 er dann neue
Fahigkeiten besitzt. Lessing hat doch von sich gesagt, dal3 er sich durch kritische
Beobachtungsgabe etwas angeeignet habe, was dem Genie nahekommt. (57) Will man solche
Fahigkeiten, die in Anlagen begriindet sind, nicht als Wunder anstaunen, so mufd man sie fir
Frichte von Erlebnissen halten, die das Geistselbst durch eine Seele gehabt hat. Sie sind
diesem Geistselbst eingepréagt worden. Und da sie nicht in diesem Leben eingepflanzt worden
sind, so in einem friheren. Der menschliche Geist ist seine eigene Gattung. Und wie der
Mensch als physisches Gattungswesen seine Eigenschaften innerhalb der Gattung vererbt, so
der Geist innerhalb seiner Gattung, das heild innerhalb seiner selbst. In einem Leben
erscheint der menschliche Geist als Wiederholung seiner selbst mit den Frichten seiner
vorigen Erlebnisse in vorhergehenden Lebensldufen. Dieses Leben ist somit die Wieder-
holung von andern und bringt mit sich, was das Geistselbst in dem vorigen Leben sich
erarbeitet hat. Wenn dieses in sich etwas aufnimmt, was Frucht werden kann, so durchdringt
es sich mit dem Lebensgeist. Wie der Lebenseib die Form von Art zu Art wiederholt, so der
L ebensgeist die Seele vom personlichen Dasein zu personlichem Dasein.

(18) Durch die vorangehenden Betrachtungen wird die Vorstellung in den Bereich der
Gultigkeit erhoben, die den Grund fur gewisse Lebensvorgdnge des Menschen in
wiederholten Erdenleben sucht. Ihre volle Bedeutung kann diese Vorstellung wohl nur
erhalten durch eine Beobachtung, die aus geistigen Einsichten entspringt, wie sie durch das
Betreten des am Schlusse dieses Buches beschriebenen Erkenntnispfades erworben werden.
Hier sollte nur gezeigt werden, dal3 eine durch das Denken recht orientierte gewoéhnliche
Beobachtung schon zu dieser Vorstellung fuhrt. Eine solche Beobachtung wird zunéchst
alerdings die Vorstellung gewissermal3en silhouettenhaft lassen. Und sie wird sie nicht ganz
bewahren kénnen vor den Einwirfen einer nicht genauen, von dem Denken nicht richtig
geleiteten Beobachtung. Aber andererseits ist richtig, dal3, wer sich eine solche Vorstellung



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

durch gewohnlich denkende Beobachtung erwirbt, sich bereitmacht zur Gbersinnlichen
Beobachtung. Er bildet gewissermal3en etwas aus, was man haben mul3 vor dieser Uber-
sinnlichen Beobachtung, wie man das Auge haben muf3 vor der sinnlichen Beobachtung. Wer
einwendet, dal3 man sich ja durch Bildung einer solchen Vorstellung die Ubersinnliche
Beobachtung selbst suggerieren konne, der beweist nur, dal3 er nicht in freiem Denken auf die
Wirklichkeit einzugehen vermag und dal3 gerade er sich dadurch seine Einwande selbst
suggeriert. (58)

(19) So werden die seelischen Erlebnisse dauernd nicht nur innerhalb der Grenzen von
Geburt und Tod, sondern tiber den Tod hinaus bewahrt. Aber nicht nur dem Geiste, der in ihr
aufleuchtet, pragt die Seele ihre Erlebnisse ein, sondern wie (Seite 46) gezeigt worden ist,
auch der auReren Welt durch die Tat. Was der Mensch gestern verrichtet hat, ist heute noch in
seiner Wirkung vorhanden. Ein Bild des Zusammenhangs von Ursache und Wirkung in dieser
Richtung gibt das Gleichnis von Schlaf und Tod. — Oft ist der Schlaf der jingere Bruder des
Todes genannt worden. Ich stehe des Morgens auf. Meine fortlaufende Téatigkeit war durch
die Nacht unterbrochen. Es ist nun unter gewohnlichen Verhdtnissen nicht moglich, dal3 ich
des Morgens meine Tétigkeit in beliebiger Weise wieder aufnehme. Ich muf3 an mein Tun von
gestern anknipfen, wenn Ordnung und Zusammenhang in meinem Leben sein soll. Meine
Taten von gestern sind die Vorbedingungen derjenigen, die mir heute obliegen. Ich habe mir
mit dem, was ich gestern vollbracht habe, fir heute mein Schicksal geschaffen. Ich habe mich
eine Welle von meiner Tétigkeit getrennt; aber diese Tatigkeit gehdrt zu mir und sie zieht
mich wieder zu sich, nachdem ich mich eine Weile von ihr zuriickgezogen habe. Meine
Vergangenheit bleibt mit mir verbunden; sie lebt in meiner Gegenwart weiter und wird mir in
meine Zukunft folgen. Nicht erwachen mifite ich heute morgen, sondern neu, aus dem Nichts
heraus geschaffen werden, wenn die Wirkungen meiner Taten von gestern nicht mein
Schicksal von heute sein sollten. Sinnlos wéare es doch, wenn ich unter regelméaldigen
Verhdltnissen ein Haus, das ich mir habe bauen lassen, nicht beziehen wirde.

(20) Ebensowenig wie der Mensch am Morgen neu geschaffen ist, ebensowenig ist es der
Menschengeist, wenn e seinen irdischen Lebensweg beginnt. Man versuche sich
klarzumachen, was bei dem Betreten dieses L ebensweges geschieht. Ein physischer Leib tritt
auf, der seine Gestalt durch die Gesetze der Vererbung erhdlt. Dieser Leib wird der Tréger
eines Geistes, der ein friheres Leben in neuer Gestalt wiederholt. Zwischen beiden steht die
Seele, die ein in sich geschlossenes Eigenleben fihrt. (59) Ihre Neigungen und Abneigungen,
ihre Wiinsche und Begierden dienen ihr; sie stellt das Denken in ihren Dienst. Sie empfangt
als Empfindungsseele die Eindriicke der Aul3enwelt; und sie tragt sie dem Geiste zu, auf dai3
er die Frichte daraus sauge fur die Dauer. Sie hat gleichsam eine Vermittlerrolle, und ihre
Aufgabe ist erflillt, wenn sie dieser Rolle gentigt. Der Leib formt ihr die Eindricke; sie
gestaltet sie zu Empfindungen um, bewahrt sieim Gedéchtnisse als Vorstellungen und gibt sie
an den Geist ab, auf dal3 er sie durch die Dauer trage. Die Sedle ist eigentlich das, wodurch
der Mensch seinem irdischen Lebenslauf angehort. Durch seinen Leib gehort er der
physischen Menschengattung an. Durch ihn ist er ein Glied dieser Gattung. Mit seinem Geiste
lebt er in einer hoheren Welt. Die Seele bindet zeitweilig beide Welten aneinander.

(21) Aber die physische Welt, die der Menschengeist betritt, ist ihm kein fremder
Schauplatz. In ihr sind die Spuren seiner Taten eingeprégt. Es gehdrt von diesem Schauplatz
etwas zu ihm. Das tragt das Geprage seines Wesens. Es ist verwandt mit ihm. Wie die Seele
einst die Eindrucke der Auf3enwelt ihm Gbermittelt hat, auf dal3 sie ihm dauernd werden, so
hat sie, as sein, Organ, die ihr von ihm verliehenen Fahigkeiten in Taten umgesetzt, die in
ihren Wirkungen ebenfalls dauernd sind. Dadurch ist die Seele in diese Taten tatséchlich



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

eingeflossen. In den Wirkungen seiner Taten lebt des Menschen Seele ein zweltes
selbstandiges Leben weiter. Dies aber kann die Veranlassung dazu geben, das Leben
daraufhin anzusehen, wie die Schicksalsvorgange in dieses Leben eintreten. Etwas «stof3t»
dem Menschen zu. Er ist wohl zun&chst geneigt, ein solch «Zustof3endes» wie ein «zuféllig»
in sein Leben Eintretendes zu betrachten. -Allein er kann gewahr werden, wie er selbst das
Ergebnis solcher «Zufélle» ist. Wer sich in seinem vierzigsten Lebensjahre betrachtet und mit
der Frage nach seinem Seelenwesen nicht bel einer wesenlos abstrakten Ich-Vorstellung
stehenbleiben will, der darf sich sagen: ich bin jagar nichts anderes, as was ich geworden bin
durch dasjenige, was mir bis heute schicksalsméldig «zugestol3en» ist. Wére ich nicht ein
anderes, wenn ich zum Beispiel mit zwanzig Jahren eine bestimmte Reihe von Erlebnissen
gehabt hétte statt derjenigen, die mich getroffen haben? Er wird dann sein «lch» nicht nur in
seinen von «innenx» heraus kommenden Entwickelungsimpulsen suchen, sondern in dem, was
«von aul3en» gestaltend in sein Leben eingreift. In dem, was «ihm geschieht», wird er das
eigene Ich erkennen. Gibt man sich solch einer Erkenntnis unbefangen hin, dann ist nur ein
weiterer Schritt wirklich intimer Beobachtung des Lebens dazu nétig, um in dem, was einem
durch gewisse Schicksalserlebnisse zufliefdt, etwas zu sehen, was das Ich von auRen so
ergreift, wie die Erinnerung von innen wirkt, um ein vergangenes Erlebnis wieder aufleuchten
zu lassen. (60) Man kann sich so geeignet dazu machen, in dem Schicksalserlebnis
wahrzunehmen, wie eine frihere Tat der Seele den Weg zu dem Ich nimmt, so wie in der
Erinnerung ein friheres Erlebnis den Weg zur Vorstellung nimmt, wenn eine aul3ere
Veranlassung dazu daist. Es wurde friher als von einer «maglichen» Vorstellung gesprochen,
dai die Folgen der Tat die Menschenseele wieder treffen konnen (vergleiche Seite 47 ff.).
Innerhalb des einzelnen Erdenlebens ist fur gewisse Tatfolgen deshab ein solches Treffen
ausgeschlossen, weil dieses Erdenleben dazu veranlagt war, die Tat zu vollbringen. Daliegt in
dem Vollbringen das Erleben. Eine gewisse Folge der Tat kann da die Seele so wenig treffen,
wie man sich an ein Erlebnis erinnern kann, in dem man noch darinnen steht. Es kann sich in
dieser Beziehung nur handeln um ein Erleben von Tatfolgen, welche das «lch» nicht mit den
Anlagen treffen, die esin dem Erdenleben hat, aus dem heraus es die Tat verrichtet. Es kann
der Blick nur auf Tatfolgen aus anderen Erdenleben sich richten. So kann man — sobald man
empfindet: was as Schicksalserlebnis scheinbar einem «zustofdt», ist verbunden mit dem Ich,
wie das, was «aus dem Innern» dieses Ich selbst sich bildet — nur denken, man habe es in
einem solchen Schicksal serlebnis mit Tatfolgen aus friheren Erdenleben zu tun. Man sieht, zu
der fur das gewdhnliche Bewul3tsein paradoxen Annahme, die Schicksalserlebnisse eines
Erdenlebens héngen mit den Taten vorangehender Erdenleben zusammen, wird man durch
eine intime, vom Denken geleitete Lebenserfassung gefuhrt. Wieder kann diese Vorstellung
nur durch die Ubersinnliche Erkenntnis ihren Vollgehalt bekommen: ohne diese bleibt sie
silhouettenhaft. Aber wieder bereitet sie, aus, dem gewohnlichen Bewuldsein gewonnen, die
Seele vor, damit diese ihre Wahrheit in wirklich Ubersinnlicher Beobachtung schauen kann.

(22) Nur der eine Teil meiner Tat ist in der AulRenwelt; der andere ist in mir selbst. Man
mache sich durch einen einfachen Vergleich aus der Naturwissenschaft dieses Verhéltnis von
Ich und Tat klar. (61) Tiere, die einmal as Sehende in die Hohlen von Kentucky
eingewandert sind, haben durch das Leben in denselben ihr Sehvermogen verloren. Der
Aufenthalt im Finstern hat die Augen aul3er Tétigkeit gesetzt. In diesen Augen wird dadurch
nicht mehr die physische und chemische Tétigkeit verrichtet, die wahrend des Sehens vor
sich geht. Der Strom der Nahrung, der fUr diese Tétigkeit friher verwendet worden ist, flief3t
nunmehr anderen Organen zu. Nun kdnnen diese Tiere nur in diesen Hohlen leben. Sie haben
durch ihre Tat, durch die Einwanderung, die Bedingungen ihres spéteren Lebens geschaffen.
Die Einwanderung ist zu einem Tell ihres Schicksals geworden. Eine Wesenheit, die einmal
tétig war, hat sich mit den Ergebnissen der Taten verknipft. So ist es mit dem Menschen-
geiste. Die Seele hat ihm gewisse Fahigkeiten nur vermitteln kdnnen, indem sie tatig war.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Und entsprechend den Taten sind diese Fahigkeiten. Durch eine Tat, welche die Seele
verrichtet hat, lebt in ihr die krafterflllte Anlage, eine andere Tat zu verrichten, welche die
Frucht dieser Tat ist. Die Seele tragt dieses als Notwendigkeit in sich, bis die letztere Tat
geschehen ist. Man kann auch sagen, durch eine Tat ist der Seele die Notwendigkeit
eingepragt, die Folge dieser Tat zu verrichten.

(23) Mit seinen Taten hat der Menschengeist wirklich sein Schicksal bereitet. An das,
was er in seinem vorigen Leben getan hat, findet er sich in einem neuen geknipft. — Man kann
ja die Frage aufwerfen: wie kann das sein, da doch wohl der Menschengeist bel seiner
Wiederverkorperung in eine vollig andere Welt versetzt wird, as digenige war, die er
einstens verlassen hat? Dieser Frage liegt eine sehr am AuRerlichen des Lebens haftende
Vorstellung von Schicksalsverkettung zugrunde. Wenn ich meinen Schauplatz von Europa
nach Amerika verlege, so befinde ich mich auch in einer voéllig neuen Umgebung. Und
dennoch hangt mein Leben in Amerika ganz von meinem vorhergehenden in Europa ab. Bin
ich in Europa Mechaniker geworden, so gestaltet sich mein Leben in Amerika ganz anders,
als wenn ich Bankbeamter geworden wére. In dem einen Fale werde ich wahrscheinlich in
Amerika von Maschinen, in dem andern von Bankeinrichtungen umgeben sein. In jedem Falle
bestimmt mein Vorleben meine Umgebung; es zieht gleichsam aus der ganzen Umwelt
digienigen Dinge an sich, die ihm verwandt sind. So ist es mit dem Geistselbst. Es umgibt
sich in einem neuen Leben notwendig mit demjenigen, mit dem es aus den vorhergehenden
Leben verwandt ist. — (62) Und deswegen ist der Schlaf ein brauchbares Bild fur den Tod,
weil der Mensch wahrend des Schlafes dem Schauplatz entzogen ist, auf dem sein Schicksal
ihn erwartet. Wahrend man schl&ft, laufen die Ereignisse auf diesem Schauplatz weiter. Man
hat eine Zeitlang auf diesen Lauf keinen Einflul3. Dennoch hangt unser Leben an einem neuen
Tage von den Wirkungen der Taten am vorigen Tage ab. Wirklich verkorpert sich unsere
Personlichkeit jeden Morgen aufs neue in unserer Tatenwelt. Was wahrend der Nacht von uns
getrennt war, ist tagsiiber gleichsam um uns gelegt. - So ist es mit den Taten der friheren
Verkorperung des Menschen. Sie sind mit ihm als sein Schicksal verbunden, wie das Leben in
den finstern Hohlen mit den Tieren verbunden bleibt, die durch Einwanderung in diese
Hohlen das Sehvermdgen verloren haben. Wie diese Tiere nur |eben kdnnen, wenn sie sich in
der Umgebung befinden, in die sie sich selbst versetzt haben, so kann der Menschengeist nur
in der Umwelt leben, die er sich durch seine Taten selbst geschaffen hat. Dald ich am Morgen
die Lage vorfinde, die ich am vorhergehenden Tage selbst geschaffen, dafir sorgt der
unmittelbare Gang der Ereignisse. Dal3 ich, wenn ich mich wieder verkorpere, eine Umwelt
vorfinde, die dem Ergebnis meiner Taten aus dem vorhergehenden Leben entspricht, dafir
sorgt die Verwandtschaft meines wieder verkorperten Geistes mit den Dingen der Umwelt.
Man kann sich danach eine Vorstellung davon bilden, wie die Seele dem Wesen des Men-
schen eingegliedert ist. Der physische Leib unterliegt den Gesetzen der Vererbung. Der
Menschengeist dagegen mufd sich immer wieder und wieder verkorpern; und sein Gesetz
besteht darin, dal3 er die Friichte der vorigen Leben in die folgenden hinibernimmt. Die Seele
lebt in der Gegenwart. Aber dieses Leben in der Gegenwart ist nicht unabhéngig von den
vorhergehenden Leben. Der sich verkdrpernde Geist bringt ja aus seinen vorigen
Verkdrperungen sein Schicksal mit. Und dieses Schicksal bestimmt das Leben. Welche
Eindriicke die Seele wird haben kdnnen, welche Winsche ihr werden befriedigt werden
konnen, welche Freuden und Leiden ihr erwachsen, mit welchen Menschen sie
zusammenkommen wird: das hangt davon ab, wie die Taten in den vorhergehenden
Verkorperungen des Geistes waren. (63) Menschen, mit welchen die Seele in einem Leben
verbunden war, wird sie in einem folgenden wiederfinden missen, weil die Taten, welche
zwischen ihnen gewesen sind, ihre Folgen haben missen. Wie die eine Seele, werden auch die
mit dieser verbundenen in derselben Zeit ihre Wiederverkdrperung anstreben. Das Leben der
Sedleist somit ein Ergebnis des selbstgeschaffenen Schicksals des Menschengeistes. Dreierlei



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

bedingt den Lebenslauf eines Menschen innerhalb von Geburt und Tod. Und dreifach ist er
dadurch abhéngig von Faktoren, die jenseits von Geburt und Tod liegen. Der Leib unterliegt
dem Gesetz der Vererbung; die Seele unterliegt dem selbstgeschaffenen Schicksal. Man nennt
dieses von dem Menschen geschaffene Schicksal mit einem aten Ausdrucke sein Karma.
Und der Geist steht unter dem Gesetze der Wiederverkorperung, der wiederholten Erden-
leben. — Man kann demnach das Verhdltnis von Geist, Seele und Korper auch so ausdriicken:
Unverganglich ist der Geist; Geburt und Tod walten nach den Gesetzen der physischen Welt
in der Korperlichkeit; das Seelenleben, das dem Schicksal unterliegt, vermittelt den
Zusammenhang von beiden wéhrend enes irdischen Lebendaufes. Alle weiteren
Erkenntnisse Uber das Wesen des Menschen setzen die Bekanntschaft mit den «drel Welten»
selbst voraus, denen er angehort. Von diesen soll das Folgende handeln.

(24) Ein Denken, welches den Erscheinungen des Lebens sich gegentiberstellt und das sich
nicht scheut, die sich aus einer lebensvollen Betrachtung ergebenden Gedanken bis in ihre
letzten Glieder zu verfolgen, kann durch die blofRe Logik zu der Vorstellung von den
wiederholten Erdenleben und dem Gesetze des Schicksals kommen. (64) So wahr es ist, dal3
dem Seher mit dem gedffneten «geistigen Auge» die vergangenen Leben wie en
aufgeschlagenes Buch al's Erlebnis vorliegen, so wahr ist es, dal3 die Wahrheit von alledem
der betrachtenden Vernunft aufleuchten kann .

[ ¥ Man vergleiche das hierzu am Ende des Buches unter «Einzelne Bemerkungen und
Erganzungen» Gesagte.]



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

DIE DREI WELTEN

|. Die Sedenwelt

(1) Die Betrachtung des Menschen hat gezeigt, dal3 er drei Welten angehort. Aus der
Welt der Physischen Korperlichkeit sind die Stoffe und Kréfte entnommen, die seinen Leib
auferbauen. Er hat von dieser Welt Kenntnis durch die Wahrnehmungen seiner auf3eren
physischen Sinne. Wer allen diesen Sinnen vertraut und lediglich deren
Wahrnehmungsfahigkeit entwickelt, der kann sich keinen Aufschlul verschaffen Uber die
beiden andern Welten, Uber die sedlische und geistige. — Ob ein Mensch sich von der
Wirklichkeit eines Dinges oder Wesens Uberzeugen kann, das hangt davon ab, ob er dafir ein
Wahrnehmungsorgan, einen Sinn, hat. — Es kann natUrlich leicht zu MiRverstandnissen
fahren, wenn man, wie es hier geschieht, die h6heren Wahrnehmungsorgane geistige Snne
nennt. Denn wenn man von «Snnenx» spricht, so verbindet man damit unwillkirlich den Ge-
danken des «Physischen». Man bezeichnet ja gerade die physische Welt auch as die
«sinnliche» im Gegensatz zur «geistigen». Um das MiRverstandnis zu vermeiden, mul3 man
berticksichtigen, dal3 hier eben von «htheren Sinnen» nur vergleichsweise, in Ubertragenem
Sinne gesprochen wird. Wie die physischen Sinne das Physische wahrnehmen, so die
seelischen und geistigen das Seelische und Geistige. Nur in der Bedeutung von «Wahrneh-
mungsorgan» wird der Ausdruck «Sinn» gebraucht. Der Mensch hétte keine Kenntnis von
dem Licht und der Farbe, wenn er nicht ein lichtempfindendes Auge hétte; er wiildte nichts
von Klangen, wenn er nicht ein klangempfindendes Ohr hétte. In dieser Beziehung sagt mit
vollem Recht der deutsche Philosoph Lotze: «Ohne ein Licht empfindendes Auge und ohne
ein Klang empfindendes Ohr wére die ganze Welt finster und stumm. Es wirde in ihr
ebensowenig Licht oder Schall geben, als ein Zahnschmerz mdglich wére ohne einen den
Schmerz empfindenden Nerv des Zahnes.» — (65) Um das, was hiermit gesagt ist, im richtigen
Lichte zu sehen, braucht man sich nur einmal zu Uberlegen, wie ganz anders, als fur den
Menschen, sich die Welt fur die niederen Lebewesen offenbaren mul3, die nur eine Art Tast-
oder Gefiihlssinn Uber die ganze Oberfléache ihres Korpers ausgebreitet haben. Licht, Farbe
und Ton kdnnen fir diese jedenfalls nicht in dem Sinne vorhanden sein wie fir Wesen, die
mit Augen und Ohren begabt sind. Die Luftschwingungen, die ein Flintenschul3 verursacht,
mogen auch auf sie eine Wirkung austiben, wenn sie von ihnen getroffen werden. Dal3 sich
diese Luftschwingungen der Seele als Knall offenbaren, dazu ist eéin Ohr notwendig. Und dal3
sich gewisse Vorgange in dem feinen Stoffe, den man Ather nennt, as Licht und Farbe
offenbaren, dazu ist ein Auge notwendig. — Nur dadurch weil3 der Mensch etwas von einem
Wesen oder Dinge, dal3 er durch eines seiner Organe eine Wirkung davon empfangt. Dies
Verhdltnis des Menschen zur Welt des Wirklichen kommt trefflich in dem folgenden
Ausspruch Goethes zur Darstellung: «Eigentlich unternehmen wir umsonst, das Wesen eines
Dinges auszudriicken. Wirkungen werden wir gewahr, und eine vollstéandige Geschichte
dieser Wirkungen umfaldte wohl alenfalls das Wesen jenes Dinges. Vergebens bemihen wir
uns, den Charakter eines Menschen zu schildern: man stelle dagegen seine Handlungen, seine
Taten zusammen, und ein Bild des Charakters wird uns entgegentreten. Die Farben sind Taten
des Lichtes, Taten und Leiden ... Farben und Licht stehen zwar untereinander in dem
genauesten Verhdlitnis, aber wir missen uns beide as der ganzen Natur angehdrig denken;
denn sieist es ganz, die sich dadurch dem Sinne des Auges besonders offenbaren will. Ebenso
entdeckt sich die Natur einem andern Sinne ... So spricht die Natur hinabwérts zu anderen
Snnen, zu bekannten, verkannten, unbekannten Sinnen; so spricht sie mit sich selbst und zu
uns durch tausend Erscheinungen. Dem Aufmerksamen ist sie nirgends tot, noch stumm.» Es
wére unrichtig, wenn man diesen Ausspruch Goethes so auffassen wollte, dal3 damit die
Erkennbarkeit des Wesens der Dinge in Abrede gestellt wirde. Goethe meint nicht: man



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

nehme nur die Wirkung des Dinges wahr und das Wesen verberge sich dahinter. Er meint
vielmehr, dal3 man von einem solchen «verborgenen Wesen» gar nicht sprechen soll. Das
Wesen ist nicht hinter seiner Offenbarung; es kommt vielmehr durch die Offenbarung zum
Vorschein. Nur ist dies Wesen vielfach so reich, dal3 es sich andern Sinnen in noch anderen
Gestalten offenbaren kann. Was sich offenbart, ist zum Wesen gehdrig, nur ist es wegen der
Beschranktheit der Sinne nicht das ganze Wesen. Diese Goethesche Anschauung ist auch
durchaus die hier geisteswissenschaftlich gemeinte. (66)

(2) Wie im Leibe Auge und Ohr als Wahrnehmungsorgane, als Sinne fir die korperlichen
Vorgange sich entwickeln, so vermag der Mensch in sich seelische und geistige
Wahrnehmungsorgane auszubilden, durch die ihm die Seelen- und die Geisteswelt er-
schlossen werden. Fur denjenigen, der solche héhere Sinne nicht hat, sind diese Welten
«finster und stumm», wie fur ein Wesen ohne Ohr und Auge die Korperwelt «finster und
stumm» ist Allerdings ist das Verhdltnis des Menschen zu diesen héheren Sinnen etwas
anders as zu den korperlichen. Dal3 diese letzteren in ihm vollkommen ausgebildet werden,
dafir sorgt in der Regel die gutige Mutter Natur. Sie kommen ohne sein Zutun zustande. An
der Entwickelung seiner hdheren Sinne mul3 er selbst arbeiten. Er mul3 Seele und Geist
aushilden, wenn er die Seelen- und Geisteswelt wahrnehmen will, wie die Natur seinen Leib
ausgebildet hat, damit er seine korperliche Umwelt wahrnehmen und sich in ihr orientieren
kénne. Eine solche Aushildung von héheren Organen, welche die Natur noch nicht selbst
entwickelt hat, ist nicht unnattirlich; denn im héheren Snne gehdrt ja auch alles, was der
Mensch vollbringt, mit zur Natur. Nur derjenige, welcher behaupten wollte, der Mensch
musse auf der Stufe der Entwickelung stehenbleiben, auf der er aus der Hand der Natur
entlassen wird, — nur der konnte die Ausbildung hoherer Sinne unnatirlich nennen. Von ihm
werden diese Organe «verkannt» in ihrer Bedeutung im Sinne des angefihrten Ausspruches
Goethes. Ein solcher sollte nur aber auch gleich ale Erziehung des Menschen bekampfen,
denn auch sie setzt das Werk der Natur fort. Und insbesondere mifdte er sich gegen die
Operation von Blindgeborenen wenden. Denn ungeféhr so wie dem operierten
Blindgeborenen ergeht es dem, der in sich seine hdheren Sinne in der Art erweckt, wie im
letzten Telle dieser Schrift dargelegt wird. Mit neuen Eigenschaften, mit Vorgangen und
Tatsachen, von denen die physischen Sinne nichts offenbaren, erscheint ihm die Welt. Ihm ist
klar, dal3 er durch diese hdheren Organe nichts willkirlich zu der Wirklichkeit hinzufigt,
sondern dal3 ihm ohne dieselben der wesentliche Tell dieser Wirklichkeit verborgen geblieben
waére. (67) Die Seelen- und Geisteswelt sind nichts neben oder aul3er der physischen, sie sind
nicht raumlich von dieser getrennt. So wie fur den operierten Blindgeborenen die vorherige
finstere Welt in Licht und Farben erstrahlt, so offenbaren dem seelisch und geistig Erweckten
Dinge, die ihm vorher nur korperlich erschienen waren, ihre seelischen und geistigen
Eigenschaften. Allerdings erfillt sich diese Welt auch noch mit Vorgangen und Wesenheiten,
die fur den nicht seelisch und geistig Erweckten vollig unbekannt bleiben. — (Spéter soll in
diesem Buche genauer Uber die Ausbildung der seelischen und geistigen Sinne gesprochen
werden. Hier werden zundchst diese hdheren Welten selbst beschrieben. Wer diese Welten
leugnet, der sagt nichts anderes, as dal3 er seine héheren Organe noch nicht entwickelt hat.
Die Menschheitsentwickelung ist auf keiner Stufe abgeschlossen; sie mufld immer
weitergehen.)

(3) Man stellt sich oft unwillkirlich die «htheren Organe» als zu dhnlich den physischen
vor. Man sollte sich aber klarmachen, dal3 man es mit geistigen oder seelischen Gebilden in
diesen Organen zu tun hat. Man darf deshalb auch nicht erwarten, dal3 dasjenige, was man in
den hoheren Welten wahrnimmt, etwa nur eine nebelhaft verdinnte Stofflichkeit sei. Solange
man so etwas erwartet, wird man zu keiner klaren Vorstellung von dem kommen kdnnen, was



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

hier mit «hoheren Welten» eigentlich gemeint ist. Es wére fur viele Menschen gar nicht so
schwer, wie es wirklich ist, etwas von diesen «htheren Welten» zu wissen — zunéchst
alerdings nur das Elementare —, wenn sie sich nicht vorstellten, dal3 es doch wieder etwas
verfeinertes Physisches sein misse, was sie wahrnehmen sollen. Da sie so etwas voraussetzen,
so wollen sie in der Regel das gar nicht anerkennen, um was es sich wirklich handelt. Sie
finden es unwirklich, lassen es nicht als etwas gelten, was sie befriedigt, und so weliter.
Gewil3: die hoheren Stufen der geistigen Entwickelung sind schwer zugénglich; digjenige
aber, die hinreicht, um das Wesen der geistigen Welt zu erkennen - und das ist schon vidl -,
wére gar nicht so sehr schwer zu erreichen, wenn man sich zunéchst von dem Vorurteile
freimachen wollte, welches darin besteht, das Seelische und Geistige doch wieder nur als ein
feineres Physisches sich vorzustellen.

(4) So wie wir einen Menschen nicht ganz kennen, wenn wir blof3 von seinem physischen
AuReren eine Vorstellung haben, so kennen wir auch die Welt, die uns umgibt, nicht, wenn
wir blof3 das von ihr wissen, was uns die physischen Sinne offenbaren. (68) Und so wie eine
Photographie uns verstéandlich und lebensvoll wird, wenn wir der photographierten Person so
nahetreten, dal? wir ihre Seele erkennen lernen, so konnen wir auch die korperliche Welt nur
wirklich verstehen, wenn wir ihre seelische und geistige Grundlage kennenlernen. Deshalb
empfiehlt es sich, hier zuerst von den héheren Welten, von der seelischen und geistigen, zu
sprechen und dann erst die physische vom geisteswissenschaftlichen Gesichtspunkte aus zu
beurteilen.

(5) Es hietet gewisse Schwierigkeiten, in der gegenwartigen Kulturepoche Uber die hoheren
Welten zu sprechen. Denn diese Kulturepoche ist vor alem grof3 in der Erkenntnis und
Beherrschung der korperlichen Welt. Unsere Worte haben zunachst ihre Prégung und
Bedeutung in bezug auf diese korperliche Welt erhalten. Man mul3 sich aber dieser
gebréauchlichen Worte bedienen, um an Bekanntes anzuknipfen. Dadurch wird bei denen, die
nur ihren a@ufleren Sinnen vertrauen wollen, dem Milversténdnis Tur und Tor gedffnet. —
Manches kann ja zunéchst nur gleichniswei se ausgesprochen und angedeutet werden. Aber so
muf3 es sein, denn solche Gleichnisse sind ein Mittel, durch das der Mensch zundchst auf
diese hoheren Welten verwiesen wird und durch das seine eigene Erhebung zu ihnen gefordert
wird. (Von dieser Erhebung wird in einem spateren Kapitel zu sprechen sein, in dem auf die
Ausbildung der seelischen und geistigen Wahrnehmungsorgane hingewiesen werden wird.
Zunéchst soll der Mensch durch Gleichnisse von den hdheren Welten Kenntnis nehmen. Dann
kann er daran denken, sich selbst einen Einblick in dieselben zu verschaffen.)

(6) Wie die Stoffe und Kréfte, die unsern Magen, unser Herz, unsere Lunge, unser Gehirn
und so weiter zusammensetzen und beherrschen, aus der korperlichen Welt stammen, so
stammen unsere seelischen Eigenschaften, unsere Triebe, Begierden, Gefihle,
Leidenschaften, Winsche, Empfindungen und so weiter aus der seelischen Welt. Des
Menschen Seeleist ein Glied in dieser seelischen Welt, wie sein Leib ein Tell der physischen
Korperwelt ist. Will man zundchst einen Unterschied der korperlichen Welt von der
seelischen angeben, so kann man sagen, die letztereist in alen ihren Dingen und Wesenheiten
viel feiner, beweglicher, bildsamer as die erstere. (69) Doch mul3 man sich klar dartiber
bleiben, dal m an eine gegeniber der physischen vollig neue Welt betritt, wenn man in die
seelische kommt. Redet man also von gréber und feiner in dieser Hinsicht, so mufd man sich
bewuf3t bleiben, dal? man vergleichsweise andeutet, was doch grundverschieden ist. So ist es
mit allem, was Uber die Seelenwelt in Worten gesagt wird, die der physischen Korperlichkeit
entlehnt sind. Berlicksichtigt man dieses, dann kann man sagen, dal? die Gebilde und Wesen



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

der Seelenwelt ebenso aus Seelenstoffen bestehen und ebenso von Seelenkraften gelenkt
werden, wie dasin der physischen Welt mit physischen Stoffen und Kréaften der Fall ist.

(7) Wie den korperlichen Gebilden die réumliche Ausdehnung und réaumliche Bewegung
eigentimlich sind, so den seelischen Dingen und Wesenheiten die Reizbarkeit, das triebhafte
Begehren. Man bezeichnet deshalb die Seelenwelt auch als die Begierden- oder Wunschwelt
oder als die Welt des «Verlangens». Diese Ausdriicke sind der menschlichen Seelenwelt
entlehnt. Man muf3 deshalb festhalten, dal3 die Dinge in denjenigen Teilen der Seelenwelt, die
aul%er der menschlichen Seele liegen, von den Seelenkréaften in dieser ebenso verschieden sind
wie die physischen Stoffe und Kréafte der korperlichen AuRenwelt von den Teilen, die den
physischen Menschenleib zusammensetzen. (Trieb, Wunsch, Verlangen sind Bezelchnungen
fur das Stoffliche der Seelenwelt. Dieses Stoffliche sei mit «astral» bezeichnet. Nimmt man
mehr Rucksicht auf die Krafte der Seelenwelt, so kann man von «Begierdewesenheit»
sprechen. Doch darf man nicht vergessen, dal3 hier die Unterscheidung von «Stoff» und
«Kraft» keine so strenge sein kann wie in der physischen Welt. Ein Trieb kann ebensogut
«Kraft» wie «Stoff » genannt werden.)

(8) Wer zum erstenmal einen Einblick in die seelische Welt erhdlt, fir den wirken die
Unterschiede, die sie von der physischen aufweist, verwirrend. Doch das ist ja auch beim
Erschlief3en eines vorher untétigen physischen Sinnes der Fall. Der operierte Blindgeborene
muf3 sich auch erst orientieren lernen in der Welt, die er vorher durch den Tastsinn gekannt
hat. Ein solcher sieht zum Beispiel die Gegenstéande zuerst in seinem Auge; dann erblickt er
sie aul3er sich, doch erscheinen sie ihm zunachst so, wie wenn sie auf einer Flache aufgemalt
wéren. Erst almahlich erfaldt er die Vertiefung, den réumlichen Abstand der Dinge und so
weliter. — In der Seelenwelt gelten durchaus andere Gesetze als in der physischen. Nun sind ja
alerdings viele seelische Gebilde an solche der andern Welten gebunden. (70) Die Seele des
Menschen zum Beispiel ist an den physischen Menschenleib und an den menschlichen Geist
gebunden. Die Vorgange, die man an ihr beobachten kann, sind aso zugleich von der
leiblichen und geistigen Welt beeinfluf¥. Darauf mul3 man bel der Beobachtung der
Seelenwelt Riicksicht nehmen; und man darf nicht a's seelische Gesetze ansprechen, was aus
der Einwirkung einer andern Welt stammt. — Wenn zum Beispiel der Mensch einen Wunsch
aussendet, so ist dieser von einem Gedanken, einer Vorstellung des Geistes getragen und fol gt
dessen Gesetzen. So wie man aber die Gesetze der physischen Welt feststellen kann, indem
man von den Einfllssen absieht, die zum Beispiel der Mensch auf deren Vorgénge nimmt, so
ist ein Ahnliches auch mit der seelischen Welt maglich.

(9) Ein wichtiger Unterschied der seelischen Vorgange von den physischen kann dadurch
ausgedriickt werden, dal3 man die Wechselwirkung bei den ersteren als eine viel innerlichere
bezeichnet. Im physischen Raume herrscht zum Beispiel das Gesetz des «Stol3es». Wenn eine
bewegte Elfenbeinkugel auf eine ruhende aufstol3t, so bewegt sich die letztere weiter in einer
Richtung, die sich aus der Bewegung und Elastizitét der ersteren berechnen [&%. Im
Seelenraume héangt die Wechselwirkung zweier Gebilde, die einander treffen, von ihren
inneren Eigenschaften ab. Sie durchdringen sich gegenseitig, verwachsen gleichsam
miteinander, wenn sie miteinander verwandt sind. Sie stol3en sich ab, wenn ihre Wesenheiten
sich widerstreiten. — Im korperlichen Raume gibt es zum Beispiel fir das Sehen bestimmte
Gesetze. — Man sieht entfernte Gegensténde in perspektivischer Verkleinerung. Wenn man in
eine Allee hineinsieht, so scheinen — nach den Gesetzen der Perspektive — die entfernteren
Baume in kleineren Abstanden voneinander zu stehen as die nahen. Im Seelenraume
erscheint dem Schauenden dagegen alles, das Nahe und das Entfernte, in den Abstanden, die
es durch seine innere Natur hat. Durch solches ist nattrlich ein Quell der mannigfaltigsten



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Irrungen fir denjenigen gegeben, der den Seelenraum betritt und da mit den Regeln
zurechtkommen will, die er von der physischen Welt her mitbringt.

(10) Es gehort zu dem ersten, was man sich fir die Orientierung in der seelischen Welt
aneignen mul3, dald man die verschiedenen Arten ihrer Gebilde in &hnlicher Weise
unterscheidet, wie man in der physischen Welt feste, flissige und luft- oder gasformige
Korper unterscheidet. Um dazu zu kommen, mul3 man die beiden Grundkréfte kennen, die
hier vor alem wichtig sind. Man kann sie Sympathie und Antipathie nennen. Wie diese
Grundkrafte in einem seelischen Gebilde wirken, danach bestimmt sich dessen Art. Als
Sympathie mul3 die Kraft bezeichnet werden, mit der ein Seelengebilde andere anzieht, sich
mit ihnen zu verschmelzen sucht, seine Verwandtschaft mit ihnen geltend macht. Antipathie
ist dagegen die Kraft, mit der sich Seelengebilde abstol3en, ausschlief3en, mit der sie ihre
Eigenheit behaupten. In welchem Mal3e diese Grundkréfte in einem Seelengebilde vorhanden
sind, davon héngt es ab, welche Rolle dieses in der seelischen Welt spielt. Drei Arten von
Seelengebilden hat man zuné&chst zu unterscheiden, je nach dem Wirken von Sympathie und
Antipathie in ihnen. Und diese Arten sind dadurch voneinander verschieden, dal3 Sympathie
und Antipathie in ihnen in ganz bestimmten gegenseitigen Verhdtnissen stehen. In allen
dreien sind beide Grundkré&fte vorhanden. Man nehme zunéchst ein Gebilde der ersten Art. Es
zieht andere Gebilde seiner Umgebung vermdge der in ihm waltenden Sympathie an. Aber
aulBer dieser Sympathie ist in ihm zugleich Antipathie vor handen, durch die es in seiner
Umgebung Befindliches von sich zurtickst6l3t. Nach auf3en hin wird ein solches Gebilde so er-
scheinen, als wenn es nur mit Kréften der Antipathie ausgestattet wéare. Das ist aber nicht der
Fal. Esist Sympathie und Antipathie in ihm. Nur ist die letztere Uberwiegend. Sie hat tUber
die erstere die Oberhand. Solche Gebilde spielen eine elgensiichtige Rolle im Seelenraum. Sie
stolRen vieles um sich her ab und ziehen nur weniges liebevoll an sich heran. Daher bewegen
sie sich als unveranderliche Formen durch den Seelenraum. Durch die Kraft der Sympathie,
die in ihnen ist, erscheinen sie as gierig. Die Gier erscheint aber zugleich unerséttlich, wie
wenn sie nicht zu befriedigen wéare, weil die vorwaltende Antipathie so vieles
Entgegenkommende abstol¥, dald keine Befriedigung entreten kann. Will man die
Seelengebilde dieser Art mit etwas in der physischen Welt vergleichen, so kann man sagen:
sie entsprechen den festen physischen Korpern. Begierdenglut soll diese Region der
seelischen Stofflichkeit genannt werden. — (72) Das, was von dieser Begierdenglut den Seelen
der Tiere und Menschen beigemischt ist, bestimmt dagenige in ihnen, was man die niederen
sinnlichen Triebe nennt, ihre vorwaltenden selbstsiichtigen Instinkte. — Die zweite Art der
Seelengebilde ist digenige, bei denen sich die beiden Grundkréfte das Gleichgewicht halten,
bei denen aso Sympathie und Antipathie in gleicher Starke wirken. Diese treten anderen
Gebilden mit elner gewissen Neutralitat gegenuber; sie wirken als verwandt auf sie, ohne sie
besonders anzuziehen und abzustolen. Sie ziehen gleichsam keine feste Grenze zwischen sich
und der Umwelt. Fortwéhrend lassen sie andere Gebilde in der Umgebung auf sich einwirken;
man kann sie deshalb mit den flussigen Stoffen der physischen Welt vergleichen. Und in der
Art, wie solche Gebilde anderes an sich heranziehen, liegt nichts von Gier. Die Wirkung, die
hier gemeint ist, liegt zum Beispiel vor, wenn die Menschenseel e eine Farbe empfindet. Wenn
ich die Empfindung der roten Farbe habe, dann empfange ich zunéchst einen neutralen Reiz
aus meiner Umgebung. Erst wenn zu diesem Reiz das Wohlgefallen an der roten Farbe
hinzutritt, dann kommt eine andere Seelenwirkung in Betracht. Das, was den neutralen Reiz
bewirkt, sind Seelengebilde, die in solchem Wechselverhéltnisse stehen, dal? Sympathie und
Antipathie einander das Gleichgewicht halten. Man wird die Seelenstofflichkeit, die hier in
Betracht kommt, als eine vollkommen bildsame, flief3ende bezeichnen missen. Nicht
eigenstichtig wie die erste bewegt sie sich durch den Seelenraum, sondern so, dal3 ihr Dasein
Uberall Eindriicke empfangt, dal? sie sich mit vielem verwandt erweist, das ihr begegnet. Ein
Ausdruck, der fur sie anwendbar ist, dirfte sein: fliefiende Reizbarkeit. — Die dritte Stufe der



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Seelengebilde ist digenige, bel welcher die Sympathie die Oberhand Uber die Antipathie hat.
Die Antipathie bewirkt das eigensiichtige Sichgeltendmachen; dieses tritt aber zurlick hinter
der Hinneigung zu den Dingen der Umgebung. Man denke sich ein solches Gebilde innerhalb
des Seelenraumes. Es erscheint as der Mittelpunkt einer anziehenden Sphére, die sich Uber
die Gegenstande der Umwelt erstreckt. Solche Gebilde muf3 man im besonderen als Wunsch-
Stofflichkeit bezeichnen. Diese Bezeichnung erscheint deshalb als die richtige, weil durch die
bestehende, nur gegentiber der Sympathie schwéchere, Antipathie die Anziehung doch so
wirkt, dald die angezogenen Gegenstdnde in den eigenen Bereich des Gebildes gebracht
werden sollen. Die Sympathie erhdt dadurch einen eigensiichtigen Grundton. (73) Diese
Wounsch-Stofflichkeit darf mit den gas- oder luftformigen Korpern der physischen Welt
verglichen werden. Wie ein Gas sich nach allen Seiten auszudehnen bemtiht ist, so breitet sich
die Wunsch-Stofflichkeit nach allen Richtungen aus.

(11) Hohere Stufen von Seelen-Stofflichkeit kennzeichnen sich dadurch, dal3 bei ihnen
die eine Grundkraft vollig zurtcktritt, namlich die Antipathie, und nur die Sympathie sich als
das eigentlich Wirksame erweist. Nun kann sich diese zundchst innerhalb der Teile des
Seelengebildes selbst geltend machen. Diese Telle wirken gegenseitig aufeinander anziehend.
Die Kraft der Sympathie im Innern eines Seelengebildes kommt in dem zum Ausdrucke, was
man Lust nennt. Und jede Herabminderung dieser Sympathie ist Unlust. Die Unlust ist nur
eine verminderte Lust, wie die Kdte nur eine verminderte Warme ist. Lust und Unlust ist
dasienige, was im Menschen als die Welt der Gefiihle — im engeren Sinne — lebt. Das Fiuhlen
ist das Weben des Seelischen in sich selbst. Von der Art, wie die Gefiihle der Lust und Unlust
in dem Seelischen weben, hangt das ab, was man dessen Behagen nennt.

(12) Eine noch hohere Stufe nehmen digjenigen Seelengebilde ein, deren Sympathie nicht
im Bereich des Eigenlebens beschlossen bleibt. Von den drei niederen Stufen unterscheiden
sich diese, wie ja auch schon die vierte, dadurch, dal3 bel ihnen die Kraft der Sympathie keine
ihr entgegenstrebende Antipathie zu Uberwinden hat. Durch diese htheren Arten der
Seelen-Stofflichkeit schliefdt sich erst die Mannigfaltigkeit der Seelengebilde zu einer
gemeinsamen Seelenwelt zusammen. Sofern die Antipathie in Betracht kommt, strebt das
Seelengebilde nach etwas anderem um seines Eigenlebens willen, um sich selbst durch das
andere zu verstérken und zu bereichern. Wo die Antipathie schweigt, da wird das andere als
Offenbarung, as Kundgebung hingenommen. Eine &hnliche Rolle wie das Licht im
physischen Raume spielt diese hhere Form von Seelen-Stofflichkeit im Seelenraum. Sie
bewirkt, dal3 ein Seelengebilde das Dasein und Wesen der andern um deren selbst willen
gleichsam einsaugt, oder man kdnnte auch sagen, sich von ihnen bestrahlen [&a3t. Dadurch,
dal? die Seelenwesen aus diesen hoheren Regionen schopfen, werden sie erst zum wahren
Seelenleben erweckt. (74) Ihr dumpfes Leben im Finstern schliefdt sich nach aul3en auf,
leuchtet und strahlt selbst in den Seelenraum hin; das tréage, dumpfe Weben im Innern, das
sich durch die Antipathie abschlief3en will, wenn nur die Stoff e der unteren Regionen
vorhanden sind, wird Kraft, und Regsamkeit, die vom Innern ausgeht und sich nach auf3en
stromend ergiefd. (74) Die flieRende Reizbarkeit der zweiten Region wirkt nur beim
Zusammentreffen der Gebilde. Dann stromt alerdings eins in das andere Uber. Aber
Beruhrung ist hier notwendig. In den htheren Regionen herrscht freies Hinstrahlen, Ergief3en.
(Mit Recht bezeichnet man das Wesen dieses Gebietes as ein «Hinstrahlen», denn die
Sympathie, welche entwickelt wird, wirkt so, daf3 man als Sinnbild dafir den Ausdruck ge-
brauchen kann, der von der Wirkung des Lichtes genommen ist.) Wie eine Pflanze im Keller
verkiimmert, so die Seelengebilde ohne die sie belebenden Seelen-Stoffe der hoheren
Regionen. Seelenlicht, tatige Seelenkraft und das eigentliche Seelenleben im engeren Sinne
gehoren diesen Regionen an und teilen sich von hier aus den Seelenwesen mit.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(13) Drei untere und drei obere Regionen der Seelenwelt hat man aso zu unterscheiden;
und beide sind vermittelt durch eine vierte, so dal3 sich folgende Einteilung der Seelenwelt
ergibt:

1. Region der Begierdenglut

2. Region der flief3enden Reizbarkeit
3. Region der Winsche

4. Region von Lust und Unlust

5. Region des Seelenlichtes

6. Region der tétigen Seelenkraft

7. Region des Seelenlebens.

(14) Durch die ersten drei Regionen erhaten die Seelengebilde ihre Eigenschaften aus
dem Verhdtnisse von Antipathie und Sympathie; durch die vierte Region webt die Sympathie
innerhalb der Seelengebilde selbst; durch die drei héchsten wird die Kraft der Sympathie
immer freier und freler; leuchtend und belebend durchwehen die Seelenstoffe dieser Region
den Seelenraum, aufweckend, was sich sonst durch sich selbst im Eigendasein verlieren
mufte.

(15) Es sollte eigentlich Uberflissig sein, doch wird, der Klarheit willen, hier doch
betont, dal’3 diese sieben Abtellungen der Seelenwelt nicht etwa voneinander getrennte
Gebiete darstellen. (75) So wie Festes, Flussiges und Gasférrniges sich im Physischen durch-
dringen, so durchdringen sich Begierdenglut, fliefende Reizbarkeit und die Kréfte der
Wunschwelt im Seelischen. Und wie im Physischen die Warme die Koérper durchdringt, das
Licht sie bestrahlt, so ist esim Seelischen mit Lust und Unlust und mit dem Seelenlicht der
Fall. Und ein Ahnliches findet statt fir die tétige Seelenkraft und das eigentliche Seelenleben.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

1. Die Seelein der Seelenwelt nach dem Tode

(1) Die Seele ist das Bindeglied zwischen dem Geiste des Menschen und seinem
Leibe. Ihre Krafte der Sympathie und Antipathie, die durch ihr gegenseitiges Verhdltnis die
Seelenaul3erungen: Begierde, Reizbarkeit, Wunsch, Lust und Unlust und so weiter bewirken,
—sie sind nicht nur zwischen Seelengebilde und Seelengebilde tétig, sondern sie dul3ern sich
auch gegentiber den Wesenheiten der anderen Welten, der physischen und der geistigen Welt.
Wahrend die Seele im Leibe wohnt, ist sie gewissermal3en an alem beteiligt, was in diesem
Leibe vorgeht. Wenn die physischen Verrichtungen des Leibes mit Regelméaldigkeit vor sich
gehen, so entsteht in der Seele Lust und Behagen; wenn diese Verrichtungen gestort sind, so
tritt Unlust und Schmerz ein. — Und auch an den Tétigkeiten des Geistes hat die Seele ihren
Antell: dieser Gedanke erflllt sie mit Freude, jener mit Abscheu; ein richtiges Urteil hat den
Beifal der Seele, ein falsches ihr Milfalen. — Ja, es hangt die Entwickelungsstufe eines
Menschen davon ab, ob die Neigungen seiner Seele mehr nach der einen oder der andern
Richtung hin gehen. Ein Mensch ist um so vollkommener, je mehr seine Seele mit den
AuRerungen des Geistes sympathisiert; er ist um so unvollkommener, je mehr ihre Neigungen
durch die Verrichtungen des Leibes befriedigt werden.

(2) Der Geist ist der Mittelpunkt des Menschen, der Leib der Vermittler, durch den der
Geist die physische Welt betrachtet und erkennt und durch den er in ihr wirkt. Die Seele aber
ist der Vermittler zwischen beiden. Sie entbindet dem physischen Eindruck, den die
Luftschwingungen auf das Ohr machen, die Empfindung des Tones, sie erlebt die Lust an
diesem Ton. Alles das teilt sie dem Geiste mit, der dadurch zum Ver stdndnisse der physischen
Welt gelangt. Ein Gedanke, der in dem Geiste auftritt, wird durch die Seele in den Wunsch
nach Verwirklichung umgesetzt und kann erst dadurch mit Hilfe des leiblichen Werkzeuges
zur Tat werden. — Nun kann der Mensch nur dadurch seine Bestimmung erfillen, dai3 er all
seinem Wirken die Richtung durch den Geist geben |a3t. Die Seele kann durch sich selbst ihre
Neigungen ebensogut dem Physischen wie dem Geistigen entgegenbringen. Sie senkt
gleichsam ihre Fuhlféaden ebenso zum Physischen hinunter, wie sie sie zum Geistigen
hinaufstreckt. Durch das Einsenken in die physische Welt wird ihre eigene Wesenheit von der
Natur des Physischen durchdrungen und geféarbt. Da der Geist aber nur durch ihre
Vermittlung in der physischen Welt wirken kann, so wird ihm selbst dadurch die Richtung auf
das Physische gegeben. Seine Gebilde werden durch die Krafte der Seele nach dem
Physischen hingezogen. Man betrachte den unentwickelten Menschen. Die Neigungen seiner
Seele hdngen an den Verrichtungen seines Leibes. Er empfindet nur Lust bel den Eindriicken,
welche die physische Welt auf seine Sinne macht. Und auch sein Geistesleben wird dadurch
ganz in diese Sphédre herabgezogen. Seine Gedanken dienen nur der Befriedigung seines
physischen Bedirfnislebens. - Indem das geistige Selbst von Verkérperung zu Verkorperung
lebt, soll es immer mehr aus dem Geistigen heraus seine Richtung erhalten. Sein Erkennen
soll von dem Geiste der ewigen Wahrheit, sein Handeln von der ewigen Guite bestimmt
werden.

(3) Der Tod bedeutet, als Tatsache der physischen Welt betrachtet, eine Verdnderung der
Verrichtungen des Leibes. Dieser hort mit dem Tode auf, durch seine Einrichtung der
Vermittler der Seele und des Geistes zu sein. Er zeigt fernerhin sich in seinen Verrichtungen
ganz der physischen Welt und ihren Gesetzen unterworfen; er geht in dieselbe tber, um sich
in ihr aufzulésen. Nur diese physischen Vorgange des Leibes konnen mit den physischen
Sinnen nach dem Tode betrachtet werden. Was mit Seele und Geist dann geschieht, das
entzieht sich diesen Sinnen. Denn sinnlich kénnen ja auch wéhrend des Lebens Seele und
Geist nur insofern beobachtet werden, as diese in physischen Vorgéngen ihren &auf3eren



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Ausdruck erlangen. Nach dem Tode ist ein solcher Ausdruck nicht mehr moglich. Deshalb
kommt die Beobachtung der physischen Sinne und die sich auf sie begrindende Wissenschaft
fur das Schicksal von Seele und Geist nach dem Tode nicht in Betracht. Da tritt eben eine
hohere Erkenntnis ein, die auf der Beobachtung der Vorgange in der Seelen- und der
Geisteswelt beruht. (77)

(4) Hat sich nun der Geist von dem Leibe gelOst, so ist er noch immer mit der
Seele verbunden. Und wie ihn wahrend des physischen Lebens der Leib an die
physische Welt gekettet hat, so jetzt die Seele an die seelische. — Aber in dieser
seelischen Welt ist nicht sein ureigenes Wesen zu finden. Sie soll ihn nur verbin-
den mit dem Felde seines Schaffens, mit der physischen Welt. Um in ener
neuen Verkorperung mit vollkommenerer Gestalt zu erscheinen, mul3 er Kraft
und Starkung aus der geistigen Welt schopfen. Er ist aber durch die Seelein die
physische Welt verstrickt worden. Er ist an ein Seelenwesen gebunden, das
durchdrungen und geférbt ist von der Natur des Physischen, und er hat dadurch
selbst diese Richtung erhalten. Nach dem Tode ist die Seele nicht mehr an den
Leib, sondern nur noch an den Geist gebunden. Sie lebt nun in einer seelischen
Umgebung. Nur die Kréfte dieser Welt konnen daher noch auf sie eine Wirkung
haben. Und an dieses Leben der Sedle in der Seelenwelt ist zundchst auch der
Geist gebunden. Er ist so an dasselbe gebunden, wie er wahrend der physischen
Verkorperung an den Leib gebunden ist. Wann der Leib stirbt, das wird durch
dessen Gesetze bestimmt. Im allgemeinen mul3 ja gesagt werden: nicht die Seele
und der Geist verlassen den Leib, sondern er wird von denselben entlassen,
wenn seine Kréfte nicht mehr im Sinne der menschlichen Organisation wirken
konnen. Ebenso ist das Verhdtnis von Seele und Geist. Die Seele wird den Gelst
in die hohere, in die geistige Welt entlassen, wenn ihre Krafte nicht mehr im
Sinne der menschlichen Seelenorganisation wirken konnen. In dem Augenblicke
wird der Geist befreit sein, wenn die Seele dagenige der Auflosung Ubergeben
hat, was sie nur innerhalb des Leibes erleben kann, und nur das dbrig behdlt,
was mit dem Geiste weiterleben kann. Dies Ubrigbehaltene, was zwar im Leibe
erlebt, aber as Frucht in den Geist eingeprégt werden kann, verbindet die Seele
mit dem Geist in der rein geistigen Welt. — Um das Schicksal der Seele nach
dem Tode kennenzulernen, mufd also ihr Auflosungsprozefd betrachtet werden.
Sie hatte die Aufgabe, dem Geist die Richtung nach dem Physischen zu geben.
In dem Augenblicke, wo sie diese Aufgabe erflillt hat, nimmt sie die Richtung
nach dem Geistigen. Wegen dieser Natur ihrer Aufgabe mtifdte sie eigentlich
sofort nur geistig tatig sein, wenn der Leib von ihr abféllt, wenn sie also nicht
mehr Bindeglied sein kann. (78) Und sie wiirde das auch sein, wenn sie nicht
durch ihr Leben im Leibe von diesem beeinflufdt, in ihren Neigungen zu ihm
hingezogen worden wére. Ohne diese Farbung, die sie durch die Verbindung mit
dem Leiblichen erhalten hat, wirde sie sogleich nach der Entkdrperung den blo-
Ren Gesetzen der geistig-seelischen Welt folgen und keine weitere Hinneigung
zum Sinnlichen entwickeln. Und das wére der Fall, wenn der Mensch beim Tode
vollstdndig alles Interesse an der irdischen Welt verloren hétte, wenn alle



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Begierden, Winsche und so weiter befriedigt wéaren, die sich an das Dasein
knipfen, das er verlassen hat. Sofern dies aber nicht der Fall ist, haftet das nach
dieser Richtung Ubriggebliebene an der Seele.

(5) Man muf3 hier, um nicht in Verwirrung zu geraten, sorgfaltig unterscheiden zwischen
dem, was den Menschen an die Welt so kettet, dal3 es auch in einer folgenden Verkdrperung
ausgeglichen werden kann, und dem, was ihn an eine bestimmte, an die jeweilig letzte
Verkorperung kettet. Das erstere wird durch das Schicksalsgesetz, Karma, ausgeglichen; das
andere aber kann nur nach dem Tode von der Seele abgestreift werden.

(6) Es folgt auf den Tod fur den Menschengeist eine Zeit, in der die Seele ihre Neigungen
zum physischen Dasein abstreift, um dann wieder den blof3en Gesetzen der geistig-seelischen
WEelt zu folgen und den Geist freizumachen. Es ist naturgemal3, dal3 diese Zeit um so langer
dauern wird, je mehr die Seele an das Physische gebunden war. Sie wird kurz sein bel einem
Menschen, der wenig an dem physischen Leben gehangen hat, lang dagegen bel einem
solchen, der seine Interessen ganz an dieses Leben gebunden hat, so dal3 beim Tode noch
viele Begierden, Winsche und so weiter in der Seele |eben.

(7) Am leichtesten erhdlt man von dem Zustande, in dem die Seele in der nachsten Zeit
nach dem Tode lebt, eine Vorstellung durch folgende Uberlegung. Man nehme ein ziemlich
krasses Beispiel dazu: die Genulisse elnes Feinschmeckers. Er hat seine Lust am Gaumenkitzel
durch die Speisen. Der Genul3 ist nattirlich nichts Korperliches, sondern etwas Seelisches. In
der Seele lebt die Lust und auch die Begierde nach der Lust. Zur Befriedigung der Begierde
ist aber das entsprechende korperliche Organ, der Gaumen und so weiter, notwendig. (79)
Nach dem Tode hat nun die Seele eine solche Begierde nicht sogleich verloren, wohl aber hat
sie das korperliche Organ nicht mehr, welches das Mittel ist, die Begierde zu befriedigen. Es
ist nun — zwar aus einem anderen Grunde, der aber dhnlich, nur weit starker wirkt — fir den
Menschen so, wie wenn er in einer Gegend, in der weit und breit

kein Wasser ist, brennenden Durst litte. So leidet die Seele brennend an der Entbehrung der
Lust, weil sie das kdrperliche Organ abgelegt hat, durch das sie die Lust haben kann. So ist es
mit allem, wonach die Seele verlangt und das nur durch die korperlichen Organe befriedigt
werden kann. Es dauert dieser Zustand (brennender Entbehrung) so lange, bis die Seele
gelernt hat, nicht mehr nach solchem zu begehren, was nur durch den Korper befriedigt
werden kann. Und die Zeit, welche in diesem Zustande verbracht wird, kann man den Ort der
Begierden nennen, obgleich man es natlrlich nicht mit einem «Orte» zu tun hat.

(8) Betritt die Seele nach dem Tode die sedlische Welt, so ist sie deren Gesetzen
unterworfen. Diese wirken auf sie; und von dieser Wirkung hangt es ab, in welcher Art die
Neigung zum Physischen inihr getilgt wird. Die Wirkungen mussen verschieden sein, je nach
den Arten der Seelenstoffe und Seelenkréfte, in deren Bereich sie nunmehr versetzt ist. Jede
dieser Arten wird ihren reinigenden, lauternden Einflufld geltend machen. Der Vorgang, der
hier stattfindet, ist so, dal3 alles Antipathische in der Seele allméhlich von den Kréften der
Sympathie Gberwunden und dal? diese Sympathie selbst bis zu ihrem hochsten Gipfel gefihrt
wird. Denn durch diesen héchsten Grad von Sympathie mit der ganzen Ubrigen Seelenwelt
wird die Seele gleichsam in dieser zerflief3en, eins mit ihr werden; dann ist ihre Eigensucht
vollig erschopft. Sie hort auf, als ein Wesen zu existieren, das dem physisch-sinnlichen
Dasein zugeneigt ist: der Geist ist durch sie befreit. Daher lautert sich die Seele durch die
oben beschriebenen Regionen der Seelenwelt hindurch, bis sie in der Region der



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

vollkommenen Sympathie mit der allgemeinen Seelenwelt eins wird. Dald der Geist bis zu
diesem letzten Momente der Befreiung seiner Seele selbst an diese gebunden ist, rihrt davon
her, dal3 er durch sein Leben mit ihr ganz verwandt geworden ist. Diese Verwandtschaft ist
eine viel grofRere als die mit dem Leibe. Denn mit dem letzteren ist er mittelbar durch die
Seele, mit dieser aber unmittelbar verbunden. Sieist ja sein Eigenleben. Deshalb ist der Geist
nicht an den verwesenden Leib, wohl aber an die sich almahlich befreiende Seele gebunden.
— Wegen der unmittelbaren Verbindung des Geistes mit der Seele kann der erstere sich von
dieser erst dann frei fihlen, wenn sie selbst mit der allgemeinen Seelenwelt eins geworden ist.

(9) Insofern die seelische Welt der Aufenthalt des Menschen unmittelbar nach dem Tode
ist, kann sie der «Ort der Begierden» genannt werden. Die verschiedenen Religionssysteme,
die ein Bewuldtsein von diesen Verhdtnissen in ihre Lehren aufgenommen haben, kennen
diesen «Ort der Begierden» unter dem Namen «Fegefeuer», «Lauterungsfeuer» und so weiter.

(10) Die niederste Region der Seelenwelt ist digjenige der Begierdenglut. Durch sie wird
nach dem Tode alles das aus der Seele ausgetilgt, was sie an grébsten, mit dem niedersten
Leibesleben zusammenhéngenden selbstsiichtigen Begierden hat. Denn durch solche
Begierden kann sie von den Kraften dieser Seelenregion eine Wirkung erfahren. Die
unbefriedigten Begierden, die aus dem physischen Leben zurtickgeblieben sind, bilden den
Angriffspunkt. Die Sympathie solcher Seelen erstreckt sich nur Uber das, was ihr
eigensiichtiges Wesen ndhren kann; und sie wird weit Gberwogen von der Antipathie, die sich
Uber alles andere ergiefdt. Nun gehen aber die Begierden auf die physischen Genusse, diein
der Seelenwelt nicht befriedigt werden kdnnen. Durch diese Unmoglichkeit der Befriedigung
wird die Gier aufs hochste gesteigert. Zugleich muf3 aber diese Unmdglichkeit die Gier
allméhlich verléschen. Die brennenden GelUste verzehren sich nach und nach; und die Seele
hat erfahren, dai3 in der Austilgung solcher Gellste das einzige Mittel liegt, das Leid zu ver-
hindern, das aus ihnen kommen muf3. Wahrend des physischen Lebens tritt ja doch immer
wieder und wieder Befriedigung ein. Dadurch wird der Schmerz der brennenden Gier durch
eine Art Illusion verdeckt. Nach dem Tode, im «Lauterungsfeuer, tritt dieser Schmerz ganz
unverhlllt auf. Die entsprechenden Entbehrungserlebnisse werden durchgemacht. Ein
finsterer Zustand ist es, in dem die Seelen sich dadurch befinden. Nur digenigen Menschen
koénnen selbstverstandlich diesem Zustande verfallen, deren Begierden im physischen Leben
auf die grobsten Dinge abzielten. Naturen mit wenig Gel isten gehen, ohne dal3 sie es merken,
durch ihn hindurch, denn sie haben zu ihm keine V erwandtschaft. (81) Es muf3 gesagt werden,
dal? durch die Begierdenglut die Seelen um so langer beeinflu®t werden, je verwandter sie
durch ihr physisches Leben dieser Glut geworden sind; je mehr sie es daher nétig haben, inihr
gelautert zu werden. Man darf solche Lauterung nicht in demselben Sinne as ein Leiden
bezeichnen, wie man Ahnliches in der Sinnenwelt nur a's Leiden empfinden miite. Denn die
Seele verlangt nach dem Tode nach ihrer L&uterung, weil nur durch diese eine in ihr
bestehende Unvollkommenheit getilgt werden kann.

(11) Eine zweite Art von Vorgangen der Seelenwelt ist so, dald sich Sympathie und
Antipathie bei ihnen das Gleichgewicht halten. Insofern eine Menschenseele in dem gleichen
Zustande nach dem Tode ist, wird sie eine Zeitlang von diesen Vorgangen beenflufd. Das
Aufgehen im aulReren Tand des Lebens, die Freude an den voriberflutenden Eindriicken der
Sinne bedingen diesen Zustand. Die Menschen leben in ihm, insofern er durch die
angedeuteten Seelenneigungen bedingt ist. Sie lassen sich von jeder Nichtigkeit des Tages
beeinflussen. Da aber ihre Syrnpathie sich keinem Dinge in besonderem Mal3e zuwendet,
gehen die EinflUsse rasch vortber. Alles, was nicht diesem nichtigen Reich angehort, ist
solchen Personen antipathisch. Erlebt nun nach dem Tode die Seele diesen Zustand, ohne dal3



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

die sinnlichphysischen Dinge da sind, die zu seiner Befriedigung notwendig gehéren, so mul3
er endlich verléschen. Naturlich ist die Entbehrung, die vor dem vélligen Erléschen in der
Seele herrscht, leidvoll. Diese leidvolle Lage ist die Schule zur Zerstorung der Illusion, in die
der Mensch wahrend des physischen Lebens eingehillt ist.

(12) Drittens kommen in der Seelenwelt die Vorgange in Betracht mit vorherrschender
Sympathie, digienigen mit vorherrschender Wunschnatur. 1hre Wirkung erfahren die Seelen
durch ales das, was eine Atmosphéare von Winschen nach dem Tode erhdlt. Auch diese
Wiinsche ersterben allmahlich wegen der Unmdglichkeit ihrer Befriedigung.

(13) Die Region der Lust und Unlust in der Seelenwelt, die oben als die
vierte bezeichnet worden ist, legt der Seele besondere Prifungen auf. Solange
diese im Leibe wohnt, nimmt sie an allem teil, was diesen Leib betrifft. Das
Weben von Lust und Unlust ist an diesen geknUpft. Er verursacht ihr
Wohlgeftuhl und Behagen, Unlust und Unbehagen. Der Mensch empfindet
wahrend des physischen Lebens seinen Korper als sein Selbst. Das, was man
Selbstgefiinl nennt, grindet sich auf diese Tatsache. Und je sinnlicher die
Menschen veranlagt sind, desto mehr nimmt ihr Selbstgefihl diesen Charakter
an. — (82) Nach dem Tode fehlt der Leib als Gegenstand dieses Selbstgefiihls.
Die Seele welcher dieses Geflihl geblieben ist, fuhlt sich deshalb wie aus-
gehohlt. Ein Gefuhl, wie wenn sie sich selbst verloren hétte beféllt sie. Dieses
hélt so lange an, bis erkannt ist, dal3 im Physischen nicht der wahre Mensch
liegt. Die Einwirkungen dieser vierten Region zerstoren daher die Illusion des
leiblichen Selbst. Die Seele lernt diese Leiblichkeit nicht mehr als etwas
Wesentliches empfinden. Sie wird geheilt und gelautert von dem Hang zu der
Leiblichkeit. Dadurch hat sie tberwunden, was sie vorher stark an die physische
WEelt kettete, und sie kann die Kréfte der Sympathie, die nach aul?en gehen, voll
entfalten. Sieist sozusagen von sich abgekommen und bereit, teilnahmsvoll sich
in die allgemeine Seelenwelt zu ergiel3en.

(14) Es soll nicht unerwéhnt bleiben, dal3 die Erlebnisse dieser Region im
besonderen Mal3e Selbstmdrder durchmachen. Sie verlassen auf kinstlichem
Wege ihren physischen Lelb, wéhrend doch alle Gefuhle, die mit diesem
zusammenhangen, unverandert bleiben. Beim natUrlichen Tode geht mit dem
Verfal des Lelbes auch ein tellweises Ersterben der an ihn sich heftenden
Gefiihle einher. Bei Selbstmoérdern kommen dann noch zu der Qual, die ihnen
das Geftihl der pl6tzlichen Aushéhlung verursacht, die unbefriedigten Begierden
und Winsche, wegen deren sie sich entleibt haben.

(15) Die funfte Stufe der Seelenwelt ist die des Seelenlichtes. Die Sympathie mit anderem
hat in ihr bereits eine hohe Geltung. Mit ihr sind die Seelen verwandt, insofern sie wahrend
des physischen Lebens nicht in der Befriedigung niederer Bedirfnisse aufgegangen sind,
sondern Freude, Lust an ihrer Umwelt gehabt haben. Die Naturschwarmerei, insofern sie
einen sinnlichen Charakter an sich getragen hat, unterliegt zum Beispiel hier der Lauterung.
Man mufd aber diese Art von Naturschwarmerei wohl unterscheiden von jenem hoheren
Leben in der Natur, das geistiger-Art ist und welches den Geist sucht, der sich in den Dingen



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

und Vorgangen der Natur offenbart. Diese Art von Natursinn gehotrt zu den Dingen, die den
Geist selbt entwickeln und die ein Bleibendes in diesem Geiste begrinden. Von diesem
Natursinn ist aber eine solche Lust an der Natur zu unterscheiden, die ihren Grund in den
Sinnen hat. (83) Dieser gegenuiber bedarf die Seele ebenso der Lauterung wie gegeniber
anderen Neigungen, die im blof3en physischen Dasein begriindet sind. Viele Menschen sehen
in Einrichtungen, die der sinnlichen Wohlfahrt dienen, in einem Erziehungssystem, das vor
allem sinnliches Behagen herbeifihrt, eine Art Ideal. Von ihnen kann man nicht sagen, dal3
sie nur ihren selbstsiichtigen Trieben dienen. Aber ihre Seele ist doch auf die Sinnenwelt
gerichtet und muf3 durch die in der finften Region der seelischen Welt herrschende Kraft der
Sympathie, der diese auleren Befriedigungsmittel fehlen, geheilt werden. Die Seele erkennt
hier allméhlich, dal3 diese Sympathie andere Wege nehmen mul3. Und diese Wege werden
gefunden in der durch die Sympathie mit der Seelenumgebung bewirkten Ausgiel3ung der
Secdle in den Seelenraum. - Auch digenigen Seelen, welche von ihren religidsen
Verrichtungen zunéchst eine Erhéhung ihrer sinnlichen Wohlfahrt verlangen, werden hier
gelautert. Sei es, dal? ihre Sehnsucht auf ein irdisches, sei es, dal3 sie auf ein himmlisches
Paradies gehe. Sie finden im «Seelenlande» dieses Paradies; aber nur zu dem Zwecke, um die
Wertlosigkeit desselben zu durchschauen. Alles das sind natirlich nur einzelne Beispiele fur
Lauterungen, die in dieser funften Region stattfinden. Sie kénnten beliebig vermehrt werden.

(16) Durch die sechste Region, digjenige der tatigen Seelenkraft, findet die Lauterung des
tatendurstigen Teiles der Seele statt, der nicht einen egoistischen Charakter tragt, doch aber in
der sinnlichen Befriedigung, welche die Taten bringen, seine Motive hat. Naturen, die eine
solche Tatenlust entwickeln, machen auf3erlich durchaus den Eindruck von Idedlisten, sie
zeigen sich als aufopferungsfahige Personen. Im tieferen Sinne kommt es ihnen aber doch auf
die Erh6hung eines sinnlichen Lustgefihls an. Viele kinstlerische Naturen und solche, welche
sich wissenschaftlicher Betétigung hingeben, weil es ihnen so gefdllt, gehtren hierher. Was
diese an die physische Welt kettet, das ist der Glaube, dal3 Kunst und Wissenschaft um eines
solchen Gefallens willen da seien.

(17) Die siebente Region, die des eigentlichen Seelenlebens, befreit den Menschen von
seinen letzten Hinneigungen zur sinnlich physischen Welt. Jede vorhergehende Region nimmt
von der Seele das auf, was ihr verwandt ist. Was nun noch den Geist umgibt, das ist die
Meinung, dal3 seine Tétigkeit der sinnlichen Welt ganz gewidmet sein soll. Es gibt
hochbegabte Personlichkeiten, die aber Uber nicht viel anderes nachsinnen as Uber die
Vorgange der physischen Welt. Man kann einen solchen Glauben einen materialistischen
nennen. Dieser Glaube mul3 zerstért werden, und er wird esin der siebenten Region. Da sehen
die Seelen, dal? keine Gegenstande fur materialistische Gesinnung in der wahren Wirklichkeit
vorhanden sind. Wie Eis in der Sonne schmilzt dieser Glaube der Seele hier dahin. Das
Seelenwesen ist nunmehr aufgesogen von seiner Welt, der Geist aler Fesseln ledig. Er
schwingt sich auf in die Regionen, wo er nur in seiner eigenen Umgebung lebt. — Die Seele
hat ihre vorige Erdenaufgabe erflllt, und es hat sich nach dem Tode geldst, was von dieser
Aufgabe as eine Fessedl fir den Geist geblieben ist. Indem die Seele den Erdenrest
Uberwunden hat, ist sie selbst ihrem Elemente zurtickgegeben.

(18) Man sieht aus dieser Darstellung, dal3 die Erlebnisse der sedlischen Welt, und damit
auch die Zustande des seelischen Lebens nach dem Tode, ein immer weniger der Seele wider-
strebendes Aussehen gewinnen, je mehr der Mensch von dem abgestreift hat, was ihm von der
irdischen Verbindung mit der physischen Korperlichkeit an unmittelbarer Verwandtschaft mit
dieser anhaftet. — Je nach den im physischen Leben geschaffenen Vorbedingungen wird die
Seele langer oder kirzer der einen oder anderen Region angehtren. Wo sie Verwandtschaft



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

fuhlt, bleibt sie so lange, bis diese getilgt ist. Wo keine V erwandtschaft vorhanden ist, geht sie
unfihlend Uber die moglichen Einwirkungen hinweg. Es sollten hier nur die
Grundeigenschaften der Seelenwelt geschildert und der Charakter des Lebens der Seele in
dieser Welt in algemeinen Ziigen dargestellt werden. Dasselbe gilt fir die folgenden
Darstellungen des Geisterlandes. Es wirde die Grenzen, welche dieses Buch einhalten soll,
Uberschreiten, wenn auf weitere Eigenschaften dieser htheren Welten eingegangen werden
sollte. Denn von dem, was sich mit Raumverhdtnissen und dem Zeitverlauf vergleichen |,
in bezug auf die hier ales ganz andersist as in der physischen Welt, kann nur verstandlich
gesprochen werden, wenn man es in ganz ausfuhrlicher Art darstellen will. Einiges Wichtige
dartber findet man in meiner «Geheimwissenschaft».



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

I11. Das Geisterland

(1) Bevor nun der Geist auf seiner weiteren Wanderung betrachtet werden kann, muf3
das Gebiet selbst erst beobachtet werden, das er betritt. Es ist die «Welt des Geistes». (85)
Diese Welt ist der physischen so undhnlich, da ales das, was Uber sie gesagt wird,
demjenigen wie Phantastik vorkommen mul3, der nur seinen physischen Sinnen vertrauen
will. Und in noch héherem Mal3e gilt hier, was schon bei der Betrachtung der «Welt der
Seele» gesagt worden ist: man mul3 sich der Gleichnisse bedienen, um zu schildern. Denn
unsere Sprache, die zumeist nur der sinnlichen Wirklichkeit dient, ist mit Ausdriicken, die
sich fur das «Geisterland» unmittelbar anwenden lassen, nicht gerade reich gesegnet.
Besonders hier muf3 daher gebeten werden, manches, was gesagt wird, nur als Andeutung zu
verstehen. Es ist ales, was hier beschrieben wird, der physischen Welt so undhnlich, dal3 es
nur in dieser Weise geschildert werden kann. Der Schreiber dieser Darstellung ist sich immer
bewuldt, wie wenig seine Angaben wegen der Unvollkommenheit unserer fur die physische
Welt berechneten sprachlichen Ausdrucksmittel wirklich der Erfahrung auf diesem Gebiete
gleichen kdénnen. (86)

(2) Vor alen Dingen mul3 betont werden, dal3 diese Welt aus dem Stoffe (auch das Wort
«Stoff» ist natdrlich hier in einem sehr uneigentlichen Sinne gebraucht) gewoben ist, aus dem
der menschliche Gedanke besteht. Aber so wie der Gedanke im Menschen lebt, ist er nur ein
Schattenbild, ein Schemen seiner wirklichen Wesenheit. Wie der Schatten eines Gegenstandes
an einer Wand sich zum wirklichen Gegenstand verhélt, der diesen Schatten wirft, so verhalt
sich der Gedanke, der durch den menschlichen Kopf erscheint, zu der Wesenheit im
«Geisterland», die diesem Gedanken entspricht. Wenn nun der geistige Sinn des Menschen
erweckt ist, dann nimmt er diese Gedankenwesenheit wirklich wahr, wie das sinnliche Auge
einen Tisch oder enen Stuhl wahrnimmt. Er wandelt in einer Umgebung von
Gedankenwesen. Das sinnliche Auge nimmt den Léwen wahr und das auf Sinnliches
gerichtete Denken blof3 den Gedanken des Lowen as ein Schemen, as ein schattenhaftes
Bild. Das geistige Auge sieht im «Geisterland» den Gedanken des Lowen so wirklich wie das
sinnliche den physischen Lowen. Wieder kann hier auf das schon bezlglich des
«Seelenlandes» gebrauchte Gleichnis verwiesen werden. Wie dem operierten Blindgeborenen
auf einmal seine Umgebung mit den neuen Eigenschaften der Farben und Lichter erscheint, so
erscheint demjenigen, der sein geistiges Auge gebrauchen lernt, die Umgebung mit einer
neuen Welt erfillt. mit der Welt |ebendiger Gedanken oder Geistwesen. — In dieser Welt sind
nun zunéchst die geistigen Urbilder aller Dinge und Wesen zu sehen, die in der physischen
und in der seelischen Welt vorhanden sind. Man denke sich das Bild eines Malers im Geiste
vorhanden, bevor es gemalt ist. Dann hat man ein Gleichnis dessen, was mit dem Ausdruck
Urbild gemeint ist. Es kommt hier nicht darauf an, dal3 der Maer ein solches Urbild vielleicht
nicht im Kopfe hat, bevor er malt; dal es erst wahrend der praktischen Arbeit nach und nach
vollstandig entsteht. In der wirklichen «Welt des Geistes» sind solche Urbilder fir alle Dinge
vorhanden, und die physischen Dinge und Wesenheiten sind Nachbilder dieser Urbilder. —
Wenn derjenige, welcher nur leinen auleren Sinnen vertraut, diese urbildliche Welt leugnet
und behauptet, die Urbilder seien nur Abstraktionen, die der vergleichende Verstand von den
sinnlichen Dingen gewinnt, so ist das begreiflich; denn ein solcher kann eben in dieser
hoheren Welt nicht wahrnehmen; er kennt die Gedankenwelt nur in ihrer schemenhaften
Abstraktheit. Er weild nicht, dal3 der geistig Schauende mit den Geisteswesen so vertraut ist
wie er selbst mit seinem Hunde oder seiner Katze, und dal3 die Urbilderwelt eine weitaus
intensivere Wirklichkeit hat als die sinnlich-physische.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(3) Allerdingsist der erste Einblick in dieses «Geisterland» noch verwirrender as derjenige
in die seelische Welt. Denn die Urbilder in ihrer wahren Gestalt sind ihren sinnlichen
Nachbildern sehr undhnlich. Ebenso unéghnlich sind sie aber auch ihren Schatten, den
abstrakten Gedanken. — In der geistigen Welt ist alles in fortwahrender beweglicher Tétigkeit,
in unaufhérlichem Schaffen. Eine Ruhe, ein Verwellen an einem Orte, wie sie in der
physischen Welt vorhanden sind, gibt es dort nicht. Denn die Urbilder sind schaffende
Wesenheiten. Sie sind die Werkmeister alles dessen, was in der physischen und seelischen
Welt entsteht. Thre Formen sind rasch wechselnd; und in jedem Urbild liegt die Moglichkeit,
unzéhlige besondere Gestalten anzunehmen. Sie lassen gleichsam die besonderen Gestalten
aus sich hervorsprief3en; und kaum ist die eine erzeugt, so schickt sich das Urbild an, eine
néchste aus sich hervorquellen zu lassen. Und die Urbilder stehen miteinander in mehr oder
weniger verwandtschaftlicher Beziehung. Sie wirken nicht vereinzelt. Das eine bedarf der
Hilfe des andern zu seinem Schaffen. Unzéhlige Urbilder wirken oft zusammen, damit diese
oder jene Wesenheit in der seelischen oder physischen Welt entstehe. (87)

(4) AulZer dem, was durch «geistiges Sehen» in diesem «Geisterlande» wahrzunehmen ist,
gibt es hier noch etwas anderes, das als Erlebnis des «geistigen Horens» zu betrachten ist.
Sobald némlich der «Hellsehende» aufsteigt aus dem Seelen- in das Geisterland, werden die
wahrgenommenen Urbilder auch klingend. Dieses «Klingen» ist en rein geistiger Vorgang.
Es muf3 ohne alles Mitdenken eines physischen Tones vorgestellt werden. Der Beobachter
flhlt sich wie in einem Meere von Tonen. Und in diesen Tonen, in diesem geistigen Klingen
dricken sich die Wesenheiten der geistigen Welt aus. In ihrem Zusammenklingen, ihren
Harmonien, Rhythmen und Melodien pragen sich die Urgesetze ihres Dasens, ihre
gegenseitigen Verhdtnisse und Verwandtschaften aus. Was in der physischen Welt der
Verstand als Gesetz, as Idee wahrnimmt, das stellt sich fir das «geistige Ohr» as ein
Geistig-Musikalisches dar. (Die Pythagoreer nannten daher diese Wahrnehmung der geistigen
Welt «Spharenmusik». Dem Besitzer des «geistigen Ohres» ist diese «Spharenmusik» nicht
blof3 etwas Bildliches, Allegorisches, sondern eine ihm wohlbekannte geistige Wirklichkeit.)
Man muf3 nur, wenn man einen Begriff von dieser «geistigen Musik» erhalten will, alle
Vorstellungen von sinnlicher Musik beseitigen, wie sie durch das «stoffliche Ohr»
wahrgenommen wird. Es handelt sich hier eben um «geistige Wahrnehmung», also um eine
solche, die stumm bleiben mul3 fir das «sinnliche Ohr». In den folgenden Beschreibungen des
«Geisterlandes» sollender Einfachheit halber die Hinweise auf diese «geistige Musik»
weggelassen werden. Man hat sich nur vorzustellen, dal3 alles, was als «Bild», as en
«Leuchtendes» beschrieben wird, zugleich ein Klingendes ist. Jeder Farbe, jeder
Lichtwahrnehmung entspricht ein geistiger Ton, und jedem Zusammenwirken von Farben
entspricht eine Harmonie, eine Melodie und so weiter. Man muf3 sich ndmlich durchaus
vergegenwartigen, dal3 auch da, wo das Tonen herrscht, das Wahrnehmen des «geistigen
Auges» nicht etwa aufhort. Es kommt eben das Ténen zu dem Leuchten nur hinzu. Wo von
«Urbildern» in dem Folgenden gesprochen wird, sind also die «Urtone» hinzuzudenken. Auch
andere Wahrnehmungen kommen hinzu, die gleichnisartig a's «geistiges Schmecken» und so
weiter bezeichnet werden konnen. Doch soll hier auf diese Vorgange nicht eingegangen
werden, da es sich darum handelt, eine Vorstellung von dem «Geisterlande» durch einige aus
dein Ganzen herausgegriffene Wahrnehmungsarten in demselben zu erwecken.

(5 Nun ist zunéchst notwendig, die verschiedenen Arten der Urbilder voneinander zu
unterscheiden. Auch im «Geisterland» hat man eine Anzahl von Stufen oder Regionen
auseinanderzuhalten, um sich zu orientieren. Auch hier sind, wie in der «Seelenwelt», die
einzelnen Regionen nicht etwa schichtenweise Ubereinandergelagert zu denken, sondern sich
gegenseitig durchdringend und durchsetzend. Die erste Region enthdlt die Urbilder der
physischen Welt, insofern diese nicht mit Leben begabt ist. Die Urbilder der Mineralien sind



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

hier zu finden, ferner die der Pflanzen; diese aber nur insofern, als sie rein physisch sind; also
insofern man auf das Leben in ihnen keine Ricksicht nimmt. Ebenso trifft man hier die
physischen Tier- und Menschenformen an. Damit soll dagjenige nicht erschopft sein, was sich
in dieser Region befindet; es soll nur durch naheliegende Beispiele illustriert werden. - Diese
Region bildet das Grundgertst des «Geisterlandes». Es kann verglichen werden mit dem
festen Land unserer physischen Erde. Es ist die Kontinentalmasse des «Geisterlandes». Seine
Beziehung zur physisch-korperlichen Welt kann nur vergleichsweise beschrieben werden.
Man bekommt eine Vorstellung davon etwa durch folgendes. Man denke sich irgendeinen
begrenzten Raum mit physischen Korpern der mannigfaltigsten Art ausgefillt. Und nun denke
man sich diese physischen Korper weg und an ihrer Stelle Hohlréume in ihren Formen. Die
friher leeren Zwischenrdume denke man sich aber mit den mannigfaltigsten Formen erfuillt,
die zu den friheren Korpern in mannigfachen Beziehungen stehen. — So etwa sieht es in der
niedrigsten Region der Urbilderwelt aus. In ihr sind die Dinge und Wesen, die in der
physischen Welt verkorpert werden, als «Hohlrdume» vorhanden. Und in den Zwischenréu-
men spielt sich die bewegliche Téatigkeit der Urbilder (und der «geistigen Musik») ab. Bel der
physischen Verkorperung werden nun die Hohlréume gewissermal3en mit physischem Stoffe
erfallt. Wer zugleich mit physischem und geistigem Auge in den Raum schaute, sdhe die
physischen Korper und dazwischen die bewegliche Téatigkeit der schaffenden Urbilder. — (89)
Die zweite Region des «Geisterlandes» enthdlt die Urbilder des Lebens. Aber dieses Leben
bildet hier eine vollkommene Einheit. Als flissiges Element durchstromt es die Welt des
Geistes, gleichsam als Blut alles durchpulsend. Es &3 sich mit dem Meere und den Ge-
wassern der physischen Erde vergleichen. Seine Verteilung ist allerdings dhnlicher der
Verteilung des Blutes in dem tierischen Korper als derjenigen der Meere und Flisse.
Flieendes Leben, aus Gedankenstoff gebildet, so kdnnte man diese zweite Stufe des
«Geisterlandes» bezeichnen. In diesem Element liegen die schaffenden Urkréafte fur ales, was
in der physischen Wirklichkeit als belebte Wesen auftritt. Hier zeigt es sieh, dal? alles Leben
eine Einheit ist, dald das Leben in dem Menschen verwandt ist mit dem Leben aller seiner
Mitgeschopfe.

(6) Als dritte Region des «Geisterlandes» muissen die Urbilder ales Seelischen bezeichnet
werden. Man befindet sich hier in einem viel diinneren und feineren Element alsin den beiden
ersten Regionen. Vergleichsweise kann es als der Luftkreis des «Geisterlandes» bezeichnet
werden. Alles, was in den Seelen der beiden anderen Welten vorgeht, hat hier sein geistiges
Gegenstiick. Alle Empfindungen, Geflhle, Instinkte, Leidenschaften und so weiter sind hier
auf geistige Art noch einmal vorhanden. Die atmosphérischen Vorgange in diesem Luftkreise
entsprechen den Leiden und Freuden der Geschopfe in den andern Welten. Wie en leises
Wehen erscheint hier das Sehnen einer Menschenseele; wie ein stirmischer Luftzug ein
leidenschaftlicher Ausbruch. Wer Uber das hier in Betracht Kommende sich Vorstellungen
bilden kann, der dringt tief ein in das Seufzen einer jeglichen Kreatur, wenn er seine
Aufmerksamkeit darauf richtet. Man kann hier zum Beispiel sprechen von stlirmischen
Gewittern mit zuckenden Blitzen und rollendem Donner; und geht man der Sache weiter
nach, so findet man, dal? sich in solchen «Geistergewittern» die Leidenschaften einer auf der
Erde geschlagenen Schlacht ausdricken.

(7) Die Urbilder der vierten Region beziehen sich nicht unmittelbar auf die andern Welten.
Sie sind in gewisser Beziehung Wesenheiten, welche die Urbilder der drei unteren Regionen
beherrschen und deren Zusammentritt vermitteln. Sie sind daher beschéftigt mit dem Ordnen
und Gruppieren dieser untergeordneten Urbilder. Von dieser Region geht demnach eine
umfassendere Tétigkeit aus als von den unteren.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(8 Die funfte, sechste und siebente Region unterscheiden sich wesentlich von den
vorhergehenden. (90) Denn die in ihnen befindlichen Wesenheiten liefern den Urbildern der
unteren Regionen die Antriebe zu ihrer Tatigkeit. In ihnen findet man die Schopferkréfte der
Urbilder selbst. Wer zu diesen Regionen aufzusteigen vermag, der macht Bekanntschaft mit
den «Absichten» ¥, die unserer Welt zugrunde liegen. Wie lebendige Keimpunkte liegen hier
noch die Urbilder bereit, um die mannigfaltigsten Formen von Gedankenwesen anzunehmen.
Werden diese Keimpunkte in die unteren Regionen gefihrt, dann quellen sie gleichsam auf
und zeigen sich in den mannigfaltigsten Gestalten. Die Ideen, durch die der menschliche Geist
in der physischen Welt schopferisch auftritt, sind der Abglanz, der Schatten dieser
Keimgedankenwesen der hoheren geistigen Welt. Der Beobachter mit dem «geistigen Ohr»,
welcher von den unteren Regionen des «Geisterlandes» zu diesen oberen aufsteigt, wird
gewahr, wie sich das Klingen und Tonen in eine «geistige Sprache» umsetzt. Er beginnt das
«geistige Wort» wahrzunehmen, durch das fur ihn nun nicht alein die Dinge und
Wesenheiten ihre Natur durch Musik kundgeben, sondern in «Worten» ausdriicken. Sie sagen
ihm, wie man das in der Geisteswissenschaft nennen kann, ihre «ewigen Namen».

(9) Man hat sich vorzustellen, dal3 diese Gedankenkeimwesen zusammengesetzter Natur
sind. Aus dem Elemente der Gedankenwelt ist gleichsam nur die Keimhtille genommen. Und
diese umschliefdt den eigentlichen Lebenskern. Damit sind wir an die Grenze der «drei
Welten» gelangt, denn der Kern stammt aus noch héheren Welten. Als der Mensch, seinen
Bestandteilen nach, in einem vorangehenden Abschnitt beschrieben worden ist, wurde fir ihn
dieser Lebenskern angegeben und der «lLebensgeist» und «Geistesmensch» as seine
Bestandteile genannt. Auch fir andere Weltwesenheiten sind &hnliche Lebenskerne
vorhanden. Sie stammen aus héheren Welten und werden in die drei angegebenen versetzt,
um ihre Aufgaben darin zu vollbringen. — Hier soll nun die weitere Pilgerfahrt des
menschlichen Geistes durch das «Geisterland» zwischen zwei Verkorperungen oder
Inkarnationen verfolgt werden. (91) Dabel werden die Verhdltnisse und Eigentimlichkeiten
dieses «Landes» noch einmal klar hervortreten.

[1) Dal? solche Bezeichnungen wie «Absichten» auch nur as «Gleichnisse» gemeint sind, ist aus dem oben
Uber die Schwierigkeiten des sprachlichen Ausdrucks Gesagten selbstverstandlich. An ein Aufwérmen der alten
«Zweckméafdigkeitsehre» ist nicht gedacht.]



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

V. Der Geist im Gaisterland nach dem Tode

(1) Wenn der Menschengeist auf seinem Wege zwischen zwei Verkdrperungen die «\Welt
der Seelen» durchwandert hat, dann betritt er das «Land der Geister», um da zu verbleiben,
bis er zu einem neuen leiblichen Dasein reif ist. Den Sinn dieses Aufenthates im
«Geisterland» verstent man nur, wenn man die Aufgabe der Lebenspilgerfahrt des Menschen
durch seine Verkdrperung hindurch in der richtigen Art zu deuten weil3. Wahrend der Mensch
im physischen Leibe verkorpert ist, wirkt und schafft er in der physischen Welt. Und er wirkt
und schafft in ihr als geistiges Wesen. Was sein Geist ersinnt und ausbildet, das pragt er den
physischen Formen, den korperlichen Stoffen und Kréften ein. Er hat also als ein Bote der
geistigen Welt den Geist der Korperwelt einzuverleiben. Nur dadurch, dai er sich verkorpert,
kann der Mensch in der Korperwelt wirken. Er muf3 den physischen Leib as sein Werkzeug
annehmen, damit er durch das Korperliche auf Korperliches wirken und damit Korperliches
auf ihn wirken kann. Was aber durch diese physische Korperlichkeit des Menschen
hindurchwirkt, dasist der Geist. Von diesem gehen die Absichten, die Richtungen aus fir das
Wirken in der physischen Welt. — Solange nun der Geist im physischen Leibe wirkt, kann er
als Geist nicht in seiner wahren Gestalt |eben. Er kann gleichsam nur durch den Schleler des
physischen Daseins hindurchscheinen. Das menschliche Gedankenleben gehort ndmlich in
Wahrheit der geistigen Welt an; und so, wie es im physischen Dasein auftritt, ist seine wahre
Gestalt verschleiert. Man kann auch sagen, das Gedankenleben des physischen Menschen sei
ein Schattenbild, ein Abglanz der wahren geistigen Wesenheit, zu der es gehort. So tritt
wahrend des physischen Lebens der Geist auf der Grundlage des physischen Korpers mit der
irdischen Korperwelt in Wechselwirkung. Wenn nun auch gerade in dem Wirken auf die
physische Korperwelt eine der Aufgaben des Menschengeistes liegt, solange er von
Verkdrperung zu Verkorperung schreitet, so konnte er doch diese Aufgabe keineswegs
entsprechend erfillen, wenn er nur im leiblichen Dasein lebte. (92) Denn die Absichten und
Ziele der irdischen Aufgabe werden ebensowenig innerhalb der irdischen Verkdrperung
ausgebildet und gewonnen, wie der Plan eines Hauses auf dem Bauplatz zustande kommt, auf
dem die Arbeiter wirken. Wie dieser Plan im Buro des Architekten ausgearbeitet wird, so
werden die Ziele und Absichten des irdischen Schaffens «im Lande der Geister» ausgebildet.
— Der Geist des Menschen muf3 in diesem Lande immer wieder zwischen zwel
Verkorperungen leben, um, geriistet mit dem, was er sich von da mitbringt, an die Arbeit in
dem physischen Leben herantreten zu konnen. Wie der Architekt, ohne die Ziegel und den
Mortel zu bearbeiten, in seiner Arbeitsstube den Hausplan verfertigt nach Mal3gabe der
bauktinstlerischen und anderer Gesetze, so mufd der Architekt des menschlichen Schaffens,
der Geist oder das hohere Selbst, im «Geisterland» die Fahigkeiten und Ziele nach den
Gesetzen dieses Landes ausbilden, um sie dann in die irdische Welt Uberzufihren. Nur wenn
der Menschengeist immer wieder und wieder in seinem eigenen Bereich sich aufhélt, wird er
auch durch die physisch-korperlichen Werkzeuge in die irdische Welt den Geist tragen
kénnen. — Auf dem physischen Schauplatz lernt der Mensch die Eigenschaften und Kréfte der
physischen Welt kennen. Er ssmmelt da wahrend des Schaffens die Erfahrungen dartber, was
fur Anforderungen die physische Welt an den stellt, der in ihr arbeiten will. Er lernt da
gleichsam die Eigenschaften des Stoffes kennen, in dem er seine Gedanken und Ideen
verkorpern will. Die Gedanken und Ideen selbst kann er nicht aus dem Stoff heraussaugen. So
ist die irdische Welt zugleich der Schauplatz des Schaffens und des Lernens. Im
«Geisterland» wird dann das Gelernte in |ebendige Fahigkeit des Geistes umgebildet. Man
kann den obigen Vergleich fortsetzen, um die Sache sich zu verdeutlichen. Der Architekt
arbeitet den Plan eines Hauses aus. Dieser wird ausgefuhrt. Dabei macht er eine Summe der
mannigfaltigsten Erfahrungen. Alle diese Erfahrungen steigern seine Fahigkeiten. Wenn er
den néchsten Plan ausarbeitet, flief3en alle diese Erfahrungen mit ein. Und dieser néchste Plan
erscheint gegeniiber dem ersten bereichert um alles das, was an dem vorigen gelernt worden



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

ist. So ist es mit den aufeinanderfolgenden menschlichen Lebenslaufen. (93) In den
Zwischenzeiten zwischen den Verkorperungen lebt der Geist in seinem eigenen Bereich. Er
kann sich ganz den Anforderungen des Geisteslebens hingeben; er bildet sich, befreit von der
physischen Koérperlichkeit, nach allen Seiten aus und arbeitet in diese seine Bildung die
Fruchte der Erfahrungen seiner frilheren Lebenslaufe hinein. So ist sein Blick immer auf den
Schauplatz seiner irdischen Aufgaben gerichtet, so arbeitet er stets daran, die Erde, insofern
diese der Platz seines Wirkens ist, durch die ihr notwendige Entwickelung hindurch zu ver-
folgen. Er arbeitet an sich, um be jedesmaliger Verkérperung dem Zustande der Erde
entsprechend seine Dienste im irdischen Wandel leisten zu kdnnen. — Dies ist alerdings nur
ein allgemeines Bild von den aufeinanderfolgenden menschlichen Lebendaufen. Und die
Wirklichkeit wird mit diesem Bilde niemals ganz, sondern nur mehr oder weniger
Ubereinstimmen. Die Verhaltnisse kdnnen es mit sich bringen, dal3 ein folgendes Leben eines
Menschen viel unvollkommener ist als ein vorhergehendes. Allein im ganzen und grof3en
gleichen sich in den aufeinanderfolgenden Lebensldufen solche Unregelméaliigkeiten
innerhalb bestimmter Grenzen wieder aus.

(2) Die Bildung des Geistes im «Geisterland» geschieht dadurch, dal? der Mensch sich in die
verschiedenen Regionen dieses Landes einlebt. Sein eigenes Leben verschmilzt in
entsprechender Aufeinanderfolge mit diesen Regionen; er nimmt vorubergehend ihre
Eigenschaften an. Sie durchdringen dadurch sein Wesen mit ihrem Wesen, auf dal3 ersteres
dann mit dem letzteren gestérkt im Irdischen wirken koénne. — In der ersten Region des
«Geisterlandes» ist der Mensch umgeben von den geistigen Urbildern der irdischen Dinge.
Wahrend des Erdenlebens lernt er ja nur die Schatten dieser Urbilder kennen, die er in seinen
Gedanken erfaldt. Was auf der Erde blof3 gedacht wird, das wird in dieser Region erlebt. Der
Mensch wandelt unter Gedanken, aber diese Gedanken sind wirkliche Wesenheiten. Was er
wahrend des Erdenlebens mit seinen Sinnen wahrgenommen hat, das wirkt auf ihn jetzt in
seiner Gedankenform. Aber der Gedanke erscheint nicht als der Schatten, der sich hinter den
Dingen verbirgt, sondern er ist lebensvolle Wirklichkeit, welche die Dinge erzeugt. Der
Mensch ist gleichsam in der Gedankenwerkstétte, in der die irdischen Dinge geformt und
gebildet werden. Denn im «Lande des Geistes» ist ales lebensvolle Tétigkeit und
Regsamkeit. Hier ist die Gedankenwelt am Werke als Welt |ebendiger Wesen, schopferisch
und bildend. Man sieht da, wie das gebildet wird, was man im Erdendasein erlebt hat. Wie
man im physischen Leibe die sinnlichen Dinge as Wirklichkeit erlebt, so erlebt man jetzt als
Geist die geistigen Bildungskréfte as wirklich. (94) Unter den Gedankenwesen, die da
vorhanden sind, ist auch der Gedanke der eigenen physischen Leiblichkeit. Dieser fuhlt man
sich entriickt. Nur die geistige Wesenheit empfindet man als zu sich gehdrig. Und wenn man
den abgelegten Leib, wie in der Erinnerung, nicht mehr as physisch, sondern als
Gedankenwesen gewahr wird, dann tritt schon in der Anschauung seine Zugehdrigkeit zur
aulBeren Welt hervor. Man lernt ihn als etwas zur AulRenwelt Gehoriges betrachten, as ein
Glied dieser AuRenwelt. Man trennt folglich nicht mehr seine Leiblichkeit von der anderen
Aulenwelt als etwas dem eigenen Selbst néher Verwandtes ab. Man fuhlt in der gesamten
Aulenwelt mit Einschlul? der eigenen leiblichen Verkérperungen eine Einheit. Die eigenen
Verkorperungen verschmelzen hier mit der dbrigen Welt zur Einheit. So blickt man hier auf
die Urbilder der physisch-korperlichen Wirklichkeit als auf eine Einheit, zu der man selbst
gehdrt hat. Man lernt deshalb nach und nach seine Verwandtschaft, seine Einheit mit der
Umwelt durch Beobachtung kennen. Man lernt zu ihr sagen: Das, was sich hier um dich
ausbreitet, das warst du selbst. — Das aber ist einer der Grundgedanken der aten indischen
Vedanta-Weisheit. Der «Weise» eignet sich schon wahrend des Erdenlebens das an, was der
andere nach dem Tode erlebt, namlich den Gedanken zu fassen, dal? er selbst mit allen Dingen
verwandt ist, den Gedanken: «Das bist du.» Im irdischen Leben ist das ein Ideal, dem sich das
Gedankenleben hingeben kann; im «Lande der Geister» ist es eine unmittelbare Tatsache, die



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

uns durch die geistige Erfahrung immer klarer wird. — Und der Mensch selbst wird in diesem
Lande sich immer mehr bewul3, dal3 er, seinem eigentlichen Wesen nach, der Geisterwelt
angehort. Er nimmt sich als Geist unter Geistern, als ein Glied der Urgeister wahr, und erwird
in sich selbst des Urgeistes Wort fuhlen: «lch bin der Urgeist.» (Die Weisheit des Vedanta
sagt: «lch bin Brahmany», das heil3t, ich gehodre as ein Glied dem Urwesen an, aus dem ale
Wesen stammen.) — Man sieht: was im Erdenleben al's schattenhafter Gedanke erfaldt wird und
wohin alle Weisheit abzielt, das wird im «Geisterland» unmittelbar erlebt. Ja es wird wahrend
des Erdenlebens nur deswegen gedacht, weil esim geistigen Dasein eine Tatsache ist.

(3) So sieht der Mensch wahrend seines geistigen Daseins die Verhdltnisse und
Tatsachen, in denen er wahrend des Erdenlebens mitten drinnen steht, von einer hoheren
Warte aus, gleichsam von aul3en. Und in der untersten Region des «Geisterlandes» |ebt er auf
solche Art gegentiber den irdischen Verhdltnissen, die unmittelbar mit der physischen
korperlichen Wirklichkeit zusammenhéngen. — Der Mensch ist auf der Erde in eine Familie,
in ein Volk hineingeboren; er lebt in einem gewissen Lande. Durch alle diese Verhédtnisse
wird sein irdisches Dasein bestimmt. Er findet, well es die Verhdltnisse in der physischen
Welt mit sich bringen, diesen oder jenen Freund. Er treibt diese oder jene Geschéfte. Alles das
bestimmt seine irdischen Lebensverhdtnisse. Alles das tritt ihm nun wéhrend seines Lebens
in der ersten Region des «Geisterlandes» als lebendige Gedankenwesenheit entgegen. Er
durchlebt das alles in einer gewissen Art noch einmal. Aber er durchlebt es von der
tétig-geistigen Seite aus. Die Familienliebe, die er gelibt hat, die Freundschaft, die er
entgegengebracht hat, werden in ihm von innen aus |ebendig, und seine Fahigkeiten werden in
dieser Richtung gesteigert. Dagenige im Menschengeist, was als Kraft der Familien-, der
Freundesliebe wirkt, wird gestérkt. Er tritt in dieser Beziehung spéter als ein vollkommenerer
Mensch wieder insirdische Dasein. — Es sind gewissermal3en die alltéglichen Verhaltnisse des
Erdenlebens, die in dieser untersten Region des «Geisterlandes» as Frichte reifen. Und
dasienige im Menschen, das mit seinen Interessen ganz in diesen alltéglichen Verhaltnissen
aufgeht, wird den langsten Teil des geistigen Lebens zwischen zwel Verkorperungen mit
dieser Region sich verwandt fuhlen. — Die Menschen, mit welchen man in der physischen
Welt zusammengelebt hat, findet man in der geistigen Welt wieder. Gleich wie von der Seele
ales abfdlt, was ihr durch den physischen Leib eigen war, so 16st sich auch das Band, dasim
physischen Leben Seele und Seele verkniipft, von den Bedingungen los, welche nur in der
physischen Welt Bedeutung und Wirksamkeit haben. Doch setzt sich Uber den Tod hinaus
alles—in die geistige Welt hinein — fort, was im physischen Leben Seele der Seele war. (96)
Es ist naturgemal3, dal3 Worte, welche fur physische Verhdltnisse gepragt sind, nur ungenau
wiedergeben kdnnen, was in der geistigen Welt vorgeht. Sofern aber dieses in Betracht gezo-
gen wird, so darf es durchaus als richtig bezeichnet werden, wenn gesagt wird: die im
physischen Leben zusammengehorigen Seelen finden sich in der geistigen Welt wieder, um
ihr Zusammenleben da in entsprechender Weise fortzusetzen. — Die néchste Region ist
digenige, in welcher das gemeinsame Leben der irdischen Welt als Gedankenwesenheit,
gleichsam als das flussige Element des «Geisterlandes», stromt. Solange man in physischer
Verkorperung die Welt beobachtet, erscheint das Leben an einzelne Lebewesen gebunden. Im
«Geisterland» ist es davon losgelost und durchflief3t als Lebensblut gleichsam das ganze
Land. Es ist da die lebendige Einheit, die in alem vorhanden ist. Wahrend des irdischen
L ebens erscheint dem Menschen auch davon nur ein Abglanz. Und dieser spricht sich in jeder
Form von Verehrung aus, die der Mensch dem Ganzen, der Einheit und Harmonie der Welt,
entgegenbringt. Das religiose Leben der Menschen schreibt sich von diesem Abglanze her.
Der Mensch wird gewahr, inwiefern nicht im Verganglichen, im einzelnen, der umfassende
Sinn des Daseins liegt. Er betrachtet dieses Vergangliche als ein «Gleichnis» und Abbild
eines Ewigen, einer harmonischen Einheit. Er blickt in Verehrung und Anbetung zu dieser
Einheit auf. Er bringt ihr religiose Kultushandlungen dar. — Im «Geisterland» erscheint nicht



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

der Abglanz, sondern die wirkliche Gestalt als lebendige Gedankenwesenheit. Hier kann sich
der Mensch mit der Einheit, die er auf Erden verehrt hat, wirklich vereinigen. Die Frichte des
religiosen Lebens und alles dessen, was damit zusammenhangt, treten in dieser Region
hervor. Der Mensch lernt nun aus der geistigen Erfahrung erkennen, dal3 sein Einzel schicksal
nicht getrennt werden soll von der Gemeinschaft, der er angehort. Die Fahigkeit, sich as
Glied eines Ganzen zu erkennen, bildet sich hier aus. Die religiésen Empfindungen, ales, was
schon im Leben nach einer reinen, edlen Mora gestrebt hat, wird wahrend eines grol3en
Teiles des geistigen Zwischenzustandes Kraft aus dieser Region schopfen. Und der Mensch
wird mit einer Erhthung seiner Fahigkeiten nach dieser Richtung hin wiederverkorpert
werden.

(4) Wahrend man in der ersten Region mit den Seelen zusammen ist, mit denen man im
vorangegangenen physischen Leben durch die néchsten Bande der physischen Welt
zusammengehangen hat, tritt man in der zweiten Region in den Bereich aler derjenigen, mit
denen man in einem weiteren Sinne sich eins fuhlte: durch eine gemeinsame Verehrung,
durch gemeinsames Bekenntnis und so weiter. (97) Betont muf3 werden, dal3 die geistigen
Erlebnisse der vorangegangenen Regionen wéahrend der folgenden bestehen bleiben. So wird
der Mensch nicht etwa den durch Familie, Freundschaft und so weiter gekniipften Banden
entrissen, wenn er in das Leben der zweiten und der folgenden Regionen eintritt. — Auch
liegen die Regionen des «Geisterlandes» nicht wie «Abteilungen» auseinander; sie
durchdringen sich, und der Mensch erlebt sich in einer neuen Region nicht deswegen, weil er
sie in irgendeiner Form aulerlich «betreten» hat, sondern weil er in sich die inneren
Fahigkeiten erlangt hat, das wahrzunehmen, innerhalb dessen er vorher unwahrnehmend war.

(5) Die dritte Region des «Geisterlandes» enthdlt die Urbilder der seelischen Welt. Alles,
was in dieser Welt lebt, ist hier as lebendige Gedankenwesenheit vorhanden. Man findet da
die Urbilder der Begierden, der Winsche, der Gefuihle und so weiter. Aber hier in der
Geisterwelt haftet dem Seelischen nichts von Eigensucht an. Ebenso wie alles Leben in der
zweiten Region, bildet in dieser dritten alles Begehren, Winschen, alle Lust und Unlust eine
Einheit. Das Begehren, der Wunsch des andern unterscheiden sich nicht von meinem
Begehren und Winschen. Die Empfindungen und Gefiihle aler Wesen sind eine gemeinsame
WEelt, die alles Ubrige einschlief?t und umgibt, wie der physische Luftkreis die Erde umgibt.
Diese Region ist gleichsam die Atmosphére des «Geisterlandes». Es wird hier ales Friichte
tragen, was der Mensch im irdischen Leben im Dienste der Gemeinsamkeit, in selbstloser
Hingabe an seine Mitmenschen geleistet hat. Denn durch diesen Dienst, durch diese Hingabe
hat er in einem Abglanz der dritten Region des «Geisterlandes» gelebt. Die groflien Wohltater
des Menschengeschlechtes, die hingebungsvollen Naturen, digenigen, welche die grof3en
Dienste in den Gemeinschaften leisten, haben ihre Fahigkeit hierzu in dieser Region erlangt,
nachdem sie sich in fruheren Lebensldufen die Anwartschaft zu einer besonderen
Verwandtschaft mit ihr erworben haben.

(6) Es ist ersichtlich, dal3 die beschriebenen drei Regionen des «Gelisterlandes» in einem
gewissen Verhdtnis stehen zu den unter ihnen stehenden Welten, zu der physischen und der
seelischen Welt. Denn sie enthalten die Urbilder, die lebendigen Gedankenwesen, die in
diesen Welten korperliches oder seelisches Dasein annehmen. Die vierte Region erst ist das
«reine Geisterland». Aber auch diese ist es nicht in vollem Sinne des Wortes. (98) Sie
unterscheidet sich von den drei unteren Regionen dadurch, dal3 in diesen die Urbilder jener
physischen und seelischen Verhal tnisse angetroffen werden, die der Mensch in der physischen
und seelischen Welt vorfindet, bevor er selbst in diese Welten eingreift. Die Verhdtnisse des
altaglichen Lebens knupfen sich an die Dinge und Wesen, die der Mensch in der Welt



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

vorfindet; die verganglichen Dinge dieser Welt lenken seinen Blick zu deren ewigem
Urgrund; und auch die Mitgeschopfe, denen sich sein selbstloser Sinn widmet, sind nicht
durch den Menschen da. Aber durch ihn sind in der Welt die Schépfungen der Kiinste und
Wissenschaften, der Technik, des Staates und so weiter, kurz alles das, was er als originale
Werke seines Geistes der Welt einverleibt. Zu aledem wéren, ohne sein Zutun, keine
physischen Abbilder in der Welt vorhanden. Die Urbilder nun zu diesen rein menschlichen
Schopfungen finden sich in der vierten Region des «Geisterlandes». — Was der Mensch an
wissenschaftlichen Ergebnissen, an kinstlerischen Ideen und Gestalten, an Gedanken der
Technik wahrend des irdischen Lebens ausbildet, tragt in dieser vierten Region seine Friichte.
Aus diessr Region saugen daher Kinstler, Gelehrte, grofle Erfinder wahrend ihres
Aufenthaltes im «Geisterland» ihre Impulse und steigern hier ihr Genie, um bei einer
Wiederverkorperung in verstarktem Mal3e zur Fortentwickelung der menschlichen Kultur
beitragen zu konnen. — Man soll sich nicht vorstellen, dal3 diese vierte Region des
«Geisterlandes» nur fir besonders hervorragende Menschen eine Bedeutung habe. Sie hat
eine solche fur alle Menschen. Alles, was den Menschen im physischen Leben Uber die
Sphére des altéaglichen Lebens, Winschens und Wollens hinaus beschéftigt, hat seinen
Urquell in dieser Region. Ginge der Mensch in der Zeit zwischen dem Tode und einer neuen
Geburt durch sie nicht hindurch, so wirde er in einem weiteren Leben keine Interessen haben,
welche Uber den engen Kreis der personlichen Lebensfihrung hinaus zum
Allgemein-Menschlichen flhren. — Esist oben gesagt worden, dal3 auch diese Region nicht im
vollen Sinne das «reine Geisterland» genannt werden kann. Das ist deshalb der Fall, weil der
Zustand, in dem die Menschen die Kulturentwickelung auf der Erde verlassen haben, in ihr
geistiges Dasein hineinspielt. (99) Sie kdnnen im «Geisterland» nur die Frichte dessen
genieflen, was nach ihrer Begabung und nach dem Entwickelungsgrade des Volkes, Staates
und so weiter, in die sie hineingeboren waren, ihnen zu leisten moglich war.

(7) In den noch hoheren Regionen des «Geisterlandes» ist der Menschengeist nun jeder
irdischen Fessel entledigt. Er steigt auf in das «reine Geisterland», in dem er die Absichten,
die Ziele erlebt, die sich der Geist mit dem irdischen Leben gesetzt hat. Alles, wasin der Welt
schon verwirklicht ist, bringt ja die hochsten Ziele und Absichten nur in einem mehr oder
weniger schwachen Nachbilde zum Dasein. Jeder Kristal, jeder Baum, jedes Tier und auch
ales das, was im Bereiche menschlichen Schaffens verwirklicht wird, — all das gibt nur
Nachbilder dessen, was der Geist beabsichtigt. Und der Mensch kann wéahrend seiner Ver-
kérperungen nur ankntpfen an diese unvollkommenen Nachbilder der vollkommenen
Absichten und Ziele. So kann er aber innerhab einer seiner Verkorperungen selbst nur ein
solches Nachbild dessen sein, was im Reiche des Geistes mit ihm beabsichtigt ist. Was er as
Geist im «Geisterland» eigentlich ist, das kommt daher erst dann zum Vorschein, wenn er im
Zwischenzustand zwischen zwei Verkorperungen in die finfte Region des «Geisterlandes»
aufsteigt. Was er hier ist, das ist wirklich er selbst. Das ist dagenige, was in den
mannigfaltigen Verkorperungen ein aulleres Dasein erhdlt. In dieser Region kann sich das
wahre Selbst des Menschen nach allen Seiten frei ausleben. Und dieses Selbst ist also
dagienige, welches in jeder Verkorperung immer von neuem als das eine erscheint. Dieses
Selbst bringt die Fahigkeiten mit, die sich in den unteren Regionen des «Geisterlandes»
ausgebildet haben. Es tragt somit die Frichte der friheren Lebensléufe in die folgenden
hintiber. Esist der Trager der Ergebnisse friherer Verkorperungen.

(8) Im Reiche der Absichten und Ziele befindet sich also das Selbst, wenn es in der flnften
Region des «Geisterlandes» lebt. Wie der Architekt an den Unvollkommenheiten lernt, die
sich ihm ergeben haben, und wie er in seine neuen Plane nur das aufnimmt, was er von diesen
Unvollkommenheiten in Vollkommenheiten zu wandeln vermochte, so streift das Selbst von
seinen Ergebnissen aus friheren Leben in der funften Region dagenige ab, was mit den



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Unvollkommenheiten der unteren Welten zusammenhangt, und befruchtet die Absichten des
«Geisterlandes», mit denen es nunmehr zusammenlebt, mit den Ergebnissen seiner friheren
Lebendaufe. — (100) Klar ist, daf? die Kraft, die aus dieser Region geschopft werden kann,
davon abhéngen wird, wieviel sich das Selbst wahrend seiner Verkdrperung von solchen
Ergebnissen erworben hat, die geeignet sind, in die Welt der Absichten aufgenommen zu
werden. Das Selbst, das wahrend des irdischen Daseins durch ein reges Gedankenleben oder
durch weise, werktétige Liebe die Absichten des Geistes zu verwirklichen gesucht hat, wird
sich eine grol3e Anwartschaft auf diese Region erwerben. Dasenige, das ganz in den
alltaglichen Verhdtnissen aufgegangen ist, das nur im Verganglichen gelebt hat, das hat keine
Samen gesdt, die in den Absichten der ewigen Weltordnung eine Rolle spielen kénnen. Nur
das wenige, das es Uber die Tagesinteressen hinaus gewirkt hat, kann als Frucht in diesen
oberen Regionen des «Geisterlandes» sich entfalten. Aber man soll nicht meinen, dal3 hier
etwa vor alem solches in Betracht kommt, was «irdischen Ruhm» oder ahnliches bringt.
Nein, gerade das kommt in Frage, was im kleinsten Lebenskreise zum Bewul3tsein fuhrt, dal3
ales einzelne seine Bedeutung fir den ewigen Werdegang des Daseins hat. Man mul sich
vertraut machen mit dem Gedanken, dal3 der Mensch in dieser Region anders urteilen mul3,
als er dies im physischen Leben tun kann. Hat er zum Beispiel weniges sich erworben, was
mit dieser finften Region verwandt ist, so entsteht in ihm der Drang, sich fur das folgende
physische Leben einen Impuls einzupragen, welcher dieses Leben so verlaufen &3, dald im
Schicksal (Karma) desselben die entsprechende Wirkung des Mangels zutage tritt. Was dann
in dem folgenden Erdenleben als leidvolles Geschick, vom Gesichtspunkte dieses Lebens aus,
erscheint —javielleicht as solches tief beklagt wird —, das findet der Mensch in dieser Region
des «Geisterlandes» a's fur ihn durchaus notwendig. — Da der Mensch in der finften Region
in seinem eigentlichen Selbst lebt, so ist er auch herausgehoben aus alem, was ihn aus den
niederen Welten wahrend der Verkdrperungen umhdillt. Er ist, was er immer war und immer
sein wird wahrend des Laufes seiner Verkorperungen. Er lebt in dem Walten der Absichten,
welche fur diese Verkorperungen bestehen und die er in sein eigenes Selbst eingliedert. Er
blickt auf seine eigene Vergangenheit zurtick und er fuhlt, dal3 alles, was er in derselben erlebt
hat, in die Absichten, die er in Zukunft zu verwirklichen hat, aufgenommen wird. Eine Art
Gedéachtnis fur seine friiheren Lebenslaufe und der prophetische Vorblick flr seine spéteren
blitzen auf. — (101) Man sieht: dagenige, was in dieser Schrift das «Geistselbst» genannt
worden ist, lebt in dieser Region, soweit es entwickelt ist, in seiner ihm angemessenen
Wirklichkeit. Es bildet sich aus und bereitet sich vor, um in einer neuen Verkérperung sich
ein Vollziehen der geistigen Absichten in der irdischen Wirklichkeit zu ermdglichen.

(9) Hat sich dieses «Gestselbst» wahrend einer Reihe von Aufenthalten im
«Geisterland» so weit entwickelt, dal3 es sich vallig frei in diesem Lande bewegen kann, dann
wird es seine wahre Heimat immer mehr hier suchen. Das Leben im Geiste wird ihm so
vertraut, wie dem irdischen Menschen das Leben in der physischen Wirklichkeit. Die
Gesichtspunkte der Geisterwelt wirken fortan auch as die mal3gebenden, die es fir die
folgenden Erdenleben zu den seinigen, mehr oder weniger bewuf3t oder unbewul3t, macht. Als
ein Glied der gottlichen Weltordnung kann sich das Selbst fihlen. Die Schranken und Gesetze
des irdischen Lebens bertihren es nicht in seiner innersten Wesenheit. Die Kraft zu allem, was
es vollfuhrt, kommt ihm aus der geistigen Welt. Die geistige Welt aber ist eine Einheit. Wer
inihr lebt, weil3, wie das Ewige an der Vergangenheit geschaffen hat, und er kann von dem
Ewigen aus die Richtung fur die Zukunft bestimmen. Der Blick Uber die Vergangenheit weitet
sich zu einem vollkommenen. Ein Mensch, der diese Stufe erreicht hat, gibt sich selbst Ziele,
die er in einer néchsten Verkorperung ausfuhren soll. Vom «Geisterland» aus beeinflufdt er
seine Zukunft, so dal3 sie im Sinne des Wahren und Geistigen verlauft. Der Mensch befindet
sich wahrend des Zwischenzustandes zwischen zwei Verkérperungen in Gegenwart aller
derjenigen erhabenen Wesen, vor deren Blicken die gottliche Weisheit unverhllt ausgebreitet



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

liegt. Denn er hat die Stufe erklommen, auf der er sie verstehen kann. In der sechsten Region
des «Geisterlandes» wird der Mensch in allen seinen Handlungen dasjenige vollbringen, was
dem wahren Wesen der Welt am angemessensten ist. Denn er kann nicht nach dem suchen,
was ihm frommt sondern einzig nach dem, was geschehen soll nach dem richtigen Gang der
Weltordnung. Die siebente Region des «Geisterlandes» fihrt an die Grenze der «drel
Welten». Der Mensch steht hier den «Lebenskernen» gegentiber, die aus htheren Welten in
die drel beschriebenen versetzt werden, um da ihre Aufgaben zu vollbringen. Ist der Mensch
an der Grenze der drei Welten, so erkennt er sich somit in seinem eigenen Lebenskern. (102)
Das bring mit sich, dal3 die Rétsel dieser drei Welten fur ihn gel6st sein mussen. Er
Uberschaut also das ganze Leben dieser Welten. Im physischen Leben sind die Fahigkeiten
der Seele, durch welche sie die hier geschilderten Erlebnisse in der geistigen Welt hat, unter
den gewdhnlichen Lebensverhéltnissen nicht bewuldt. Sie arbeiten in ihren unbewuften Tiefen
an den leiblichen Organen, welche das Bewul3tsein der physischen Welt zustande bringen.
Diesist gerade der Grund, warum sie fur diese Welt unwahrnehmbar bleiben. Auch das Auge
sieht nicht sich, weil in ihm die Krafte wirken, welche anderes sichtbar machen. Will man
beurteilen, inwiefern ein zwischen Geburt und Tod verlaufendes Menschenleben das Ergebnis
vorangehender Erdenleben sein kann, so mul3 man in Erwagung ziehen, dal3 ein innerhalb
dieses Lebens selbst gelegener Gesichtspunkt, wie man ihn zunéchst naturgemald einnehmen
mul3, keine Beurtellungsmoglichkeit liefert. Fir einen solchen Gesichtspunkt kénnte zum
Beispiel ein Erdenleben als leidvoll, unvollkommen und so weiter erscheinen, wahrend es
gerade in dieser Gestaltung fir einen aul’erhalb dieses Erdenlebens selbst liegenden
Gesichtspunkt mit seinem Leid, in seiner Unvollkommenheit al's Ergebnis friherer Leben sich
ergeben muf3. Durch das Betreten des Erkenntnispfades in dem Sinne, wie dies in einem der
néchsten Kapitel geschildert wird, 16st sich die Seele los von den Bedingungen des Leibes-
lebens. Sie kann dadurch im Bilde die Erlebnisse wahrnehmen, welche sie zwischen dem
Tode und einer neuen Geburt durchmacht. Solches Wahrnehmen gibt die Mdéglichkeit, die
Vorgange des «Geisterlandes» so zu schildern, wie es hier skizzenhaft geschehen ist. Nur
wenn man nicht versdumt, sich gegenwartig zu halten, dal3 die ganze Verfassung der Seele
eine andere ist im physischen Leibe asim rein geistigen Erleben, wird man die hier gegebene
Schilderung im rechten Lichte sehen.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

V. Die physische Welt und ihre Verbindung mit Seelen- und Geisterland

(1) Die Gebilde der Sedenwelt und des Geisterlandes kénnen nicht der Gegenstand
aulZerer sinnlicher Wahrnehmung sein. Die Gegenstande dieser sinnlichen Wahrnehmung sind
den beschriebenen beiden Welten als eine dritte anzureihen. (103) Auch wahrend seines
leiblichen Daseins lebt der Mensch gleichzeitig in den drei Welten. Er nimmt die Dinge der
sinnlichen Welt wahr und wirkt auf sie. Die Gebilde der Seelenwelt wirken durch ihre Kréfte
der Sympathie und Antipathie auf ihn ein; und seine eigene Seele erregt durch ihre Neigungen
und Abneigungen, durch ihre Wiinsche und Begierden Wellen in der Seelenwelt. Die geistige
Wesenheit der Dinge aber spiegelt sich in seiner Gedankenwelt; und er selbst ist as
denkendes Geistwesen Birger des Geisterlandes und Genosse alles dessen, was in diesem
Gebiete der Welt lebt. — Daraus wird ersichtlich, dal3 die sinnliche Welt nur ein Tell dessen
ist, was den Menschen umgibt. Aus der allgemeinen Umwelt des Menschen hebt sich dieser
Teil mit einer gewissen Selbsténdigkeit ab, well ihn die Sinne wahrnehmen koénnen, die das
Seelische und Geistige unberiicksichtigt lassen, das ebenso dieser Welt angehotrt. Wie ein
Stiick Eis, das auf dem Wasser schwimmt, Stoff ist des umgebenden Wassers, aber sich durch
gewisse Eigenschaften von diesem abhebt, so sind die Sinnendinge Stoff der sie umgebenden
Seelen- und Geisterwelt; und sie heben sich von diesen durch gewisse Eigenschaften ab, die
sie sinnlich wahrnehmbar machen. Sie sind — halb bildlich gesprochen — verdichtete Geist-
und Seelengebilde; und die Verdichtung bewirkt, dal3 die Sinne sich von ihnen Kenntnis
verschaffen kdnnen. Ja, wie das Eis nur eine Form ist, in der das Wasser existiert, so sind die
Sinnendinge nur eine Form, in der die Seelen- und Geistwesen existieren. Hat man das
begriffen, so falst man auch, dal3, wie das Wasser in Eis, so die Geist- in die Seelenwelt und
diese in die Sinnenwelt Ubergehen kdnnen.

(2) Von diesem Gesichtspunkte aus ergibt sich auch, warum der Mensch sich Gedanken tber
die sinnlichen Dinge machen kann. Denn es gibt eine Frage, welche sich doch jeder Denkende
stellen mufite, ndmlich die: in welchem Verhaltnisse steht der Gedanke, den sich der Mensch
Uber einen Stein macht, zu diesem Steine selbst? Denjenigen Menschen, die besonders tiefe
Blicke in die &@uf3ere Natur tun, tritt diese Frage in voller Klarheit vor das geistige Auge. Sie
empfinden die Zusammenstimmung der menschlichen Gedankenwelt mit dem Bau und der
Einrichtung der Natur. (104) In schoner Art spricht sich zum Beispiel der grof3e Astronom
Kepler Uber diese Harmonie aus. «Wahr ist's, dal3 der gottliche Ruf, welcher die Menschen
Astronomie lernen heifdt, in der Welt geschrieben steht, nicht zwar in Worten und Silben, aber
der Sache nach, vermdge der Angemessenheit der menschlichen Begriffe und Sinne zu der
Verkettung der himmlischen Koérper und Zustéande.» — Nur weil die Dinge der Sinnenwelt
nichts anderes sind als die verdichteten Geistwesenheiten, kann der Mensch, der sich durch
seine Gedanken zu diesen Geistwesenheiten erhebt, in seinem Denken die Dinge verstehen.
Es stammen die Sinnendinge aus der Geisterwelt, sie sind nur eine andere Form der
Geisteswesenheiten- und wenn sich der Mensch Gedanken ber die Dinge macht, so ist sein
Inneres nur von der sinnlichen Form ab- und zu den geistigen Urbildern dieser Dinge
hingerichtet. Ein Ding durch Gedanken verstehen ist ein Vorgang, der verglichen werden
kann mit dem, durch welchen ein fester Korper zuerst im Feuer fllissig gemacht wird, damit
ihn der Chemiker dann in seiner fllissigem Form untersuchen kann.

(3) In den verschiedenen Regionen des Geisterlandes zeigen sich (vergleiche Seite 85 ff.)
die geistigen Urbilder der sinnlichen Welt. In der flnften, sechsten und siebenten Region
finden sich diese Urbilder noch as lebendige Keimpunkte, in den vier unteren Regionen
gestalten sie sich zu geistigen Gebilden. Diese geistigen Gebilde nimmt in enem
schattenhaften Abglanz der Menschengeist wahr, wenn er durch sein Denken sich das Ver-



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

sténdnis der sinnlichen Dinge verschaffen will. Wie diese Gebilde sich zur sinnlichen Welt
verdichtet haben, das ist fir denjenigen eine Frage, der ein geistiges Verstandnis seiner
Umwelt anstrebt. — Zunéchst gliedert sich fir die menschliche Sinnesanschauung diese
Umwelt in die vier deutlich voneinander geschiedenen Stufen: die mineraische, die
pflanzliche, die tierische und die menschliche. Das Mineralreich wird durch die Sinne
wahrgenommen und durch das Denken begriffen. Macht man sich Gber einen mineralischen
Korper einen Gedanken, so hat man es somit mit einem Zweifachen zu tun: mit dem Sinnen-
dinge und mit dem Gedanken. Demgemal? hat man sich vorzustellen, dai3 dieses Sinnending
ein verdichtetes Gedankenwesen ist. Nun wirkt ein mineralisches Wesen auf ein anderes in
aulRerlicher Weise. Es st6lt an dasselbe und bewegt es; es erwarmt es, beleuchtet es, 10st es
auf und so weiter. Diese aul3erliche Wirkungsart ist durch Gedanken auszudriicken. Der
Mensch macht sich Gedanken dariiber, wie die mineralischen Dinge auf3erlich gesetzméaldig
aufeinander wirken. (105) Dadurch erweitern sich seine einzelnen Gedanken zu einem
Gedankenbilde der gesamten mineralischen Welt. Und dieses Gedankenbild ist ein Abglanz
des Urbildes der ganzen mineralischen Sinnenwelt. Esist als ein Ganzesin der geistigen Welt
zu finden. — Im Pflanzenreiche treten zu der &uf3eren Wirkung eines Dinges auf das andere
noch die Erscheinungen des Wachstums und der Fortpflanzung hinzu. Die Pflanze vergrofiert
sich und bringt aus sich Wesen ihresgleichen hervor. Zu dem, was dem Menschen im
Minerareiche entgegentritt, kommt hier noch das Leben. Die einfache Besinnung auf diese
Tatsache gibt einen Ausblick, der hier lichtbringend ist. Die Pflanze hat in sich die Kraft, sich
selbst ihre lebendige Gestalt zu geben und diese Gestalt an einem Wesen ihresgleichen
hervorzubringen. Und zwischen der gestaltlosen Art der mineralischen Stoffe, wie sie unsin
den Gasen, in den FlUssigkeiten und so weiter gegentibertreten, und der |ebendigen Gestalt
der Pflanzenwelt stehen die Formen der Kristalle mitten drinnen. In den Kristallen haben wir
den Ubergang von der gestaltiosen Mineralwelt zu der lebendigen Gestaltungsfahigkeit des
Pflanzenreiches zu suchen. — In diesem aul3erlich sinnlichen Vorgang der Gestaltung —in den
beiden Reichen, dem mineralischen und dem pflanzlichen — hat man die sinnliche
Verdichtung des rein geistigen Vorganges zu sehen, der sich abspielt, wenn die geistigen
Keime der drei oberen Regionen des Geisterlandes sich zu den Geistgestalten der unteren
Regionen bilden. Dem Prozel3 der Kristalisation entspricht in der geistigen Welt als sein
Urbild der Ubergang von dem formlosen Geistkeim zu dem gestalteten Gebilde. Verdichtet
sich dieser Ubergang so, daf3 ihn die Sinne in seinem Ergebnis wahrnehmen konnen, so stellt
er sich in der Sinnenwelt als mineralischer Kristallisationsprozef3 dar. — Nun ist aber auch in
dem Pflanzenleben ein gestalteter Geistkeim vorhanden. Aber hier ist dem gestalteten Wesen
noch die lebendige Gestaltungsféahigkeit erhaten geblieben. In dem Kristall hat der Geistkeim
bel seiner Gestaltung die Bildungsfahigkeit verloren. Er hat sich in der zustande gebrachten
Gestalt ausgelebt. Die Pflanze hat Gestalt und dazu auch noch Gestaltungsfahigkeit. Die
Eigenschaft der Geistkeime in den oberen Regionen des Geisterlandes ist dem Pflanzenleben
bewahrt geblieben. Die Pflanze ist adso Gestat wie der Kristall, und dazu noch
Gestaltungskraft. (106) AulRer der Form, welche die Urwesen in der Pflanzengestalt
angenommen haben, arbeitet an dieser noch eine andere Form, die das Geprége der
Gelstwesen aus den oberen Regionen tragt. Sinnlich wahrnehmbar ist an der Pflanze aber nur,
was sich in der fertigen Gestalt auslebt; die bildenden Wesenheiten, welche dieser Gestalt die
Lebendigkeit geben, sind im Pflanzenreiche auf sinnlich-unwahrnehmbare Art vorhanden.
Das sinnliche Auge sieht die kleine Lilie von heute und die gréf3er gewordene nach eniger
Zeit. Die Bildungskraft, welche die letztere aus der ersten herausarbeitet, sieht dieses Auge
nicht. Diese bildende Kraftwesenheit ist der sinnlich-unsichtbar webende Teil in der Pflanzen-
welt. Die Geistkeime sind um eine Stufe herabgestiegen, um im Gestaltenreich zu wirken. In
der Geisteswissenschaft kann von Elementarreichen gesprochen werden. Bezeichnet man die
Urformen, die noch keine Gestalt haben, als erstes Elementarreich, so sind die sinnlich
unsichtbaren Kraftwesenheiten, die als die Werkmeister des Pflanzenwachstums wirken,



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Angehorige des zweiten Elementarreiches. — In der tierischen Welt kommt zu den Fahigkeiten
des Wachstums und der Fortpflanzung noch Empfindung und Trieb hinzu. Das sind
AuRerungen der seelischen Welt. Ein Wesen, das mit ihnen begabt ist, gehort dieser Welt an,
empfangt von ihr Eindricke und Ubt auf sie Wirkungen. Nun ist jede Empfindung, jeder
Trieb, die in einem tierischen Wesen entstehen, aus dem Untergrunde der Tierseele
hervorgeholt. Die Gestalt ist bleibender as die Empfindung oder der Trieb. Man kann sagen,
so wie sich die sich veréndernde Pflanzengestalt zur starren Kristallform verhdt, so das
Empfindungsleben zur bleibenderen lebendigen Gestalt. Die Pflanze geht in der
gestaltbildenden Kraft gewissermalien auf; sie gliedert immer neue Gestalten wahrend ihres
Lebens an. Erst setzt sie die Wurzel, dann die Blattgebilde, dann die Bliten und so weiter an.
Das Tier schlief3t mit einer in sich vollendeten Gestalt ab und entwickelt innerhalb derselben
das wechselvolle Empfindungs- und Triebleben. Und dieses Leben hat sein Dasein in der
seelischen Welt. So wie nun die Pflanze das ist, was wéchst und sich fortpflanzt, so ist das
Tier dagenige, was empfindet und seine Triebe entwickelt. Diese sind fir das Tier das
Formlose, das sich in immer neuen Formen entwickelt. Sie haben letzten Endes ihre
urbildlichen Vorgange in den hdchsten Regionen des Geisterlandes. (107) Aber sie betétigen
sich in der seelischen Welt. So kommen in der Tierwelt zu den Kraftwesenheiten, die als
sinnlich-unsichtbare das Wachstum und die Fortpflanzung Ienken, andere hinzu, die noch eine
Stufe tiefer gestiegen sind in die seelische Welt. Im tierischen Reich sind a's die Werkmeister,
welche die Empfindungen und Triebe bewirken, formlose Wesenheiten vorhanden, die sich in
seelische Hullen kleiden. Sie sind die eigentlichen Baumeister der tierischen Formen. Man,
kann das Gebiet, dem sie angehdren, in der Geisteswissenschaft as das dritte Elementarreich
bezeichnen. — Der Mensch ist aul3er mit den bel Pflanzen und Tieren genannten Fahigkeiten
noch mit derjenigen ausgestattet, die Empfindungen zu Vorstellungen und Gedanken zu
verarbeiten und seine Triebe denkend zu regeln. Der Gedanke, der in der Pflanze a's Gestalt,
im Tiere als seelische Kraft erscheint, tritt bel ihm als Gedanke selbst, in seiner eigenen Form,
auf. Das Tier ist Seele; der Mensch ist Geist. Die Geistwesenheit ist noch um eine Stufe tiefer
herabgestiegen. Beim Tiere ist sie seelenbildend. Beim Menschen ist sie in die sinnliche
Stoffwelt selbst eingezogen. Der Geist ist innerhalb des menschlichen Sinnenleibes anwesend.
Und weil er im sinnlichen Kleide erscheint, kann er nur as jener schattenhafte Abglanz
erscheinen, welchen der Gedanke vom Geistwesen darstellt. Durch die Bedingungen des
physischen Gehirnorganismus erscheint im Menschen der Geist. — Aber der Geist ist dafr
auch des Menschen innerliche Wesenheit geworden. Der Gedanke ist die Form, welche die
formlose Geistwesenheit im Menschen annimmt, wie sie in der Pflanze Gestalt, im Tiere
Seele annimmt. Dadurch hat der Mensch kein ihn aufbauendes Elementarreich auf3er sich,
insofern er denkendes Wesen ist. Sein Elementarreich arbeitet in seinem sinnlichen Leibe.
Nur insofern der Mensch Gestalt und Empfindungswesen ist, arbeiten an ihm die
Elementarwesen derselben Art, die an den Pflanzen und Tieren arbeiten. Der
Gedankenorganismus aber wird im Menschen ganz vom Inneren seines physischen Leibes
herausgearbeitet. Im Geistorganismus des Menschen, in seinem zum vollkommenen Gehirn
ausgebildeten Nervensystem, hat man sinnlich-sichtbar vor sich, was an den Pflanzen und
Tieren as unsinnliche Kraftwesenheit arbeitet. Dies macht, dal3 das Tier Selbstgefuhl, der
Mensch aber Selbstbewulétsein zeigt. Im Tiere fUhlt sich der Geist ds Seele; er erfaldt sich
noch nicht als Geist. Im Menschen erkennt der Geist sich als Geist, wenn auch — durch die
physischen Bedingungen — als schattenhaften Abglanz des Geistes, als Gedanke. — In diesem
Sinne gliedert sich die dreifache Welt in der folgenden Art:



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Das Reich der urbildlichen formlosen Wesen (erstes Elementarreich);
das Reich der gestatenschaffenden Wesen (zweites Elementarreich);
das Reich der seelischen Wesen (drittes Elementarreich);
das Reich der geschaffenen Gestalten (Kristallgestalten);

das Reich, das in Gestalten sinnlich wahrnehmbar wird, an dem aber die
gestaltenschaffenden Wesen wirken (Pflanzenreich);

6. das Reich, das in Gestalten sinnlich wahrnehmbar wird, an dem aber aufRerdem noch
die gestaltenschaffenden und die sich seelisch auslebenden Wesenheiten wirken
(Tierreich); und

7. das Reich, in dem die Gestalten sinnlich wahrnehmbar sind, an dem aber noch die
gestaltenschaffenden und seelisch sich auslebenden Wesenheiten wirken und in dem
sich der Geist selbst in Form des Gedankens innerhalb der Sinnenwelt gestaltet
(Menschenreich).

a b~ wbdpE

(4) Hieraus ergibt sich, wie die Grundbestandteile des im Leibe |ebenden Menschen mit der
geistigen Welt zusammenhéngen. Den physischen Korper, den Atherleib, den empfindenden
Seelenleib und die Verstandesseele hat man as in der Sinnenwelt verdichtete Urbilder des
Geisterlandes anzusehen. Der physische Korper kommt dadurch zustande, dal3 des Menschen
Urbild bis zur sinnlichen Erscheinung verdichtet wird. Man kann deshalb auch diesen
physischen Leib eine zur sinnlichen Anschaulichkeit verdichtete Wesenheit des ersten
Elementarreiches nennen. Der Atherleib entsteht dadurch, da? die auf diese Art entstandene
Gestalt beweglich erhalten wird durch eine Wesenheit, die ihre Tétigkeit in das sinnliche
Reich herein erstreckt, selbst aber nicht sinnlich anschaubar wird. Will man diese Wesenheit
vollstandig charakterisieren, so muld man sagen, sie hat zunéchst ihren Ursprung in den
hochsten Regionen des Gelsterlandes und gestaltet sich dann in der zweiten Region zu einem
Urbild des Lebens. Als solches Urbild des Lebens wirkt sie in der sinnlichen Welt. In
dhnlicher Art hat die Wesenheit, welche den empfindenden Seelenleib aufbaut, ihren
Ursprung in den hochsten Gebieten des Geisterlandes, gestaltet sich in der dritten Region
desselben zum Urbilde der Seelenwelt und wirkt als solches in der sinnlichen Welt. Die
Verstandesseel e aber wird dadurch gebildet, dal’ des denkenden Menschen Urbild sich in der
vierten Region des Geisterlandes zum Gedanken gestaltet und as solcher unmittelbar als
denkende Menschenwesenheit in der Sinneswelt wirkt. — (109) So steht der Mensch innerhalb
der Sinneswelt; so arbeitet der Geist an seinem physischen Korper, an seinem Atherleib und
an seinem empfindenden Seelenlelb. So kommt dieser Geist in der Verstandesseele zur
Erscheinung. — An den drei unteren Gliedern des Menschen arbeiten also die Urbilder in Form
von Wesenheiten mit, die ihm in einer gewissen Art aul3erlich gegeniiberstehen; in seiner
Verstandesseele wird er selbst zum (bewufdten) Arbeiter an sich. — Und die Wesenheiten, die
an seinem physischen Korper arbeiten, sind dieselben, welche die mineralische Natur bilden.
An seinem Atherleib wirken Wesenheiten von der Art, die im Pflanzenreich, an seinem
empfindenden Seelenleib solche, die im Tierreich auf sinnlich-unwahrnehmbare Art Ieben,
die aber ihre Wirksamkeit in diese Reiche herein erstrecken.

(5) So wirken die verschiedenen Welten zusammen. Die Welt, in welcher der Mensch |ebt,
ist der Ausdruck dieses Zusammenwirkens.

(6) Hat man die sinnliche Welt in dieser Art begriffen, so erdffnet sich auch das
Verstandnis fir Wesen anderer Art, als digenigen sind, die in den genannten vier Reichen der
Natur ihr Dasein haben. Ein Beispid fir solche Wesenheiten ist das, was man Volksgeist



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(Nationalgeist) nennt. Dieser kommt nicht in sinnlicher Art unmittelbar zur Erscheinung. Er
lebt sich aus in den Empfindungen, Gefihlen, Neigungen und so weiter, die man as die
einem Volke gemeinsamen beobachtet. Er ist elne Wesenheit, die sich nicht sinnlich
verkorpert, sondern wie der Mensch seinen Leib sinnlich anschaulich gestaltet, so gestaltet sie
den ihrigen aus dem Stoff e der Seelenwelt. Dieser Seelenleib des Volksgeistes ist wie eine
Wolke, in welcher die Glieder eines Volkes leben, deren Wirkungen in den Seelen der
betreffenden Menschen zum Vorschein kommen, die aber nicht aus diesen Seelen selbst
stammt. Wer sich den Volksgeist nicht in dieser Art vorstellt, fir den bleibt er ein
schemenhaftes Gedankenbild ohne Wesen und Leben, eine leere Abstraktion. — Und ein
Ahnliches wére zu sagen in bezug auf das, was man Zeitgeist nennt. Ja, es wird dadurch der
geistige Blick geweitet Uber eine Mannigfaltigkeit von anderen, von niederen und héheren
Wesenheiten, die in der Umwelt des Menschen Ieben, ohne dal3 er sie sinnlich wahrnehmen
kann. (110) Digjenigen, welche geistiges Anschauungsvermoégen haben, nehmen aber solche
Wesen wahr und kénnen sie beschreiben. Zu den niedrigeren Arten solcher Wesen gehort
ales, was die Wahrnehmer der geistigen Welt als Salamander, Sylphen, Undinen, Ghomen
beschreiben. Es sollte nicht gesagt zu werden brauchen, dal’ solche Beschreibungen nicht als
Abbilder der ihnen zugrunde liegenden Wirklichkeit gelten kbnnen. Wéren sie dieses, so ware
die durch sie gemeinte Welt keine geistige, sondern ene grob-sinnliche. Sie sind
Veranschaulichungen einer geistigen Wirklichkeit, die sich eben nur auf diese Art, durch
Gleichnisse, darstellen |at. Wenn derjenige, der nur das sinnliche Anschauen gelten lassen
will, solche Wesenheiten als Ausgeburten einer wisten Phantasie und des Aberglaubens
ansieht, so ist das durchaus begreiflich. Fur sinnliche Augen kénnen sie natirlich nie sichtbar
werden, weil sie keinen sinnlichen Leib haben. Der Aberglaube liegt nicht darin, dal3 man
solche Wesen als wirklich ansieht, sondern dal3 man glaubt, sie erscheinen auf sinnliche Art. —
Wesen solcher Form wirken an dem Weltenbau mit, und man trifft mit ihnen zusammen,
sobald man die hoéheren, den leiblichen Sinnen verschlossenen Weltgebiete betritt.
Aberglaubisch sind nicht digjenigen, welche in solchen Beschreibungen die Bilder geistiger
Wirklichkeiten sehen, sondern digenigen, welche an das sinnliche Dasein, der Bilder glauben,
aber auch digenigen, welche den Geist ablehnen, well sie das sinnliche Bild ablehnen zu
muissen vermeinen. — Auch solche Wesen sind zu verzeichnen, die nicht bisin die Seelenwelt
herabsteigen, sondern deren Hulle nur aus Gebilden des Geisterlandes gewoben ist. Der
Mensch nimmt sie wahr, wird ihr Genosse, wenn er das geistige Auge und das geistige Ohr
sich fur sie er6ffnet. — Durch eine solche Er6ffnung wird dem Menschen vieles verstéandlich,
was er ohne dieselbe nur verstdndnisios anstarren kann. Es wird hell um ihn herum; er sieht
die Ursachen zu dem, was sich in der Sinnenwelt als Wirkungen abspielt. Er erfal’t dasjenige,
was er ohne geistiges Auge entweder ganz ableugnet oder demgegeniber er sich mit dem
Ausspruch begnigen mufd: «Es gibt mehr Dinge im Himmel und auf Erden, as eure
Schulweisheit sich traumen 1803t.» Feiner — geistig — empfindende Menschen werden unruhig,
wenn sie eine andere Welt als die sinnliche um sich herum ahnen, dumpf gewahr werden und
innerhalb ihrer tappen missen wie der Blinde zwischen sichtbaren Gegenstanden. (111) Nur
die klare Erkenntnis von diesen hoéheren Gebieten des Daseins, das verstdndnisvolle
Eindringen in dagenige, was in ihnen vorgeht, kann den Menschen wirklich festigen und ihn
seiner wahren Bestimmung zufiihren. Durch die Einsicht in das, was den Sinnen verborgen
ist, erweitert der Mensch sein Wesen in der Art, dal3 er sein Leben vor dieser Erweiterung wie
ein «Traumen Uber die Welt» empfindet.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

VI. Von den Gedankenformen und der menschlichen Aura

(1) Es ist gesagt worden, dal3 die Gebilde einer der drei Welten nur dann fur den
Menschen Wirklichkeit haben, wenn er die Fahigkeiten oder die Organe hat, sie
wahrzunehmen. Gewisse Vorgange im Raume nimmt der Mensch nur dadurch als
Lichterscheinungen wahr, dal3 er ein wohlgebildetes Auge hat. Wieviel sich von dem, was
wirklich ist, einem Wesen offenbart, das héngt von dessen Empfanglichkeit ab. Niemals darf
somit der Mensch sagen: nur das sei wirklich, was er wahrnehmen kann. Es kann vieles
wirklich sein, fir dessen Wahrnehmung ihm die Organe fehlen. — Nun sind die Seelenwelt
und das Geisterland ebenso wirklich, jain einem viel héheren Sinne wirklich als die sinnliche
Welt. Zwar kann kein sinnliches Auge Gefiihle, Vorstellungen sehen; aber sie sind wirklich.
Und wie der Mensch durch seine @uf3eren Sinne die korperliche Welt als Wahrnehmung vor
sich hat, so werden fir seine geistigen Organe Gefuihle, Triebe, Instinkte, Gedanken und so
weiter zu Wahrnehmungen. Genau wie durch das sinnliche Auge zum Beispiel raumliche
Vorgange als Farbenerscheinungen gesehen werden kdnnen, so kénnen durch die inneren
Sinne die genannten seelischen und geistigen Erscheinungen zu Wahrnehmungen werden, die
den sinnlichen Farbenerscheinungen analog sind. Vollkommen verstehen, in welchem Sinne
das gemeint ist, kann allerdings nur derjenige, welcher auf dem im néchsten Kapitel zu
beschreibenden Erkenntnispfad gewandelt ist und sich dadurch seine inneren Sinne entwickelt
hat. (112) Fur einen solchen werden in der ihn umgebenden Seelenwelt die
Seelenerscheinungen und im geistigen Gebiet die geistigen Erscheinungen Ubersinnlich
sichtbar. Gefiihle, welche er an anderen Wesen erlebt, strahlen wie Lichterscheinungen fur ihn
von dem fiuhlenden Wesen aus; Gedanken, denen er seine Aufmerksamkeit zuwendet,
durchfluten den geistigen Raum. Fir ihn ist ein Gedanke eines Menschen, der sich auf einen
andern Menschen bezieht, nicht etwas Unwahrnehmbares, sondern ein wahrnehmbarer
Vorgang. Der Inhalt eines Gedankens lebt als solcher nur in der Seele des Denkenden; aber
dieser Inhalt erregt Wirkungen in der Geistwelt. Diese sind fur das Geistesauge der
wahrnehmbare Vorgang. Als tatséchliche Wirklichkeit stromt der Gedanke von einer
menschlichen Wesenheit aus und flutet der andern zu. Und die Art, wie dieser Gedanke auf
den andern wirkt, wird erlebt as ein wahrnehmbarer VVorgang in der geistigen Welt. So ist fir
den, dessen geistige Sinne erschlossen sind, der physisch wahrnehmbare Mensch nur ein Tell
des ganzen Menschen. Dieser physische Mensch wird der Mittel punkt seelischer und geistiger
Ausstromungen. Nur angedeutet kann die reich-mannigfaltige Welt werden, die sich vor dem
«Seher» hier auftut. Ein menschlicher Gedanke, der sonst nur in dem Denkverstandnisse des
Zuhdrenden lebt, tritt zum Beispiel as geistig wahrnehmbare Farbenerscheinung auf. Seine
Farbe entspricht dem Charakter des Gedankens. Ein Gedanke, der aus einem sinnlichen Trieb
des Menschen entspringt, hat eine andere Farbung a's ein im Dienste der reinen Erkenntnis,
der edlen Schonheit oder des ewig Guten gefaldter Gedanke. In roten Farbennuancen

durchziehen Gedanken, welche dem sinnlichen Leben entspringen, die Seelenwelt Y. [ 2 Die hier
gegebenen Auseinandersetzungen sind naturgemall den stérksten MifRverstdndnissen ausgesetzt. Es soll deshalb in dieser
neuen Auflage ganz kurz am Schlusse in einer Bemerkung auf sie zurtickgekommen werden. (Vgl. S. 144 ff.)]

In schonem hellem Gelb erscheint ein Gedanke, durch den der Denker zu einer hoheren
Erkenntnis aufsteigt. In herrlichem Rosarot erstrahlt ein Gedanke, der aus hingebungsvoller
Liebe stammt. Und wie dieser Inhalt eines Gedankens, so kommt auch dessen grof3ere oder
geringere Bestimmtheit in seiner Ubersinnlichen Erscheinungsform zum Ausdruck. Der
prézise Gedanke des Denkers zeigt sich as ein Gebilde von bestimmten Umrissen; die
verworrene Vorstellung tritt a's ein verschwimmendes, wolkiges Gebilde auf.

(2) Und die Seelen- und Geisteswesenheit des Menschen erscheint in dieser Art as
Ubersinnlicher Teil an der ganzen menschlichen Wesenheit. (113)



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(3) Die dem «geistigen Auge» wahrnehmbaren Farbenwirkungen, die um den in seiner
Betétigung wahrgenommenen physischen Menschen herumstrahlen und ihn wie eine Wolke
(etwa in Eiform) einhillen, sind eine menschliche Aura. Bei verschiedenen Menschen ist die
Grofle dieser Aura verschieden. Doch kann man sich — im Durchschnitt — etwa vorstellen,
dal3 der ganze Mensch doppelt so lang und viermal so breit erscheint als der physische.

(4) In der Aurafluten nun die verschiedensten Farbenttne. Und dieses Fluten ist ein getreues
Bild des inneren menschlichen Lebens. So wechselnd wie dieses sind einzelne Farbenttne.
Doch dricken sich gewisse bleibende Eigenschaften: Talente, Gewohnheiten,
Charaktereigenschaften auch in bleibenden Grundfarbtonen aus.

(5) Bei Menschen, welche den Erlebnissen des in einem spéteren Kapitel dieses Buches
geschilderten «Erkenntnispfades» vorerst ferne stehen, kdnnen sich Mi3versténdnisse ergeben
Uber die Wesenheit dessen, was hier als «Aura» geschildert wird. Man kann zu der
Vorstellung kommen, as ob dagenige, was hier als «Farben» geschildert wird, vor der Seele
so stiinde, wie eine physische Farbe vor dem Auge steht. Eine solche «seelische Farbe» wére
aber nichts as eine Halluzination. Mit Eindriicken, die «halluzinatorisch» sind, hat die
Geisteswissenschaft nicht das geringste zu tun. Und sie sind jedenfals in der hier
vorliegenden Schilderung nicht gemeint. Man kommt zu einer richtigen Vorstellung, wenn
man sich das Folgende gegenwartig hélt. Die Seele erlebt an einer physischen Farbe nicht nur
den sinnlichen Eindruck, sondern sie hat an ihr ein seelisches Erlebnis. Dieses sedlische
Erlebnisist ein anderes, wenn die Seele — durch das Auge — eine gelbe, ein anderes, wenn sie
eine blaue Flache wahrnimmt. Man nenne dieses Erlebnis das «Leben in Gelb» oder das
«Leben in Blau». Die Seele nun, welche den Erkenntnispfad betreten hat, hat ein gleiches
«Erleben in Gelb» gegentiber den aktiven Seelenerlebnissen anderer Wesen: ein «Erleben in
Blau» gegenliber den hingebungsvollen Seelenstimmungen: (114) Das Wesentliche ist nicht,
dal? der «Seher» bel einer Vorstellung elner anderen Seele so «blaux» sieht, wie er dies «blaux»
in der physischen Welt sieht, sondern dal3 er ein Erlebnis hat, das ihn berechtigt, die
Vorstellung «blau» zu nennen, wie der physische Mensch einen Vorhang zum Beispiel «blau»
nennt. Und weiter ist es wesentlich, dal3 der «Seher» sich bewuf}t ist, mit diesem seinem
Erlebnis in einem leibfreien Erleben zu stehen, so dal? er die Mdglichkeit empfangt, von dem
Werte und der Bedeutung des Seelenlebens in einer Welt zu sprechen, deren Wahrnehmung
nicht durch den menschlichen Leib vermittelt ist. Wenn auch dieser Sinn der Darstellung
durchaus berticksichtigt werden mul3, so ist es fir den «Seher» doch ganz selbstverstéandlich,
von «Blau», «Gelb», «Grinx» und so weiter in der «Aura» zu sprechen.

(6) Sehr verschieden ist die Aura nach den verschiedenen Temperamenten und den
Gemitsanlagen der Menschen; verschieden auch je nach den Graden der geistigen
Entwickelung. Eine vdllig andere Aura hat ein Mensch, der sich ganz seinen animalischen
Trieben hingibt, as ein solcher, der viel in Gedanken lebt. Wesentlich unterscheidet sich die
Aura einer religios gestimmten Natur von einer solchen, die in den trivialen Erlebnissen des
Tages aufgeht. Dazu kommt, dai3 alle wechselnden Stimmungen, alle Neigungen, Freuden
und Schmerzen in der Auraihren Ausdruck finden.

(7) Man muf3 die Auren der verschiedenartigen Seelenerlebnisse miteinander vergleichen,
uni die Bedeutung der Farbenttne verstehen zu lernen. Man nehme zunéchst Seel enerlebnisse,
die von stark ausgepragten Affekten durchsetzt sind. Sie lassen sich in zwei verschiedene
Arten sondern, in solche, bel denen die Seele zu diesen Affekten vorzlglich durch die



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

animalische Natur getrieben wird, und solche, welche eine raffiniertere Form annehmen, die
sozusagen durch das Nachdenken stark beeinflu®t werden. Bei der ersteren Art von
Erlebnissen durchfluten vorziglich braune und rétlich-gel be Farbenstromungen aller Nuancen
an bestimmten Stellen die Aura. Bei denen mit raffinierteren Affekten treten an denselben
Stellen Tone von hellerem Rotgelb und Grin auf. Man kann bemerken, dal3 mit wachsender
Intelligenz die grinen Tone immer haufiger werden. Sehr kluge Menschen, die aber ganz in
der Befriedigung ihrer animalischen Triebe aufgehen, zeigen viel Grun in ihrer Aura. Doch
wird dieses Griin immer einen stérkeren oder schwéacheren Anflug von Braun oder Braunrot
haben. Unintelligente Menschen zeigen einen grof3en Tell der Aura durchflutet von
braunroten oder sogar dunkelblutroten Stromungen. (115)

(8) Wesentlich anders als bei solchen Affektzustanden ist die Aura bei der ruhigen,
abwagenden, nachdenklichen Seelenstimmung. Die braunlichen und rétlichen Tone treten
zurck und verschiedene Nuancen des Grin treten hervor. Bel angestrengtem Denken zeigt
die Aura einen wohltuenden grinen Grundton. So sehen vorziglich jene Naturen aus, von
denen man sagen kann, sie wissen sich in jede Lage des Lebens zu finden.

(9) Die blauen Farbentdne treten bel den hingebungsvollen Seelenstimmungen auf. Je
mehr der Mensch sein Selbst in den Dienst einer Sache stellt, desto bedeutender werden die
blauen Nuancen. Zwei ganz verschiedenen Arten von Menschen begegnet man auch in dieser
Beziehung. Es gibt Naturen, die nicht gewohnt sind, ihre Denkkraft zu entfalten, passive
Seelen, die gewissermal3en nichts in den Strom der Weltereignisse zu werfen haben als ihr
«gutes Gemdit». lhre Aura glimmt in schonem Blau. So zeigt sich auch digenige vieler
hingebungsvoller, religioser Naturen. Mitleidsvolle Seelen und solche, die sich gerne in eéinem
Dasein voll Wohltun ausleben, haben eine @hnliche Aura. Sind solche Menschen auf3erdem
intelligent, so wechseln griine und blaue Strdmungen, oder das Blau nimmt wohl auch selbst
eine grunliche Nuance an. Es ist das Eigentumliche der aktiven Seelen im Gegensatz zu den
passiven, da3 sich ihr Blau von innen heraus mit hellen Farbentdnen durchtrankt.
Erfindungsreiche Naturen, solche, die fruchtbringende Gedanken haben, strahlen gleichsam
von einem inneren Punkte heraus helle Farbentone. Im hochsten Mal3e ist dies der Fall bei
denjenigen Personlichkeiten, die man «weise» nennt, und namentlich bei solchen, welche von
fruchtbaren Ideen erflllt sind. Uberhaupt hat alles, was auf geistige Aktivitédt deutet, mehr die
Gestalt von Strahlen, die sich von innen ausbreiten; wahrend alles, was aus dem animalischen
Leben stammt, die Form unregel maliiger Wolken hat, welche die Aura durchfluten.

(10) Je nachdem die Vorstellungen, welche der Aktivitét der Seele entspringen, sich in
den Dienst der eigenen animalischen Triebe oder in einen solchen ideaer, sachlicher
Interessen stellen, zeigen die entsprechenden Auragebilde verschiedene Farbungen. Der
erfinderische Kopf, der ale seine Gedanken zur Befriedigung seiner sinnlichen
Leidenschaften verwendet, zeigt dunkelblaurote Nuancen; derjenige dagegen, welcher seine
Gedanken selbstlos in ein sachliches Interesse stellt, hellrotblaue Farbtone. (116) Ein Leben
im Geiste, gepaart mit edler Hingabe und Aufopferungsféhigkeit, &t rosarote oder
hellviolette Farben erkennen.

(11) Allein nicht nur die Grundverfassung der Seele, sondern auch vortibergehende Affekte,
Stimmungen und andere innere Erlebnisse zeigen ihre Farbenflutungen in der Aura. Ein
pl6tzlich ausbrechender heftiger Arger erzeugt rote Flutungen; gekranktes Ehrgefiinl, das sich
in plétzlicher Aufwallung auslebt, kann man in dunkelgrinen Wolken erscheinen sehen. —
Aber nicht allein in unregelméfigen Wolkengebilden treten die Farbenerscheinungen auf,
sondern auch in bestimmt begrenzten, regelmaldig gestalteten Figuren. Bemerkt man bei



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

einem Menschen eine Anwandlung von Furcht, so sieht man diese zum Beispiel in der Aura
von oben bis unten wie wellige Streifen in blauer Farbe, die einen blaurdtlichen Schimmer
haben. Bel einer Person, an der man bemerkt, wie sie mit Spannung auf ein gewisses Ereignis
wartet, kann man fortwahrend rotblaue Streifen radienartig von innen gegen auf3en hin die
Aura durchziehen sehen.

(12) Fur ein genaues geistiges Wahrnehmungsvermogen ist jede Empfindung, die der
Mensch von auf3en empfangt, zu bemerken. Personen, die durch jeden &uf3eren Eindruck stark
erregt werden, zeigen en fortwdhrendes Aufflackern kleiner blaurétlicher Punkte und
Fleckchen in der Aura. Bei Menschen, die nicht lebhaft empfinden, haben diese Fleckchen
eine orangegelbe oder auch eine schtne gelbe Farbung. Sogenannte «Zerstreutheit» der
Personen zeigt sich als blauliche, ins Grinliche spielende Flecke von mehr oder weniger
wechselnder Form.

(13) Fur ein hoher ausgebildetes «geistiges Schauen» lassen sich innerhab dieser den
Menschen umflutenden und umstrahlenden «Aura» drel Gattungen von Farbenerscheinungen
unterscheiden. Da sind zuerst solche Farben, die mehr oder weniger den Charakter der
Undurchsichtigkeit und Stumpfheit tragen. Allerdings, wenn wir diese Farben mit denjenigen
vergleichen, die unser physisches Auge sieht, dann erscheinen sie diesen gegentiber flichtig
und durchsichtig. Innerhalb der Ubersinnlichen Welt selbst aber machen sie den Raum, den sie
erfullen, vergleichsweise undurchsichtig; sie erfullen ihn wie Nebelgebilde. — Eine zweite
Gattung von Farben sind digjenigen, welche gleichsam ganz Licht sind. Sie durchhellen den
Raum, den sie ausfullen. Dieser wird durch sie selbst zum Lichtraum. — Ganz verschieden von
diesen beiden ist die dritte Art der farbigen Erscheinungen. Diese haben namlich einen
strahlenden, funkelnden, glitzernden Charakter. (117) Sie durchleuchten nicht blof3 den Raum,
den sie ausflllen: sie durchglénzen und durchstrahlen ihn. Es ist etwas Tétiges, in sich
Bewegliches in diesen Farben. Die anderen haben etwas in sich Ruhendes, Glanzloses. Diese
dagegen erzeugen sich gleichsam fortwéhrend aus sich selbst. — Durch die beiden ersten
Farbengattungen wird der Raum wie mit einer feinen Flussigkeit ausgefillt, die ruhig in ihm
verharrt; durch die dritte wird er mit einem sich stets anfachenden Leben, mit nie ruhender
Regsamkeit erfullt.

(14) Diese drei Farbengattungen sind nun in der menschlichen Aura nicht etwa durchaus
nebeneinander gelagert; sie befinden sich nicht etwa ausschliefdich in voneinander getrennten
Raumteilen, sondern sie durchdringen einander in der mannigfatigsten Art. Man kann an
einem Orte der Aura adle drel Gattungen durcheinanderspielen sehen, wie man einen
physischen Korper, zum Beispiel eine Glocke, zugleich sehen und héren kann. Dadurch wird
die Aura zu einer aul3erordentlich komplizierten Erscheinung, denn man hat es, sozusagen,
mit drei ineinander befindlichen, sich durchdringenden Auren zu tun. Aber man kann ins klare
kommen, wenn man seine Aufmerksamkeit abwechselnd auf eine dieser drei Auren richtet.
Man tut dann in der Ubersinnlichen Welt etwas Ahnliches, wie wenn man in der sinnlichen
zum Beispiel — um sich ganz dem Eindruck eines Musikstiickes hinzugeben — die Augen
schliefdt. Der «Seher» hat gewissermalen dreierlei Organe fur die drei Farbengattungen. Und
er kann, um ungestort zu beobachten, die eine oder andere Art von Organen den Eindrticken
offnen und die andern verschlief3en. Es kann bei einem «Seher» zunédchst Uberhaupt nur die
eine Art von Organen, die fir die erste Gattung von Farben, entwickelt sein. Ein solcher kann
nur die eine Aura sehen; die beiden anderen bleiben ihm unsichtbar. Ebenso kann jemand fir
die beiden ersten Arten eindrucksfahig sein, fur die dritte nicht. — Die h6here Stufe der
«Sehergabe» besteht dann darin, dal3 ein Mensch ale drei Auren beobachten und zum Zwecke
des Studiums die Aufmerksamkeit abwechselnd auf die eine oder die andere lenken kann.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(15) Die dreifache Aura ist der Ubersinnlich-sichtbare Ausdruck fir die Wesenheit des
Menschen. Die drei Glieder: Leib, Seele und Geist, kommen in ihr zum Ausdruck. (118)

(16) Die erste Aura ist ein Spiegelbild des Einflusses, den der Leib auf die Seele des
Menschen Ubt; die zweite kennzeichnet das Eigenleben der Seele, das sich Uber das
unmittelbar Sinnlich-reizende erhoben hat, aber noch nicht dem Dienst des Ewigen gewidmet
ist; die dritte spiegelt die Herrschaft, die der ewige Geist Uber den vergénglichen Menschen
gewonnen hat. Wenn Beschreibungen der Aura gegeben werden —wie es hier geschehen ist —,
so muf3 betont werden, dal3 diese Dinge nicht nur schwer zu beobachten, sondern vor allem
schwierig zu beschreiben sind. Deshalb sollte niemand in solchen Darstellungen etwas
anderes als eine Anregung erblicken.

(17) Fir den «Seher» drickt sich aso die Eigentimlichkeit des Seelenlebens in der
Beschaffenheit der Aura aus. Tritt ihm Seelenleben entgegen, das ganz den jeweiligen
sinnlichen Trieben, Begierden und den augenblicklichen auf3eren Reizen hingegeben ist, so
sieht er die erste Aura in den schreiendsten Farbentdnen; die zweite dagegen ist nur schwach
ausgebildet. Man sieht in ihr nur spérliche Farbenbildungen; die dritte aber ist kaum ange-
deutet. Da und dort nur zeigt sich ein glitzerndes Farbenfiinkchen, darauf hindeutend, dal3
auch bei solcher Seelenstimmung in dem Menschen das Ewige as Anlage lebt, dal3 es aber
durch die gekennzeichnete Wirkung des Sinnlichen zurtickgedrangt wird. — Je mehr der
Mensch seine Triebnatur von sich abstreift, desto unaufdringlicher wird der erste Tell der
Aura. Der zweite Teil vergrofert sich dann immer mehr und mehr und erflllt immer
vollsténdiger mit seiner leuchtenden Kraft den Farbenkorper, innerhalb dessen der physische
Mensch lebt. — Und je mehr der Mensch sich als «Diener des Ewigen» erweist, zeigt sich die
wundersame dritte Aura, jener Tell, der Zeugnis liefert, inwiefern der Mensch ein Birger der
geistigen Welt ist. Denn das géttliche Selbst strahlt durch diesen Teil der menschlichen Aura
in die irdische Welt herein. Insofern die Menschen diese Aura zeigen, sind sie Flammen,
durch welche die Gottheit diese Welt erleuchtet. Sie zeigen durch diesen Aurateil, inwieweit
sie nicht sich, sondern dem ewig Wahren, dem edel Schonen und Guten zu leben wissen:
inwiefern sie ihrem engen Selbst abgerungen haben, sich hinzuopfern auf dem Altar des
grof3en Weltwirkens.

(18) So kommt in der Aura zum Ausdrucke, was der Mensch im Laufe seiner
Verkdrperungen aus sich gemacht hat. (119)

(19) In dlen drel Teilen der Aura sind Farben der verschiedensten Nuancen enthalten. Es
andert sich aber der Charakter dieser Nuancen mit dem Entwickelungsgrade des Menschen. —
Man kann im ersten Teil der Aura das unentwickelte Triebleben in allen Nuancen sehen vorn
Rot bis zum Blau. Es haben da diese Nuancen einen triben, unklaren Charakter. Die
aufdringlich roten Nuancen deuten auf die sinnlichen Begierden, auf die fleischlichen Liste,
auf die Sucht nach den Geniissen des Gaumens und des Magens. Griine Nuancen scheinen
sich vorzuglich bel denjenigen niederen Naturen hier zu finden, die zum Stumpfsinn, zur
Gleichglltigkeit neigen, die gierig jedem Genusse sich hingeben, aber doch die
Anstrengungen scheuen, die sie zur Befriedigung bringen. Wo die Leidenschaften heftig nach
irgendeinem Ziele verlangen, dem die erworbenen Fahigkeiten nicht gewachsen sind, treten
braunlichgrine und gelblichgriine Aurafarben auf. Gewisse moderne Lebensweisen ziichten
alerdings geradezu diese Art von Auren.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(20) Ein personliches Selbstgefiinl, das ganz in niederen Neigungen wurzelt, aso die
unterste Stufe des Egoismus darstellt, zeigt sich in unklar-gelben bis braunen Ténen. Nun ist
jaklar, dai’ das animalische Triebleben auch einen erfreulichen Charakter annehmen kann. Es
gibt eine rein natirliche Aufopferungsfahigkeit, die sich schon im Tierreiche im hohen Grade
findet. In der natUrlichen Mutterliebe findet diese Ausbildung eines animalischen Triebes ihre
schonste Vollendung. Diese selbstlosen Naturtricbe kommen in der ersten Aura in
hellrétlichen bis rosaroten Farbennuancen zum Ausdruck. Feige Furchtsamkeit,
Schreckhaftigkeit vor sinnenféligen Reizen zeigt sich durch braunblaue oder graublaue
Farben in der Aura.

(21) Die zweite Aura zeigt wieder die verschiedensten Farbenstufen. Stark entwickeltes
Selbstgefiihl, Stolz und Ehrgeiz bringen sich in braunen und orangefarbenen Gebilden zum
Ausdruck. Auch die Neugierde gibt sich durch rotgelbe Flecken kund. Helles Gelb spiegelt
klares Denken und Intelligenz ab; Grin ist der Ausdruck des Versténdnisses fur Leben und
Wet. Kinder, die leicht auffassen, haben viel Grin in diesem Tell ihrer Aura. Ein gutes
Gedachtnis scheint sich durch «Griingelb» in der zweiten Aura zu verraten. Rosenrot deutet
auf wohlwollende, liebevolle Wesenheit hin; Blau ist das Zeichen von Frommigkeit. Je mehr
sich die Frommigkeit der religitsen Inbrunst ndhert, desto mehr geht das Blau in Violett tber.
Idealismus und Lebensernst in hoherer Auffassung sient man als Indigoblau. (120)

(22) Die Grundfarben der dritten Aura sind Gelb, Griin und Blau. Helles Gelb erscheint
hier, wenn das Denken erflillt ist von hohen, umfassenden Ideen, welche das Einzelne aus
dem Ganzen der gottlichen Weltordnung heraus erfassen. Dieses Gelb hat dann, wenn das
Denken intuitiv ist und ihm vollkommene Reinheit von sinnlichem Vorstellen zukommt,
einen goldigen Glanz. Grun drickt aus die Liebe zu allen Wesen; Blau ist das Zeichen der
selbstlosen Aufopferungsfahigkeit fir alle Wesen. Steigert sich diese Aufopferungsfahigkeit
bis zum starken Wollen, das werktétig in die Dienste der Welt sich stellt, so hellt sich das
Blau zum Hellviolett auf. Sind trotz eines hoher entwickelten Seelenwesens noch Stolz und
Ehrsucht, als letzte Reste des personlichen Egoismus, vorhanden, so treten neben den gelben
Nuancen solche auf, welche nach dem Orange hin spielen. -Bemerkt muf3 alerdings werden,
dald in diesem Tell der Aura die Farben recht verschieden sind von den Nuancen, die der
Mensch gewohnt ist in der Sinnenwelt zu sehen. Eine Schdnheit und Erhabenheit tritt dem
«Sehenden» hier entgegen, mit denen sich nichtsin der gewohnlichen Welt vergleichen &M3t. —
Diese Darstellung der «Aura» kann derjenige nicht richtig beurteilen, welcher nicht den
Hauptwert darauf legt, dal3 mit dem «Sehen der Aura» eine Erweiterung und Bereicherung
des in der physischen Welt Wahrgenommenen gemeint ist. Eine Erweiterung, die dahin zielt,
die Vorm des Seelenlebens zu erkennen, die aul3er der sinnlichen Welt geistige Wirklichkeit
hat. Mit einem Deuten des Charakters oder der Gedanken eines Menschen aus einer
halluzinatorisch wahrgenommenen Aura hat diese ganze Darstellung nichts zu tun. (121) Sie
will die Erkenntnis nach der geistigen Welt hin erweitern und will nichts zu tun haben mit der
zweifelhaften Kunst, Menschenseelen aus ihren Auren zu deuten.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

DER PFAD DER ERKENNTNIS

(1) Die Erkenntnis der in diesem Buche gemeinten Geisteswissenschaft kann jeder
Mensch sich selbst erwerben. Ausfihrungen von der Art, wie sie in dieser Schrift gegeben
werden, liefern ein Gedankenbild der hoheren Welten. Und sie sind in einer gewissen
Beziehung der erste Schritt zur eigenen Anschauung. Denn der Mensch ist en
Gedankenwesen. Und er kann seinen Erkenntnispfad nur finden, wenn er vom Denken
ausgeht. Wird seinem Verstande ein Bild der hGheren Welten gegeben, so ist dieses fur ihn
nicht unfruchtbar, auch wenn es vorldufig gleichsam nur eine Erz&hlung von hoheren
Tatsachen ist, in die er durch eigene Anschauung noch keinen Einblick hat. Denn die
Gedanken, die ihm gegeben werden, stellen selbst eine Kraft dar, welche in seiner
Gedankenwelt weiter wirkt. Diese Kraft wird in ihm tétig sein- sie wird schlummernde
Anlagen wecken. Wer der Meinung ist, die Hingabe an ein solches Gedankenbild sei tiber-
flUssig, der ist im Irrtum. Denn er sieht in dem Gedanken nur das Wesenlose, Abstrakte. Dem
Gedanken liegt aber eine lebendige Kraft zugrunde. Und wie er bel demjenigen, der
Erkenntnis hat, als ein unmittelbarer Ausdruck vorhanden ist dessen, was im Geiste geschaut
wird, so wirkt die Mitteilung dieses Ausdrucks in dem, welchem er mitgetellt wird, als Keim,
der die Erkenntnisfrucht aus sich erzeugt. Wer sich behufs hoherer Erkenntnis, unter
Verschméhung der Gedankenarbeit, an andere Kréfte im Menschen wenden wollte, der
berlicksichtigt nicht, dal3 das Denken eben die héchste der Fahigkeiten ist, die der Mensch in
der Sinnenwelt besitzt. Wer aso fragt: wie gewinne ich selbst die h6heren Erkenntnisse der
Gelsteswissenschaft? — dem ist zu sagen: unterrichte dich zundchst durch die Mitteilungen
anderer von solchen Erkenntnissen. Und wenn er erwidert: ich will selbst sehen; ich will
nichts wissen von dem, was andere gesehen haben, so ist ihm zu antworten: eben in der
Aneignung der Mitteilungen anderer liegt die erste Stufe zur eigenen Erkenntnis. Man kann
dazu sagen: da bin ich ja zunéchst zum blinden Glauben gezwungen. (122) Doch es handelt
sich ja bel einer Mitteilung nicht um Glauben oder Unglauben, sondern lediglich um eine
unbefangene Aufnahme dessen, was man vernimmt. Der wahre Geistesforscher spricht
niemals mit der Erwartung, dafl3 ihm blinder Glaube entgegengebracht werde. Er meint immer
nur: dies habe ich erlebt in den geistigen Gebieten des Daseins, und ich erzahle von diesen
meinen Erlebnissen. Aber er weil3 auch, dal3 die Entgegennahme dieser seiner Erlebnisse und
die Durchdringung der Gedanken des andern mit der Erzéhlung fur diesen andern Iebendige
Kréfte sind, um sich geistig zu entwickeln.

(2) Was hier in Betracht kommt, wird richtig nur derjenige anschauen, der bedenkt, wie
alles Wissen von seelischen und geistigen Welten in den Untergrinden der menschlichen
Seele ruht. Man kann es durch den «Erkenntnispfad» heraufholen. «Einsehen» kann man
nicht nur das, was man selbst, sondern auch, was ein anderer aus den Seelengriinden
heraufgeholt hat. Selbst dann, wenn man selbst noch gar keine Veranstaltungen zum Betreten
des Erkenntnispfades gemacht hat. Eine richtige geistige Einsicht erweckt in dem nicht durch
Vorurteile getribten Gemt die Kraft des Verstandnisses. Das unbewuf3te Wissen schlégt der
von andern gefundenen geistigen Tatsache entgegen. Und dieses Entgegenschlagen ist nicht
blinder Glaube, sondern rechtes Wirken des gesunden Menschenverstandes. In diesem ge-
sunden Begreifen sollte man einen weit besseren Ausgangsort auch zum Selbsterkennen der
Geistwelt sehen als in den zweifelhaften mystischen «Versenkungen» und dergleichen, in
denen man oft etwas Besseres zu haben glaubt als in dem, was der gesunde Menschenverstand
anerkennen kann, wenn es ihm von echter geistiger Forschung entgegengebracht wird.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

(3) Man kann gar nicht stark genug betonen, wie notwendig es ist, dal3 derjenige die ernste
Gedankenarbeit auf sich nehme, der seine hoheren Erkenntnisfahigkeiten ausbilden will.
Diese Betonung mul3 um so dringlicher sein, als viele Menschen, welche zum «Seher»
werden wollen, diese ernste, entsagungsvolle Gedankenarbeit geradezu geringachten. Sie
sagen, das «Denken» kann mir doch nichts helfen; es kommt auf die «<Empfindung», das
«Gefuihl» oder dhnliches an. Demgegeniber mul3 gesagt werden, dal3 niemand im hoheren
Sinne (das heif% wahrhaft) ein «Seher» werden kann, der nicht vorher sich in das Ge-
dankenleben eingearbeitet hat. (123) Es spielt da bel vielen Personen eine gewisse innere
Bequemlichkeit eine mifdiche Rolle. Sie werden sich dieser Bequemlichkeit nicht bewul3t,
weil sie sich in eine Verachtung des «abstrakten Denkens», des «muf3igen Spekulierens» und
so weiter kleidet. Aber man verkennt eben das Denken, wenn man es mit dem Ausspinnen
muRiger, abstrakter Gedankenfolgen verwechselt. Dieses «abstrakte Denken» kann die
ubersinnliche Erkenntnis leicht ertdten; das lebensvolle Denken kann ihr zur Grundlage
werden. Es wére alerdings viel bequemer, wenn man zu der hoheren Sehergabe unter
Vermeidung der Gedankenarbeit kommen konnte. Das mdchten eben viele. Es ist aber dazu
eine innere Festigkeit, eine seelische Sicherheit nétig, zu der nur das Denken fuhren kann.
Sonst kommt doch nur ein wesenloses Hin- und Herflackern in Bildern, ein verwirrendes
Seelenspiel zustande, das zwar manchem Lust macht, das aber mit einem wirklichen
Eindringen in hdhere Welten nichts zu tun hat. — Wenn man ferner bedenkt, welche rein
geistigen Erlebnisse in einem Menschen vor sich gehen, der wirklich die hohere Welt betritt,
dann wird man auch begreifen, dal3 die Sache noch eine andere Seite hat. Zum «Seher»
gehort absolute Gesundheit des Seelenlebens. Es gibt nun keine bessere Pflege dieser
Gesundheit as das echte Denken. Ja, es kann diese Gesundheit ernstlich leiden, wenn die
Ubungen zur hoheren Entwickelung nicht auf dem Denken aufgebaut sind. So wahr es ist,
dald einen gesund und richtig denkenden Menschen die Sehergabe noch gesunder, noch
tlchtiger zum Leben machen wird, as er ohne dieselbe ist, so wahr ist es auch, dai alles
Sich-Entwickelnwollen bel einer Scheu vor Gedankenanstrengung, alle Traumerei auf diesem
Gebiete, der Phantasterei und auch der falschen Einstellung zum Leben Vorschub leistet.
Niemand hat etwas zu furchten, der unter Beobachtung des hier Gesagten sich zu héherer
Erkenntnis entwickeln will; doch sollte es eben nur unter dieser Voraussetzung geschehen.
Diese Voraussetzung hat nur mit der Seele und dem Geiste des Menschen zu tun; zu reden
von einem irgendwie gearteten schadlichen Einfluld auf leibliche Gesundheit ist bel dieser
V oraussetzung absurd.

(4) Der unbegrindete Unglaube dlerdings ist schédlich. Denn er wirkt in dem
Empfangenden a's eine zuriickstoRende Kraft. Er verhindert ihn, die befruchtenden Gedanken
aufzunehmen. (124) Kein blinder Glaube, wohl aber die Aufnahme der
geisteswissenschaftlichen Gedankenwelt wird bel der Erschlieffung der hoheren Sinne
vorausgesetzt. Der Geistesforscher tritt seinem Schiler entgegen mit der Zumutung: nicht
glauben sollst du, was ich dir sage, sondern es denken, es zum Inhalte deiner eigenen
Gedankenwelt machen, dann werden meine Gedanken schon selbst in dir bewirken, dal3 du sie
inihrer Wahrheit erkennst. Diesist die Gesinnung des Geistesforschers. Er gibt die Anregung;
die Kraft des Furwahrhaltens entspringt aus dem eigenen Innern des Aufnehmenden. Und in
diesem Sinne sollten die geisteswissenschaftlieben Anschauungen gesucht werden. Wer die
Uberwindung hat, sein Denken in diese zu versenken, kann sicher sein, daf3 in einer kiirzeren
oder langeren Zeit sieihn zu eigenem Anschauen fihren werden.

(5) Schon in dem Gesagten liegt eine erste Eigenschaft angedeutet, die derjenige in sich
aushbilden muf3, der zu eigener Anschauung hoherer Tatsachen kommen will. Es ist die
rickhaltlose, unbefangene Hingabe an dagenige, was das Menschenleben oder auch die



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

aulBermenschliche Welt offenbaren. Wer von vornherein mit dem Urteil, das er aus seinem
bisherigen Leben mitbringt, an eine Tatsache der Welt herantritt, der verschliefdt sich durch
solches Urtell gegen die ruhige, alseitige Wirkung, welche diese Tatsache auf ihn ausiiben
kann. Der Lernende mul3 in Jedem Augenblicke sich zum véllig leeren Gefal? machen kénnen,
in das die fremde Welt einflief3t. Nur digjenigen Augenblicke sind solche der Erkenntnis, wo
jedes Urteil, jede Kritik schweigen, die von uns ausgehen. Es kommt zum Beispiel gar nicht
darauf an, wenn wir einem Menschen gegenubertreten, ob wir weiser sind als er. Auch das
unverstandigste Kind hat dem héchsten Weisen etwas zu offenbaren. Und wenn dieser mit
seinem noch so weisen Urtell an das Kind herantritt, so schiebt sich seine Weisheit wie ein
triibes Glas vor dasjenige, was das Kind ihm offenbaren soll.

[ ¥ Man sient wohl gerade aus dieser Angabe, dal? es sich bei der Forderung der «riickhaltlosen Hingabe» nicht um die Ausscheidung des
eigenen Urteils oder um Hingabe an blinden Glauben handelt. Dergleichen hétte doch einem Kinde gegentiber keinen Sinn.]

Zu dieser Hingabe an die Offenbarungen der fremden Welt gehdrt vollige innere Selbstlosigkeit. (125) Und wenn sich
der Mensch pruft, in welchem Grade er diese Hingabe hat, so wird er erstaunliche Entdeckungen an sich selbst
machen. Will einer den Pfad der hoheren Erkenntnis betreten, so mulRR er sich darin Uben, sich selbst mit allen seinen
Vorurteilen in jedem Augenblicke ausldschen zu kénnen. Solange er sich audéscht, flief3t das andere in ihn hinein.
Nur hohe Grade von solch selbstloser Hingabe befghigen zur Aufnahme der héheren geistigen Tatsachen, die den
Menschen Uberall umgeben. Man kann zielbewufdt in sich diese Fahigkeit ausbilden. Man versuche zum Beispiel
gegeniiber Menschen seiner Umgebung sich jedes Urteils zu enthalten. Man erlésche in sich den Mal3stab von
anziehend und abstof3end, von dumm oder gescheit, den man gewohnt ist anzulegen; und man versuche, ohne diesen
MaRstab die Menschen rein aus sich selbst heraus zu verstehen. Die besten Ubungen kann man an Menschen machen,
vor denen man einen Abscheu hat. Man unterdriicke mit aller Gewalt diesen Abscheu und lasse alles unbefangen auf
sich wirken, was sie tun. — Oder wenn man in einer Umgebung ist, welche dies oder jenes Urteil herausfordert, so

unterdriicke man das Urteil und setze sich unbefangen den Eindriicken aus?. [ Dieses unbefangene Hingeben hat mit einem
«blinden Glauben» nicht das geringste zu tun. Es kommt nicht darauf an, dal3 man blind an etwas glaubt, sondern darauf, dal3 man nicht das
«blinde Urteil» an Stelle des lebendigen Eindruckes setzt.]

— Man lasse die Dinge und Ereignisse mehr zu sich sprechen, a's dal3 man tber sie spreche.
Und man dehne das auch auf seine Gedankenwelt aus. Man unterdrticke in sich dagenige,
was diesen oder jenen Gedanken bildet, und lasse lediglich das, was draul3en ist, die
Gedanken bewirken. — Nur wenn mit heiligstem Ernst und Beharrlichkeit solche Ubungen
angestellt werden, fulhren sie zum hoheren Erkenntnisziele. Wer solche Ubungen unterschétzt,
der weil3 eben nichts von ihrem Wert. Und wer Erfahrung in solchen Dingen hat, der weil3,
dai’ Hingabe und Unbefangenheit wirkliche Krafterzeuger sind. Wie die Wéarme, die man in
den Dampfkessel bringt, sich in die fortbewegende Kraft der Lokomotive verwandelt, so
verwandeln sich die Ubungen der selbstlosen geistigen Hingabe in dem Menschen zur Kraft
des Schauens. in den geistigen Welten.

(6) Durch diese Ubung macht sich der Mensch aufnahmefahig fir alles dagienige, was ihn
umgibt. Aber zur Aufnahmeféhigkeit muld auch die richtige Schdtzung treten. Solange der
Mensch noch geneigt ist, sich selbst auf Kosten der ihn umgebenden Welt zu tiberschétzen, so
lange verlegt er sich den Zugang zu hoherer Erkenntnis. Wer einem jeglichen Dinge oder
Ereignisse der Welt gegentiber sich der Lust oder dem Schmerze hingibt, die sie ihm bereiten,
der ist in solcher Uberschétzung seiner selbst befangen. Denn an seiner Lust und an seinem
Schmerz erfahrt er nichts Uber die Dinge, sondern nur etwas Uber sich selbst. Empfinde ich
Sympathie fir einen Menschen, so empfinde ich zunachst nur mein Verhaltnis zu ihm. Mache
ich mich in meinem Urteil, in meinem Verhalten lediglich von diesem Gefiihle der Lust, der
Sympathie abhéngig, dann stelle ich meine Eigenart in den Vordergrund; ich drénge diese der
Welt auf. Ich will mich, so wie ich bin, in die Welt einschalten, aber nicht die Welt
unbefangen hinnehmen und sieim Sinne der in ihr wirkenden Kréfte sich ausleben lassen. Mit
anderen Worten: ich bin nur duldsam mit dem, was meiner Eigenart entspricht. Gegen alles
andere Ube ich eine zurtickstol3ende Kraft. Solange der Mensch in der Sinneswelt befangen
ist, wirkt er besonders zurtickstof3end gegen alle nicht sinnlichen Einflisse. Der Lernende
muf3 die Eigenschaft in sich entwickeln, sich den Dingen und Menschen gegeniiber in deren
Eigenart zu verhalten, ein jegliches in seinem Werte, in seiner Bedeutung gelten zu lassen.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Sympathie und Antipathie, Lust und Unlust miissen ganz neue Rollen erhalten. Es kann nicht
davon die Rede sein, dal3 der Mensch diese ausrotten soll, sich stumpf gegeniiber Sympathie
und Antipathie machen soll. Im Gegenteil, je mehr er in sich die Fahigkeit ausbildet, nicht
allsogleich auf jede Sympathie und Antipathie ein Urteil, eine Handlung folgen zu lassen, eine
um so feinere Empfindungsfahigkeit wird er in sich ausbilden. Er wird erfahren, dal3
Sympathien und Antipathien eine hohere Art annehmen, wenn er digenige Art in sich zligelt,
die schon in ihm ist. Verborgene Eigenschaften hat selbst das zunéachst unsympathischste
Ding; es offenbart sie, wenn der Mensch in seinem Verhalten nicht seinen eigensiichtigen
Empfindungen folgt. Wer sich in dieser Richtung ausgebildet hat, der empfindet feiner nach
allen Seiten hin als andere, weil er sich nicht von sich selbst zur Unempféanglichkeit verfihren
[&3t. (127) Jede Neigung, der man blindlings folgt, stumpft dafiir ab, die Dinge der Umgebung
im rechten Licht zu sehen. Wir drangen uns gleichsam, der Neigung folgend, durch die
Umgebung hindurch, statt unsihr auszusetzen und sie in ihrem Werte zu fuhlen.

(7) Und wenn der Mensch nicht mehr auf jede Lust und jeden Schmerz, auf jede Sympathie
und Antipathie hin seine eigenstichtige Antwort, sein eigensiichtiges Verhalten hat, dann wird
er auch unabhéngig von den wechselnden Eindriicken der Auf3enwelt. Die Lust, die man an
einem Dinge empfindet, macht einen sogleich von diesem abhéngig. Man verliert sich an das
Ding. Ein Mensch, der je nach den wechselnden Eindriicken sich in Lust und Schmerz
verliert, kann nicht den Pfad der geistigen Erkenntnis wandeln. Mit Gelassenheit mul3 er Lust
und Schmerz aufnehmen. Dann hort er auf, sich in ihnen zu verlieren; dann fangt er aber dafUr
an, sie zu verstehen. Eine Lust, der ich mich hingebe, verzehrt mein Dasein in dem
Augenblicke der Hingabe. Ich aber soll die Lust nur benutzen, um durch sie zum
Versténdnisse des Dinges zu kommen, das mir Lust bereitet. Es soll mir nicht darauf
ankommen, dal? das Ding mir Lust bereitet: ich soll die Lust erfahren und durch die Lust das
Wesen des Dinges. Die Lust soll fur mich nur sein Verkiindigung dessen, dal3 in dem Dinge
eine Eigenschaft ist, die sich eignet, Lust zu bereiten. Diese Eigenschaft soll ich erkennen
lernen. Bleibe ich bel der Lust stehen, lasse ich mich ganz von ihr eéinnehmen, so bin ich es
nur selbst, der sich auslebt; ist mir die Lust nur die Gelegenheit, eine Eigenschaft des Dinges
zu erleben, so mache ich durch dieses Erlebnis mein Inneres reicher. Dem Forschenden
mussen Lust und Unlust, Freude und Schmerz Gelegenheit sein, durch die er von den Dingen
lernt. Der Forschende wird dadurch nicht stumpf gegen Lust und Schmerz; aber er erhebt sich
Uber sie, damit sie ihm die Natur der Dinge offenbaren. Wer nach dieser Richtung hin sich
entwickelt, wird einsehen lernen, welche Lehrmeister Lust und Schmerz sind. Er wird mit
jedem Wesen mitempfinden und dadurch die Offenbarung von dessen Innerem empfangen.
Der Forschende sagt sich niemals dlein: oh, wie leide ich, wie freue ich mich, sondern stets:
wie spricht das Leid, wie spricht die Freude. Er gibt sich hin, um Lust und Freude der Aul3en-
welt auf sich einwirken zu lassen. Dadurch entwickelt sich in dem Menschen eine vallig neue
Art, sich zu den Dingen zu stellen. Friher lief? der Mensch diese oder jene Handlung auf
diesen oder jenen Eindruck nur deshalb folgen, weil die Eindricke ihn freuten oder ihm
Unlust machten. (128) Jetzt aber &3t er Lust und Unlust auch die Organe sein, durch die ihm
die Dinge sagen, wie sie, ihrem Wesen nach, selbst sind. Lust und Schmerz werden aus
blofzen Gefuihlen in ihm zu Sinnesorganen, durch welche die. AuRenwelt wahrgenommen
wird. Wie das Auge nicht selbst handelt, wenn es etwas sieht, sondern die Hand handeln 403,
so bewirken Lust und Schmerz in dem geistig Forschenden, insofern er sie as
Erkenntnismittel anwendet, nichts, sondern sie empfangen Eindriicke, und das, was durch
Lust und Unlust erfahren ist, das bewirkt die Handlung. Wenn der Mensch in der Art Lust und
Unlust Ubt, dal3 sie Durchgangsorgane werden, so bauen sie ihm in seiner Seele die
eigentlichen Organe auf, durch die sich ihm die seelische Welt erschliefst. Das Auge kann nur
dadurch dem Korper dienen, dal3 es ein Durchgangsorgan fur sinnliche Eindrticke ist; Lust



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

und Schmerz werden zu Seelenaugen sich entwickeln, wenn sie aufhoren, blof3 fir sich etwas
zu gelten, und anfangen, der eigenen Seele die fremde Seele zu offenbaren.

(8) Durch die genannten Eigenschaften setzt sich der Erkennende in die Lage, ohne
storende EinflUsse seiner Eigenheiten dasienige auf sich einwirken zu lassen, was in seiner
Umwelt wesenhaft vorhanden ist. Er hat aber auch sich selbst in die geistige Umwelt in
richtiger Art einzufiigen. Er ist ja a's denkendes Wesen Birger der geistigen Welt. Er kann
das nur in rechter Weise sein, wenn er wahrend des Geisterkennens seinen Gedanken einen
Ablauf gibt, der den ewigen Gesetzen der Wahrheit, den Gesetzen des Geisterlandes,
entspricht. Denn nur so kann dieses Land auf ihn wirken und ihm seine Tatsachen offenbaren.
Der Mensch gelangt nicht zur Wahrheit, wenn er sich nur den fortwadhrend durch sein Ich
ziehenden Gedanken Uberl&3t. Denn dann nehmen diese Gedanken einen Verlauf, der ihnen
dadurch aufgedrangt wird, dal3 sie innerhalb der leiblichen Natur zum Dasein kommen.
Regellos und wirr nimmt sich die Gedankenwelt eines Menschen aus, der sich der zunéachst
durch sein leibliches Gehirn bedingten Geistestéatigkeit Uberlal?t. Da setzt ein Gedanke ein,
bricht ab, wird durch einen anderen aus dem Felde geschlagen. (129) Wer prifend das
Gesprach zweier Menschen belauscht, wer sich unbefangen selbst beobachtet, der erhélt eine
Vorstellung von dieser irrlichtelierenden Gedankenmasse. Solange nun der Mensch sich blof3
den Aufgaben des Sinnenlebens widmet, so lange wird sein wirrer Gedankenablauf durch die
Tatsachen der Wirklichkeit immer wieder zurechtgertickt. Ich mag noch so verworren denken:
der Alltag drangt mir in meinen Handlungen die der Wirklichkeit entsprechenden Gesetze auf.
Mein Gedankenbild einer Stadt mag sich as das regelloseste gestalten: will ich in der Stadt
einen Weg machen, so muf3 ich mich den vorhandenen Tatsachen fiigen. Der Mechaniker
kann mit noch so bunt durcheinanderwirbelnden Vorstellungen seine Werkstétte betreten; er
wird durch die Gesetze seiner Maschinen zu richtigen Maldnahmen gefthrt. Innerhalb der
Sinnenwelt Uben die Tatsachen ihre fortwahrende Korrektur fir das Denken. Wenn ich eine
falsche Ansicht Uber eine physische Erscheinung oder Uber die Gestalt einer Pflanze aus-
denke, so tritt mir die Wirklichkeit entgegen und riickt mein Denken zurecht. Ganz anders ist
es, wenn ich mein Verhdtnis zu den hoheren Gebieten des Daseins betrachte. Sie enthtillen
sich mir nur, wenn ich ihre Welten schon mit einem streng geregelten Denken betrete. Da
mufld mir mein Denken den rechten, den sicheren Antrieb geben, sonst finde ich nicht die
entsprechenden Wege. Denn die geistigen Gesetze, die sich in diesen Welten ausleben, sind
nicht bis zur physisch-sinnlichen Art verdichtet und Uben also auf mich nicht den
gekennzeichneten Zwang aus. Ich vermag diese Gesetze nur zu befolgen, wenn sie mit
meinen eigenen, as denen eines denkenden Wesens, verwandt sind. Ich muf3 mir hier selbst
ein sicherer Wegweiser sein. Der Erkennende mul3 also sein Denken zu einem streng in sich
geregelten machen. Die Gedanken mussen sich bel ihm alméhlich ganz entwéhnen, den
altaglichen Gang zu nehmen. Sie missen in ihrem ganzen Verlaufe den inneren Charakter
der geistigen Welt annehmen. Er mul3 sich nach dieser Richtung beobachten kdnnen und in
der Hand haben. Nicht willkirlich darf sich bei ihm ein Gedanke an den andern anreihen,
sondern allein so, wie es dem strengen Inhalte der Gedankenwelt entspricht. Der Ubergang
von einer Vorstellung zur andern muf3 den strengen Denkgesetzen entsprechen. Der Mensch
muf3 als Denker gewissermalden stets ein Abbild dieser Denkgesetze darstellen. Alles, was
nicht aus diesen Gesetzen fliefdt, mul3 er seinem Vorstellungsablauf verbieten. Tritt ihm ein
Lieblingsgedanke in den Weg, so mul3 er ihn abweisen, wenn der in sich geregelte Ablauf
dadurch gestort wird. Will ein personliches Gefiihl seinen Gedanken eine gewisse, nicht in
ihnen liegende Richtung aufzwingen, so muld er es unterdriicken. — (130) Plato hat von
denjenigen verlangt, die in seiner Schule sein wollten, dal3 sie zuerst einen mathematischen
Lehrgang durchmachen. Und die Mathematik mit ihren strengen Gesetzen, die sich nicht nach
dem altéglichen Gang der Sinneserscheinungen richten, ist wirklich eine gute Vorbereitung
fir den Erkenntnis Suchenden. Er mufd sich, wenn er in ihr vorwartskommen will, aler



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

personlichen Willkdr, aler Stérungen entschlagen. Der Erkenntnis Suchende bereitet sich fur
seine Aufgabe dadurch vor, dal3 er durch Willkir ale selbsttdtig waltende Willkir des
Denkens Uberwindet. Er lernt, rein den Forderungen des Gedankens zu folgen. Und so mul3 er
lernen, in jeglichem Denken, das der Geisterkenntnis dienen soll, vorzugehen. Dies
Gedankenleben selbst mul3 ein Abbild des ungestdrten mathematischen Urteilens und
Schlief3ens sein. Er mul3 bestrebt sein, wo er geht und steht, in solcher Art denken zu kénnen.
Dann flief3en die Gesetzméaldigkeiten der geistigen Welt inihn ein, die spurlos an ihm voriiber-
und durch ihn hindurchziehen, wenn sein Denken den alltéglichen, verworrenen Charakter
tragt. Ein geordnetes Denken bringt ihn von sicheren Ausgangspunkten aus zu den
verborgensten Wahrheiten. Solche Hinweise sollen aber nicht einseitig aufgefaldt werden.
Wenn auch Mathematik eine gute Disziplinierung des Denkens bewirkt, so kann man doch zu
einem reinen, gesunden und lebensvollen Denken auch kommen, ohne Mathematik zu treiben.

(9) Und was der Erkenntnis Suchende fur sein Denken anstrebt, das muf3 er auch fir sein
Handeln anstreben. Dies muf3, ohne storende Einfltisse von seiten seiner Personlichkeit, den
Gesetzen des edlen Schénen und ewig Wahren folgen kdnnen. Diese Gesetze miissen ihm die
Richtung geben konnen. Beginnt er etwas zu tun, was er as das Richtige erkannt hat, und
befriedigt sich an diesem Tun sein personliches Geftihl nicht, so darf er den betretenen Weg
deswegen nicht verlassen. Er darf ihn aber auch nicht verfolgen, weil er ihm Freude macht,
wenn er findet, dal3 er mit den Gesetzen des ewig Schonen und Wahren nicht Gbereinstimmt.
Im alltéglichen Leben lassen sich die Menschen von dem zu ihren Handlungen bestimmen,
was sie personlich befriedigt, was ihnen Friichte tragt. Dadurch zwingen sie die Richtung
ihrer Personlichkeit dem Gang der Welterscheinungen auf. Sie verwirklichen nicht das
Wahre, das in den Gesetzen der geistigen Welt vorgezeichnet ist, sie verwirklichen die
Forderung ihrer Willkdur. (131) Erst dann wirkt man im Sinne der geistigen Welt, wenn man
alein deren Gesetze befolgt. Aus dem, was blof3 aus der Personlichkeit heraus getan wird,
ergeben sich keine Kréfte, die eine Grundlage bilden kdnnen fir Geisterkenntnis. Der Er-
kenntnis Suchende kann nicht blof3 fragen: was bringt mir Frucht, womit habe ich Erfolg,
sondern er muf3 auch fragen kénnen: was habe ich as das Gute erkannt? Verzicht auf die
Frichte des Handelns fur die Personlichkeit, Verzicht auf ale Willkir: das sind die ernsten
Gesetze, die er sich muf3 vorzeichnen kdnnen. Dann wandelt er in den Wegen der geistigen
WEelt, sein ganzes Wesen durchdringt sich mit diesen Gesetzen. Er wird frei von allem Zwang
der Sinnenwelt: sein Geistmensch hebt sich heraus aus der sinnlichen Umhdillung. So gelangt
er hinein in den Fortschritt zum Geistigen, so vergeistigt er sich selbst. Man kann nicht sagen:
was nutzen mir alle Vorsétze, rein den Gesetzen des Wahren zu folgen, wenn ich mich
vielleicht Uber dieses Wahre irre? Es kommt auf das Streben, auf die Gesinnung an. Selbst der
Irrende hat in dem Streben nach dem Wahren eine Kraft, die ihn von der unrichtigen Bahn
ablenkt. Ist er im Irrtum, so ergreift ihn diese Kraft und fahrt ihn die Wege zum Rechten.
Schon der Einwand: ich kann auch irren, ist stérender Unglaube. Er zeigt, dal3 der Mensch
kein Vertrauen hat in die Kraft des Wahren. Denn gerade darauf kommt es an, dal3 er sich
nicht vermif3, von seinem eigenstichtigen Standpunkte aus sich die Ziele zu geben, sondern
darauf, dal3 er sich selbstlos hingibt und von dem Geiste sich die Richtung bestimmen 1&3t.
Nicht der eigensiichtige Menschenwille kann dem Wahren seine Vorschriften machen,
sondern dieses Wahre selbst mui3 in dem Menschen zum Herrscher werden, mul? sein ganzes
Wesen durchdringen, ihn zum Abbild machen der ewigen Gesetze des Geisterlandes. Erfullen
muf3 er sich mit diesen ewigen Gesetzen, um sie ins Leben ausstromen zu lassen. — Wie sein
Denken, so muld der Erkenntnis Suchende seinen Willen in strengem Gewahrsam haben
kénnen. Er wird dadurch in aller Bescheidenheit — ohne Anmal3ung — ein Bote der Welt des
Wahren und Schénen. Und dadurch, dal3 er dies wird, steigt er zum Tellnehmer der
Geisteswelt auf. Dadurch wird er von Entwickelungsstufe zu Entwickelungsstufe gehoben.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Denn man kann das geistige Leben nicht allein durch Anschauen, sondern man mufd es
dadurch erreichen, dal3d man es erlebt. (132)

(10) Beobachtet der Erkenntnis Suchende diese dargestellten Gesetze, so werden bel ihm
digenigen sedlischen Erlebnisse, die sich auf die geistige Welt beziehen, eine vollig neue
Gestalt annehmen. Er wird nicht mehr blof3 in ihnen leben. Sie werden nicht mehr blof3 eine
Bedeutung fur sein Eigenleben haben. Sie werden sich zu sedlischen Wahrnehmungen der
hoheren Welt aushilden. In seiner Seele wachsen die Gefiihle, wachsen Lust und Unlust,
Freude und Schmerz zu Seelenorganen aus, wie in seinem Koérper Augen und Ohren nicht
blol3 ein Leben fur sich fuhren, sondern selbstlos die @uf3eren Eindricke durch sich
hindurchgehen lassen. Und dadurch gewinnt der Erkenntnis Suchende die Ruhe und
Scherheit in der Seelenverfassung, die fur das Forschen in der Geisteswelt nétig sind. Eine
grof3e Lust wird ihn nicht mehr blof3 jauchzen machen, sondern ihm Verkiinderin sein kénnen
von Eigenschaften der Welt, die ihm vorher entgangen sind. Sie wird ihn ruhig lassen; und
durch die Ruhe werden die Merkmale der lustbringenden Wesenheiten sich ihm offenbaren.
Ein Schmerz wird ihn nicht mehr blof3 mit Betribnis ganz ausfillen, sondern ihm auch sagen
konnen, welche Eigenschaften das Schmerz verursachende Wesen hat. Wie das Auge nichts
flr sich begehrt, sondern dem Menschen die Richtung des Weges angibt, den er zu gehen hat,
so werden Lust und Schmerz die Seele ihre Bahn sicher fuhren. Dies ist der Zustand des
seelisches Gleichgewichtes, in den der Erkennende kommen muf3. Je weniger Lust und
Schmerz sich in den Wellen erschopfen, die sie im Innenleben des Erkennenden aufwerfen,
desto mehr werden sie Augen bilden fir die Ubersinnliche Welt. Solange der Mensch in Lust
und Leid lebt, so lange erkennt er nicht durch sie. Wenn er durch sie zu Ieben lernt, wenn er
sein Selbstgefiihl aus ihnen herauszieht, dann werden sie seine Wahrnehmungsorgane; dann
sieht, dann erkennt er durch sie. Es ist unrichtig, zu glauben, der Erkennende werde ein
trockener, nuchterner, lust- und leidloser Mensch. Lust und Leid sind in ihm vorhanden, aber
dann, wenn er in der Geisteswelt forscht, in verwandelter Gestalt; sie sind «Augen und
Ohren» geworden.

(11) Solange man personlich mit der Welt lebt, solange enthillen die Dinge auch nur das,
was sie mit unserer Personlichkeit verknupft. Das aber ist ihr Vergangliches. (133) Ziehen wir
uns selbst von unserem Verganglichen zurlick und Ieben wir mit unserem Selbstgefihl, mit
unserem «lch» in unserem Bleibenden, dann werden die verganglichen Teile an uns zu
Vermittlern; und was sich durch sie enthilllt, das ist ein Unvergangliches, ein Ewiges an den
Dingen. Dieses Verhdltnis seines eigenen Ewigen zum Ewigen in den Dingen muf3 bei dem
Erkennenden hergestellt werden konnen. Schon bevor er andere Ubungen der beschriebenen
Art aufnimmt und auch wahrend derselben soll er seinen Sinn auf dieses Unvergangliche
hinlenken. Wenn ich einen Stein, eine Pflanze, ein Tier, einen Menschen beobachte, soll ich
eingedenk sein konnen, dald sich in all dem ein Ewiges ausspricht. Ich soll mich fragen
kénnen, was lebt as Bleibendes in dem verganglichen Stein, in dem verganglichen
Menschen? Was wird die vorubergehende sinnliche Erscheinung tberdauern? — Man soll
nicht glauben, da solches Hinlenken des Geistes zum Ewigen die hingebungsvolle
Betrachtung und den Sinn fur die Eigenschaften des Alltags in uns austilge und uns der
unmittelbaren Wirklichkeit entfremde. Im Gegenteil. Jedes Blatt, jedes K&ferchen wird uns
unzadhlige Geheimnisse enthillen, wenn unser Auge nicht nur, sondern durch das Auge der
Geist auf sie gerichtet ist. Jedes Glitzern, jede Farbennuance, jeder Tonfall werden den Sinnen
lebhaft und wahrnehmbar bleiben, nichts wird verlorengehen; nur unbegrenztes neues Leben
wird hinzugewonnen werden. Und wer nicht mit dem Auge das Kleinste zu beobachten
versteht, wird auch nur zu blassen, blutleeren Gedanken, nicht aber zu geistigem Schauen
kommen. — Es hangt von der Gesinnung ab, die wir uns in dieser Richtung erwerben. Wie



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

weit wir es bringen, das wird von unseren Fahigkeiten abhangen. Wir haben nur das Rechte
zu tun und alles Ubrige der Entwickelung zu Uberlassen. Zundchst muf3 es uns gentigen,
unseren Sinn auf das Bleibende zu richten. Tun wir das, dann wird eben dadurch die
Erkenntnis des Bleibenden uns aufgehen. Wir miissen warten, bis uns gegeben wird. Und es
wird zur entsprechenden Zeit jedem gegeben, der in Geduld wartet und — arbeitet. — Bald
bemerkt unter solchen Ubungen der Mensch, welche gewaltige Verwandlung mit ihm
vorgeht. Er lernt jedes Ding nur mehr in derjenigen Beziehung wichtig oder unwichtig
nehmen, as er das Verhdlitnis dieses Dinges zu einem Bleibenden, Ewigen erkannt hat. Er
kommt zu einer anderen Wertung und Schétzung der Welt, als er sie friher gehabt hat. Sein
Gefuhl bekommt ein anderes Verhdtnis zu der ganzen Umwelt. (134) Das Vergangliche zieht
ihn nicht mehr blofl3 um seiner selbst willen an wie friher; es wird ihm auch noch ein Glied
und Gleichnis des Ewigen. Und dieses Ewige, das in alen Dingen lebt, lernt er lieben. Es
wird ihm vertraut, wie ihm vorher das Vergangliche vertraut war. Auch dadurch wird er nicht
dem Leben entfremdet, sondern er lernt nur ein jegliches Ding seiner wahren Bedeutung nach
schétzen. Selbst der eitle Tand des Lebens wird nicht spurlos an ihm voriberziehen; aber der
Mensch verliert sich, indem er nach dem Geistigen sucht, nicht mehr an ihn, sondern erkennt
ihn in seinem begrenzten Wert. Er sieht ihn im rechten Lichte. Der ist ein schlechter
Erkennender, der nur in Wolkenhthen wandeln wollte und dartiber das Leben verldre. Ein
wirklich Erkennender wird von seiner Gipfelhohe aus durch klare Ubersicht und rechte
Empfindung fur alles ein jegliches Ding an seinen Platz zu stellen wissen.

(12) So eoffnet sich dem Erkennenden die Maoglichkeit, nicht mehr nur den
unberechenbaren Einflissen der aueren Sinnenwelt allein zu folgen, die sein Wollen bald
da-, bald dorthin lenken. Er hat durch Erkenntnis in der Dinge ewiges Wesen geschaut. Er hat
durch die Umwandlung seiner inneren Welt die Fahigkeit in sich, dieses ewige Wesen
wahrzunehmen. Fur den Erkennenden erhalten die folgenden Gedanken noch eine besondere
Wichtigkeit. Wenn er aus sich heraus handelt, so ist er sich bewul3t, aus dem ewigen Wesen
der Dinge heraus zu handeln. Denn die Dinge sprechen in ihm dieses ihr Wesen aus. Er
handelt aso im Sinne der ewigen Weltordnung, wenn er aus dem in ihm |lebenden Ewigen
diesem seinem Handeln die Richtung gibt. Er weil3 sich dadurch nicht mehr blof3 von den
Dingen getrieben; er well3, dald er sie nach den ihnen selbst eingepflanzten Gesetzen treibt,
welche die Gesetze seines eigenen Wesens geworden sind. — Dieses Handeln aus dem Innern
kann nur ein Ideal sein, dem man zustrebt. Die Erreichung dieses Zieles liegt in weiter Ferne.
Aber der Erkennende muf3 den Willen haben, diese Bahn klar zu sehen. Diesist sein Wille zur
Freiheit. Denn Freiheit ist Handeln aus sich heraus. Und aus sich darf nur handeln, wer aus
dem Ewigen die Beweggriinde schopft. Ein Wesen, das dies nicht tut, handelt nach anderen
Beweggrinden, as den Dingen eingepflanzt sind. Ein solches widerstrebt der Weltordnung.
Und diese mul3 ihm gegeniliber dann obsiegen. Das heifd: es kann letzten Endes nicht
geschehen, was es seinem Willen vorzeichnet. (135) Es kann nicht frei werden. Willkir des
Einzelwesens vernichtet sich selbst durch die Wirkung ihrer Taten.

(13) Wer in solcher Art auf sein inneres Leben zu wirken vermag, schreitet von Stufe zu
Stufe in der Geisterkenntnis vorwérts. Die Frucht seiner Ubungen wird sein, dal3 seinem
geistigen Wahrnehmen gewisse Einsichten in die Ubersinnliche Welt sich eréffnen. Er lernt,
wie die Wahrheiten Uber diese Welt gemeint sind; und er wird von ihnen durch eigene
Erfahrung die Bestétigung erhalten. Ist diese Stufe erstiegen, dann tritt an ihn etwas heran,
was nur durch diesen Weg Erlebnis werden kann. Auf eine Art, deren Bedeutung ihm erst
jetzt klar werden kann, wird ihm durch die «grof3en geistigen Fihrerméchte des Men-
schengeschlechtes» die sogenannte Einweihung (Initiation) zuteil. Er wird zum «Schiler der
Weisheit». Je weniger man in einer solchen Einweihung etwas sieht, das in einem auf3erlichen
menschlichen Verhdltnisse besteht, desto richtiger wird die dartiber gebildete Vorstellung



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

sein. Nur angedeutet kann hier werden, was mit dem Erkennenden nun vorgeht. Er erhélt eine
neue Heimat. Er wird dadurch bewuf3ter Einheimischer in der Ubersinnlichen Welt. Der Quell
geistiger Einsicht stromt ihm nunmehr aus einem hoéheren Orte zu. Das Licht der Erkenntnis
leuchtet ihm nunmehr nicht von auf3en entgegen, sondern er wird selbst in den Quellpunkt
dieses Lichtes versetzt. In ihm erhalten die Rétsel, welche die Welt aufgibt, ein neues Licht.
Er redet fortan nicht mehr mit den Dingen, die durch den Geist gestaltet sind, sondern mit
dem gestaltenden Geiste selbst. Das Eigenleben der Personlichkeit ist dann in den
Augenblicken der Geisterkenntnis nur noch da, um bewuf3tes Gleichnis zu sein des Ewigen.
Zweifel an dem Geist, die vorher in ihm noch aufkommen konnten, verschwinden; denn
zweifeln kann nur, wen die Dinge Uber den in ihnen waltenden Geist tauschen. Und da der
«Schuler der Weisheit» vermag, mit dem Geiste selbst Zwiesprache zu halten, so schwindet
ihm auch jede falsche Gestalt, unter der er sich vorher den Geist vorgestellt hat. Die falsche
Gestalt, in der man sich den Geist vorstellt, ist Aberglaube. Der Eingeweihte ist Uber den
Aberglauben hinaus, denn er weil3, welche des Geistes wahre Gestalt ist. Freiheit von den
Vorurteilen der Personlichkeit, des Zweifels und des Aberglaubens, das sind die Merkmale
dessen, der auf dem Erkenntnispfade zur Schilerschaft aufgestiegen ist. (136) Man soll nicht
verwechseln dieses Einswerden der Personlichkeit mit dem umfassenden Geistesleben mit
einem die Personlichkeit vernichtenden Aufgehen derselben in dem «Allgeist». Ein solches
«Verschwinden» findet bel wahrer Entwickelung der Personlichkeit nicht statt. Diese bleibt in
dem Verhdtnis, das sie mit der Geistwelt eingeht, as Personlichkeit gewahrt. Nicht
Uberwindung, sondern hohere Ausgestaltung der Personlichkeit findet statt. Will man ein
Gleichnis fir dieses Zusammenfalen des Einzelgeistes mit dem Allgeist, dann kann man
nicht das wahlen von verschiedenen Kreisen, die in einen zusammenfallen, um in diesem
unterzugehen, sondern man mufd das Bild vieler Kreise wahlen, deren jeder eine ganz
bestimmte Farbennuance hat. Diese verschiedenfarbigen Kreise fallen tbereinander, aber jede
einzelne Nuance bleibt in dem Ganzen ihrer Wesenheit bestehen. Keine verliert die Fulleihrer
Eigenkréfte.

(14) Die weitere Schilderung des «Pfades» soll hier nicht gegeben werden. Sie ist, soweit
dies moglich ist, in meiner «Geheimwissenschaft», welche die Fortsetzung dieses Buches
bildet, gegeben.

(15) Was hier tiber den geistigen Erkenntnispfad gesagt ist, kann nur allzuleicht durch eine
millverstéandliche Auffassung dazu verfihren, in ihm ene Empfehlung solcher
Seelenstimmungen zu sehen, die eine Abkehr vom unmittelbaren freudigen und tatkréftigen
Erleben des Daseins mit sich bringen. Demgegeniber muf3 betont werden, dal3 digjenige
Stimmung der Seele, welche diese geeignet macht, die Wirklichkeit des Geistes unmittelbar
zu erleben, nicht wie eine allgemeine Anforderung Uber das ganze Leben ausgedehnt werden
kann. Der Erforscher geistigen Daseins kann es in seine Gewalt bekommen, fir diese
Erforschung die Seele in die dazu notwendige Abgezogenheit von der sinnenféligen
Wirklichkeit zu bringen, ohne dald diese Abgezogenheit ihn im allgemeinen zu einem
weltfremden Menschen macht. — (137) Auf der anderen Seite muf3 aber auch erkannt werden,
dal? ein Erkennen der geistigen Welt, nicht etwa nur ein solches durch Betreten des Pfades,
sondern auch ein solches durch Erfassen der geisteswissenschaftlichen Wahrheiten mit dem
vorurteilsfreien gesunden Menschenverstande auch zu einem hoheren sittlichen Lebensstand,
zu wahrheitsgeméal3er Erkenntnis des sinnlichen Daseins, zu Lebenssicherheit und innerer
seelischer Gesundheit fuhrt.



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

EINZELNE BEMERKUNGEN UND ERGANZUNGEN

Zu Seite 27. Von «Lebenskraft» sprechen galt noch vor kurzer Zeit als ein Merkmal
eines unwissenschaftlichen Kopfes. Gegenwartig beginnt man da und dort auch wieder in der
Wissenschaft der Idee einer solchen «Lebenskraft» nicht abgeneigt zu sein, wie sie in dlteren
Zeiten angenommen worden ist. Wer den Gang der wissenschaftlichen Entwickelung in der
Gegenwart durchschaut, wird aber doch die konsequentere Logik bei denjenigen sehen,
welche in Anbetracht dieser Entwickelung von «Lebenskraft» nichts wissen wollen. Zu dem,
was man gegenwartig «Naturkréfte» nennt, gehort «Lebenskraft» durchaus nicht. Und wer
von den Denkgewohnheiten und Vorstellungsarten der gegenwartigen Wissenschaften nicht
zu hoheren Ubergehen will, der sollte nicht von «Lebenskraft» sprechen. Erst die Art des
Denkens und die Voraussetzungen der «Geisteswissenschaft» machen es mdglich,
widerspruchslos an solche Dinge heranzutreten. Auch solche Denker, die ihre Anschauungen
auf einem rein naturwissenschaftlichen Boden gewinnen wollen, haben gegenwartig den
Glauben verlassen, der in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts auch fur die Erkl&rung der
L ebenserscheinungen nur solche Kréfte gelten lassen wollte, die auch in der Ieblosen Natur
wirksam sind. Das Buch eines so bedeutenden Naturforschers wie Oscar Hertwig: «Das
Werden der Organismen. Eine Widerlegung von Darwins Zufallstheorie», ist eine weithin
leuchtende wissenschaftliche Erscheinung. Es widerspricht der Annahme, dal3 die blof3en
physikalischen und chemischen Gesetzeszusammenhange das Lebendige gestalten kénnen. —
Bedeutsam ist es auch, dal3 im sogenannten Neovitalismus sich eine Anschauung geltend
macht, die fir das Lebendige wieder besondere Kraftwirkungen gelten &, ahnlich wieesdie
diteren Anhanger der «Lebenskraft» taten. — Aber niemand wird auf diesem Gebiete Uber
schemenhaft abstrakte Begriffe hinausgelangen, der nicht anerkennen kann, dal3 sich das im
Leben Uber die unorganischen Kréfte hinaus Wirksame nur in einer Wahrnehmung erreichen
laRt, die zum Anschauen eines Ubersinnlichen aufsteigt. (138) Nicht auf eine gleichartige
Fortsetzung des auf Unorganisches gerichteten naturwissenschaftlichen Erkennens in das
L ebensgebiet hin kommt es an, sondern auf die Erringung einer andersgearteten Erkenntnis.

Zu Seite 27. Wenn hier vom «Tastsinn» der niederen Organismen gesprochen wird, so ist
mit diesem Worte nicht das gemeint, was in den gewohnlichen Darstellungen der «Sinne» mit
diesem Ausdrucke bezeichnet wird. Gegen die Berechtigung dieses Ausdruckes kénnte sogar
vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft viel eingewendet werden. Es ist vielmehr hier
mit «Tastsinn» ein allgemeines Gewahrwerden eines auf3eren Eindruckes gemeint, im
Gegensatz zu dem besonderen Gewahrwerden, das im Sehen, Héren und so weiter besteht.

Zu Seite 27-44. Es kann scheinen, as ob die in diesen Ausfihrungen gegebene Gliederung
der menschlichen Wesenheit auf einer rein willkdrlichen Unterscheidung von Teilen inner-
halb des einheitlichen Seelenlebens beruhte. Demgegeniiber ist zu betonen, dal3 diese
Gliederung im einheitlichen Seelenleben eine dhnliche Bedeutung hat wie das Erscheinen der
sieben Regenbogenfarbennuancen beim Durchgange des Lichtes durch ein Prisma. Was der
Physiker vollbringt zur Erkl&rung der Lichterscheinungen, indem er diesen Durchgang und
die sieben Farbennuancen in seinem Gefolge studiert, das vollbringt in entsprechender Art der
Geistesforscher fur die Seelenwesenheit. Die sieben Seelenglieder sind nicht blofse
Unterscheidungen des abstrahierenden Verstandes. Sie sind dies ebensowenig wie die sieben
Farben gegenliber dem Lichte. Es beruht in beiden Féllen die Unterscheidung auf der inneren
Natur der Tatsachen. Nur dal3 die sieben Glieder am Lichte sichtbar werden durch eine
aulRerliche Vorrichtung, die sieben Glieder der Seele durch die auf das Wesen der Seele
gehende geistgemale Betrachtung. Es kann das wahre Wesen der Seele ohne die Erkenntnis



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

dieser Gliederung nicht erfald werden. Denn durch die drei Glieder: physischer Leib,
Lebendeib, Seelenleib, gehdrt die Seele der verganglichen Welt an; durch die andern vier
Glieder wurzelt sie im Ewigen. In der «einheitlichen Seele» ist Vergangliches und Ewiges
unterschiedslos verbunden. Man kann, wenn man die Gliederung nicht durchschaut, nicht das
Verhdltnis der Seele zur Gesamtwelt kennenlernen. Noch ein anderer Vergleich darf ge-
braucht werden. (139) Der Chemiker spaltet das Wasser in Wasserstoff und Sauerstoff. Diese
beiden Stoffe kann man in dem «einheitlichen Wasser» nicht beobachten. Sie haben aber ihre
eigene Wesenheit. Sowohl der Wasserstoff als auch der Sauerstoff bilden Verbindungen mit
anderen Stoffen. So gehen im Tode die drel «niederen Glieder der Seele» Verbindungen mit
der verganglichen Weltwesenheit ein; die vier htheren figen sich dem Ewigen ein. Wer sich
straubt, in die Gliederung der Seele sich einzulassen, der gleicht einem Chemiker, der nichts
davon wissen wollte, das Wasser in Wasserstoff und Sauerstoff zu zerlegen.

Zu Seite 33. Geisteswissenschaftliche Darstellungen missen ganz genau genommen
werden. Denn nur in der genauen Préagung der Ideen haben sie einen Wert. Wer zum Beispiel
in dem Satze: «Sie (die Empfindungen und so weiter) werden bei ihm (ndmlich beim Tier)
nicht mit selbstdndigen, Uber das unmittelbare Erleben hinausgehenden Gedanken
durchwoben», die Worte «selbstandigen, Uber das unmittelbare Erleben hinausgehenden»
unbeachtet 183, der koénnte leicht in den Irrtum verfalen, hier werde behauptet, in dem
Empfinden oder in den Instinkten der Tiere seien keine Gedanken enthalten. Nun steht aber
gerade wahre Geisteswissenschaft auf dem Boden einer Erkenntnis, die sagt, dal3 ales innere
Erleben der Tiere (wie ales Dasein Uberhaupt) gedankendurchwoben ist. Nur sind die
Gedanken des Tieres nicht selbstandige eines im Tiere lebenden «lch», sondern sie sind
digienigen des tierischen Gruppen-Ich, welches als ein von aulRen das Tier beherrschendes
Wesen anzusehen ist. Esist dieses Gruppen-Ich nicht in der physischen Welt vorhanden wie
das Ich des Menschen, sondern es wirkt auf das Tier herein aus der auf Seite 65 ff.
beschriebenen Seelenwelt. (Genaueres darlber ist in meiner «Geheimwissenschaft» zu
finden.) Worauf es beim Menschen ankommt, das ist, dal3 die Gedanken in ihm selbsténdiges
Dasein gewinnen, dal3 sie nicht mittelbar in der Empfindung, sondern unmittelbar als
Gedanken auch sedlisch erlebt werden.

Zu Seite 36. Wenn gesagt wird, kleine Kinder sagen: «Karl ist brav», «Marie will das
haben», so mul3 wohl beachtet werden, dal3 es weniger darauf ankommt, wie friih Kinder das
Wort «lch» gebrauchen, als darauf, wann sie mit diesem Worte die entsprechende Vorstellung
verknipfen. (140) Wenn Kinder das Wort von Erwachsenen héren, so mogen sie immerhin
dasselbe gebrauchen, ohne dal3 sie die Vorstellung des «lch» haben. Doch deutet der zumeist
spate Gebrauch des Wortes alerdings auf eine wichtige Entwickelungstatsache hin, namlich
auf die almahliche Entfaltung der Ich-Vorstellung aus dem dunklen Ich-Geflhl heraus.

Zu Seite 39 f. Man wird in meinem Buche «Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren
Welten?» und in meiner «Geheimwissenschaft» die eigentliche Wesenheit der «Intuition»
beschrieben finden. Man konnte leicht bei ungenauer Beachtung der Sache zwischen dem
Gebrauche dieses Wortes in den beiden Blchern und demjenigen, der sich in diesem Buche
auf Seite 39 findet, einen Widerspruch finden. Er ist fir den nicht vorhanden, der genau
beachtet, dal3 dagenige, was aus der geistigen Welt durch die Intuition sich in voller
Wirklichkeit fur die Ubersinnliche Erkenntnis enthllt, sich in seiner niedersten Offenbarung
dem Geistselbst so ankiindigt wie das aul3ere Dasein der physischen Welt in der Empfindung.

Zu Seite 45 ff. Uber «Wiederverkorperung des Geistes und Schicksal». Gegeniiber den
Ausfuhrungen dieses Abschnittes wird zu bedenken sein, dal3 hier der Versuch gemacht ist,



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

aus der gedanklichen Betrachtung des menschlichen Lebenslaufes selbst, ohne Hinblick auf
geisteswissenschaftliche Erkenntnisse, wie sie in den andern Abschnitten dargestellt werden,
Vorstellungen zu gewinnen dartiber, inwiefern dieses Menschenleben und sein Schicksal Uber
sich selbst hinaus zu wiederholten Erdenleben weist. Diese Vorstellungen werden ganz
selbstverstandlich demjenigen recht bedenklich erscheinen missen, der nur die gewohnten,
auf das Einzelleben gerichteten «fest begrindet» findet. Allein, man sollte auch bedenken,
dal? die hier gegebene Darstellung die Meinung zu begriinden sucht, eine solch gewohnte
Vorstellungsart kénne eben nicht zu Erkenntnissen Uber die Griinde des L ebenslaufes fuhren.
Deshalb miissen andere Vorstellungen gesucht werden, die den gewohnten scheinbar wider-
sprechen. (141) Und man sucht diese anderen Vorstellungen nur dann nicht, wenn man es
grundsétzlich ablehnt, auf einen nur seelisch zu erfassenden Verlauf von Vorgangen die
gedankliche Betrachtung ebenso anzuwenden wie auf enen im Physischen sich
vollziehenden. Bel einer solchen Ablehnung legt man zum Beispiel keinen Wert auf die
Tatsache, dal’ ein Schicksalsschlag, der das Ich trifft, in der Empfindung sich verwandt
erweist dem Auftreffen einer Erinnerung auf ein Erlebnis, das dem erinnerten verwandt ist.
Aber wer versucht, wahrzunehmen, wie ein Schicksalsschlag wirklich erlebt wird, der kann
dieses Erleben unterscheiden von den Aussagen, die entstehen missen, wenn der
Gesichtspunkt in der AuRenwelt genommen wird und dadurch jede |ebendige Beziehung des
Schlages zum Ich selbstversténdlich wegféllt. Fur einen solchen Gesichtspunkt erscheint der
Schlag entweder als Zufall oder as eine von auf3en kommende Bestimmung. Da es auch
solche Schicksalsschléage gibt, die gewissermal3en enen ersten Einschlag in das
Menschenleben bilden und die ihre Folgen erst spéter zeigen werden, ist die Versuchung um
So grofder, das fur diese Geltende zu veralgemeinern und auf eine andere Moéglichkeit gar
nicht zu achten. Man beginnt erst darauf zu achten, wenn die Lebenserfahrungen das Vor-
stellungsvermogen in eine Richtung bringen, wie sie bei Goethes Freund Knebel sich findet,
der in einem Briefe schreibt: «Man wird bei genauer Beobachtung finden, dal3 in dem Leben
der meisten Menschen sich ein gewisser Plan findet, der, durch die eigene Natur oder durch
die Umstande, die sie fuhren, ihnen gleichsam vorgezeichnet ist. Die Zustande ihres Lebens
mogen noch so abwechselnd und verénderlich sein, es zeigt sich am Ende doch ein Ganzes,
das unter sich eine gewisse Ubereinstimmung bemerken 143t ... Die Hand eines bestimmten
Schicksals, so verborgen sie auch wirken mag, zeigt sich auch genau, sie mag nun durch
aulRere Wirkung oder innere Regung bewegt sein: ja, widersprechende Griinde bewegen sich
oftmals in ihrer Richtung. So verwirrt der Lauf ist, so zeigt sich immer Grund und Richtung
durch.» Solch einer Beobachtung kann leicht mit Einwanden begegnet werden, insbesondere
von solchen Personlichkeiten, die sich auf die Beachtung der Seelenerlebnisse nicht einlassen
wollen, aus der sie stammt. Der Verfasser dieses Buches glaubt in den Ausfihrungen tber
wiederholte Erdenleben und Schicksal aber genau die Grenzen gezeichnet zu haben, innerhalb
der man Vorstellungen Uber die Grinde der Lebensgestaltung bilden kann. Er hat darauf
verwiesen, dal3 die Anschauung, zu der diese Vorstellungen lenken, von ihnen nur
«silhouettenhaft» bestimmt wird, dal3 sie nur gedanklich vorbereiten kdnnen auf dasjenige,
was gesteswissenschaftlich gefunden werden mul3. (142) Aber diese gedankliche
Vorbereitung ist eine innere Seelenverrichtung, die, wenn sie ihre Trag-weite nicht falsch
einschétzt, wenn sie nicht «beweisen», sondern die Seele blof3 «tiben» will, den Menschen
vorurteilslos-empfanglich macht fir Erkenntnisse, die ihm ohne solche Vorbereitung téricht
erscheinen.

Zu Seite 69. Was in diesem Buche in dem spéteren Kapitel «Pfad der Erkenntnis» von
«geistigen Wahrnehmungsorganen» nur kurz gesagt wird, davon findet sich eine ausfthrliche
Darstellung in meinen Blichern «Wie erlangt man Erkenntnisse der hheren Welten? und in
meiner «Geheimwissenschaft».



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Zu Seite 87. Es wére unrichtig, wenn man deswegen eine rastlose Unruhe in der geistigen
Welt annehmen wollte, weil esinihr «eine Ruhe, ein Verweilen an einem Orte, wie sie in der
physischen Welt vorhanden sind», nicht gibt. Es ist dort, wo «die Urbilder schaffende
Wesenheiten» sind, zwar nicht das vorhanden, was «Ruhe an einem Orte» genannt werden
kann, wohl aber jene Ruhe, welche geistiger Art ist und welche mit tatiger Beweglichkeit
vereinbar ist. Sie |a3t sich vergleichen mit der ruhigen Befriedigung und Beseligung des
Geistes, dieim Handeln, nicht im Untétigsein sich offenbaren.

Zu Seite 91 und 92. Man muf3 das Wort «Absichten» gegentiber den treibenden Gewalten
der Weltentwickelung gebrauchen, obwohl dadurch zu der Versuchung V eranlassung gegeben
wird, diese Gewalten einfach so vorzustellen, wie menschliche Absichten sind. Vermieden
kann diese Versuchung nur werden, wenn man sich bei solchen Worten, die doch nun einmal
aus dem Bereich der menschlichen Welt genommen werden muissen, erhebt zu einer
Bedeutung derselben, in welcher ihnen ales genommen ist, was sie an engbegrenztem
Menschlichem haben, dafr ihnen aber gegeben wird dagenige, was der Mensch ihnen in den
Fallen seines L ebens anndhernd gibt, in denen er sich gewissermalien Uber sich selbst erhebt.

Zu Seite 91. Weiteres Uber das «geistige Wort» findet man in meiner
«Geheimwissenschaft».

Zu Seite 102. Wenn an dieser Stelle gesagt ist: «.. er kann von dem Ewigen aus die
Richtung fur die Zukunft bestimmen», so ist dies ein Hinwels auf die besondere Art der
menschlichen Seelenverfassung in der entsprechenden Zeit zwischen dem Tode und einer
neuen Geburt. (143) Ein Schicksalsschlag, der den Menschen im Leben der physischen Welt
trifft, kann fir die Seelenverfassung dieses Lebens etwas dem Willen des Menschen ganz
Widerstrebendes zu haben scheinen: in dem Leben zwischen Tod und Geburt waltet in der
Seele eine dem Willen dhnliche Kraft, welche dem Menschen die Richtung gibt nach dem
Erleben dieses Schicksalsschlages. Die Seele sieht gewissermal3en, dal3 ihr aus friheren
Erdenleben eine Unvollkommenheit anhaftet. Eine Unvollkommenheit, die von einer
unschonen Tat oder einem unschonen Gedanken herrhrt. In der Seele entsteht zwischen Tod
und Geburt der willensdhnliche Impuls, die Unvollkommenheit auszugleichen. Sie nimmt
deswegen in ihr Wesen die Tendenz auf, in dem weiteren Erdenleben sich in ein Ungliick zu
stirzen, um durch dessen Erleiden den Ausgleich herbeizufihren. Nach der Geburt im
physischen Leibe ahnt die Seele, die von einem Schicksalsschlage getroffen wird. nicht, dal3
sie in dem rein geistigen Leben vor der Geburt sich selbst die Richtung nach diesem
Schicksalsschlage gegeben hat. Was aso vallig ungewollt erscheint vom Gesichtspunkt des
Erdenlebens, ist von der Seele gewollt im Ubersinnlichen. «Von dem Ewigen aus bestimmt
sich der Mensch die Zukunft.»

Zu Seite 112 ff. Das Kapitel dieses Buches. «Von den Gedankenformen und der
menschlichen Aura», ist wohl das, welches am leichtesten zu Mi3verstandnissen Anlal gibt.
Gegnerische Empfindungen finden gerade in diesen Ausfiihrungen die besten Gelegenheiten
zu ihren Einwanden. Es liegt zum Beispiel wirklich recht nahe, zu verlangen, dal3 die
Aussagen des Sehers auf diesem Gebiete durch Versuche bewiesen werden sollen, welche der
naturwissenschaftlichen Vorstellungsart entsprechen. Man kann fordern, es sollen sich eine
Anzahl von Menschen, die vorgeben, das Geistige der Aura zu schauen, anderen Menschen
gegentiberstellen und deren Aura auf sich wirken lassen. Dann mdgen die Seher sagen,
welche Gedanken, Empfindungen und so weiter sie als Aura bei den beobachteten Menschen
schauen. Wenn dann ihre Angaben untereinander Uberenstimmen und wenn sich herausstellt,
dai3 die beobachteten Menschen wirklich die von den Sehern angegebenen Empfindungen,



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

Gedanken und so weiter gehabt haben, dann wolle man an das Vorhandensein der Aura
glauben. Das ist gewil3 ganz naturwissenschaftlich gedacht. Allein, es kommt das Folgende in
Betracht: Die Arbeit des Geistesforschers an der eigenen Seele, die ihm die Fahigkeit des
geistigen Schauens gibt, geht dahin, eben diese Fahigkeit zu erwerben. Ob er dann in einem
einzelnen Falle etwas in der geistigen Welt wahrnimmt und was er wahrnimmt, das hangt
nicht von ihm ab. Das fliefst ihm zu as eine Gabe aus der geistigen Welt. Er kann sie nicht
erzwingen, er mufd warten, bis sieihm wird. Seine Absicht, die Wahrnehmung herbeizufihren,
kann nie zu den Ursachen des Eintreffens dieser Wahrnehmung gehéren. Gerade diese
Absicht aber fordert die naturwissenschaftliche Vorstellungsart fur das Experiment. Die
geistige Welt aber 183t sich nicht befehlen. Sollte der Versuch zustande kommen, so mufite er
von der geistigen Welt aus angestellt werden. In dieser miifdte ein Wesen die Absicht haben,
die Gedanken eines oder mehrerer Menschen einem oder mehreren Sehern zu offenbaren.
Diese Seher mufdten dann durch «geistigen Antrieb»' zur Beobachtung zusammengefihrt
werden. Dann wirden ihre Angaben ganz gewil3 miteinander stimmen. So paradox dies ales
fir das rein naturwissenschaftliche Denken erscheinen mag: es ist doch so. Geistige
«Experimente» kdnnen nicht wie physische zustande kommen. Wenn der Seher zum Beispiel
den Besuch ener ihm fremden Person erhdt, so kann er nicht ohne weiteres sich
«ornehmen», die Aura dieser Person zu beobachten. Aber er schaut die Aura, wenn
innerhalb der geistigen Welt Veranlassung ist, dald sie sich ihm enthdillt. - Mit diesen wenigen
Worten soll nur auf das Milversténdliche des oben angedeuteten Einwurfes hingewiesen
werden. Was die Geisteswissenschaft zu erfillen hat, ist, anzugeben, auf welchem Wege der
Mensch zum Schauen der Aura kommt; auf welchem Wege er sich also selbst die Erfahrung
von ihrem Vorhandensein verschaffen kann. Es kann also die Wissenschaft dem, der erkennen
will, nur erwidern: wende die Bedingungen des Schauens auf deine eigene Seele an, und du
wirst schauen. Die obige Forderung der naturwissenschaftlichen Vorstellungsart erflllt zu
sehen, ware alerdings bequemer; alein, wer sie stellt, zeigt, dal3 er sich nicht von den
allerersten Ergebnissen der Geisteswissenschaft wirklich unterrichtet hat.

Mit der in diesem Buche gegebenen Darstellung der «menschlichen Aura» sollte nicht der
auf das «Ubersinnliche» gehenden Sensationslust entgegengekommen werden, die sich
gegentiber der geistigen Welt nur dann fur befriedigt erklart, wenn man ihr etwas als «Geist»
vorweist, das sich in der Vorstellung nicht von dem Sinnlichen unterscheidet, bei dem sie also
mit ihrem Vorstellen bequem in diesem Sinnlichen bleiben kann. (145) Was auf Seite 112 und
113 f. gesagt ist Uber die besondere Art, wie die aurische Farbe vorzustellen ist, kdnnte doch
wohl geeignet sein, diese Darstellung vor einem solchen Mil3verstandnis zu bewahren. Aber
es mul3 auch von dem, der nach rechter Einsicht auf diesem Gebiete strebt, durchschaut
werden, dal3 die Menschenseele notwendig die geistige — nicht sinnliche — Anschauung des
Aurischen vor sich hinstellt, wenn sie das Erlebnis des Geistigen und Seelischen hat. Ohne
eine solche Anschauung bleibt das Erlebnis im Unbewul3ten. Man sollte die bildhafte
Anschauung nicht mit dem Erlebnis selbst verwechseln; aber man sollte sich auch klar
darlber sein, daid in dieser bildhaften Anschauung das Erlebnis einen vollig zutreffenden
Ausdruck findet. Nicht einen solchen etwa, den die anschauende Seele willkdrlich macht,
sondern einen solchen, der sich selbst im Ubersinnlichen Wahrnehmen bildet. — Man wird
gegenwartig einem Naturforscher verzeihen, wenn er sich veranlaldt findet, von einer Art
«menschlicher Aura» so zu sprechen, wie es Professor Dr. Moriz Benedikt in seinem Buche
Uber «Ruten- und Pendellehre» tut. «Es gibt, wenn auch eine geringe Anzahl von Menschen,
die <dunkelangepaldt> sind. Ein relativ grofderer Tell dieser Minoritdt sieht in der Dunkelheit
sehr viel Objekte ohne Farben, und nur relativ sehr wenige sehen die Objekte auch gefarbt ...
Eine groRere Anzahl Gelehrte und Arzte wurden in meiner Dunkelkammer von meinen zwel
klassischen <Dunkelangepaldten> ... untersucht, und es konnte den von denselben
Untersuchten kein gerechter Zweifel an der Richtigkeit der Beobachtung und Schilderung



Rudolf Steiner — GA 09 — Theosophie (deutsch)

zurtickbleiben ... Farbenwahrnehmende Dunkelangepaldte sehen nun an der Vorderseite die
Stirn und den Scheitel blau, die Ubrige rechte Halfte ebenfalls blau und die linke rot oder
manche ... orangegelb. Ruckwarts findet dieselbe Tellung und dieselbe Farbung statt.» Aber
man wird das Sprechen von «Aura» dem Geistesforscher nicht so leicht verzeihen. Hier soll
nun weder zu diesen Ausfihrungen Benedikts — die zu den interessantesten der modernen
Naturlehre gehdren — irgendwie Stellung genommen werden, noch soll eine billige
Gelegenheit ergriffen werden, die manche so gerne ergreifen, um Geisteswissenschaft durch
die Naturwissenschaft zu «entschuldigen». Es sollte nur darauf hingewiesen werden, wie in
einem Falle en Naturforscher zu Behauptungen kommen kann, die solchen der
Geisteswissenschaft nicht so ganz unahnlich sind. (146) Betont mul3 dabei aber auch werden,
dal? die geistig zu erfassende Aura, von der in diesem Buche die Rede ist, etwas ganz anderes
ist als die mit physischen Mitteln zu erforschende, von der bel Benedikt die Rede ist. Man
gibt sich naturlich einer groben Tauschung hin, wenn man meint, die «geistige Aura» kdnne
ein mit auleren naturwissenschaftlichen Mitteln zu Erforschendes sein. Sie ist nur dem
geistigen Schauen zuganglich, das durch den Erkenntnispfad gegangen ist (wie er im letzten
Kapitel dieses Buches beschrieben ist). (147) Aber auf einem MiRverstandnisse beruhte es
auch, wenn man geltend machte, dal3 die Wirklichkeit des geistig Wahrzunehmenden auf
dieselbe Art erwiesen werden soll wie digenige des sinnlich Wahrzunehmenden.



	COVER
	CAVE: Dieses ebook ist nur zum nichtkommerziellen Gebrauch bestimmt!
	Zur Neuausgabe dieser Schrift
	Vorrede zur 9. Auflage
	Vorrede zur 6. Auflage
	Vorrede zur 3. Auflage
	EINLEITUNG
	DAS  WESEN  DES  MENSCHEN
	1. Die leibliche Wesenheit des Menschen
	2. Die seelische Wesenheit des Menschen
	3. Die geistige Wesenheit des Menschen
	4. Leib, Seele und Geist
	Ätherleib oder Lebensleib
	Empfindungsseele
	Verstandesseele
	Bewußtseinsseele
	3 Seelenglieder: Empfindungsseele - Verstandesseele - Bewußtseinsseele
	Das ICH
	Geistselbst
	Intuition - Offenbarung des Geistigen
	Geistmensch
	Lebensgeist
	Geistige Wesenheit des Menschen: Geistselbst - Lebensgeist - Geistmensch
	Gliederung A - I
	Gliederung 1 - 7
	Gliederung 1 - 7
	WIEDERVERKÖRPERUNG  DES  GEISTES  UND  SCHICKSAL
	Lessing
	Wiederverkörperung des Geistes und Karma
	DIE  DREI  WELTEN
	I. Die Seelenwelt
	Sympathie & Antipathie
	Begierdenglut
	Fließende Reizbarkeit
	Gefühle
	Gliederung 1 - 7
	II. Die Seele in der Seelenwelt nach dem Tode
	Region der Lust und Unlust
	Selbstmörder
	Seelenlicht
	tätige Seelenkraft
	Region des Seelenlebens
	III. Das Geisterland
	Urbilder
	IV. Der Geist im Geisterland nach dem Tode
	V. Die physische Welt und ihre Verbindung mit Seelen- und Geisterland
	Gliederung Elementarreiche 1-7
	VI. Von den Gedankenformen und der menschlichen Aura
	DER  PFAD  DER  ERKENNTNIS
	Einzelne Bemerkungen und Ergänzungen

