Traduzione di Mauro Vaccani

Revisione di Pietro Archiati

L’editore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.
ISBN 978 - 88 -96193 - 18 - 1

www .liberaconoscenza.it

Rudolf Steiner

Il bello di essere uomini

Per una convivenza giusta e libera

FENSARELIBERQ:



Indice

L’umanita, la tua famiglia 9

La globalizzazione dell’amore nei cuori degli uomini

Conferenza tenuta a Dornach — Svizzera. il 10 gennaio 1919

* La sana ragione umana puo capire tutto cio che ¢ scientifico spirituale e trovarlo illuminante — purtroppo
0gg1 viene poco apprezzata € poco coltivata

¢ [ a vita nei sensi corporei ci nasconde la nostra vita nello spirito, molto piu forte. che & sempre presente

e | ’esperienza reale dello spirituale € legata al dolore.

Per questo gli uomini ne hanno timore

* “Le problematiche sociali devono essere risolte in modo scientifico spirituale. Tutto il resto. in questo
ambito. & dilettantismo”

e Nell’incontro fra uomo e uomo il pensiero viene ‘“addormentato”

* “Nella vita umana non c’¢ altro che puo essere pensato in modo socialmente giusto che quel che viene
pensato con amore materno”

* [’intera umanita puo realmente diventare una
famiglia — nell’amore per lo spirito che accomuna
tutti gli uomini

* E molto importante distinguere 1’'uomo dalle sue

azioni: la natura umana, 1’essere interiore di ogni

uomo € buono

* Molte persone hanno interessi ristretti. Cio di cui c’¢ bisogno ¢ ’ampliamento dei nostri interessi e la
capacita

di discernere

Dal lavoratore all’uomo

Pensieri forti per “correggere” la schiena

Conferenza tenuta a Stoccarda — Germania, la domenica di Pentecoste, 8 giugno 1919

¢ Nel rendere autonoma la vita spirituale si esprime 1o spirito pentecostale

* Portiamo in noi una grecita fraintesa e una romanita stravolta

* Le vuote frasi conducono a chiacchiere religiose, le azioni brutali prive di pensiero al militarismo



e Non ¢’¢ una giusta comprensione della relazione dell’uomo col lavoro se diamo per fondata 1’assurda
distinzione tra nervi sensori € nervi motori

¢ [ ’'uomo odierno si sente beato quando si lascia illudere rispetto alla realta

¢ | ’operaio ha per primo la possibilita di porsi sul

terreno dell’individualita perché si fonda sulla sua

umanita

* Oggi esiste una costrizione economica che genera cose terribili nell’organismo sociale

¢ [ e persone dovrebbero abituarsi ad ascoltare parole che toccano la realta attuale. LLa necessita di un
rinnovamento del sistema educativo

Con la forza dell’amore

Un’economia per uomini liberi

Conferenza tenuta a Delft — Olanda. il 25 febbraio 1921

* Nell’epoca dell’uguaglianza democratica chi fa grossi programmi viene spontaneamente respinto

* o scienziato porta nel suo materialismo un profondo desiderio dell’operativita dello spirito

* “Inaridisce e svuota 1’anima concepire la vita spirituale come ideologia”

¢ [ ’educazione e la ricerca diventano davvero pratiche

per la vita quando sono indipendenti dallo Stato e dall’economia

* [.’economia ha bisogno di “Associazioni”’: una collabora-zione reciproca fra produttori € consumatori

¢ ]] lavoro non ha nulla a che fare con la vita economica: tutto quel che ha a che fare con 1’uomo in quanto
tale ¢ faccenda della vita giuridica o statale

e Liberta, Uguaglianza e Fraternita possono diventare reali solo nei tre ambiti autonomi della vita

* Risposte a domande

A proposito di Rudolf Steiner

L’UMANITA, LA TUA FAMIGLIA

La globalizzazione dell’amore nel cuore degli uomini

Dornach, 10 gennaio 1919

Parlando di ci0 che trattiene gli uomini d’oggi dal riconoscere I’esistenza dei mondi spirituali, cosi come

debbono essere presentati dalla scienza dello spirito orientata antroposoficamente[1] vi ho indicato due
aspetti della condizione animica umana che generano questa situazione:



* ]a mancanza di coraggio, di forza nel riconoscere lo Spirito;
* ]a mancanza di interesse nei confronti della conformazione concreta della vita spirituale.

Oggi vorrei riprendere quei pensieri da un punto di vista su cui finora ho attirato poco la vostra
attenzione. Quando si parla di queste cose bisogna sempre tener conto del fatto che, come ho spesso
ripetuto, I’usuale sana ragione umana ¢ sufficiente per capire tutti i pensieri della scienza dello spirito, per
accoglierli spregiudicatamente.

Grazie al fatto che nel nostro tempo il giusto impiego del sano intelletto umano ¢ sufficiente alla
comprensione dei pensieri sul mondo spirituale, in un certo senso proprio grazie alla pura ragione umana
e alla comprensione spregiudicata si giunge a tutto quello che il ricercatore spirituale consegue nel corso
della sua ricerca.

In questo modo se c’¢ il coraggio e I’interesse per accogliere in sé con la sana ragione umana questi
pensieri, allora sorge la possibilita — lentamente, a brano a brano a seconda dei destini individuali — di
ascendere direttamente a quei mondi spirituali. Questo oggi € necessario, e lo diventera sempre di piu per
tutti gli uomini: imparare a comprendere 1 mondi spirituali semplicemente con la ragione umana, cosi
come vengono presentati dalla scienza dello spirito.

Fino a che punto un uomo possa diventare maturo per osservare direttamente nel mondo spirituale ¢
un’altra faccenda, completamente diversa, che ognuno puo considerare solo nell’intimo della sua anima.
Solo 11 puo trovare una risposta se cerca di comprendere la realta del mondo spirituale semplicemente con
la sana ragione, non mediante le scienze naturali o altre cose che la compromettono.

Dobbiamo chiederci prima di tutto: perché tante persone oggi evitano di usare il sano intelletto che sa
comprendere ed ¢ disposto ad accogliere cio che proviene dalla scienza dello spirito?

Vedete, per cercare di dare una risposta a questa domanda bisogna prestare attenzione a come si
presentano le realta e gli Esseri del mondo spirituale al ricercatore che penetra in quel mondo. Nei tempi
antichi gli iniziati hanno parlato di mondi spirituali in modo molto diverso rispetto a quello che si ha da
dire oggi. Ma naturalmente molto di quanto ¢ stato detto allora ¢ simile a quel che puo venir detto anche

oggi.

Cosi per esempio ¢ stato detto sempre nello stesso modo, che vale ancora oggi, cosa succede quando una
persona interiormente immatura vuole entrare nel mondo spirituale. Oggi una tale persona puo dirsi:
“Come minimo la sana ragione umana deve fare uno sforzo se ha da afferrare i mondi spirituali!”

Gli uomini non amano questi sforzi. Preferiscono riconoscere quello che affermano autorita cui si crede
per fede. Oggi gli uomini amano il sano ragionamento molto meno di quanto si creda. Preferiscono
aggirare I’uso della sana ragione ricorrendo a quello che, anche se inconsciamente, ritengono piu facile, a
tutte le “rimuginate” che chiamamo “meditazione” o a simili cose che 1i portino direttamente nei mondi
spirituali.

Proprio questo ¢ oggi molto diffuso: voler far ingresso nel mondo spirituale eludendo 1’uso della sana
ragione.

Su questo gia gli antichi iniziati si sono espressi in modo giusto, € ancora oggi va ripetuto il loro pensiero:
“ Se uno, ancora immaturo, vuole entrare nei mondi spirituali allora accade facilmente che dopo un po’ di
tempo abbandoni completamente la sua impresa e rimanga con una sensazione che ¢ simile a quella di chi
afferra un carbone ardente e poi si trova nell’alternativa di abbandonarlo oppure di bruciarsi”.



Una sensazione come questa si presenta molto spesso a quelli che meditano. Nell’esecuzione dei
cosiddetti esercizi che di per sé sono ben giustificati, queste persone impediscono al loro sano intelletto di
essere attivo quanto il loro fervore. Ma ¢ sempre stato ribadito che il sano intelletto non deve essere
impedito, deve invece attivarsi, essere impiegato con cura.

Se ci si esercita ripetutamente nel tempo e si esclude 1’uso del sano intelletto e anche una certa disciplina
morale, che ancora non si ha, allora compare questo di specifico: il tutto viene sperimentato come quando
si tocca con le dita un tizzone ardente, e subito si ritrae la mano. Allo stesso modo gli uomini si
ritraggono davanti ai mondi spirituali.

Come ho detto, questo ¢ sempre stato sottolineato. Anche perché si tratta di un’esperienza che
innumerevoli maestri della scienza spirituale di un tempo hanno fatto, quando questa veniva vissuta in
modo atavico, istintivo, un’esperienza che anche oggi puo essere fatta in molti modi. Tutto questo ¢ stato
detto, ma oggi dobbiamo vedere qual ¢ il motivo per cui si ha questa sensazione del tastare e poi del
ritrarsi come con un tizzone ardente.

Se vogliamo capire questo fatto possiamo far ricorso a una verita fondamentale della scienza dello spirito,
per noi del tutto scontata, relativa al nostro modo di comportarci quando consideriamo I’insieme della
nostra vita, che si alterna tra veglia e sonno.

Usando la vecchia terminologia potremmo dire che, mentre dormiamo, lasciamo giacere nel letto il corpo
fisico e il corpo eterico, mentre con I’Io e col corpo astrale siamo “fuoriusciti”[2], se posso esprimermi
cosi, in quel mondo che ci avvolge sempre. Non siamo nella casa del nostro corpo quando dormiamo, ma
siamo riversati nel mondo attorno a noi. Per questo la nostra coscienza di essere uomini singoli ¢ molto
esigua quando dormiamo. Quando lo stato di sonno non ¢ interrotto dai sogni, che comportano una certa
intensificazione della coscienza, quando consideriamo il sonno senza sogni, allora la nostra coscienza ¢
cosi esile che non siamo consci della somma di esperienze infinitamente importanti che facciamo tra
I’addormentarci e il risveglio.

E a questo che dobbiamo guardare, non all’astratta affermazione: durante il sonno il nostro Io e il nostro
corpo astrale sono fuori dal corpo fisico. Dobbiamo vedere che la nostra vita tra I’addormentarsi e il
risveglio ¢ incredibilmente ricca. Solo che non lo sappiamo, perché la nostra coscienza ¢ indebolita,
perché la nostra coscienza nello stato di sonno non ¢ ancora cosi forte come quella che colleghiamo con
lo strumento del corpo fisico.

Di fatto ¢’¢ una grandiosa e intensa esperienza dell’Io e del corpo astrale entro quel mondo nel quale
viviamo sempre. Solo che 1’uomo, in virtu della sua ordinaria condizione terrestre, viene preservato dallo
sperimentare immediatamente questa vita che si dipana mentre 1’Io e il corpo astrale s’intrufolano, per
cosi dire, in quella realta in cui siamo anche nello stato di veglia quando facciamo uso del nostro corpo
fisico e dei suoi strumenti.

La vita durante il sonno ¢ straordinariamente ricca. Essa non si interrompe quando ci svegliamo e
torniamo a immergerci nel nostro corpo fisico e nel nostro corpo eterico. Per mezzo del nostro Io e del
nostro corpo astrale siamo collegati col mondo che ci circonda in un modo di cui la nostra coscienza
abituale non ha nessuna idea, ¢ solo che non ci si presta neppure attenzione.

Possiamo pero osservare piu attentamente questo rapporto. Possiamo chiederci: com’¢ veramente la
relazione che si mostra fra la nostra componente animico-spirituale e la nostra componente fisico-
corporea?

Vedete, per la nostra attuale condizione terrestre sarebbe un’esperienza molto dolorosa se noi dovessimo
continuamente — e in realta non lo facciamo, ma se lo facessimo dovremmo sperimentarlo in



continuazione, non potrebbe essere altrimenti — continuamente percepire cio che noi sperimentiamo
mentre dormiamo delle realta esterne nello spazio e nel tempo.

Nei confronti di queste esperienze il nostro corpo ha specifiche particolarita. Si potrebbe dire che le
indebolisce. Tutto quello che sperimentiamo nella relazione col nostro ambiente viene indebolito dal
nostro corpo, e noi percepiamo quel che il corpo attutisce, non le nostre reali esperienze.

Queste esperienze stanno in rapporto con cio che il nostro corpo ci fa sperimentare del mondo circostante
e quella che ora vi dird € un’immagine molto pertinente, perché non ¢ solo un’immagine ma esprime una
verita spirituale, come la luce del sole che brilla sulla pietra — dalla quale viene riflessa, cosi che noi
possiamo vedere la pietra — sta alla reale luce solare che ci viene incontro dal sole 1a in alto.

Guardate la pietra sulla quale cade la luce del sole: su di essa potete scorgere la luce solare riflessa, i
vostri occhi possono sopportarla. Provate invece a spostare il vostro sguardo dalla pietra al sole, e
guardate intensamente verso di esso: ne rimarrete accecati. Cosi ¢, all’incirca, per quanto riguarda i
rapporti delle nostre reali esperienze nei confronti del nostro ambiente rispetto a cid che sperimentiamo
mediante gli strumenti del nostro corpo.

Ci0 che realmente sperimentiamo del nostro ambiente ha la forza della luce del sole, mentre cio che
sperimentiamo attraverso gli strumenti del corpo presenta soltanto un indebolimento di questa forza,
simile alla luce attenuata che qualsiasi oggetto ci riflette rispetto all’originaria forza della luce solare.

Nella nostra interiorita siamo esseri solari, ma ora non siamo ancora in grado di reggere questo stato.
Percid dobbiamo percepire cio che ci circonda attraverso 1’attutita esperienza del nostro corpo e dei suoi
strumenti — cosi come con gli occhi fisici possiamo soltanto guardare la luce solare riflessa, perché quella
diretta ci ferirebbe — perché non possiamo immediatamente porci di fronte a cid che sperimentiamo
realmente del nostro ambiente.

Effettivamente ¢ questa la nostra condizione umana, come se fossimo accecati dalla luce solare, e cid che
sappiamo di noi e del mondo non ¢ il nostro essere, non ¢ ci0 che verrebbe sperimentato come se fosse in
piena luce solare, ma ¢ come la luce che ci viene riflessa dagli oggetti e non ferisce piu i nostri occhi. Da
questo possiamo dedurre che se ci risvegliassimo in quel mondo che la nostra coscienza ordinaria non puo
sopportare, aviemmo la sensazione di essere dentro ai raggi solari, di vivere realmente dentro di essi. E
proprio cosi nella sperimentazione reale, nell’esperienza effettiva: un raggio di sole molto concentrato!

Ecco la spiegazione del fatto che, come ho spesso ripetuto, la gente getta via come se fosse un carbone
ardente I’esperienza scientifico spirituale. Si entra in un ambito di esperienza dove si vive quel che
succede quando ci si brucia. Si ritrae subito la mano, perché non ci si vuole scottare. Cid non si puo
ovviamente ribaltare: Nessuno puo giungere all’esperienza spirituale per il fatto di bruciarsi fisicamente
le dita. Percio dico che nella scienza dello spirito ci vuole precisione: I’esperienza animica ¢ come quando
ci si brucia le dita.

E proprio cosi: I’ingresso nei mondi spirituali all’inizio non & tale da preparare per 1’uomo una frivola
beatitudine; succede piuttosto che sia raggiunto da noi con quella “infelicita” che si sperimenta quando ci
si brucia o si fanno molte altre esperienze simili. Con le realta, gli Esseri e i processi del mondo spirituale
si sperimenta dapprima la stessa situazione che si prova, per esempio, quando ci si scotta.

\

Le esperienze reali dei mondi spirituali devono essere conseguite attraverso simili dolorosi processi. E
illusorio ritenere che generi beatitudine questa esperienza del mondo spirituale, che dia soddisfazione alla
vita. Chi accoglie questa esperienza tramite comunicazioni[3] e ’afferra con il sano intelletto, puo
ricevere altrettanto quanto colui che entra nel mondo spirituale. Naturalmente alcuni individui debbono
entrarvi, altrimenti mai potrebbe essere sperimentato qualcosa dei mondi spirituali.



Bisogna tener conto dei fatti che ho presentato. Fondamentalmente non ¢ cosi difficile accoglierli anche
partendo dai fatti esteriori che ho spiegato ora. Troverete dappertutto, dove si parla dei mondi spirituali
seriamente e non da ciarlatani, che sempre ¢ stato detto che il passaggio fra i due mondi avviene non
mediante esperienze gioiose, ma nel dolore.

Voi sapete come spesso 1o abbia fatto notare che chi ha conquistato reali esperienze del mondo spirituale
nella vita non si volge indietro in modo grossolano e spiccio ai dolori della sua esistenza, alle sofferenze
da lui vissute.

Un tale individuo dice a se stesso: certo, accolgo con riconoscenza le gioie, i momenti solenni della vita
come doni divini e gioisco del mio destino che me ne ha fatto partecipe. Ma in quanto alla mia
conoscenza sono debitore ai miei dolori, I’ho conseguita grazie a loro. Questo dira chiunque abbia
conseguito reali conoscenze del mondo spirituale. Qui sul piano fisico non possiamo conseguire le
conoscenze spirituali in altro modo.

E ora possiamo capire perché le persone si ritraggono davanti alla comprensione dei mondi spirituali,
anche se ¢ da conseguire con la sana razionalita umana. Normalmente nel capire non ci si ritrae soltanto
di fronte a ci0 da cui non ci si ritrae anche nella vita esteriore.

Sareste naturalmente molto irrazionali e stupidi se voleste volontariamente bruciarvi le dita per
sperimentare, una volta, cosa significhi. E poi, se vi bruciaste le dita, prestereste comunque cosi poca
attenzione al lato animico di quella esperienza e non sapreste cosa si vive dentro quando il dito brucia.

C’¢ un fatto psicologico che viene compreso rettamente solo se viene osservato alla luce di queste
conoscenze. Avrete forse ancora notato che chi si brucia le dita grida — forse non voi stessi, ma avrete
certo sentito che in genere succede cosi. Ora, miei cari amici, perché si grida quando ci si brucia le dita?
Per il semplice motivo che con quel gridare 1’esperienza interiore del dolore viene sopraffatta.

Si urla o ci si lamenta quando si sente dolore per alleggerire quel dolore, per non sperimentarne il
contenuto nella coscienza, dovuto al fatto che si grida. Si tratta realmente di soverchiare il dolore,
I’espressione del dolore. In breve: nella vita di tutti 1 giorni I’uomo non ha molte esperienze di quelle
realta che si sperimentano nei mondi spirituali. Pero ¢’¢ sempre la possibilita che le cose vengano capite
con la sana razionalita umana, poiché abbiamo ovunque analogie nel mondo fisico esteriore dove
facciamo le nostre esperienze.

Quindi le realta della vita spirituale non sono incomprensibili. Ma ci si deve decidere a rafforzare certe
qualita animiche quali, per esempio, il coraggio. Si deve semplicemente avere il coraggio, che
normalmente non si ha, quando si fa qualcosa da cui si scappa via perché fa male. Ci vuole questo
coraggio, perché 1’ingresso nel mondo procura sempre dolore.

E necessario quindi rafforzare determinate facolta dell’anima. Molte persone oggi non vogliono farlo,
invece occorre applicarsi in modo sistematico a questo lavoro come ¢ indicato per esempio nel mio libro
Come si conseguono conoscenze dei mondi spirituali (traduzione italiana: L’Iniziazione). Certe persone
non desiderano affatto rafforzare determinate qualita animiche. Se lo facessero, allora agirebbe anche nel
mondo dei loro pensieri, nella loro sana ragione cid che ¢ necessario per capire razionalmente i risultati
dell’indagine nei mondi spirituali che, come ho spiegato, ¢ sempre dolorosa.

Viviamo in un’epoca in cui un simile rafforzamento della vita animica € necessario perché altrimenti
I’umanita non raggiungera i suoi obiettivi terrestri € dovranno accadere catastrofi dopo catastrofi, fino al

caos finale.

Ma, mentre dicevo queste cose proprio negli ultimi tempi, perché ¢ straordinariamente necessario, ho



anche sottolineato con forza qualcosa d’altro. Si tratta del fatto che c’¢ un certo indebolimento delle
condizioni animiche, gia presente negli uomini d’oggi, specialmente nei ricercatori di scienze naturali.
Con la ragione che li caratterizza, che non ¢ la sana ragione umana ma ¢ la ragione considerata valida in
virtu dell’autorita della scienza naturale, si puo capire bene cio che ¢ 1’aspetto esteriore del mondo fisico
che ci circonda. Non lo si puo capire in modo interiore e spirituale, ma 1’aspetto esteriore ¢ ben
comprensibile.

Quel che non si pud conoscere coi concetti che offre la scienza della natura, con 1’utilizzo del pensare a
cui ¢ abituato I’'uomo d’oggi &: portare ordine nella struttura della vita sociale che sta diventando sempre
pil caotica. In altre parole:

le esigenze sociali del presente e del prossimo futuro non potranno mai trovare soluzione ricorrendo al
pensare che si utilizza per indagare la natura e le sue manifestazioni.

Proprio su questo aspetto i nostri contemporanei devono imparare davvero tanto. In questo ambito essi
procedono tutt’altro che in modo consono a cio che la scienza dello spirito ha da dire a partire dalla sua
comprensione interiore dell’essenza del nostro mondo.

La scienza dello spirito deve affermare, nonostante tutte le obiezioni che sempre piu oggi vengono fatte,
proprio questo: tutto quello che viene abborracciato e diagnosticato nell’ambito della questione sociale
non portera assolutamente a nulla; anzi: condurra ad errori sociali ancora piu madornali di quelli che gia
si manifestano in singoli ambiti della vita terrestre se non si riconoscera che gli orientamenti riguardanti
la questione sociale possono venire solo dalla comprensione spirituale del mondo. La questione sociale
deve trovare risposta a partire dalla scienza dello spirito. Tutto il resto, in questo ambito, ¢ dilettantismo.

Percio per parlare di queste cose da un certo punto di vista, dobbiamo volgerci all’altro motivo che
trattiene cosi tanto gli uomini d’oggi dall’avvicinarsi alla scienza dello spirito, e cio¢ la mancanza di
interesse nei confronti della vita spirituale.

Questa ¢ una caratteristica di quasi tutti gli scienziati odierni: sono indifferenti alla vita spirituale. La
negano oppure ne accettano solo quegli aspetti che sono riconducibili a leggi che scaturiscono
dall’osservazione coi sensi fisici, oppure col microscopio o col telescopio. Invece non hanno alcun
interesse per cio che rivela ogni sguardo reale rivolto verso la natura, e cioe che dietro ai fenomeni
naturali e ai fatti naturali opera lo spirito.

Questa mancanza di interesse nei confronti dello spirito ¢ particolarmente presente in quelli che vogliono
abborracciare opinioni o pontificare superficialmente sulla questione sociale. E ¢’¢ ancora un altro motivo
per questo.

Vedete, cari amici, da varie cose che ho detto negli ultimi anni avrete potuto capire che ci troviamo in una
vita dell’anima del tutto speciale quando come uomini stiamo di fronte ad altri esseri umani.

Ho detto in modo molto radicale in quale condizione animica siamo quando ci troviamo di fronte gli uni
agli altri. Vi ho detto: in verita il porsi degli uomini gli uni di fronte agli altri ha in sé qualcosa di
addormentante. Noi dormiamo davvero rispetto ai tratti caratteristici interiori del nostro essere umano
quando questo ¢ in presenza di altre persone.

Non c¢’¢ da meravigliarsi per il fatto che noi veniamo ingannati su questo dormire nelle relazioni esterne.
Poiché di certo con gli occhi vediamo gli altri e magari stringiamo anche le loro mani, li tocchiamo e via
dicendo. Ma questo non impedisce che il nostro piu profondo essere umano venga addormentato in
presenza dell’altro.



Cosi come alla sera, secondo i1 processi della natura esteriore noi ci addormentiamo, altrettanto si
addormenta in noi qualcosa dovuto alla presenza dell’altro. Ma se si addormenta non cessa comunque di
essere attivo. Cosi avvengono di continuo influenzamenti da uomo a uomo nella vita sociale, di cui le
persone, proprio per il fatto che sono assieme ad altri, non possono avere chiara coscienza.

Proprio quello che ¢ della massima importanza nella vita sociale sfugge alla coscienza abituale degli
uomini, perché proprio rispetto a questo le nostre capacita rappresentative vengono addormentate, e
I’uomo agisce istintivamente.

Non c¢’¢ da meravigliarsi allora se oggi nella vita sociale, dove nel rappresentarsi immagini I’intelletto
viene facilmente assopito, si dichiarano giusti gli istinti piu selvaggi, perché il pensiero chiaro su queste
realta viene addormentato dal semplice fatto che gli uomini vivono assieme.

Ma nell’istante in cui I’'uomo entra nel mondo spirituale si risveglia cid che era addormentato, diviene
chiaro ci0 che agisce da uomo a uomo. Allora possono anche essere trovate le soluzioni per la cosiddetta
questione sociale, per le esigenze sociali. Come ho gia detto esse possono essere trovate solo al di 1a della
soglia della coscienza ordinaria.

Ci0 che I'umanita nel futuro vorra avere quali soluzioni della questione sociale, se dovranno essere vere
soluzioni potranno trovarsi solo sulla via della scienza dello spirito, cio¢ della scienza del soprasensibile,
perché ogni convivenza degli uomini € nei suoi aspetti pitt profondi di natura soprasensibile.

Ma poi, se vogliamo spiritualmente sperimentare quelle realta che si riferiscono al rapporto fra uomo e
uomo, alla struttura sociale umana, si deve immettere nelle proprie capacita di rappresentazione, in tutto
cio che si sperimenta qualcosa che non ¢ affatto presente oggi nella coscienza abituale.

C’¢ un’unica realta qui nel mondo fisico, quale insieme di sensazioni, di sentimenti che ognuno deve
avere se vuole indagare gli impulsi sociali, le leggi sociali non in modo vano, ma nella loro vera essenza.
Essa ¢ presente nel mondo fisico

quando si vive un pienamente sano e giusto rapporto tra il padre, la madre e il figlio, nel rapporto che c’¢
fra padre, madre e figlio.

In tutto il resto di cio che viene sperimentato nelle relazioni fra uomo e uomo non c’¢ nulla di simile per
la coscienza ordinaria.

Chiedetevi — e potete farlo in modo fondato — mentre cercate di chiarirvi cosa sia I’amore materno,
quell’amore che la mamma prodiga quando genera un bambino, quell’amore spontaneo che sgorga dalla
sua natura, se esso operi anche in tutte le ricerche scientifiche curate dagli esperti, anche in quelle
dedicate ai problemi sociali!

Si deve avere questo amore materno verso i pensieri che si elaborano sulle strutture sociali, se essi
debbono essere pieni di senso e non insensati.

Nella vita umana puo essere pensato sul sociale in modo giusto solo cid che viene pensato con amore
materno.

Prendete 1 diversi riformatori e pensatori sociali. Provate, per esempio, a lasciare agire su di voi gli scritti
di Karl Marx o di simili pensatori, di Schmoller o di Roscher o di chi volete voi, e chiedetevi se costoro,
mentre elaboravano le leggi del loro cosiddetto pensiero socio-politico, hanno lasciato agire le stesse
forze che operano nell’amore materno per il bambino, quando questo amore si manifesta in modo sano.



E proprio ad esso che bisogna guardare, miei cari amici! Una sana soluzione della cosiddetta questione
sociale non ¢ possibile se non proviene da pensatori che — e voi capirete cosa intendo dire esprimendomi
cosi — nel cercare la soluzione dei loro problemi sanno sviluppare amore materno.

E una faccenda molto umana quella da cui dipende oggi la soluzione delle esigenze sociali. Non & una
cosa che dipende dall’ingegno, dall’ordinaria intelligenza oppure dalla fiducia negli esperti, ma ¢ invece
una faccenda che consiste nell’approfondimento delle forze dell’amore fino al grado che ¢ tipico
dell’amore materno oppure, possiamo anche dire cosi, fino al grado di amore immediato e intimo che c’¢
fra il padre, la madre e il figlio.

Voi solleverete giustamente un’obiezione. Direte: Si, qui sulla terra le cose stanno cosi che la struttura
sociale ha come suo nucleo piu ristretto e basilare la famiglia, che ovviamente in quanto tale ¢ piu che
giustificata, qui sulla terra. Ma I’intera umanita non puo mica diventare una famiglia!

Questa ¢ una obiezione spontanea, che se si debbono concepire le leggi sociali con amore materno allora
dovrebbe naturalmente conseguire che 1’intera umanita divenga una sola famiglia, e che questo
ovviamente non puo essere.

Chi sa distinguere un pensiero astratto da uno concreto dovra ammettere come ovvio che un uomo non
puo entrare in relazione con tutti 1 bambini come se questi fossero suoi figli, e che il bambino non puo
entrare in relazione con tutte le donne o tutti gli uomini come se essi fossero suo padre o sua madre.
Quindi I’umanita non puo diventare una sola famiglia!

E del tutto giusto, miei cari amici. Ma proprio per il fatto che cid & giusto diviene necessario qualcosa
d’altro. In quanto individui fisici che vivono sulla terra non possiamo fare dell’intera umanita una sola
famiglia. Chi lo volesse auspicherebbe qualcosa di insensato. E tuttavia lo possiamo realizzare in un altro
modo, e in quest’altro modo deve accadere.

In quanto individui fisici non possiamo porci quali padri, madri e figli gli uni degli altri. Ma se
nell’umanita si facesse strada la conoscenza secondo cui in ogni uomo c¢’¢ qualcosa di spirituale e
animico, che dagli occhi in ogni uomo irraggia un essere divino-spirituale, che dalle sue parole risuona
I’annuncio di un essere divino-spirituale, se, in altre parole, non viene solo astrattamente riconosciuto che
I’'uvomo ha un’anima immortale, ma viene vissuto come sensazione immediata, nel porsi degli uomini gli
uni di fronte agli altri, quanto segue: “se fisso un uomo nei suoi occhi, da essi riluce verso di me qualcosa
di infinito; se ascolto un uomo mentre parla non sento solo il suono fisico ma sento risuonare il divino
spirituale nella sua anima”, se sorge come sensazione immediata, simile a quella che noi sentiamo quando
percepiamo che una superficie € blu o rossa, allora sentiremo che quanto si manifesta nell’uomo ¢ di
natura divino spirituale. Se impariamo a riconoscere in modo non solo fideistico che I’'uomo ha un’anima
immortale, ma a percepirla nel manifestarsi esteriore dell’'uomo, allora, miei cari amici possiamo entrare
in relazione non con I’uomo fisico, ma con quello animico spirituale che ¢ intimamente nascosto nella sua
interiorita, e vivere cosi come se I’intera umanita fosse una grande famiglia.

Con lo spirituale animico di ogni uomo possiamo entrare in una tale relazione. Questo ¢ I’'unico modo che
rendera possibile la soluzione della cosiddetta questione sociale.

Perci0 la soluzione della questione sociale dipende in tutto e per tutto dal riconoscimento della natura
spirituale e divina dell’uomo, dal riconoscimento del fatto che il corpo fisico dell’'uomo, presente qui
sulla Terra, ¢ solo I’espressione esteriore di quel che di eterno riluce in ogni uomo.

Con ci0 che brilla in ogni uomo dall’eternita possiamo metterci in relazione nello stesso modo in cui ci
mettiamo nella giusta relazione con la nostra famiglia. Lo possiamo fare, ¢ possibile in tutti i sensi. Noi
possiamo, se riconosciamo tutto questo, elevare ogni amore umano cosi che divenga grande come I’amore



all’interno della famiglia.

Non regge 1’obiezione, che sarebbe anche molto superficiale, di chi dice: “Si, ma ci sono anche persone
cattive!” Miei cari amici: ci sono anche bambini cattivi che noi dobbiamo “correggere”. Ma lo facciamo
con amore. Cosi nel momento in cui vediamo rilucere negli uomini il divino spirituale potremo ricorrere
anche alla punizione, se sara necessario, ma lo faremo con amore.

Impareremo soprattutto una cosa che noi ora esercitiamo, per cosi dire, solo istintivamente: porci di fronte
all’altro uomo in modo “familiare”. Se lo facciamo possiamo anche punirlo, ma non lo odiamo. Non
odiamo il nostro fratello anche quando lo puniamo, odiamo invece il vizio che ha. Noi amiamo la persona
e percio, odiamo invece 1 suoi misfatti, le sue cattive azioni. Li sappiamo distinguere tra ’'uomo e cio che
fa o gli capita.

Quando gli uomini capiranno I’enorme differenza che c’¢ tra I’amore per la persona e I’odio per le cattive
azioni che ha commesso, allora si instaurera la giusta relazione tra uomo e uomo.

Se seguiamo la nostra intima natura umana non avremo mai la possibilita di odiare un essere umano.
Abbiamo invece molte occasioni per odiare 1 crimini, 1 misfatti, le debolezze e le mancanze di carattere.

Il piu grande sbaglio che commettiamo nelle relazioni sociali consiste allora nel fatto che la reazione che
dobbiamo avere nei confronti delle cattive azioni e dei crimini viene rivolta alle persone.

Cio che oggi facciamo istintivamente, va portato a piena coscienza: il nuovo passo avanti nell’evoluzione
dell’umanita consiste nel distinguere 1’odio nei confronti del crimine dall’amore che, nonostante cio, va
nutrito nei confronti di chi 1’ha commesso.

Miei cari amici, col riconoscimento di tali verita si fa molto di piu per la soluzione della bruciante
questione sociale che non con le sciocchezze dottrinarie socialiste che oggi sono in voga nel mondo.

E difficile parlare con efficacia contro un materialismo che ha bisogno di cid che & grossolanamente
materiale, per il semplice motivo che gli uomini d’oggi — e questo € molto pitt dannoso delle teorie
materialiste — sono diventati materialisti nei loro istinti. Il misfatto, la mancanza di carattere non possono
essere percepiti perché non sono materiali. Ma siccome si sa odiare solo ci0 che ¢ materiale, si rivolge il
proprio odio agli uomini materiali. Da cid sorgono innumerevoli fraintendimenti.

Uno dei peggiori sorge quando, a partire da qualche malintesa impressione o sensazione, viene confuso
I’uvomo con le sue azioni anche in direzione opposta: Si diventa blandi nel giudizio di ci0 che ’'uomo fa
con la scusa che non si vuol provocare dolore all’altro, che I’amore per I’uomo ci spinge a chiudere un
occhio sul suo operare”.[4]

Se il giudizio sulle azioni si compie con lo sguardo rivolto a quel che ¢ stato compiuto come delitto, senza
confondere 1’interiore condizione dell’uomo col suo delitto esterno, allora fluira il giudizio giusto. E
facile essere “giusti” nel proprio giudizio con una persona che non ci garba. Ma ¢ anche facile e comodo
“scusare” gli errori con cui un uomo fa danni nel mondo per il semplice fatto che ci ¢ simpatico.

Per la convivenza degli uomini ¢ di estrema importanza la nostra capacita di distinguere nettamente tra
ci0 su cui va rivolta la nostra antipatia, e ci0 che un uomo ¢ in quanto tale.

Miei cari amici, ho spesso sottolineato che quel che viene detto qui non ¢ una critica della cultura e delle
condizioni attuali, ma ¢ una semplice descrizione oggettiva. Percido mi capirete se dico: la cosiddetta
umanita occidentale civilizzata, I’umanita europea con il suo retroscena americano[S] ha dovuto per un
periodo attraversare questo stadio che consiste non solo nel concepire le cose in modo materialistico e



scientifico-naturale, ma anche nel concepire la vita materialisticamente cosi da scambiare gli uomini con
le loro azioni, nel senso che ho indicato.

Era implicito nel sistema educativo: per sviluppare in modo giusto altre qualita gli uomini dovettero
attraversare lo stadio del materialismo anche in ambito pedagogico.

Ma chi e rimasto a precedenti stadi di civilta ha conservato di essi molte cose in cui vigeva 1’antica
chiaroveggenza istintiva. Essa ha determinato ben precisi indirizzi di sentimento e di disposizioni
dell’anima.

Noi Europei possiamo far fronte a cio che ci minaccia solo se riflettiamo a fondo su quanto or ora
esposto. Per esempio non dimentichiamo che pensatori considerati molto illuminati come, per esempio,
Immanuel Kant, parlano di un “male radicale” nella natura umana, e questo non proviene certo dai
fondamenti del cristianesimo ma solo da una mentalita clericale.

Quanto ¢ diffuso questo errore — possiamo proprio definirlo cosi — che ritiene cattiva la natura umana nel
suo intimo!

Nella civilizzata Europa e nella sua appendice americana si dice: Se la natura umana non viene domata
rimane maligna. Questo ¢ un modo di pensare, e viene dalla cultura clericale europea.

C’¢ un’umanita che non ha queste vedute, che ha conservato dai tempi antichi altre concezioni. Per
esempio: il popolo cinese. Nella concezione del mondo dei Cinesi domina il principio secondo il quale
I’uomo ¢ per natura buono.

Si tratta di un’enorme differenza, che gioca un ruolo molto pit grande di quanto si pensi in quel conflitto
dell’umanita che si va delineando. Pero se oggi si parla di queste cose si viene creduti cosi poco come se
si avesse parlato alla gente nell’anno 1900 della guerra che ¢ ora in corso.

Eppure ¢ vero che si sta preparando un conflitto tra I’umanita occidentale e quella asiatica. Allora ben
altre cose giocheranno un ruolo diverso rispetto a quello che giocano o che hanno giocato in passato nel
catastrofico conflitto in cui ci troviamo.

Nel modo di sentire c’¢ una grande differenza se
¢ il Cinese ¢ convinto che “l’uomo ¢ per natura buono”
» mentre I’Europeo ¢ convinto che I’uomo ¢ inficiato nella sua stessa natura dal male radicale.

C’¢ una grande differenza se un individuo pensa in un modo o nell’altro a partire dalla concezione del
mondo del popolo al quale appartiene. Che il singolo pensi in un modo o nell’altro si rivela in tutto il suo
temperamento esistenziale, nella complessiva condizione della sua vita animica. Gli uomini si limitano
per lo piu ad osservare gli aspetti esteriori dei conflitti. Alle loro cause profonde prestano di solito poca
attenzione.

Voglio richiamare solo un aspetto. Il fatto che I’Europeo, anche se normalmente non lo ammette, sia
fondamentalmente convinto che 1’uomo & per natura cattivo e che puo essere tenuto a bada solo mediante
I’educazione e il controllo — grazie allo Stato o a simili strutture di potere — ebbene questa concezione ¢
storicamente unita necessariamente con qualcosa d’altro. E connessa col fatto che I’'uomo europeo ha
conformato la vita della sua anima secondo la moderna logica e la moderna scienza. Non ¢ il fatto stesso
che conta, ma contano i sentimenti da esso prodotti.



Percio troverete comprensibile che 1 veri conoscitori dei Cinesi — non quelli europei ma i cinesi stessi, che
conoscono 1I’Europa come per esempio il pit volte citato Ku Hung Ming — portano I’attenzione sul fatto
che nella lingua cinese non ci sono parole che corrispondono esattamente ai nostri termini “logica” e
“scienza”. Quella che noi chiamiamo scienza o logica non ha una parola corrispondente in cinese, perché
per il Cinese queste cose non ci sono. Cio che I’Europeo crede essere la scienza o la logica, secondo il
Cinese ¢ qualcosa di completamente diverso rispetto a come la pensiamo noi occidentali, e anche rispetto
a come noi Europei pensiamo che sia nell’animo dei Cinesi.

Cosi diversi tra loro sono gli uomini sulla faccia della Terra! A questo bisogna guardare. Se non lo si fa
non ¢ possibile discutere fruttuosamente sul problema sociale. Se invece lo si fa allora si amplia
I’orizzonte spirituale. E questo ampliamento ¢ la premessa necessaria per una sana comprensione della
scienza dello spirito.

Se ci chiediamo perché oggi abitualmente le persone si tengono ancora lontane dalle conoscenze
scientifico spirituali — oggi lo abbiamo fatto su due aspetti, € ora ne aggiungeremo un terzo —, fra gli altri
motivi c’¢ il fatto che I’orizzonte spirituale dell’'umanita di oggi € molto ristretto.

Per quanto I'uomo d’oggi si gonfi, per quanto si dia delle arie nei riguardi del suo orizzonte spirituale,
esso rimane tuttavia molto limitato. Questa ristrettezza si mostra soprattutto nel fatto che, normalmente,
I’uomo d’oggi ha straordinarie difficolta a uscire da sé in relazione a certe cose. Questo influisce non solo
sulle sue capacita di comprensione, ma anche su tutte le sue simpatie e antipatie.

Vi indico un fatto — che in quanto tale ¢ gia conosciuto da molti di voi, almeno per quanto riguarda i suoi
effetti — che ho gia evocato e che ora vi ricordo di nuovo. Sapete che alcuni anni fa ci fu una relazione fra
la “Societa teosofica” e le persone che oggi formano la “Societa antroposofica”.

Proprio con membri autorevoli della Societa teosofica ho sperimentato qualcosa di strano. Gia all’inizio
di questo secolo, come sapete, ho pubblicato comunicazioni che provenivano dalla “cronaca
dell’invisibile”,[6] e sulle quali posso dire, come lo posso affermare anche per tutte le altre cose che
comunico sul mondo spirituale, che si basano sull’esperienza personale.

Quando queste comunicazioni vennero lette da un autorevole membro della Societa teosofica, questi non
poteva capacitarsi che ci fosse qualcosa di simile. Mi venne chiesto: “In che modo vengono indagate
queste cose?” e non era possibile farsi capire, perché era del tutto sconosciuto, in quell’ambito, il metodo
scientifico di ricerca, che ¢ quello giusto per il nostro tempo. Si era soliti indagare con metodi medianici,
attraverso un medium. Si pretendeva da me che indicassi il medium che aveva reso accessibili le
comunicazioni della cronaca dell’akasha.

Che davvero mediante una certa condizione animica umana si possa entrare nel soprasensibile per via di
percezione immediata era ritenuto impossibile. In queste cose si rivela una certa ristrettezza di orizzonti.
Anche in un ambito cosi importante si riteneva possibile solo cio che era abituale, che si conosceva gia.

Ho portato questo esempio proprio perché non si puo accedere alla scienza dello spirito se si ¢ gretti. Ma
oggi, nella vita di tutti i giorni, questa meschinita ¢ la norma: tutto viene ricondotto a ci0 che ¢ personale,
a ci0 che e familiare. Su questo dovrebbero in prima linea riflettere coloro che abbracciano il nostro
movimento scientifico-spirituale.

Miei cari amici ora dir0d qualcosa che forse non avrebbe bisogno di essere detta se si presentassero le cose
in modo interiormente sistematico, ma che € invece necessario dire nell’ambito delle relazioni esteriori

della vita.

Coloro che si occupano con piu esattezza del nostro movimento sanno gia quanto vengono criticate le sue



fonti, quanto osteggiate e, da alcuni, perfino odiate, i quali dapprima erano stati bravi membri. Ho gia
parlato di questo dai piu diversi punti di vista la volta scorsa. Non ¢ superfluo chiarirsi da ulteriori punti
di vista 1 motivi di tale animosita. Ho gia accennato la volta scorsa ai motivi di tale ostilita.

Particolarmente intense diventano le loro critiche soprattutto quando chi le esprime appartiene a qualche
societa segreta. L’odio che i loro membri sviluppano contro la scienza dello spirito rappresentata &
talvolta veramente pronunciato e assume, a volte, forme grottesche. Non ¢ superfluo, miei cari amici,
guardare a queste cose, perché dobbiamo prestare attenzione in piena serieta a tutto cio che ci viene
incontro, in quanto appartenenti a questo movimento.

E proprio vero: nulla viene portato nel mondo in modo tanto ciarlatanesco come quel che viene esposto
delle realta spirituali da parte di confraternite di ogni tipo. Per questo motivo ¢ ovvio che venga accolto
con sospetto quel che si presenta come movimento scientifico spirituale, perché davvero troppa
ciarlataneria circola nel mondo. Chi lo desidera puo trovare poi facilmente approvazione quando dice:
“Si, ¢ comparsa una Societa che ha affermato di voler diffondere nel mondo la saggezza e poi si ¢
scoperto che diffondeva solo ciarlatanerie. Poi ¢ sorta un’altra Societa ed ¢ successa la stessa cosa”.
Questo deve essere ammesso: di simili ciarlatanerie ¢ pieno il mondo. Percio si deve avere la capacita di
distinguere fra cio che ¢ vero e cio che ¢ ciarlataneria.

Ma puo presentarsi anche un caso diverso. Per esempio pud comparire una certa insicurezza nell’anima e
presentarsi in questo modo: una persona di questo tipo viene a conoscenza di cid che facciamo qui. Se
egli ora non ha una comprensione aperta, se persegue scopi personali, allora puo arrivare a un conflitto
interiore. Pu0 indicare tutti i pericoli e dire a se stesso: “Guarda un po! Ho gia sentito parlare cosi spesso
di societa segrete o simili. Ma li non ho mai sperimentato la conoscenza, la vera conoscenza. Si parla di
ogni tipo di risultati e si rimanda ai libri dove essi sarebbero contenuti, ai rituali dai quali attingere, ma
nessuna vera conoscenza scaturisce da quegli ambienti. Quel che si chiama Antroposofia[7] sara forse
qualcosa di simile a tutto ci0, oppure ¢ qualcosa di diverso?” e cosi si cade in uno stato di dubbio, di
inquietudine interiore.

Detto in modo banale se non si afferra cio che qui real-mente vive, allora si ¢ portati a chiedersi: sara
forse lo stesso tipo di imbroglio che per me, a dir il vero, ¢ gradito perché non mi chiede troppo?

Miei cari amici: le cose che vado dicendo non sono cosi irreali. E prima di tutto vengono dette a partire
dal fatto che voglio indicare la necessita di essere seri, dignitosi, capaci di discernimento, come ho spesso
detto, affinché non sopraggiunga la cosa spiacevole — e succede spesso — che la reale vita spirituale ci stia
attorno, mentre noi si preferisce avere “il discorso” sulla vita spirituale, perché ¢ pit comodo.

Proprio il fatto che ¢ vero cio che ho ribadito nel mio libro Teosofia, e cioe che vengono esposte solo
esperienze spirituali, proprio questo evoca molte opposizioni. Quella della Societa teosofica ¢ sorta nel
momento in cul 1 suoi esponenti si resero conto che 10 intendevo parlare di reali esperienze spirituali.

Di questo non se ne voleva sapere. Si preferiva avere gente che ripetesse cio che veniva trasmesso, e lo
facesse con un certo fervore. Ma un’autonoma ricerca spirituale era il peccato grave contro lo Spirito
santo della Societa teosofica. Quest’autonoma ricerca spirituale non ha neanche oggi vita facile in questo
mondo. Per questo 1’ho ripetuto ancora, concludendo la mia esposizione.

Sara necessario che voi, miel cari amici, prestiate attenzione proprio a queste cose in modo sano ma
anche con estrema serieta. Il momento attuale ¢ serio e percio deve essere serio ci0 che noi, quale
medicina per il nostro tempo, vogliamo accogliere dai mondi spirituali.

Domani continueremo a parlarne.



DAL LAVORATORE ALL’UOMO
Pensieri forti per “correggere” la schiena
Stoccarda, 8 giugno 1919

Miei cari amici!

Parlare oggi della Pentecoste come si ¢ soliti fare nel nostro tempo mi sembra un’azione non cristiana
rispetto alla gravita del momento, anche se attualmente queste azioni poco cristiane sono all’ordine del
giorno.

Eppure, tutto quello che ¢ stato detto nei giorni scorsi per rinnovare il nostro sistema educativo e
scolastico da parte di quelli che si riconoscono seriamente nel nostro movimento per la triarticolazione
sociale[8] proviene proprio dallo spirito della festa di Pentecoste. Infatti nel rendere autonoma la vita
spirituale, nel renderla auto amministrata si esprime il pitt importante spirito pentecostale del nostro
tempo, proprio quello che da tanto tempo ¢ scomparso nelle correnti religiose confessionali del nostro
tempo.

Noi vogliamo sperare che proprio dalla emancipazione, dalla liberazione della vita culturale cui noi
aspiriamo scaturisca il suo rinnovamento, di cui I’umanita ha cosi tanto bisogno.

Ci0 che oggi deve accadere nel nostro sistema scolastico per rinnovare la vita spirituale, per la discesa del
vero spirito pentecostale del presente, pud scorgerlo solo chi sappia formarsi un giudizio su come si sia
diffuso dappertutto nella vita sociale uno spirito anti-pentecostale, e come lo si ritrovi nei cosiddetti
rapporti spirituali tra uomini.

Quando si dicono queste cose, cosi come van dette nel nostro tempo a partire dai fondamenti scientifico-
spirituali, oggi si puo perfino — e quest’ultimo termine lo sottolineo tre volte — sentire 1’accusa: in questi
discorsi non compare mai la parola “tedesco” e neppure la parola “Cristo” o “cristiano”. Miei cari amici!
Se non troviamo in noi lo spirito per controbattere una simile ciancia, vuol dire che non abbiamo ancora
riconosciuto I’essenza della concezione del mondo scientifico-spirituale. Tali fandonie, infatti, sono frutto
della nostra stravolta educazione umana e sociale. In queste chiacchiere vive la stortura della nostra anima
causata dall’educazione.

Ne deriva come prima cosa la necessita di capire la relazione che c’¢ fra queste sciocchezze assurde del
nostro tempo e 1 processi educativi sbagliati. Capire cio rappresenta la ripartizione delle lingue di fuoco e

la loro discesa su ognuna delle teste dei nostri contemporanei.

Spesso nel nostro tempo si dice che non si deve prestare molta attenzione alla “parola”, perché “in
principio c’era I’azione”. Miei cari amici, un tempo come il nostro usera questo argomento solo in modo
falso. Perché nel nostro tempo

* la parola ¢ diventata frase vuota e
* I’azione ¢ diventata brutalita priva di pensiero.

Per un tempo come il nostro ¢ comodo allontanarsi dalla parola perché in essa, cosi come oggi la si sente
usare, risuona soltanto la frase vuota, mentre nell’azione si riconosce solo brutalita priva di pensiero.

C’¢ una profonda relazione tra la nostra educazione, il nostro percorso scolastico e 1 fatti che ora ho
indicato. Portiamo in noi le duplici sorgenti di una umanita balorda:



* una grecita fraintesa e
* una romanita stravolta

Non sappiamo collocare la grecita nel suo tempo e nel suo luogo, cosi com’era. Non capiamo come le
nobili personalita di Socrate e di Platone avessero compiuto tutti gli sforzi possibili per strappare 1 Greci
dalla loro irresistibile tendenza all’illusione. Il greco era costituito in modo tale da sentire continuamente
I’impulso a staccarsi dalla serieta della vita per rifugiarsi nell’illusione priva di senso, cercando in essa la
sua felicita. I grandi maestri greci, Socrate e Platone, hanno dovuto con estremo rigore portare
I’attenzione alla realta dello spirito perché i Greci non ricadessero sempre di nuovo nei loro errori di
popolo, nei loro pregiudizi di razza: sentirsi beati nell’illusione e sfuggire dalla serieta della vita.

I Greci hanno tollerato che Socrate parlasse loro della serieta della vita solo fin tanto che quel bighellone
gli sembro non pericoloso. Ma quando hanno cominciato a capire quanta serieta ci fosse nelle parole di
quel fannullone di Socrate, allora lo hanno avvelenato.

Noi non abbiamo in noi, come uomini del nostro tempo, lo spirito di serieta di Socrate. Preferiamo far
nostro quello spirito greco che ha avvelenato Socrate, e ci sguazziamo dentro. Permettiamo perfino che
quella perla della letteratura universale che ¢ il Vangelo di Giovanni, venga avvelenato fin dalle sue
prime righe, perché come dice I’ Antico Testamento dove I’'uomo fa piombare la parola entro la sua
illusione, permette che cielo e terra siano distrutti, perché qui la “parola” viene presa, letteralmente, vuota
di contenuto.

Miei cari amici! “In principio era la Parola” — cosi comincia il Vangelo di Giovanni. L’uomo di oggi ¢
felice di trovare qui il termine “parola”, perché lo intende nel suo odierno senso svuotato. Invece qui c’e
qualcosa che puo spazzar via tutte le illusioni che conducono 1’uomo alla frase vuota. “Il cielo e la terra”
delle nostre illusioni precipitano, se sappiamo prendere seriamente la verita del “Logos” (della Parola)
che si trova in quel versetto.[9]

La nostra civilta ¢ riuscita ad offuscare la serieta della vita edulcorandola con la mistica oppure
brutalizzandola con 1’azione. Questo ¢ cid che oggi dobbiamo innanzitutto riconoscere e ammettere.

Oggi dovremmo espellere dalla nostra anima con 1’educazione dei primi anni e poi con 1’istruzione
scolastica — e proseguire poi fino ai gradi piu alti — dovremmo imparare a togliere dall’uomo cio che
volevano levarvi anche Socrate e Platone, quando rivolgendosi ai Greci dicevano: “Preservatevi dalle
illusioni. Lo spirito ¢ qualcosa di reale, nell’idea c’¢ realta, e non quello che come frase fatta e illusoria
voi volete vedere nell’idea”.

Non facciamo passi in avanti se continuiamo a cianciare di etica e di religione. Perché il Vangelo stesso ¢
un fatto reale in seno al divenire cosmico. Oggi, invece, anche il Vangelo ¢ diventato una chiacchiera. Ne
¢ derivato un agire brutale, privo di pensieri. Noi dobbiamo invece accogliere nella nostra anima cio che
realmente ci ricolma di spirito quando parliamo.

Dobbiamo fare in modo che il cuore partecipi a quel che dicono le labbra. Dobbiamo portare ad
espressione tutto I’uomo quando parliamo, altrimenti la parola diventera educatrice d’illusione, portera a
una comoda fuga dalla serieta insita nella realta.

Dobbiamo dire addio a quello spirito che ci fa entrare in chiesa per strapparci dalla serieta della vita e
lasciarci cullare da pensieri comodi del tipo: “Il buon Dio mettera tutto a posto, vi liberera da tutti i vostri
mali”.

Dobbiamo trovare in noi quelle forze che sono le forze divine nelle nostre anime stesse. Vi sono state



deposte dal divenire cosmico perché noi le usiamo e possiamo cosi accogliere il divino nelle nostre
anime, e non soltanto lasciarci parlare di un Dio 1a fuori cosi che la nostra anima si sdrai in una comoda
quiete su un farisaico sofa come amiamo tanto fare quando si tratta della vita spirituale.

Il nostro sistema scolastico deve andare oltre a quella che ancora oggi dobbiamo ormai chiamare frase
vuota basata solo sulla tradizione antica, greca o romana che sia.

Per la romanita era giusto quello che ancora oggi il nostro tempo adora come lo spirito della legge. Perché
allora era giusto? La leggenda della fondazione di Roma contiene una grande verita: si aveva a che fare
con bande di predoni e si doveva combattere contro i loro istinti brutali, pit animaleschi che umani. Ecco
a cosa serviva la legge: per domare delle “bestie” selvagge.

Dobbiamo pero riflettere sul fatto che siamo diventati “uomini” e non dobbiamo piu adorare quello spirito
delle leggi, che era giustificato nei confronti degli istinti della romanita proprio per contenere quelle
selvagge passioni piu bestiali che umane. Ma quel che noi dobbiamo conservare dello spirito romano del
diritto e che opera ancora dentro di noi, ¢ proprio questo suo contributo a non lasciare agire in liberta le
selvagge passioni umane.

Le persone dicono di non sentir mai risuonare nelle conferenze che vengono tenute la parola “cristiano”.
Ma dimenticano sempre una vera parola cristiana, una parola di San Paolo che dice: “Il peccato ¢ venuto
in forza della Legge, non la legge mediante 1l peccato. Se non ci fosse la legge il peccato sarebbe morto™.

[10]

Questo forse puo anche non valere per il nostro tempo, perché gli uomini non sono piu cristiani. Ma la
parola di Paolo ha un senso profondo che va compreso. Questo ¢ cristiano: il fatto di strappare allo Stato,
che ¢ diventato per noi contemporanei 1’ente che puo e fa tutto, e questa ¢ eredita della romanita, proprio
la vita spirituale e quella economica che debbono potersi organizzare autonomamente.

Gli uomini non vogliono lo spirito cristiano. Per questo motivo preferiscono venire consolati con frasi
fatte dove ricorre quel termine. E lo stesso dicasi per il termine “tedesco”.

Lo spirito tedesco ¢ ben all’opera in Goethe. Il nuovo spirito dell’Europa centrale non ¢ piu tedesco e ha il
suo illuminato rappresentante in quello scienziato berlinese che ha detto davanti ai suoi colleghi
accademici: “L’onore di questi signori, che sono le odierne guide spirituali della societa, consiste nel fatto
di sentire se stessi quali truppe di difesa scientifica degli Hohenzollern”.[11]

La stessa persona che ha detto queste cose ha scientificamente tenuto un discorso secondo le regole
moderne, e cio¢ riempiendolo di frasi fatte, su Goethe senza fine. Di fatto in quel discorso ha frantumato
lo spirito scientifico di Goethe. Ha avuto il cattivo gusto di dire che “Goethe avrebbe fatto meglio a
presentarci Faust come lo scopritore della pompa ad aria e il marito di Gretchen, invece di essere quello
che ¢ stato”.

Questo ¢ il nuovo spirito tedesco, quello che ha messo sotto 1 piedi il vero spirito tedesco che non ha
sempre sulle labbra la vana parola “tedesco’; questo nuovo spirito ¢ esattamente come il nuovo spirito
cristiano, che di cristiano non ha proprio piu niente se non il nome, e che ripete spesso e vanamente la
parola “Cristo” dimenticandosi del comandamento: “Non nominare il nome di Dio invano”.

Si dovrebbe sentire cio che ¢ cristiano e non essere costretti a sentire sempre delle ciance sul
cristianesimo. Questo ¢ oggi lo spirito pentecostale!

Non si puo dire, oggi, che se questo spirito pentecostale non viene custodito e curato cada facilmente su
terreno fertile. Si ha occasione di vedere come venga misconosciuto a destra e a sinistra. Non ¢ questa una



chiarissima dimostrazione — se posso scendere, per un istante, dall’altezza delle considerazioni alla vita di
tutti i giorni — dello spirito del nostro tempo, cosi come si presenta realmente?

Il nostro movimento per la triarticolazione sociale si propone di tradurre in realta una direttiva importante.
Per farsi capire si appoggia alle parole usate da una personalita che parla di socializzazione, parole che si
possono usare benissimo in questo contesto, che possono essere citate se questi germi di pensiero
diventassero fatti, perche avrebbero lo stesso significato che gli attribuiamo noi.

Cosa accade, invece? Che da parte di colui che le ha pronunciate viene combattuto radicalmente quel che
ne dovrebbe derivare quale azione. Per I’interiorita dell’uomo tutto questo cosa significa? Significa:
“Guai a voi se prendete le nostre parole come realta e non come vuota frase! Nel momento stesso in cui le
prendete sul serio diventate nostri nemici”. Cosi ha operato 1’educazione dei tempi recenti nelle scuole
statali. E questo ¢ solo un aspetto del problema.

Dall’altro lato abbiamo il cortese enunciato: “Siamo completamente d’accordo con quel che propone
Steiner per combattere il capitalismo. Con i pensieri della sua triarticolazione dell’organismo sociale
siamo perfettamente d’accordo. Ma lo combattiamo perché non vogliamo che sia un ‘visionario’ a dirci
queste cose”.

Ci sarebbero ragioni sufficienti per chiedersi: cosa si puo fare in un tempo che, in questo modo, non
accetta se non vuote frasi oppure azioni brutali prive di pensiero, e nega tutto cio che non si conforma a
questi due modi di fare sebbene porti in sé€ il germe della vera realta dell’'uomo?

Perché non sorga il bisogno di pensare si tira in ballo la “lotta di classe”, una realta priva di pensiero.
Perché i1 propri pensieri non diventino realta si finisce per pronunciare le frasi piu belle. E se poi altre
persone le prendono sul serio, allora le si combatte fino all’ultimo sangue.

Questa domanda deve penetrare nel nostro cuore: gli uomini generati da un simile spirito hanno ancora il
diritto di sciacquarsi la bocca con frasi cosi belle sul miracolo della Pentecoste?

Miei cari amici! La sbrodolatura dedicata al miracolo della Pentecoste scaturisce dalle medesime
ghiandole che secernono il veleno spruzzato su tutto quello che riguarda lo spirito, mentre si preferiscono
le frasi vuote, prive di sostanza, nonché le azioni brutali, prive di ragionamento.

Le frasi prive di sostanza sono diventate le chiacchiere religiose del mondo.
Le azioni brutali e prive di spirito sono diventate militarismo, il male fondamentale del nostro tempo.

Finché non si riconosce che queste due realta scaturiscono da un’educazione sbagliata impartita nelle
scuole non si potra pensare nulla di fruttuoso su quel che deve accadere. Tutto il resto ¢ ciarlataneria.

Miei cari amici! Bisogna partire dalla realta per fare le cose che vanno fatte. Perché la realta porta in sé lo
spirito, e ogni negazione dello spirito conduce, nella realta, al non senso e all’assurdita.

Ma quando qualcuno tenta di portare 1’attenzione sulla realta spirituale allora ¢ un “illuso”, ¢ un
“visionario”. Cosi viene catalogato nel nostro tempo, perché nelle cerchie piu vaste manca del tutto il
sentimento per la realta vera.

Paragonare I’organismo sociale con I’organismo umano o con un altro organismo ¢ diventato, nel nostro
tempo, una frase fatta, di poco conto. Se in questo campo non si vuol parlare in questo modo, allora
bisogna appellarsi ai fondamenti che ho fornito nel mio libro Enigmi dell’anima. Che senso avrebbe
parlare oggi della triarticolazione dell’organismo sociale se prima non venisse indicato il fondamento di



questa triarticolazione nell’organismo umano stesso, a sua volta triarticolato in sistema dei nervi e dei
sensi, sistema ritmico e sistema del ricambio? Questa ¢ una reale conoscenza scientifico-naturale che
deve essere posta di fronte agli uomini. Ma per loro ¢ pitt comodo attenersi alle rappresentazioni
scientifiche che sono state loro inculcate durante gli anni scolastici, invece di correggerle a partire da
quanto emerge dalla vera realta.

C’¢ un’altra orribile rappresentazione nella scienza odierna creduta dogmaticamente da tutti. Questa
scienza partecipa all’adorazione feticistica di tutto cio che nel nostro tempo scorre quale “alta cultura”.
Come potrebbe non farlo soprattutto quando vuole esprimere qualcosa di particolarmente misterioso?

Cost per la scienza il sistema nervoso, tutta I’attivita neurosensoriale, ¢ un insieme di linee telegrafiche,
una complessa rete di linee telegrafiche.

L’occhio o la pelle percepiscono. Poi, mediante i nervi sensori, queste percezioni vengono inviate alla
stazione telegrafica del cervello che cosi percepisce quel che ¢ stato sperimentato all’esterno. Li nel
cervello c’¢ un qualcosa — naturalmente non un essere spirituale, perché la scienza nega queste cose — c’¢
un “essere” che ¢ diventato vuota frase che trasforma il percepito mediante i nervi “motori” cosi da
trasformarlo in impulsi di volonta. Questa distinzione fra nervi sensori e nervi motori viene inculcata nei
giovani studenti, e su questa erronea distinzione viene poi costruita tutta la concezione dell’uomo.

Da anni combatto contro ’assurda distinzione tra nervi “sensori” e nervi “motori”. E un’assurdita, perché
1 cosiddetti nervi motori non compiono nulla di differente rispetto a quel che fanno 1 nervi sensori. Un
nervo sensore, un nervo dei sensi, funziona da strumento per percepire quel che avviene nella nostra
organizzazione dei sensi. Un cosiddetto nervo motore non ¢ affatto un nervo motore: ¢ anch’esso un
nervo sensore. Solo che il suo compito ¢ quello di permettermi di percepire il muoversi delle mie mani,
come qualunque altro movimento, che ¢ causato da tutt’altro che dai nervi motori. Questi ultimi sono
nervi sensori interni che mi permettono di percepire le mie proprie decisioni volitive.

Affinché possa percepire cio che il mio sistema dei sensi mi trasmette ci sono i nervi sensori. E affinché
10 non resti ignoto a me stesso mentre cammino, colpisco o afferro, affinché mi renda conto di tutto
questo, ci sono i cosiddetti nervi motori che non mettono affatto in moto la volonta, ma permettono
soltanto di percepire quel che la nostra volonta stessa attiva in noi.

Tutto cio che ¢ stato elaborato al riguardo dalla scienza moderna, dalla contorta razionalita del nostro
tempo, ¢ veramente un’assurdita scientifica. Questo € un motivo per cui da anni la combatto.

C’¢ poi anche un altro motivo per cui questa assurdita va sradicata, questa superstizione dei nervi sensori
e motori, fra i quali non c’¢ alcuna differenza se non che i nervi sensori servono a percepire cio che ¢
esterno, mentre gli altri sono ugualmente sensori € servono a percepire cio che succede nel proprio corpo.
Il secondo motivo ¢ il seguente.

Nessuno, nell’ambito delle scienze sociali, potra conquistarsi una giusta comprensione della relazione
dell’uomo col lavoro se forma i suoi concetti partendo dalla falsa distinzione tra nervi sensori e nervi
motori.

Scaturirebbero curiosi concetti sulla realta del lavoro umano se qualcuno chiedesse: “Cosa succede
veramente nell’uomo quando lavora, quando mette in movimento i suoi muscoli?” e non avesse alcuna
idea del fatto che il mettersi in movimento dei muscoli non parte dai cosiddetti nervi motori, ma
dall’immediato vivere dell’anima nel mondo esterno.

Posso soltanto accennare a questo quesito, perche oggi, in questo ambito, mancano anche i concetti piu
elementari. Le persone non capiscono queste cose anche perché il sistema scolastico non ha ancora



fornito 1 concetti elementari per capire questi processi, € continua imperterrito con 1’assurda distinzione
fra nervi sensori e nervi motori.

Se interagisco con una macchina lo devo fare con tutto il mio essere. Devo dapprima stabilire un
relazione fra me come uomo e la macchina. Questa ¢ la relazione su cui si basa fondamentalmente il
lavoro umano. Deriva da questa relazione il valore sociale del lavoro, dal rapporto del tutto particolare fra
I’uomo e gli strumenti del suo lavoro.

Con quale concetto di lavoro operiamo oggi? Quel che succede nell’'uomo quando si dice che “lavora”
non cambia se lui s’affaccenda attorno a una macchina, oppure spacca legna, oppure pratica uno sport per
la propria soddisfazione. Puo infatti usare altrettanta forza lavoro per praticare uno sport socialmente
superfluo quanta puo usarne per altri lavori che, invece, sono socialmente utili.

L’illusione sulla differenza fra nervi motori e nervi sensori sta anche nel fatto che trattiene
psicologicamente gli uomini dal creare un concetto esatto del lavoro, il che puo essere fatto solo se non ci
si limita a considerare il logorio che I’'uomo sperimenta, ma anche come si pone in relazione con
I’ambiente sociale che lo circonda.

Credo che non riusciamo a farcene un concetto adeguato perché quelli che in questo ambito abbiamo
ricevuto dalla scuola sono del tutto sbagliati, e dovra passare del tempo prima che si superi I’attuale
concetto di lavoro, socialmente insensato, basato sulla “scientificamente” falsa distinzione fra nervi
sensori € nervi motori.

Questo ¢ anche il motivo per cui noi pensiamo in un modo cosi poco pratico. Come puo infatti I’umanita
pensare praticamente sulla realta quando parte dall’idea insulsa secondo la quale dentro di noi opera un
apparecchio telegrafico nel quale i fili vanno verso il cervello (nervi sensori) e da i vengono trasformati
in altri fili (nervi motori)? Dal nostro stravolto sistema scolastico scaturiscono conoscenze non
scientifiche che si diffondono anche grazie alla peste dei giornali fra il vasto pubblico, e rendono
impossibile un pensare davvero sociale.

Questo ¢ quello che dobbiamo riconoscere quale spirito pentecostale, e come sarebbe meglio se le singole
lingue di fuoco scendessero sugli uomini d’oggi per correggere questo o quello di cio che oggi viene
pensato in modo abborracciato.

Se oggi si dice che I’'umanita deve cambiare completamente il suo modo di imparare e di pensare, per lo
piu le persone intendono questo pensiero alla stregua delle frasi vuote che vengono dette di solito, perché
ovviamente gli uomini tendono a trasformare in frase vuota tutto quello che viene detto.

Non c’¢ forse differenza se un redattore qualsiasi dice: “L’umanita deve capovolgere il suo modo di
pensare”, oppure se si dice la stessa cosa a partire dalla consapevolezza del fatto che fin nella piu
profonda interiorita I’umanita di oggi ¢ abituata a pensare falsi pensieri imposti dall’autorita che obbliga a
credere fermamente nella distinzione fra nervi sensori € nervi motori?

Questo sarebbe il compito della Societa antroposofica: far capire a tutti che quando si parla di cambiare il
modo di pensare e lo si fa a partire dalle premesse del movimento scientifico-spirituale, allora si parla
attingendo dalla realta, e si parla della realta in modo diverso.

Il discorso vuoto, la frase fatta oggi ha tanta forza che chi non ha la capacita di distinguere tra la realta e
la parola senza sostanza puo arrivare a dire: guarda che anche nell’articolo di fondo del giornale di oggi si
parla di cambiare radicalmente il modo di pensare.

Ma oggi non si tratta di mettere a confronto delle parole, perché cosi facendo ricadremmo di nuovo nelle



frasi fatte. Oggi dobbiamo afferrare la realta e stare ben attenti a non cadere in frasi fatte.

Molte volte ho dovuto, controvoglia, assumere atteggiamenti negativi quando mi sentivo rimbalzare
parole come queste: “Perfino dal pulpito abbiamo sentito una predica che sembrava fatta a partire dalla
scienza dello spirito”. Queste cose sono le peggiori, perché mostrano quanta poca capacita di
discernimento ci sia che sa distinguere fra una conoscenza reale e un comodo abbandonarsi a frasi fatte.

La festa di Pentecoste dovrebbe una buona volta spronare gli uomini ad abbandonare le frasi fatte per
occuparsi della realta.

Nel campo della scienza, dell’arte e della religione attualmente risuonano soltanto frasi fatte che si
fermano in gola e non afferrano tutto 1’'uomo, e questo perché 1’uomo ha fede nel fatto che le sensazioni
che gli trasmettono i suoi sensi vanno a finire da qualche parte nel cervello e non afferrano il suo apparato
motorio.

Ci sono dei nessi molto precisi che legano tutte queste cose. Prima che la completa trasformazione del
nostro tempo afferri anche quelle abitudini di pensiero che sono state formate dall’autoritarismo
scientifico di oggi, dal papato scientifico, si potrebbe dire, fino a quel momento non ci sara alcun reale
rinnovamento. Ogni altro tipo di riforma proviene dalla superficie e non da dove dovrebbe provenire:
dalla vera interiorita.

Se si deve davvero riformare il nostro sistema scolastico si deve prestare attenzione, mediante le cose che
sono state trattate qui, a proteggere le persone da quello che cosi facilmente fluisce nell’umanita di oggi e
che porta in sé il retaggio della civilta romana.

Deve essere combattuta la tendenza all’illusione, I’amore stesso per 1’illusione cosi diffuso nell’'umanita
di oggi.

L’uomo odierno si sente beato quando si lascia illudere rispetto alla realta, quando puo dirsi: “Non voglio
il Cristo all’opera in me, che sollecita e rinvigorisce le mie proprie forze; preferisco un Cristo che senza
di me in virtu della sua grazia mi libera dai peccati, senza che 10 vi concorra minimamente con la mia
forza”.

Miei cari amici! Sempre di nuovo in numerose lettere mi viene presentata questa fede in Cristo
contrapposta a quel che la scienza dello spirito deve e vuole fare. Innumerevoli volte ho riscontrato negli
uomini il desiderio che preferisce le frasi fatte “popolari”, perché gli uomini capiscano, invece di
presentare la realta dello spirito in modo preciso come deve essere fatto oggi.

Eppure nel momento in cui le verita scientifico spirituali venissero presentate in forma di frasi fatte, la
scienza dello spirito diventerebbe proprio quel che oggi ¢ cosi in voga: un’insieme di parole vuote che
comunicano soltanto sciocchezze del mercato, oppure banalita della scienza.

Vengo continuamente sollecitato a fare sia 1’uno sia I’altro, e ho fatto di tutto per evitare entrambe queste
tentazioni, quella di rendere la scienza dello spirito “popolare”, oppure di parlare in modo che gli uomini
di scienza di oggi capiscano. Spesso sono stato sollecitato ad andare in queste due direzioni.

Avrei dovuto parlare in modo da trovare ascolto presso 1’astrusita della scienza attuale. Invece 10
preferisco che le persone si comportino come quel professore di Tubinga, che lo fece seguendo il
sentimento scientifico attuale. Mi sembra meglio che ci sia verita nel modo di agire, perché simili
atteggiamenti sono la prova migliore di quanto la vita culturale abbia bisogno di essere cambiata di sana
pianta.



Questo vale particolarmente quando si vuole trovare I’accesso verso 1’autentico spirito pentecostale, che
fa passare dalle ciance alle parole che hanno in sé€ sostanza. Allora ci si dovra proibire di portare le anime
continuamente alle antiche abituali rappresentazioni per capire quel che non si vuole capire con le nuove
rappresentazioni, quel che con le vecchie chiacchiere puo venir sproloquiato ma non di certo capito.

Non ha un gran senso ascoltare dalla bocca dei borghesi qualcosa che ha il valore delle parole di oggi,
soprattutto la dove si dice che certi ambienti proletari capiscono molto meglio della borghesia quello che
va detto a proposito della triarticolazione dell’organismo sociale. Si vorrebbe invece dire: “Abbiate anche
voi questa buona volonta, cari borghesi!”

Il lavoratore ovviamente ride di questo appello alla buona volonta dei borghesi, perché ¢ vero che lui ¢ in
grado di capire certe cose meglio del borghese, e le capisce anche a partire da una tutt’altra base
esistenziale. Ride quando si dice che ci si deve appellare alla buona volonta della borghesia perché
capisca, soprattutto quando ci si aspetta qualcosa da tali appelli.

Perché lui sa benissimo che la sua migliore capacita di comprensione deriva da qualcosa di
completamente diverso: se domani lui cessa di lavorare finisce sul lastrico. E congiunto solo in un punto,
per cosi dire, con I’ordine sociale, non su tutta la linea come il borghese burocratizzato. Parla a partire
dalla sua umanita, perché 1’odierno ordine sociale ha fatto si che lui abbia soltanto interessi umani. Infatti
di lui resta semplicemente ’'uomo se domani viene gettato sul lastrico. Da questo sorge la sua migliore
capacita di capire!

Lo Stato si prende cura il piu presto possibile del borghese, soprattutto del futuro funzionario statale. Non
troppo presto, pero, perché sarebbe una cosa igienicamente non troppo pulita farlo fin dai primissimi anni,
e allora si preferisce lasciarlo nelle mani della mamma o della bambinaia. Ma appena ha finito di farsela
addosso, subito i1l bambino finisce sotto la tutela dello Stato che lo addestra a diventare non tanto un
uomo quanto un buon funzionario pubblico.

Tesse le fila in modo che non sia connesso con I’ordine sociale solo in un punto come 1’operaio, ma
mediante un insieme di legami, mediante la totalita dei suoi interessi 1’individuo venga collegato
all’ordine sociale esistente e mantenuto dallo Stato. Lo si prepara in modo che in tutto il suo
comportamento divenga la giusta espressione di quell’ordine sociale.

Gli si da da mangiare, e allora € contento. Non ci si limita al cibo: ci si cura di lui in modo che lui non
debba piu preoccuparsi di s€¢. Quando non puo piu lavorare lo Stato gli procura una pensione, cosi che
senza la sua collaborazione venga mantenuto da quell’istituzione di cui ¢ stato fedele espressione. E va
avanti cosi fino alla morte.

Poi di lui continua a preoccuparsi la religione, la quale non gli propone una salvezza che dipende dalle
forze interiori dell’anima, no, ma da una “Grazia” che viene da fuori. Si fa in modo che 1’anima venga
“pensionata” anche dopo la morte.

Questo ¢ il vero contenuto della saggezza politica e della saggezza religiosa. Percio non c’¢ da
meravigliarsi che I’'uomo sia cosi legato agli interessi politico-religiosi dai quali € cosi dipendente.

Questi sono gli schieramenti sociali: un certo interesse da una parte e un tutt’altro interesse dall’altra.

E I’interesse dell’altra parte fa si che un certo numero di persone aspiri a cio cui tende 1’umanita nel
periodo dell’anima cosciente,[12] di cui ho spesso parlato: a porsi sul terreno della singola individualita.
L’operaio ha per primo la possibilita di porsi sul terreno dell’individualita per il semplice fatto che non ha
avuto la possibilita di porsi sull’altro terreno. Infatti quanto piu vi si integra e tanto peggio ¢ per lui.



Sull’altro versante abbiamo infatti persone che vengono sistemate ai loro posti in modo analogo dal
proletariato: sono i funzionari sindacali. Anche se chiamano in altro modo le loro cariche, fanno propri i
modi di fare degli altri e combattono contro tutto cio che minaccia le loro posizioni finendo cosi per
mimetizzarsi, passo dopo passo, nelle abitudini della borghesia.

Nel mondo operaio si parla oggi di “sindacalismo”. In Inghilterra circa un quinto di tutti gli operai sono
organizzati in sindacati: una quota relativamente alta. Ne consegue che ’attuale proletariato inglese ¢ di
fatto cresciuto pienamente inserito nello spirito e nell’organizzazione della borghesia. In Germania gli
iscritti a un sindacato sono soltanto un ottavo, gli altri sono lavoratori non organizzati.

Questi ultimi sono oggi quelli che possono contare sulla loro personalita. Sono le forze portanti assieme a
quelli che, per quanto inseriti nelle loro organizzazioni, hanno salvato la loro coscienza individuale, sanno
cosa significhi rimanere uomini e non venire arruolati per tutta la vita fisica, poi pensionati ed infine
ripensionati anche per la vita dell’anima dopo la morte.

Quelle persone che esternamente, economicamente possono contare solo sulla propria individualita
hanno, come dire, I’indole interiore adatta per cid che vuole emergere in tutta ’'umanita e fa si che le
esigenze del lavoratore odierno siano esigenze universali.

Il nuovo tipo di struttura economica ha costretto i1 lavoratori nelle fabbriche e nel capitalismo, dove gli ¢
piu facile comprendere quali siano le esigenze del nostro tempo rispetto a quel che possono capire i
borghesi legati con tutta la vita alle loro sicurezze e alle loro pensioni, e che non vogliono pensare a nulla.

Se il borghese pensasse davvero, se comprendesse davvero quel che succede nel nostro tempo, non
capiterebbe che un professore di Tubinga parlasse sulla falsariga di quel signore che in una discussione
sosteneva: lei dice che quando un operaio riceve una paga per il suo lavoro viene anche seppellita la sua
dignita umana. Non succede cosi anche col cantante di successo, con Caruso? Non viene pagato anche lui
per il suo lavoro, sebbene in una sola serata guadagni molto di piu di un operaio, dai trenta ai
quarantamila marchi? Oppure sarebbe meglio che non venisse pagato? — proseguiva quel bravo signore e
concludeva che lui non si sentiva certo menomato nella sua dignita umana quando andava ad incassare lo
stipendio del suo lavoro. Come certo succedeva anche a Caruso con le migliaia di marchi.

Questo era il succo del discorso, e alla fine diceva: “C’e solo una piccola differenza nell’entita del
guadagno, nel senso che uno riceve di piu e I’altro di meno, ma sostanzialmente tutti vengono pagati per
il loro lavoro”.

Miei cari amici! Questo ¢ lo spirito che scaturisce dall’attuale sistema educativo. Ed ¢ il medesimo che
afferma: “Noi diventeremo un povero popolo, non potremo pill pagare la scuola. Allora dovra intervenire
lo Stato a pagare la scuola”.

Chi riflette spregiudicatamente non pud che obiettare: “Si, ma se tutti sono poveri come fara lo Stato a
diventare un re Mida che trasforma in oro tutto ciod che tocca, cosi da pagare i debiti che noi tutti insieme
non siamo in grado di pagare?” Lo Stato raccoglie sotto forma di tasse le sue entrate. Non puo fare
miracoli se la gente non ha nulla.

Ma quella classe di persone non I’ha ancora capito. Questo ¢ cio che dovrebbero cominciare a capire
quelli che ricevono dallo Stato quei mezzi di sussistenza che provengono dalle tasche di quelli che anche
economicamente non hanno altro che la propria individualita. Ma finché le persone non capiscono queste
cose, costretti dalle strettoie della vita, non ¢’¢ modo di farglielo entrare in testa.

Cosi a me sembra che un gran numero di persone oggi semplicemente voglia far sorgere un’epoca nella
quale si potra ricevere la lezione di finire sul lastrico per il fatto che non si vuole instaurare un ordine



sociale diverso a partire dalla forza dei pensieri.

Potrebbe infatti succedere che le pensioni di cui ho parlato finiscono di venir corrisposte, € io credo che
quando qualcuno non potra pil incassare la sua pensione materiale, I’altra pensione, quella spirituale,
finira per non interessargli piu, non gli interessera piu la pensione destinata all’anima dopo la morte,
pagata dalle comunita religiose oggi cosi dipendenti dal potere politico.

E quando si presenta qualcosa che non vuole essere solo una frase fatta ma esprimere germi di pensiero
protesi verso 1’azione, si finisce per essere ascoltati come di solito vengono ascoltate le frasi fatte. Non si
avverte che queste cose si fondano fin nei minimi particolari su una reale conoscenza della vita, quella
che permette di riconoscere I’insulsa distinzione che fa la scienza fra i nervi sensori e quelli motori,
distinzione che preclude nell’ambito delle scienze sociali la via a un reale concetto di lavoro.

Oggi ¢ veramente necessario che almeno alcune persone si rendano conto di questi nessi profondi.

E urgentemente necessario che i singoli individui non si lascino ingannare e vengano a dire: “Noi
socializziamo la vita economica esteriore, ma la scuola, soprattutto quella secondaria e universitaria, non
vanno toccate”. Questo ¢ il peggio che puo succedere perché si continuera a produrre anche in futuro, e in
modo ancora peggiore, quello che ¢ stato prodotto finora.

Se venisse socializzata solo 1’economia e la vita culturale rimanesse cosi com’e, avremmo in brevissimo
tempo proprio a partire da una tale socializzazione apparente una tirannia ancora peggiore nonché
relazioni di vita ben peggiori di quelle che si sono sviluppate nel presente.

E chiaro che oggi esiste una costrizione economica che genera cose terribili nell’organismo sociale. Ma
deve forse essere sostituita dall’arrivismo, dall’arido burocratismo? L’umanita crede forse, dopo aver
imparato anche se tardi a non appellarsi al “trono e all’altare”, che sarebbe meglio confidare nello stesso
spirito nell’amministrazione statale?

Il capitalismo ha saputo trasferire la sua venerazione per I’altare alla cassaforte a prova di fuoco. Un
socialismo illusorio si accinge a trasferire 1’attuale falsa venerazione per poteri che vivono ormai solo
nelle frasi fatte, all’idolatria del sindacato e del carrierismo.

Ci0 di cui I’'umanita ha bisogno per il suo rinnovamento spirituale ¢ il coraggio di ammettere che
I’esperienza spirituale, cosi come ¢ diventata oggi nell’interiorita umana, ha condotto da un lato alle
ciance religiose e dall’altro lato alle azioni brutali, al militarismo.

Chi come individuo contemporaneo si sente una creazione del sistema capitalistico sta bene quando va a
incassare 1 dividendi delle sue azioni, senza voler guardare a cosa succede nei processi che producono i
suoi tagliandi, e sguazza senza problemi fra le chiacchiere religiose che gli parlano di amore del prossimo
e di fraternita da un lato, e il suo vivere di rendita dall’altro, sicuro di non dover preoccuparsi in prima
persona di difendere il sistema dei suoi affari perché questa protezione gliela fornisce lo Stato che sforna
le spade.

In tempi recenti abbiamo ben sperimentato, quale risultato del legame fra la vita economica e quella
politica, la catastrofe della Prima Guerra Mondiale. Cos’¢ diventato lo Stato, di cui tanti uomini vanno
cosi fieri, se non il grande protettore della vita economica che si ¢ sviluppata sotto il capitalismo?

Miei cari amici! C’e da sperare che 1 “patrioti” del passato intoccabili sul piano dei loro sentimenti — in
quanto autentici patrioti che avevano riempito 1 loro discorsi di patriottismo cosi che era una pessima cosa
nei decenni scorsi indicare quale fosse il reale fondamento di questa retorica patriottica che esaltava lo
Stato, e cioe 1l fatto che lo Stato ¢ diventato il protettore delle banconote — c’e da sperare che il nostro



tempo non fornisca un prova convincente del fatto che quelle persone, che erano cosi patriottiche, ora
cambiano “patria” perché hanno capito che le potenze dell’Intesa, quelle che hanno vinto la guerra, sanno
proteggere meglio 1 loro soldi. In quattro e quattrotto danno una bella rinfrescata al loro patriottismo.

Non voglio soffermarmi oltre su questa eventualita. Voglio solo mostrare la facilita con cui la frase fatta
del patriottismo cambia indirizzo e diventa antipatriottismo. Molti indizi rivelano questo processo.

Questi sono 1 pensieri che oggi, come riflessioni a carattere pentecostale, devono essere espressi in
connessione con il necessario rinnovamento del sistema educativo e scolastico. Si dovrebbe smettere di
offrire all’'umanita i discorsi untuosi che le sono stati serviti finora. Le persone dovrebbero abituarsi ad
ascoltare parole che toccano la realta attuale.

Allora sarebbe possibile che lo spirito della Pentecoste si ripartisca cosi che in futuro le sue singole
fiamme raggiungano tutto cio che deve sorgere sul fondamento della libera vita culturale, dalla scuola
primaria fino a quella di grado piu elevato, cosi che lo Spirito liberato, che ¢ il vero Spirito Santo, possa
essere efficace per un reale sviluppo spirituale dell’'umanita a partire dalla vita culturale emancipata.

Cosi sto dicendo forse qualcosa che 1 retorici della religione non riterranno “cristiano”. Ma I’'umanita
attuale dovra chiedersi se 1 discorsi cristiani di oggi non scaturiscano forse da quello spirito che porto
Pietro a rinnegare Cristo tre volte, oppure se scaturiscono da quello spirito che ha detto: “Quel che vi ho
rivelato non vale per un solo periodo storico, ma varra per sempre. Non cessero di comunicarvi la verita e
saro con voi fino alla fine dei tempi”.

Quelli che oggi nella cristianita sanno ascoltare solo lo spirito del passato saranno i chiacchieroni, quelli
delle frasi fatte. Si riconosceranno i veri cristiani in quelli, invece, che colgono lo Spirito vivente che
ispira la conformazione e la riedificazione dell’ordinamento umano.

Possa venire quest’epoca, a partire da uno spirito pentecostale accolto in modo verace!
CON LA FORZA DELL’AMORE

Un’economia per uomini liberi

Delft, 25 Febbraio 1921

Gentili Signore e Signori,

Vorrei innanzitutto ringraziare cordialmente I’egregio Presidente per il suo amichevole invito e in modo
speciale il professor Hallo per le gentili parole che ha appena pronunciato.

E mio compito farlo anche per il fatto che tutto quel che si & in condizione di dire oggi attorno a un
problema che tocca cosi nel profondo I’umanita, quale ¢ quello sul quale dovremo concentrarci ora, puod
essere solo un tentativo, forse anche soltanto 1’inizio di un tentativo alla ricerca di una soluzione. Percio ¢
necessario che mi appelli alla benevolenza e alla comprensione delle persone.

Preciso subito qual ¢ la principale differenza fra le cose che dird e quelle che di solito si sentono dire oggi
attorno ai problemi economici in senso stretto, o alla questione sociale nel suo significato piu vasto.

Abbiamo sperimentato fin troppe utopie o costruzioni ipotetiche in questo campo, scaturite da retroscena
comprensibili dell’aspirazione umana dei tempi moderni.

La tecnica moderna ha reso complicata la vita economica, ha fatto sorgere nella vita sociale una quantita



straordinaria di nuove relazioni rispetto a quelle cui era abituata ’'umanita precedente. Cosi in molte teste
¢ sorta la convinzione secondo cui la complicata vita sociale moderna possa essere conformata secondo
dogmi in modo da permettere a ogni uomo, ma anche alle vaste masse, di essere in condizione di
condurre un’esistenza degna dell’essere umano.

Tuttavia si deve dire: chi oggi ¢ convinto di poter lasciare una traccia sugli uomini contemporanei a
partire da decreti utopici o dogmatici rivela di non comprendere minimamente 1’essenza dell’attuale
civilta, della vita umana di oggi.

Posto che qualcuno, egregi signori, sia in grado di escogitare anche in modo geniale dei modelli
economici o sociali, oppure sia capace a partire da una vasta esperienza di vita di strutturare
dogmaticamente una soluzione, se si presenta cosi all’'umanita, magari anche con le piu geniali proposte,
non puo suscitare nessuna impressione.

Viviamo in un tempo in cui i profeti dovrebbero essere spariti. Viviamo in un’epoca in cui gli uomini non
sono piu disposti ad accogliere qualcosa che proviene dall’autorita o dall’oracolo. Di questo deve tener
conto chi con serieta e onesta riflette sulla questione sociale, oppure sulla possibile strutturazione della
vita economica di oggi e dell’immediato futuro.

L’uomo d’oggi parte dalla convinzione di voler trovare da sé le linee direttive della vita. Vuole
determinarne in modo autonomo gli obiettivi, vuole conformarli a partire dalle proprie elementari forze
animiche e organiche.

Proprio su questo “punto di partenza democratico” inteso nel senso pill universale si pone quel che io
chiamo I’impulso per la triarticolazione dell’organismo sociale. Esso non dice: le relazioni sociali e quelle
economiche vanno conformate in questo o in quest’altro modo. Cerca invece di indicare come gli uomini
possano essere messi nella condizione di vivere conformemente alle esigenze attuali, alle esigenze della
loro stessa anima, indipendentemente dal fatto che ne abbiamo coscienza o meno.

L’impulso per la triarticolazione dell’organismo sociale si appella agli uomini, non alla descrizione di
qualche istituzione o condizione particolare. Si rivolge alle persone, e vuole ascoltare da loro cio che esse
ritengono giusto. Questo impulso dice come si creano le condizioni perché gli uomini possano lavorare in
prima persona alla costruzione del loro destino.

Cosi vuole operare I’impulso per la triarticolazione dell’organismo sociale, restando del tutto aderente
alle consuetudini di vita o alle tendenze del presente, senza utopismi, basandosi solo sulla realta della
vita. Parte percio da due presupposti. Il primo, che pochi forse vorranno accettare, scaturisce da cio che io
ritengo necessario caratterizzare brevemente in apertura: la “scienza dello spirito orientata
antroposoficamente”.

Si tratta della convinzione secondo la quale I’'umanita attraversa epoche che hanno un senso compiuto, e
questo ci permette dapprima di guardare indietro ai tempi passati. Si vede subito che ci sono state diverse
epoche e che in ognuna di esse I’umanita attraversa una fase della sua esistenza, un modo specifico di
configurare il suo mondo animico e spirituale. Cio che si € espresso in un’epoca non puo ripetersi in una
successiva.

Quel che I’umanita ha potuto attraversare con la sua evoluzione nel corso del tempo si manifesta quale
specifica “missione” delle varie epoche che si succedono. Nella nostra epoca che dura gia da tre, quattro
secoli, si ¢ lentamente preparato quel che ora ¢ giunto a un certo apice: nella nostra epoca vediamo
scaturire dalle profondita dell’anima umana quello che potrei chiamare 1’anelito democratico che si
presenta in tutto il mondo civilizzato moderno.



Non intendo I’espressione nel senso banale e grossolano che gli si attribuisce frequentemente oggi.
Quando parlo di “anelito democratico” intendo quella forma dell’autocoscienza umana che si sviluppa nel
nostro tempo grazie a cui ogni individuo puo trovare in se stesso la fonte per una vita spirituale che
sgorga dalla sua stessa interiorita — nella sua dimensione conoscitiva, di fede o artistica — e in cui ogni
uomo puo sviluppare da se stesso quei sentimenti con cui mettersi in relazione con gli altri uomini, senza
che questa relazione sia strettamente determinata dal principio di autorita.

L’uomo vuole instaurare il giusto rapporto con gli altri a partire dalla sua libera interiorita. Anche nel
campo dell’economia I’uomo vuole giungere a un tipo di relazioni che gli rendano possibili quei
fondamenti della vita animica e spirituale cosi che possa vivere, nel senso piu alto del termine,
’aspirazione alla democrazia.

Questa non c’era in modo cosi universale nelle epoche precedenti dell’evoluzione umana. Nell’organismo
sociale dominava il principio di autorita. Solo verso la meta del quindicesimo secolo ha iniziato
lentamente a prepararsi quello che poi, per cosi dire, ¢ esploso in modo clamoroso alla fine del
diciottesimo secolo,[13] e ha raggiunto un apice nel nostro tempo dove emerge dall’umanita civilizzata
attraverso convulsioni, difficili prove e miserie fino alla terribile catastrofe che abbiamo sperimentato nel
secondo decennio del ventesimo secolo.

A questo dapprima deve guardare colui che giunge all’impulso della triarticolazione dell’organismo
sociale. Costui si domanda: qual ¢ la caratteristica storicamente pill importante nell’uomo
contemporaneo?

L’altro punto di partenza della triarticolazione dell’organismo sociale posso caratterizzarlo ricorrendo in
un certo senso a esperienze personali.

Per decenni mi ¢ stato dato di osservare da diversi punti di vista la vita economica europea, quella politica
e quella culturale. Queste osservazioni, sviluppate nel corso di trentanni, si sono svolte in un territorio
sperimentalmente interessante per farle, I’ Austria, dove ho vissuto, cio¢ in quella terra che proprio ora ha
mostrato con il suo tracollo come i rapporti vigenti non fossero piu in grado di risolvere in qualche modo
le grandi questioni del presente.

Queste e molte altre realta dell’intera civilta europea mostrano che davvero ovunque, nel profondo delle
anime umane, ¢ presente un “istinto” — non si potrebbe parlare di “coscienza” perché nella maggioranza
delle anime molto vive ancora nella sfera dell’inconscio o del subconscio — che esige la creazione di
nuove forme sociali.

E quello che 1o presento come triarticolazione dell’organismo sociale non ¢ qualcosa di inventato o di
fantasticato, ma qualcosa che in un certo senso puo essere desunto dalle osservazioni fatte con sguardo
spregiudicato allo sviluppo economico, politico e spirituale del presente e degli ultimi decenni. Quanto
voglio presentarvi ¢ il risultato dell’osservazione e dell’esperienza.

Se prendete quello che ¢ stato presentato come contributo alla comprensione della questione sociale e
economica a partire da Karl Marx e da quelli che sono venuti dopo, troverete ovunque che si tratta di
sistemi logicamente ben congeniati nei quali € stato riversato molto acume. Ma cio di cui ha bisogno
1’uomo odierno non & questo. E qualcosa non meno complesso di quanto sia complessa la realta stessa.

La realta spesso ci si presenta in modo che la forma che essa assume potrebbe anche essere diversa. E se
fosse anche cosi, mai si potrebbe dire che essa sia meno perfetta. La realta non ¢ univoca! Percio chi parla
di queste cose a partire dalla realta non puo essere cosi categorico come spesso succede quando lo si fa a
partire da certe premesse assunte dogmaticamente.



Succedera quindi, egregi signori, che nei confronti di alcune cose che dir0 ci possano essere obiezioni,
perché cosi ¢ quando si parla a partire dalla realta. Ma non ¢ importante il fatto che sia possibile fare
obiezioni: lo € molto di piu il fatto che i pensieri esposti siano portatori di forze di vita nell’ambito
sociale, che siano di impulso per il presente e il prossimo futuro.

Oggi devo parlarvi, dal punto di vista della triarticolazione dell’organismo sociale, della vita economica
propriamente detta.

Ma non potrei farlo se non vi presentassi almeno per cenni qualcosa dell’essenza di questo impulso della
triarticolazione dell’organismo sociale, nonché di quel che sta alla base di quell’impulso e che mi
permettera di caratterizzare in un modo specifico la vita economica: la scienza dello spirito orientata
antroposoficamente.

Quando si parla di scienza dello spirito si pensa facilmente che sia qualcosa di misticamente nebuloso,
lontano ed estraneo dalla realta. Si ¢ abituati, quando si prendono in considerazione tutti i movimenti
settari, mistico-teosofici o simili, a identificare 1’antroposofia come qualcosa di simile. Cosi facendo si
cadrebbe in un equivoco di fondo.

La scienza dello spirito si basa sugli stessi presupposti sui quali ¢ fondato il modo di pensare scientifico
moderno, che ha portato a straordinarie conoscenze del mondo esterno, che ha permesso lo sviluppo di
tutta la tecnica odierna e che ha trasformato in misura molto elevata la nostra vita sociale. La scienza
dello spirito orientata antroposoficamente riconosce pienamente il valore e I’importanza della ricerca
scientifica e della tecnica moderna, e proprio per questo motivo non si puo limitare ai soli metodi
elaborati dalla scienza attuale. A partire da essi deve elaborare metodi scientifico-spirituali che
introducano, partendo dal mondo sensibile, in un mondo soprasensibile.

Perché tutto quel che ci circonda qui nel mondo sensibile germina dal mondo soprasensibile. L’uomo puo
percepirlo se, a partire dalle forze conoscitive che ha ricevuto per via ereditaria ed educato con la solita
formazione scolastica e accademica, sviluppa ulteriori forze conoscitive che in un certo senso non si
presentano né si attivano nelle scienze abituali, ma che dapprima giacciono nascoste nella vita dell’anima
umana.

Grazie a metodi ben definiti — basati su meditazioni e concentrazioni compiute secondo uno spirito
matematico, seguendo 1 processi formativi che ho descritto nei miei libri Come si consegue la conoscenza
dei mondi superiori? (edizione italiana: L’Iniziazione), La scienza occulta, Una via per la conoscenza di
se stessi, vengono elaborate dall’anima umana capacita ben precise di conoscenza superiore. Nei miei
libri Enigmi dell’'uvomo e Enigmi dell’anima le ho chiamate, nell’ottica generale della concezione
goethiana del mondo, “orecchi spirituali” e “occhi spirituali”.

Come noi formiamo gli occhi e le orecchie fisiche a partire dalla nostra organizzazione corporea,
altrettanto possiamo formare organi spirituali che, a dir il vero, non sono localizzati in un punto preciso
ma coinvolgono tutto I’uomo, operano a partire dalla sua complessiva natura umana. Possiamo formare
tali “organi spirituali” e percepirci cosi in un mondo soprasensibile, cosi come mediante i nostri organi
fisici e la ragione collegati al nostro cervello che combinano le percezioni sensoriali possiamo cogliere il
mondo sensibile che ci attornia.

Cosi come possiamo seguire 1’evoluzione dell’universo grazie alla scienza — nella misura in cui sappiamo
ricostruire 1 primordiali stati fisici e capire di conseguenza come si sono sviluppati 1 singoli esseri fino a
giungere all’'uomo —, in modo analogo possiamo trovare mediante la scienza dello spirito 1 fondamenti
spirituali e gli elementi da cui ¢ partito I’'universo, nonché i suoi obiettivi spirituali. In questo modo
ritrovano la loro unita le due parti della vita culturale del presente, scisse in modo tragico dall’uomo
contemporaneo.



Gentili ascoltatori! Chi come me ha conosciuto quelli che vivono non solo teoreticamente nelle
conoscenze moderne, ma vi sono immersi con tutta la loro personalita, con tutto il loro sentimento, sa
bene quale tragicita c’e nell’animo di quanti riconoscono e prendono sul serio con assoluta onesta le
grandi conquiste che ha portato la scienza moderna.

Ho conosciuto individui che dicevano: 10 guardo nel mondo esterno che ¢ tutto determinato da leggi
naturali. A questo mondo appartiene anche 1’uomo. Ma nella sua interiorita si manifesta qualcosa che
viene riconosciuto come un valore esistenziale: sono gli ideali morali, le esperienze religiose, le
espressioni artistiche del mondo, tutto quel che chiamiamo diritto, moralita, o cose simili.

Ma quelle oneste persone dicono anche: ¢ del tutto illusorio, ¢ nebbia e fumo, ¢ un imbroglio enorme quel
che proviene dall’interiorita dell’anima umana! Perché in realta ’'uomo ¢ un organismo esteriore fisico,
che si ¢ formato secondo pure leggi deterministiche con cui noi afferriamo I’universo. Si deve guardare a
quando, un giorno, questo universo si consumera nel fuoco o in un altro modo cosi da far scomparire in
un enorme cimitero tutti gli aspetti morali della vita, tutti gli ideali, tutto quello che all’'uomo appare come
I’ingrediente che rende I’esistenza degna di essere vissuta.

Chi ha visto soffrire gli uomini sotto 1’azione che la concezione moderna del mondo opera sul sentimento,
sa cosa significhi il fatto che la scienza dello spirito riesce a ricondurre ad unita quel che vive quale ideale
morale, quale impulso religioso e quale concezione artistica nell’anima umana con quel che esiste 1a fuori
nella natura.

Oggi posso solo parlarne per accenni: nei libri che ho indicato troverete convalidate e comprovate le
affermazioni che ora ascoltate. Posso chiarire meglio il pensiero con un paragone: vediamo una pianta che
cresce dal terreno. Poi produce foglie e fiori. Nel fiore, infine, genera anche il seme, che ¢ la condizione
affinché sorga il prossimo anno una nuova pianta. Il seme ¢ invisibile eppure ¢ cio che rende possibile
una nuova pianta il prossimo anno, mentre le foglie e i fiori ingialliscono e cadono a terra.

Cosi avviene anche nell’universo, stando alle conoscenze della scienza dello spirito orientata
antroposoficamente.

Dapprima vediamo il mondo esterno con le sue leggi naturali che lo dominano, compresa la legge della
conservazione della materia e dell’energia. Dal punto di vista della scienza dello spirito ¢ un mondo in

declino, che va verso la morte. E poi vediamo nell’essere umano gli ideali etici, gli impulsi religiosi, le
produzioni artistiche: Questi sono i semi di un mondo futuro.

Ci0 che noi oggi scorgiamo quale natura attorno a noi ¢ il risultato delle esperienze morali di Esseri del
passato pill remoto.

Ci0 che noi oggi portiamo dentro di noi quale mondo spirituale ¢ il germe di mondi fisici di un lontano
futuro.

Come dicevo, posso parlarne solo per accenni. Lo faccio per indicare cio che la scienza dello spirito
fornisce all’'umanita come una concezione del mondo in quanto fa fare un passo in avanti alle scienze
naturali.

Cosi si impara di nuovo a far conoscenza con lo spirito vivente. Si impara a conoscere quale differenza
c’e nella convinzione che dice: “Mediante la scienza dello spirito mi metto in un rapporto reale con lo
spirito del mondo. Io imparo a riconoscere che in me non ci sono solo pensieri e rappresentazioni, ma che
nei pensieri e nelle rappresentazioni vivono Esseri spirituali viventi”.



Le religioni antiche, in quanto ridotte a tradizione, perdono via via il senso grandioso che avevano.
Abbiamo bisogno di qualcosa di creativo nell’anima umana per creare una vita spirituale che opera
impulsivamente. Al riguardo la vita culturale che si ¢ sviluppata negli ultimi secoli ¢ astratta e teorica.

Noi facciamo esperimenti, osserviamo, utilizziamo apparecchi e strumenti concepiti in modo geniale per
indagare il mondo fisico e le sue leggi. Ma tutto quello che noi ricerchiamo in questo modo ci fornisce
soltanto concetti astratti e teorie, che magari possiamo anche usare, ma non ci colma in modo
spiritualmente vivente cosi da poter dire: non pensiamo solo pensieri, non viviamo solo nelle
rappresentazioni, ma in quanto uomini che circolano qui sulla terra in noi vivono i mondi soprasensibili
coi loro esseri spirituali, esattamente nello stesso modo in cui i tre regni della natura vivono nel nostro
organismo fisico.

Proviene da questa reale percezione del mondo spirituale anche quello che I’idea della triarticolazione ha
da comunicare sui diversi aspetti della vita sociale. Perché oggi alle base del problema economico sta la
questione sociale. Se abbiamo imparato a conoscere la questione sociale non dall’esterno ma dall’interno,
allora dobbiamo pensarla in un modo un po’ diverso rispetto al modo consueto attuale.

Sono stato per anni insegnante in una scuola operaia in cui tenevo lezioni in vari campi a lavoratori, a
persone che volevano soddisfare la loro sempre piu crescente voglia di istruirsi. Cosi ho potuto conoscere
I’anima degli operai, e a partire dai suoi fondamenti ho conosciuto quello che davvero sgorga dalle piu
vaste masse popolari come reale fondamento e come principale difficolta dell’odierna problematica
economica.

Sempre di nuovo si sente da migliaia e migliaia di uomini — oggi sono milioni, e solo quelli che non
hanno conosciuto direttamene il proletariato si rappresentano la cosa in modo non esatto — una parola che
ha un significato micidiale: la parola “ideologia”. Oggi ¢ diventata comunissima fra le masse operaie. Ma
cosa significa?

Significa che per le grandi masse, che sono diventate tali perché il loro lavoro dipende dalla macchina,
che vivono impigliate nella trama della tecnica moderna, che sono ormai estranee alla gioia che deriva
direttamente dal frutto del loro lavoro, ebbene in loro si ¢ sviluppata una profonda convinzione interiore e
cioe che sono reali solo i processi materiali di produzione in economia, solo quelli sono veri.

Solo la dove I’'uomo vive inserito entro processi di produzione materiale c’¢ vera e unica realta. Quel che
lui sviluppa in forma di costume etico, di diritto, di religione, di scienza e di arte € soltanto
“sovrastruttura”, come la si definisce in quegli ambienti, ¢ ideologia, € fumo o nebbia che sorge
dall’unico ambito che ha realta, dai processi materiali.[14]

Quelli che appartengono alle classi colte hanno ancora le loro antiche tradizioni, o per lo meno vivono
inseriti in una esistenza dominata dalle vecchie tradizioni, dalle consuetudini religiose, artistiche e simili.
Ma la grande massa del popolo ha detto addio a tutto questo.

La grande massa del popolo ha fatto propria con intima convinzione quel che per le altre classi ¢ solo
teoria. Si puo essere convinti di tutto questo, si puo giudicare in questa direzione, se ne possono trovare
tutti i fondamenti logici, ma non si pud vivere con questi pensieri. Che non sia possibile vivere nella
profonda interiorita dell’anima con queste convinzioni I’ha potuto constatare colui che, per anni, in veste
di insegnante ha avuto a che fare con queste persone. Inaridisce e svuota I’anima concepire la vita
spirituale come “ideologia”.

In verita anche le classi dirigenti si sono rese estranee alla vita spirituale ancora vivente, e ritengono che
I’esperienza spirituale sia mera teoria, pura astrazione, cultura esclusivamente intellettuale.



L’operaio moderno vorrebbe colmare 1’uomo intero con quei pensieri e gli resta invece solo un’aridita
interiore. In questa condizione animica che 1’operaio moderno ha ricevuto in eredita come vita culturale
delle classi dirigenti, in questa aridita dell’animo deve essere ricercata 1’origine delle odierne difficolta
economiche.

Esse non derivano da istituzioni esterne, quanto piuttosto dalla condizione animica di vaste cerchie che ho
appena tratteggiato, una condizione dell’anima che riguarda milioni di persone dell’umanita moderna, le
quali invece di una cultura vivente conoscono solo ideologia.

Allora dobbiamo cercare le cause che hanno fatto si che nella vita sociale esteriore, alla cultura vivente
sia subentrata la convinzione che tutto sia solo ideologia. Si arriva cosi a qualcosa che oggi viene
percepito come contraddittorio, perché non si riconosce che cio che € pienamente giustificato per
I’umanita in una determinata epoca non necessariamente lo ¢ per sempre.

Da quando ¢ comparsa la vita moderna, cioe a partire dal quindicesimo, sedicesimo, diciassettesimo
secolo si ¢ avviato, pur con presupposti diversi, il sorgere dei singoli Stati, formati proprio a partire dalle
esigenze della civilta moderna. Le strutture statali hanno assunto cosi su di sé€, a poco a poco, tutti i
compiti legati al progresso dell’umanita.

Sappiamo come la vita culturale nei tempi antichi dipendesse dalle confessioni religiose. Giustamente lo
Stato ha tolto 1 compiti educativi e formativi alle confessioni religiose, perché non si poteva continuare in
quel modo. Era necessario che finisse nell’ambito statale tutto cio che riguarda I’educazione e
I’istruzione.

Si sviluppo poi anche un altro impulso: poiché c’era in ambito sociale solo lo Stato, sorse 1’esigenza,
mentre I’economia moderna sotto I’impulso della tecnica diventava sempre pitt complessa, di ricondurre a
poco a poco anche la vita economica alla sfera statale. Cosi i tre ambiti dello sviluppo umano sono stati
esteriormente ed astrattamente ridotti a una sola realta.

In un certo senso questa unificazione ¢ stata una benedizione. Ma d’altro canto oggi siamo in un momento
storico nel quale 1 tre ambiti della vita sociale umana debbono spezzare questa unita se vogliono trovare
la loro specifica e autonoma gestione che scaturisce dalla loro stessa essenza.

Prendiamo dapprima la vita culturale, cosi come I’ho caratterizzata, cosi come vuole presentarsi —
mediante la scienza dello spirito orientata antroposoficamente — a partire dalle sorgenti creative
dell’anima umana. Essa puo svilupparsi solo se ¢ indipendente, si pud auto-amministrare senza dover
ricevere direttive o condizionamenti da parte dell’amministrazione statale.

Questi pensieri, gentili signori, sono certo facilmente contestabili sul piano logico. Per chi ¢ inserito nel
reale svolgimento della vita culturale ¢ immediatamente chiaro che ci0d che vi ¢ di creativo nella vita
culturale, quel che porta a manifestazione il suo carattere specifico pud svilupparsi soltanto se i processi
formativi, gia dai primi livelli educativi e scolastici, possono poggiare sui loro stessi piedi, se questa vita
culturale, I’educazione e la scuola pubblica vengono conformate in modo che quelli che vi operano
educando o insegnando ne siano allo stesso tempo gli amministratori.

Essi si devono dedicare all’educazione dei loro allievi in una misura tale che resti loro tempo a
sufficienza per esercitare, a partire dagli stessi principi coi quali insegnano o educano, I’amministrazione
del loro settore. La vita culturale, il sistema educativo e scolastico non deve assolutamente ricevere regole
e indicazioni dall’esterno.

Proprio I’intrusione di una norma esterna uccide cio che deve essere specifico di ogni processo educativo
e scolastico: I'immediata responsabilita non nei confronti dello Stato, non nei confronti delle forze



economiche, ma soltanto nei confronti della vita stessa dello spirito.

Se ognuno si sente responsabile come individualita umana nei confronti della vita culturale in quanto tale,
allora questa diventa davvero vivente. Per conformare correttamente questa vivente sfera culturale c’¢
bisogno di autonomia nella sua amministrazione. Deve imporsi da sé coi suoi valori specifici.

Si provi ad emancipare la sfera culturale dallo Stato e dall’economia, le si consegni la sua autonomia
amministrativa e si vedra — proprio perché si ha bisogno dei talenti di uomini capaci — che questi talenti
verranno subito riconosciuti. Nello stesso istante in cui la posizione di una persona nella vita culturale
non sara determinata da leggi ad essa esterne o da misure amministrative statali, ma soltanto dal
riconoscimento che quella persona suscita nella sfera culturale a partire dalle capacita della sua
individualita, nello stesso istante in cui si fara questo sorgera il libero riconoscimento dei talenti
individuali nell’ambito della vita culturale.

Possiamo farci un’idea di una simile vita culturale in fondo solo ricorrendo alla scienza dello spirito. La
vita culturale astratta estrania dal mondo. Quella che coltiviamo quale libera Universita del Goetheanum a
Dornach ¢ una conoscenza spirituale che considera I’'uomo completo, che non ¢ fatto solo di testa, e di cui
si deve dire che fa sviluppare anche le abilita manuali dell’'uomo.

Voglio solo brevemente ricordare che nell’ultimo corso universitario al Goetheanum, svoltosi in autunno
e al quale hanno collaborato trenta personalita — persone qualificate, specialisti, artisti, esperti
commerciali e industriali — volevamo mostrare in qual modo 1’uomo intero e tutta la vita possono venir
rigenerati dalla scienza dello spirito antroposofica. La vita culturale soltanto teorica e astratta non arriva
fino ai muscoli, fino alle abilita. Funziona solo in base a comportamenti abitudinari.

La vita culturale davvero vivente invece va fino all’abilita manuale, fino alla formazione dei muscoli e
dei nervi. Per questo motivo una libera vita culturale che in questa prospettiva ¢ il fondamento della
rimanente vita sociale, quasi mai puo essere compresa da quei professori avulsi dal mondo — dai quali non
possiamo attenderci alcuna proposta perché essi stessi sono il risultato delle relazioni umane di oggi; non
sara attivata da quegli scienziati di oggi cosi estranei al mondo e che pure oggi sono spesso attivi, ma lo
sara dagli uomini immersi nella vita. Proprio a partire da questo modo di sentire attento agli aspetti pratici
della vita verra riconosciuto e formato dalla vita culturale tutto quel che ¢ pertinente alla vita di tutti i
giorni, cosi come vengono organizzati percorsi formativi per apprendere la filosofia o le grandi verita
religiose.

Perché per una vita culturale concepita in questo modo il materiale e lo spirituale formano un’unita. E lo
spirito ha nell’uomo la giusta forza quando non viene separato dalle dimensioni materiali della vita,
quando fornisce agli uomini le capacita di operare praticamente in tutti gli ambiti materiali dell’esistenza.
Non dobbiamo ritirarci in una vita culturale che sia nebulosa e “mistica”, ma dobbiamo compenetrarci di
spirito affinché la realta esterna, fisica, venga spiritualizzata.

Abbiamo bisogno di una simile vita culturale per fondare una sana vita economica, perché essa
abbraccera tutto I’'uomo. Questo non ¢ successo con la vita culturale degli ultimi tre o quattro secoli che
ha portato all’umanita solo arida e mortifera ideologia. La vita culturale che ci prospettiamo portera
all’uomo la dignita della sua umanita. A partire da essa si potra lavorare.

La questione sociale, il problema economico possono trovare soluzione solo a partire dall’anima umana, a
partire dalle conoscenze, dai sentimenti umani, dalle convinzioni e dagli impulsi volitivi degli uomini.
Dobbiamo trovare il modo di arrivare fino alle anime degli operai. Non la troviamo se continuiamo a
parlare loro della nostra scienza cosi come abbiamo fatto finora, se parliamo dei problemi sociali nello
stesso modo in cui quegli stessi scienziati ci hanno indotti a parlare delle relazioni sociali.



Cosi ho caratterizzato la prima componente del triarticolato organismo sociale, cioe la vita culturale
autonoma, che si auto-amministra e cosi diventa spiritualmente creativa, specialmente nell’ambito
pedagogico. Questa ¢, per cosi dire, una delle due ali del moderno organismo sociale.

Sull’altra ala si colloca la vita economica, che si differenzia radicalmente dalla vita culturale.

A cosa anela 'uomo nell’ambito della cultura? Anela, a partire dalla sua anima, a raggiungere una
comprensione dell’armonia della vita. Anche 1’'uomo piu semplice deve avere in relazione alla sfera
culturale una certa completezza di vita.

Questo non ¢ mai possibile nella sfera economica. Qui I’'uomo deve, se ha una reale capacita di osservare
la vita, se capisce la vita, confessare a se stesso: nella vita economica per il singolo uomo non puo esistere
un giudizio complessivo. Cosa significa?

Mi faro capire ricorrendo a un fatto storico. Verso la meta del diciannovesimo secolo in molti Stati e in
vari ambiti della vita sociale venne discusso il problema della valuta aurea. Essa venne introdotta in
alcuni Stati. Quel che allora fu detto attorno a questa questione da parte dei parlamentari, degli operatori
economici e da quelli che si ritenevano pratici della vita — lo intendo non in senso ironico, ma del tutto sul
serio e onesto — era molto acuto e sagace. Si ha ancora oggi un grande rispetto per quelle persone che
allora discutevano su quei problemi.

Ma tutto quello che venne detto, e con ottimi argomenti, esprimeva questa prognosi: sotto 1’influsso della
valuta aurea fiorira il libero commercio, i singoli Stati apriranno le loro frontiere e si potra sviluppare
un’economia mondiale libera, non ostacolata dalle dogane dei singoli Stati. Quei delineamenti statali sono
sorti da presupposti completamente diversi da quelli della moderna vita economica che diventera sempre
di pitt un’economia mondiale, unica per tutta la terra, la quale ha bisogno di tutt’altre relazioni rispetto a
quelle che possono creare gli Stati.

Il libero commercio fiorira: cosi hanno detto gli esperti. Cosa & avvenuto in realta? Ovunque sono sorte
barriere doganali. Sull’eccellenza dei dazi protettivi si sono dette a posteriori molte cose — meno argute
forse, ma con maggiore probabilita di raggiungere i propri obiettivi.

Con che si ha a che fare? Con il fatto che, gentili signori, nell’ambito della vita economica tutto I’acume
con cui come individui si brilla nella vita culturale, non serve a nulla.

Questa ¢ una profonda e importante verita: per quanto il singolo sia acuto, se il suo giudizio deve essere
efficace in campo economico, tuttavia non vale nulla, se scaturisce solo da capacita individuali.

Nella vita economica ¢ valido solo ci0 che conseguiamo con conoscenze pratiche e abilita specifiche
all’interno dei singoli settori della vita economica. Ma tutto questo non puo bastare perché ¢ necessario
che venga completato da quel che di analogo viene prodotto negli altri settori e negli altri ambiti
economici, per giungere a formulare un giudizio valido ed efficace per la realta.

Nella vita economica puo essere valido solo il giudizio collettivo, cio¢ concertato, quello che sorge da un
determinato gruppo di uomini che riuniscono fra loro i piu diversi ambiti della vita economica, sorto in
modo che non si debba ricorrere a organizzazioni che si contrappongono — in questo caso non sorge
molto, se non una vuota “attivita parlamentare”, ma

* che si abbia a che fare con interessi reciproci che entrino in relazione fra loro,

* che si abbia a che fare con la vita pratica stessa,



* che uno abbia da realizzare una cosa, 1’altro un’altra,

* che uno faccia valere una capacita in un ambito determinato, un altro la sua per esempio nell’ambito
della produzione, e cosi via.

Cosi diventa possibile che si formino Associazioni che abbiano una determinata grandezza, nelle quali
vengano riuniti i diversi ambiti della vita economica. Tutto si fa a partire dai bisogni. Le persone che a
partire dalle loro esperienze di vita fanno valere dei bisogni di determinati gruppi devono potersi unire ad
altre persone attive in determinati ambiti della vita economica, e che sono in grado di soddisfare quei
bisogni.

Perché, gentili signori, ¢ possibile anche qualcosa di diverso rispetto a quello che compare oggi, come
vuota frase, nella moderna socialdemocrazia. Quando si pronuncia la semplice frase — ed ¢ davvero solo
un insieme di parole — che viene sempre di nuovo ripetuta: “Non si deve produrre per il profitto, ma per il
consumo”, cosa potrebbe essere piu giusto di questo! Ma quanto ¢ facile pronunciarla come frase vuota.
Si tratta sempre di come realizzare tutto questo, perché la cosa in sé ¢ piu che ovvia.

Ora, gentili signori, dapprima si potranno attuare queste cose solo in settori ben determinati. Voglio
proporvi un esempio che forse non vi garbera piu di tanto, perché vi sembrera che appartenga alla sfera
della vita culturale, ma che ora vi caratterizzo solo per quel che riguarda la sua dimensione economica: le
pubblicazioni antroposofiche.

Parecchi anni fa abbiamo fondato a Berlino la Casa Editrice filosofico-antroposofica. Provate a pensare
cosa significhi, oggi, gestire una Casa Editrice. E un esempio che ha diretta attinenza con la vita culturale,
ma vedrete subito che questo ci permette di passare agli aspetti del tutto materiali della vita.

Come si gestisce oggi una Casa Editrice? L’editore riceve dall’autore il manoscritto, il quale, se accettato,
diventa un libro e le copie di quel libro vengono stampate e spedite nelle librerie. Vengono forse vendute
tutte? Chi ¢ del mestiere sa cosa significhi la parola “reso”. Si tratta di quei libri non venduti che il libraio
restituisce. Sono sempre tanti, € non solo nell’ambito della poesia dove quasi tutte le copie restano
invendute e vengono rese.

Osserviamo cosa avviene veramente. Vengono coinvolte persone che lavorano per preparare la carta, che
predispongono la stampa dei libri, che li spediscono e cosi via. Pensate a quante persone vengono
coinvolte nella produzione di libri di cui la vita umana nel suo complesso non ha bisogno. La gran parte
dei libri prodotti, cioe quelli invenduti, non avrebbe bisogno di essere fabbricata e la vita continuerebbe lo
stesso anche se si tralasciasse quella produzione, se ci limitiamo a considerare questo aspetto.

Cosa abbiamo fatto, invece, con la nostra Casa Editrice? Non abbiamo stampato alcun libro di cui non
fossimo in precedenza certi che venisse anche venduto. Siamo partiti dal principio del consumo spirituale.
Dapprima c’era la Societa antroposofica. Potete giudicarla anche in modo critico, se volete, ma ora mi
interessa solo dal punto di vista economico. Questa Societa sviluppava un bisogno, che ci era ben noto, e
allora si viveva con la Societa in associazione cosi da restare al corrente col suo vivente bisogno, a partire
dal quale poi si regolava la produzione.

Mai la nostra Casa Editrice si ¢ trovata nelle condizioni di far lavorare inutilmente le persone. Molto piu
importante del vuoto fraseggio odierno che troviamo sui programmi politici e simili, sarebbe il pensare a
come fare le cose, a come poter combattere il produrre che non genera valore, il lavorare inutile degli
uomini all’interno del sistema sociale. Questo lo si puo fare solo adottando il principio associativo. Per
quanto sia ancora imperfetta 1’ Associazione che ho citato, tuttavia va nella direzione giusta.

Qualche anno dopo ho fatto un altro tentativo che la guerra ha interrotto. Avevamo un socio della Societa



antroposofica che era un fornaio all’ingrosso. Mi sono detto: perché non considerare la Societa
antroposofica anche come un insieme di persone che hanno bisogno di pane? Certamente ¢ anche questo.
Allora ho detto a quella persona: la metto in relazione con tanti clienti potenziali cosi che possa
organizzare la sua produzione di conseguenza. Non mi ¢ riuscito di farlo in parte a causa della personalita
del mio interlocutore, ma la cosa avrebbe potuto avere successo, anche se poi tutto ¢ stato vanificato dalla
guerra. Ancora una volta: si deve partire dai bisogni, e associare il bisogno alla produzione.

Vedete, anche quello che vi descrivo come principio associativo nell’ambito della vita economica si
mostra qualcosa che scaturisce dall’inconscio della societa umana attuale. Vediamo da un lato il sorgere
di cartelli, e dall’altro lato di associazioni di produttori che raggruppano processi di produzione
omogenei: si tratta sempre di associazioni che si limitano solo alla componente produttiva, mentre il
collegamento fra la produzione e il consumo viene curato solo parzialmente da agenzie esterne.

Far sparire le agenzie e far sorgere al loro posto delle Associazioni che medino gli interessi vitali dei
consumatori e dei produttori, significa prospettare un futuro positivo per la vita economica. Purtroppo
oggi ¢ la produzione che determina 1 margini di guadagno, determina i consumi, determina tutto.

Si vede che sotto I’influenza dell’economia mondiale ¢ necessario mettersi a un tavolo comune. Invece si
afferra la cosa dal lato sbagliato. Invece di integrare tutta la vita economica in Associazioni, i produttori si
limitano ad associarsi fra loro. Cosi si rafforza proprio cio che ha portato la nostra vita economica al caos,
e non si attenua né mitiga la situazione.

Ora, gentili signori, non ne deriva forse che una persona che osservi con attenzione la nostra vita
economica, deve consigliare che anch’essa debba diventare una componente a sé stante dell’organismo
sociale triarticolato, separata dalle altre cosi come per la sfera culturale appena caratterizzata, e per I’altra
che caratterizzero piu avanti?

Voglio descrivervi un fatto del tutto concreto dell’attuale vita economica, che un incallito economista
concede sia una cosa difficile, di cui non riesce a venirne in chiaro. Si tratta della realta secondo la quale
nella nostra complicata societa dominata dalla divisione del lavoro, e nella quale gli uomini lavorano gli
uni per gli altri, noi paghiamo le merci come prodotto del lavoro. Ma paghiamo anche nello stesso modo
in cui paghiamo le merci perfino il lavoro umano. Paghiamo merci e lavoro nello stesso modo, con lo
stesso denaro.

Una certa cifra puo equivalere a una certa quantita di carbone oppure a una certa quantita di forza lavoro.

Ora pensate a qualcuno che volesse misurare con lo stesso strumento agnellini o mele, realta cioe che non
hanno alcun metro di misura omogeneo, che non hanno nulla in comune! Altrettanto dicasi per il lavoro
umano, che non ha nulla in comune con le altre merci.

Questa cosa viene evidenziata, pur in modo completamente sbagliato, negli slogan contestatori di Karl
Marx. Ma per ogni sano sentire umano & presente, sta a indicarci, il fatto che noi abbiamo accoppiato
nella vita economica due realta che non possono essere affatto misurate con lo stesso parametro di
misura. Anche in questo caso, per quanto in modo inconsapevole, la vita ci aiuta ad andare nella direzione
giusta.

Alcuni Stati hanno cercato di legiferare sui tempi di lavoro, sulle assicurazioni contro gli infortuni, sulle
pensioni e cosi via, e cioe di regolare il lavoro mediante una serie di leggi statali — indipendentemente da
cio che opera all’interno della vita economica.

Perché alla vita economica pertiene soltanto la produzione, la circolazione e il consumo delle merci. 11
lavoro ne fa parte solo indirettamente.



Fondamentalmente la cosa sta in questi termini: da un lato della vita economica c’¢ la natura. Non ci ¢
possibile costringerla a far si che il prossimo anno ci siano tanti giorni di sole o di pioggia a seconda di
quello che ci serve per produrre cereali in quantita tale da permetterci di venderli al prezzo che abbiamo
stabilito. La natura ci sta di fronte come una realta data e noi dobbiamo prenderla cosi com’e.

Invece vogliamo porre il lavoro umano direttamente sotto le direttive della sfera economica! Vogliamo
regolarlo a partire da motivazioni solo economiche. Perfino la stessa socialdemocrazia vuole questo! Non
si immagina nient’altro che di proseguire unilateralmente nella medesima direzione che ci ha portato al
caos attuale.

Si tratta di riconoscere che la merce e il lavoro umano non sono affatto da mettere sullo stesso piano, non
sono valori comparabili e debbono essere amministrati a partire da due diversi punti di vista.

Noi non possiamo amministrare la natura perché non si lascia comandare da noi. Essa sta alla base della
nostra vita economica, cosi come lo ¢ alla base di quella degli uccelli e simili. All’interno della sfera
economica noi amministriamo solo produzione, circolazione e consumo di merci.

Ma le relazioni moderne hanno portato a scambiare quello che ¢ il valore di scambio o prezzo di una
merce con la retribuzione del lavoro — si dice che il lavoro ¢ retribuito, ma in realta ¢ pagato — cosi come
viene pagata la merce, mentre il lavoro dovrebbe essere regolato a partire da punti di vista completamente
diversi.

Pensate soltanto come dall’innaturalita delle relazioni moderne ¢ per esempio sorto tutto quel che poi ¢
confluito nelle odierne teorie proletarie. Le persone dicono: * il lavoratore manuale lavora a questo o a
quello, e percio consuma forze organiche che poi debbono essere rimpiazzate. Per questo deve venire
retribuito”. Si € perfino costruita una contrapposizione fra lavoro manuale e lavoro intellettuale.
Quest’ultimo avrebbe bisogno di minore forza organica perché produce idee che poi vengono sempre
imitate. Non produce qualcosa che ¢ destinato direttamente al consumo.

Tutte queste idee sono sorte perché il lavoro ¢ stato posto nell’ambito del processo di utilizzo,
circolazione e produzione delle merci, perché non ¢ stata tirata una riga divisoria fra la vita economica
vera e propria e quella politico-statale, quella del diritto. Con questo abbiamo individuato i tre ambiti
dell’organismo sociale: la sfera spirituale, effettivamente quella che abbraccia gli aspetti pit importanti
della vita culturale pubblica, inclusa I’educazione e I’istruzione; la sfera politico-statale all’interno della
quale, per esempio, va regolato il lavoro; e la sfera economica.

Come concepisce I’'uomo in modo serio e onesto quel che ho esposto in apertura della mia conferenza, e
cio¢ la consapevolezza che I’'umanita moderna deve tendere alla democrazia? Puo intendere seriamente e
onestamente la democrazia solo chi lascia fuori da essa tutto quello che con essa non c’entra.

C’¢ un ampio settore della convivenza umana all’interno del quale € competente ogni persona
maggiorenne. E I’ambito dove, a ragione, deve regnare la maggioranza, quello dove si pud raggiungere
qualcosa mediante la prassi parlamentare.

Nulla invece si puo conseguire in questo modo nell’ambito della vita culturale, perché i puo essere
fruttuoso solo I’esplicamento dell’individualita dei singoli. Nulla si puo raggiungere coi metodi
parlamentari, con le decisioni a maggioranza neppure nell’ambito della sfera economica. Qui devono
sorgere Associazioni, come ho detto, a partire dai diversi rami della vita.

Esse poi devono avere una ben determinata grandezza. Non c’¢ bisogno delle statistiche, che non aiutano,
che servono solo a documentare quel che ¢ gia successo. Nell’esistenza conta solo cio che viene afferrato
dalle persone che agiscono all’interno delle Associazioni e che mediante esse rilevano i bisogni, senza



manipolarli.

La vita economica non ha nulla a che fare con I’Etica, con la critica dei bisogni, ma semplicemente con la
loro rilevazione, con la registrazione del fatto che alcuni bisogni sussistono. E invece la sfera della vita
culturale che si occupa di criticare o di regolare i bisogni. E la sfera politico-statale deve occuparsi di essi
secondo i criteri che ho indicato e sui quali ritornerod piu avanti. Nella vita economica le Associazioni si
occupano soltanto di cid che vive nella produzione, nella circolazione e nel consumo delle merci.

Quando viene individuato chiaramente il bisogno, la cosiddetta domanda, allora si puo sapere quante
persone devono dedicarsi alla produzione di un certo articolo. Se sono troppe 1 prodotti diventano troppo
a buon mercato rispetto ai bisogni, mentre al contrario diventano troppo cari se vengono prodotti da un
numero troppo basso di persone.

Si arriva cosi a quella che chiamerei la formazione del giusto prezzo a partire dalla vita
dell’ Associazione.

Naturalmente si puo intendere tutto questo solo come una specie di insieme di calcoli, oppure come una
formula universalmente valida. Ma ¢ possibile, a partire da tali Associazioni all’interno delle quali
vengono stipulati dei contratti, che un numero congruo di persone si applichino alla produzione di
determinate merci cosi da giungere a buoni risultati.

Si puo cosi sempre meglio realizzare quello che chiamerei “nucleo fondamentale della vita economica”.
Sembrera ai vostri occhi qualcosa di paradossale, eppure nel suo impulso inconscio I’umanita aspira ad
un’armonizzazione della vita economica proprio nella direzione espressa da questo principio:

Ogni persona deve ricevere per il prodotto del suo lavoro — non per il suo lavoro, perché il lavoro non
appartiene alla sfera economica! — quanto basta per lui e per tutti quelli che dipendono economicamente
da lui in modo da metterlo in condizione di produrre di nuovo un medesimo prodotto, cioe, detto in
termini molto semplici, cio che gli serve al soddisfacimento dei suoi bisogni fino al momento della
produzione di un altro prodotto uguale.

Se produco un paio di stivali devo ricevere, secondo il principio indicato, come compenso quel tanto che
basti per vivere a me e a coloro che dipendono da me economicamente (familiari o altre persone a mio
carico) fino a quando avrod prodotto un altro paio di stivali.

Non dico che questo “deve” avvenire in base a un qualche dogma socialista; affermo invece che ci vuole
lo spirito associativo. Non si tema che a partire da esso sorga una terribile burocrazia: ce n’¢ gia
abbastanza su tutta la faccia della terra, ed € sorta proprio perché le cose stanno cosi come stanno. Quello
che qui io intendo come realta vivente delle associazioni nella vita economica sorgera accanto al lavoro e
coinvolgera il lavoro stesso.

Dato che se il contesto economico, se le Associazioni economiche sono troppo grosse non sono piu
gestibili, allora saranno confuse, e se sono troppo piccole diventano troppo care, le Associazioni
tenderanno, anche a partire dai condizionamenti climatici o di questo tipo, cosi come dal carattere delle
persone, verso una grandezza giusta.

Le Associazioni, poi, si assoceranno fra loro ulteriormente. Questo permette di attivare la grande
Associazione mondiale, il comitato economico mondiale che puo essere costituito solo a partire
dall’economia, cioe dalla vita economica in quanto indipendente da quella politica e da quella culturale.

Certo, in essa gioca un ruolo anche il lavoro, ma esso rientra nell’ambito delle competenze dello Stato,
della sfera giuridica e politica. Per tutto quello che riguarda il lavoro ogni uomo maggiorenne, in unione



con gli altri uomini, ha la competenza necessaria.

Egregi Signori! Ho accennato prima a quella sfortunata terra di sperimentazione sociale che ¢ 1’ Austria,
dove sono vissuto per trent’anni. Abbiamo visto come sia sorta laggiu la moderna vita parlamentare.
Abbiamo potuto constatare cosa significhi introdurre gli interessi economici nella vita politica. Quando
sorse la vita parlamentare in Austria, attorno agli anni Sessanta del diciannovesimo secolo, si penso di
articolare il Parlamento in quattro “Camere”: quella dei grandi proprietari, quella delle Associazioni
commerciali, quella delle citta e, infine, quella delle comunita rurali: rappresentanze politiche basate solo
su interessi economici!

Era una vita parlamentare strutturata soltanto a partire dagli interessi economici! Eppure doveva decidere
su questioni giuridiche e politiche. Quindi non ¢ a partire dalla vita culturale nazionale, no: in una entita
politica come 1’ Austria cosi complessa e diversificata I’'impossibilita a durare era gia stata posta da quelle
forze distruttive che uno sguardo spregiudicato di chi viveva in Austria poteva osservare fin dagli anni
Settanta e Ottanta del secolo scorso.

La si poteva capire come fosse necessario che la vita economica rimanesse indipendente e governata solo
dalle sue istanze interne, quelle che si manifestano nelle Associazioni dei piu diversi ambiti professionali
e a partire dai settori diversificati della vita economica e, in aggiunta, si doveva avere la libera vita
culturale, che influisce comunque sulla vita economica. Quale sia il modo corretto di farlo 1’ho illustrato
pil per esteso nel mio libro I punti essenziali della questione sociale. Potete trovare spunti specifici su
tutto questo nella nostra rivista dedicata alla triarticolazione, stampata a Stoccarda, e anche nel
corrispondente giornale olandese ad essa dedicato.

Come potete farvi un’idea della fruttuosita della libera vita spirituale osservando la libera scuola Waldorf
avviata secondo questi principi a Stoccarda da parte di Emil Molt e da me diretta, altrettanto potete farlo
con le nostre iniziative economiche, intendo la “Futurum” fondata in Svizzera e la “Kommenden Tag” in
Germania che stanno muovendo i primi passi € il cui funzionamento potrete capire se avrete acquisito una
qualche familiarita con 1 miei scritti sull’argomento.

Naturalmente oggi non ¢ ancora possibile avviare molte iniziative di tipo associativo. I fatti della vita
esteriore, I’ordine sociale attuale va oggi decisamente in direzione opposta, eppure i primi tentativi
devono essere fatti. L’ impulso per la triarticolazione dell’organismo sociale deve cominciare ad operare
fin dentro la quotidianita dell’esistenza.

Nel mio libro I punti essenziali della questione sociale ho pure mostrato come anche il capitale abbia la
sua origine nella vita culturale, e come quindi debba passare mediante gli uomini a una gestione
individuale in conformita con le direttive della vita spirituale, della componente culturale dell’organismo
sociale.

Ci sono state persone che hanno criticato la triarticolazione dicendo: “Essa spacca in tre pezzi quel che ¢
invece un’unita”.

Non ¢ cosi, perché proprio per il fatto che le tre parti vengono amministrate autonomamente conduce a
creare vera unita. Tramite la vita culturale e mediante I’'individualita umana si realizzera sempre di piu la
circolazione del capitale!

Posso qui accennarvi solo brevemente, ma potete trovarlo spiegato meglio nel mio libro I punti essenziali
della questione sociale. La regolamentazione del lavoro ¢ di competenza dello Stato politico. Qui
vengono ordinate tutte quelle situazioni per le quali ogni persona maggiorenne ¢ diventata competente.

Proprio colui che pensa onestamente alla realta della democrazia ne tiene separate da un lato la vita



culturale e dall’altro quella economica, perché in esse nulla deve essere condotto in maniera
“democratica”. Tuttavia rimane per lo Stato politico un vasto ambito che abbraccia tutte le situazioni
umane, quelle dove le persone sono le une di fronte alle altre e nei confronti delle quali tutti gli uomini
sono realmente uguali.

Davvero I’impulso per la triarticolazione dell’organismo sociale ¢ scaturito dalle profondita della natura
umana. Proprio a causa delle diversita che intercorrono fra la vita culturale, quella politica e quella
economica si deve giungere a una amministrazione distinta e autonoma dei tre ambiti. E poiché ogni
uomo ¢ attivo in tutti e tre gli ambiti, si conseguira cosi la giusta unita, la corretta collaborazione:

* dalla vita culturale opera nella vita economica il capitale amministrato dallo spirito;

» dallo Stato opera nella vita economica il lavoro regolato a partire dal fatto che gli uomini sono uguali.
Nella vita economica si dovranno accettare tutte le regole che riguardano il lavoro, cosi come si accettano
i fatti naturali. L’uomo dovra dirsi: non posso incidere sul bel tempo o sulla pioggia; in modo simile devo
accettare in ambito economico tutto cio che riguarda il lavoro, regolato a partire dalle premesse indicate;

* nella formazione del prezzo mediante le Associazioni si discutera a partire dal prodotto del lavoro,
indipendentemente dal lavoro in quanto tale, che dovra essere regolato dalla sfera politica.

Con questo siamo di fronte all’intima compenetrazione reciproca delle tre sfere dell’organismo sociale.
Una vita economica che non si occupa di tutto quello che ¢ spiritualita e cultura, e una vita politica che fa
altrettanto e che si concentra soltanto su tutti quegli aspetti in cui gli uomini possono dire la loro in
quanto uguali gli uni agli altri, proprio in questo modo riceveranno i frutti migliori dalla vita culturale
libera. In questo modo si realizza un energico interagire fra le tre sfere, se vengono amministrate
autonomamente come ho indicato.

Mi ¢ stato detto che cosi voglio solo far rivivere 1’antica idea platonica della suddivisione degli uomini in
filosofi, guerrieri e contadini. No, assolutamente. Non ¢ mia intenzione far rinascere quelle classi sociali,
quanto piuttosto affermare che nell’ambito dell’amministrazione esteriore si deve operare in modo che si
venga condotti a questa triarticolazione mediante il libero giudizio delle persone.

Non deve essere affermata dogmaticamente un’utopia, non si tratta di idee cervellotiche su istituzioni da
creare. Si tratta piuttosto di indicare come gli uomini debbano articolarsi nell’organismo sociale, affinché
con la loro collaborazione si raggiunga quella che puo essere una soluzione continuativa della questione
sociale, e in conseguenza di ci0 anche una strutturazione della vita economica che dovra avvenire
mediante la sempre piu vivace partecipazione delle Associazioni, proprio come I’organismo umano che
ha bisogno ogni giorno di nutrimento per mantenersi.

Possiamo cosi dire: sono tre gli ambiti che incontriamo nell’organismo sociale, che richiedono proprio a
partire dalla loro essenza specifica un’amministrazione autonoma per ognuno:

* |a liberta deve essere decisiva nella vita culturale;

* ’'uguaglianza deve ispirare la vita politica democratica, quella dove decide solo la maggioranza, proprio
perché si occupa di quegli ambiti nei quali ’'uomo € competente in quanto uomo;

* la fraternita deve svilupparsi in una vita economica costruita nel modo caratterizzato e cioe secondo il
principio associativo.

Queste tre parole d’ordine dell’evoluzione umana risuonano nelle nostre orecchie dal tempo della
Rivoluzione francese! Quale cuore umano non batte a pieno ritmo quando lascia agire dentro di sé con



profonda comprensione questi tre principi dell’evoluzione umana!

Ma le persone istruite del diciannovesimo secolo hanno continuamente ripetuto che questi tre ideali si
contraddicono tra loro nello Stato plenipotenziario. Avevano ragione! La soluzione dell’enigma sta nel
fatto che gli uomini, proprio a partire da un anelito interiore, hanno voluto avere sia liberta che
uguaglianza e fraternita ma finora le hanno affibbiate tutte e tre allo Stato unitario. Solo una
triarticolazione dell’organismo sociale puo realizzarle, e cioe:

¢ ]a liberta nella sfera culturale,
* I’uguaglianza in quella politica e statale,
¢ la fraternita nella vita economica basata sulle Associazioni.

Oggi volevo parlarvi della vita economica e ho dovuto mostrarvi come essa si possa costruire in modo
che diventi il presupposto per una libera vita culturale e per una vera democrazia politica cui tende la
nuova umanita. Infatti questi due ambiti sono in interiore accordo con la vita economica.

Perché una tale vita economica ¢ quella che sola puo dare a tutti gli uomini le condizioni per un’esistenza
degna dell’essere umano, condizioni che possono venire costrui-te proprio a partire da quei fondamenti
economici e che traggono le loro forze benefiche da una autonoma e giusta vita politica, cosi come dalla
libera vita culturale traggono i principi per auto-amministrarsi.

Percio si puo concludere: la vita economica del futuro ¢ pensabile solo accanto a una vita politica
autonoma e a una libera vita culturale creativa che scaturisce dall’anima umana.

Risposte a domande

Domanda: Lei non ci ha detto come debbano sorgere le Associazioni. Svolazzano forse nell’aria? Da
dove vengono? Lei pensa che le attuali organizzazioni operaie oppure le associazioni di consumatori
possano evolversi e diventare Associazioni, oppure quest’ultime sono solo un’utopia? Si basano su
qualcosa storicamente gia sorto oppure lei vuole costituirle e crearle? Ha parlato spesso di utopie.

Rudolf Steiner: quando parlo di “utopie” penso a quelle di Proudhon, di Blanc, di Saint Simon e, in una
certa misura, anche a quelle di Karl Marx. Li puo trovare utopie, costruzioni di pensiero sull’ordine
sociale del futuro. L utopia marxista rispetto alle altre si caratterizza per il fatto che fa appello a una
specifica classe sociale, fa leva sugli istinti di questa classe e li trasforma in un impulso di protesta molto
reale.

Ma proprio oggi, quando queste utopie mostrano i loro fiori piu terribili, quando si presenta 1’occasione di
vederle realizzate, proprio allora si scorge quanto vi ¢ di utopistico in esse. Puo essere visto in
grandissima misura in quelli che ritengono di porsi completamente sul piano della realta. Non c’¢ bisogno
di andare fino in Russia per studiare nel dettaglio quanto vi ¢ nel leninismo di catastrofico per la civilta e
per la cultura. Basta conoscere cio che vive nella testa di Lenin.

Li si scorge ogni tipo di nuova condizione sociale che questo nuovo “zar” vuole realizzare. Infatti Lenin
dice: “Con tutto questo non puo essere raggiunto cio che ¢ davvero degno dell’essere umano, ma si
raggiunge soltanto la distruzione della situazione attuale, con quel che propongo si distrugge la situazione
odierna, e con essa decadono gli uomini di oggi. Allora sorgera una nuova razza umana, che fondera un
modo di vivere degno per 'uomo”. In queste parole trasuda completamente 1’utopia. Essa domina piu di
quanto si creda nelle teste e nelle anime degli uomini del presente.



Quello che invece vi ho detto non ¢ affatto pensato in modo utopico, perché puo essere realizzato ogni
giorno nei settori corrispondenti.

Mi ricollego a quel che ha detto il mio interlocutore quando ha parlato di associazioni di consumatori.
Queste oggi non operano nella direzione di ci0 che attualmente deve venire espressamente eliminato, e
cioe la necessita di tener ben distinto il lavoro dal prodotto del lavoro, cioe dalla merce; invece operano
proprio a partire da questi presupposti. In quanto non sono associazioni di produttori e di consumatori, si
occupano soltanto di regolare il consumo e non come le Associazioni che propongo io che si basano su
una collaborazione fra produttori e consumatori. Ma questo puo essere fatto, non € un’utopia, soprattutto
se si parte da cio che c’¢e gia.

Naturalmente non si deve partire dal presupposto che sia utopia quando si vuol minimamente cambiare lo
stato attuale. Quel che gia esiste sono, in un certo senso, gli elementi che vanno associati fra loro.

Io non parlo di organizzazioni, gentili convenuti, perché anche se sono austriaco ho passato meta della
mia vita in Germania e poi in Svizzera, e proprio perché vengo da la la parola “organizzazione” opera su
di me come qualcosa che brucia. Dalle organizzazioni non mi aspetto proprio nulla perché esse dipendono
da un centro, sono regolate dall’alto. In realta ¢ proprio 1’amore tedesco per 1’organizzazione che ha
portato la Germania nella condizione in cui si trova ora.

Chi visita oggi la Germania puo testimoniare che il culto dell’organizzazione ¢ ancora molto radicato,
anche se si crede che sia stato superato.

Su di me ci0 che in Germania viene chiamato “organizzazione” agisce esattamente come il fazzoletto
rosso sul toro — con questo non voglio dire che io sia un toro! Associare ¢ tutt’altra cosa che organizzare!

Li si associano i migliori, i pitt capaci — non quelli che stanno a capo o al centro e che vogliono
“organizzare”. Proprio su questo modo di concepire 1’organizzazione puo essere esemplare un libro
scritto da un professore tedesco[15] e dedicato alla formazione dei prezzi durante la guerra mondiale. A
partire da accuratissime ricerche egli ha rilevato che cosa € avvenuto con I’intervento dello Stato
nell’economia mediante I’organizzazione dei prezzi.

Porta quattro affermazioni in consequenzialita corretta, che per la loro metodicita sono degne di una
pubblicazione scientifica:

* le autorita proposte alla formazione dei prezzi non hanno mai avuto la minima idea di cosa si tratti;

* si sono regolati i prezzi dappertutto in modo tale che ¢ realmente derivato ’esatto contrario di quel che
si intendeva conseguire;

* questo modo di regolare i prezzi ha terribilmente danneggiato grandi fasce della popolazione;
* si ¢ promossa la disonesta a spese dell’attivita onesta e del commercio onorevole.
Questi sono 1 risultati scientifici ai quali € pervenuto il nostro bravo economista! Poi egli aggiunge:

Questo ¢ quel che puo dire la ricerca scientifica, ma nella vita sociale agiscono anche altri interessi. Deve
intervenirvi anche lo Stato, e per lo Stato non valgono i criteri che debbono essere riconosciuti come
economicamente validi dall’economista.

Ma allora ¢ piu sensato che 1I’economista resti sulle sue posizioni e si lamenti per il fatto che lo Stato
intralcia le sue corrette e scientifiche conclusioni, oppure che si dica: la vita economica deve essere



organizzata in modo tale che non sia necessario mostrare 1’esistenza di quell’elemento che disturba la
corretta formazione del prezzo?

L’impulso della triarticolazione dell’organismo sociale fa leva sulle realta naturali. Deve scaturire
dall’abilita dei singoli individui, da quella dei singoli gruppi umani che porta alla produzione, alla
circolazione e al consumo di merci. E questa abilita dei singoli che si associa. Proprio a partire da essa
scaturisce quello che va fatto.

Cosi ¢ anche nella vita culturale. Se per esempio osservate la scuola Waldorf vedrete che essa vive una
assoluta liberta culturale. Io dirigo la scuola ma non faccio altro che offrire consigli ai singoli maestri.
Entro nelle classi, osservo come ¢ I’evoluzione psicologica dei bambini, discuto di queste cose con gli
insegnanti offrendo 1 miei consigli, ma poi sono loro che portano avanti direttamente 1’insegnamento.

Nel corso del tempo abbiamo potuto osservare nuove leggi che regolano lo sviluppo evolutivo dei
bambini nelle varie fasce d’eta, cosi come lo abbiamo fatto per quel che riguarda la convivenza dei
bambini fra loro e altri aspetti della loro vita. Ma come opera questa scuola Waldorf? Immaginate che
all’inizio di tutto ci sia un funzionario statale, oppure un deputato che a partire dal suo sentire specifico di
funzionario o di parlamentare abbia varato un programma scolastico. Puo essere senz’altro un programma
molto interessante, perché sul piano intellettuale oggi le persone sono molto sveglie. Si possono scrivere i
programmi scolastici migliori, ma poi essi vengono davvero realizzati?

Noi non abbiamo fatto cosi. Nella nostra scuola ci sono ventidue maestri e la scuola si basa tutta
sull’abilita professionale di questi maestri. Non ¢’¢ nulla di piu menzognero che stabilire un programma e
poi non poterlo eseguire, perché 1’insegnante deve procedere a partire dalle sue capacita reali e non dai
programmi. E proprio a partire dall’abilita individuale che si deve cercare di operare.

Cosi ¢ anche nella vita economica. Le Associazioni non vengono costruite utopisticamente, ma
continuando a lavorare a partire da cio che c¢’¢ gia. o credo, anzi, che la loro esistenza fara aumentare le
abilita individuali. Ma oggi non possiamo che costruire a partire da quello che c’¢.

Il Presidente degli studenti: questa sera lei ci ha offerto un panorama della sua visione della vita
economica. Era naturalmente impossibile offrirci qualcosa di piu completo, ma certamente molti di noi
trarranno dalla sua conferenza stimoli per studiare piu da vicino la triarticolazione dell’organismo sociale.
Con questo lei ha raggiunto un importante obiettivo. E venuto fino a noi nonostante sia oberato di lavoro:
a nome di tutti i presenti le porgo i pill sentiti ringraziamenti. E stata una serata molto interessante.

Rudolf Steiner: Signor Presidente e signori tutti che avete collaborato a questa iniziativa: devo dirvi che il
vostro invito mi ha particolarmente fatto contento, perché veniva da un gruppo di studenti. A voi
dovrebbe essere chiaro piu che ad altri che di fronte ai problemi di cui ci siamo occupati stasera, di fronte
alle soluzioni della questione sociale che sorgeranno nei prossimi decenni — e si dovranno continuamente
cercare soluzioni — abbiamo bisogno innanzitutto di coloro che oggi si trovano fra le schiere degli
studenti. Ormai io sono molto lontano da questa condizione, ma ripenso spesso ai tempi in cui noi
abbiamo vissuto tutto questo in modo diverso da voi. Allora noi eravamo di fronte a grandi speranze di
tipo culturale, politico e specialmente di tipo economico, ma molte di esse si sono poi rivelate mere
illusioni e non solo qua o 1a, ma nel complesso di tutta la vita internazionale. Questo ha distolto molti
dall’interessarsi alle profonde questioni dell’umanita.

Quelli che oggi sono nella condizione di studiare non possono piu avere illusioni di quel tipo. Imparano
dal grande stato di bisogno che c’¢ oggi, dalla crisi della vita odierna che c¢’¢ bisogno di un
approfondimento. Per questo sono molto lieto del fatto che gli studenti abbiano interesse per le
indicazioni di fondo che ho potuto esporre. Piu di questo non volevo offrire. Da questo punto di vista,
forse, anche quando 10 non saro piu presente, si potra a partire dalle indicazioni offerte continuare ad



elaborarle da parte di coloro che oggi sono giovani. Se grazie al vostro invito anche solo poche gocce
sono potute arrivare, di questo voglio ringraziarvi cosi come ringrazio cordialmente il comitato
organizzatore per 1’invito molto gentile che mi ¢ stato rivolto.

Prof. Hallo: Dottor Steiner, lei ci ha ringraziato per I’invito ricevuto. Mi permetta di cogliere I’occasione
per esprimere quel che sento: la gratitudine ¢ soprattutto mia. Lei € riuscito a presentarmi una nuova
sintesi di arte, scienza e religione. A me che sono rigorosamente impegnato nella scienza e nella tecnica, e
tale voglio rimanere, lei ha mostrato quale sia I’itinerario giusto per cogliere I’essenza dell’uomo, I’ideale
umano, il Cristo stesso. Le sono davvero grato per avermi fatto capire la vera essenza del Cristo e degli
insegnamenti cristiani. Questo ¢ quanto desideravo ancora dire. (segue poi un discorso conclusivo del
Prof. Hallo in lingua olandese).

[1]La scienza dello spirito orientata antroposoficamente ¢ la conoscenza oggettiva dei mondi e delle realta
spirituali, e dell’uomo completo.

[2]Allo stato attuale la compagine dell’essere umano ¢ costituita dal corpo fisico, I’unico visibile e
percepibile ai sensi fisici, attraverso il quale si manifestano le leggi del regno minerale a cui anche 1’'uomo
appartiene; dal corpo eterico o vitale costituito da fasci invisibili di correnti vitali che sono la base
plasmatrice del vivente (fenomeni di nascita e crescita), la cui espressione pura ¢ il regno vegetale, al
quale anche I’uomo appartiene; dal corpo astrale o anima, I’infinita ricchezza delle sensazioni che
accomuna I’essere umano al regno animale, rendendolo capace di movimento e reazione interiore al
mondo esterno; infine dall’lo, dimensione specificamente umana, capace di organizzare e nobilitare per
forza autonoma propria il mare dell’astralita, orientandosi verso 1’oggettivita dello spirito

[3]Per “comunicazioni” si intendono 1 pensieri che lo scienziato dello spirito esprime in merito alla
propria reale esperienza dello spirituale

[4]Se si pensa a quanto oggi viene “scusato” in nome della cosiddetta “tolleranza”, del relativismo, di cio
che ¢ chiamato in occidente “political correctness”, i pensieri di Steiner ricevono una straordinaria
attualita, maggiore di quella che ebbero allora.

[5]Un secolo fa si poteva ancora parlare in questo modo! Oggi si parlerebbe di cultura occidentale o di
mondo occidentale che abbraccia, nella stessa misura, America ed Europa

[6]La “cronaca dell’invisibile”, in sanscrito cronaca dell’akasha, corrisponde al Libro della vita della
tradizione cristiana. E la traccia indelebile e soprasensibile della storia umana cui I’iniziato ¢ in grado di
accedere

[7]Cfr Nota 1

[8]Sulla triarticolazione sociale vedi anche: R. Steiner Cultura, Politica, Economia — Ed. Archiati

[9]Mt 24.35: “Il cielo e la terra passeranno ma le mie parole non passeranno”

[10]Lettera ai Romani 7,7-8: “Che cosa dobbiamo dire? La legge ¢ forse peccaminosa? Non sia mai!
Eppure 10 riconosco il peccato solo perché c’¢ la legge. Non riconosceret il desiderio se la legge non
avesse detto: non desiderare! Il peccato ha fatto si che il comandamento diventasse occasione e scatenasse
in me desideri di ogni tipo: senza la legge il peccato sarebbe morto™.

[11]Dinastia tedesca di re e imperatori di Prussia, Germania e Romania.

[12]Steiner distingue tre forze principali dell’anima, che chiama: senziente, razionale e cosciente. La



prima fu sviluppata soprattutto nel periodo egizio, la seconda in quello greco e romano mentre la
formazione dell’ultima ¢ compito del nostro tempo.

[13]Qui si intende il periodo della Rivoluzione francese

[14]Oggi questi pensieri sono diventati ancora piu drammaticamente attuali: la neurobiologia tende
sempre piu a mostrare che nell’uomo tutto ¢ determinato dall’ereditarieta e dai condizionamenti.

29 46

“Spirito”, “anima”, “libero volere” appartengono, per molte persone, alla discarica della storia.
[15]Prof. Dr. Fritz Terhalle, Freie oder gebundene Preisbildung? (Verlag Gustav Fischer, Jena, 1920)
A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner (1861-1925) ha integrato le moderne scienze naturali con una indagine scientifica del
mondo spirituale. La sua antroposofia rappresenta, nella cultura odierna, una sfida unica al superamento
del materialismo.

La scienza dello spirito di Steiner non ¢ solo teoria. La sua fecondita si palesa nella capacita di rinnovare i
vari ambiti della vita: I’educazione, la medicina, 1’arte, la religione, I’agricoltura, fino a prospettare 1’idea
di una triarticolazione dell’intero organismo sociale che riserva all’ambito della cultura, a quello della
politica e a quello dell’economia una reciproca indipendenza.

Fino a oggi Rudolf Steiner ¢ stato ignorato dalla cultura dominante. Questo forse perché molti uomini

indietreggiano impauriti di fronte alla scelta che ogni uomo deve fare tra potere e solidarieta, fra denaro e
spirito. In questa scelta si manifesta quell’interiore esperienza della liberta che ¢ stata resa possibile a tutti
gli uomini a partire da duemila anni fa, e che porta a un crescente discernimento degli spiriti nell’'umanita.

La scienza dello spirito di Rudolf Steiner non puo essere né un movimento di massa né un fenomeno
elitario: da un lato, infatti, solo il singolo individuo, nella sua liberta, puo decidere di farla sua; dall’altro
questo singolo individuo pud mantenere le sue radici in tutti gli strati della societa, in tutti i popoli e in
tutte le religioni egli sia nato e cresciuto.







