Rudolf

L’ETERNO
 FEMMINILE

Traduzione e prefazione di Pietro Archiati

PD

L’editore e il redattore non esercitano diritti
sui testi di Rudolf Steiner qui stampati.
Archiati Verlag e K., Bad Liebenzell

ISBN 978-3-86772-606-1

www .liberaconoscenza.it

Rudolf Steiner

L’eterno femminile

Iside, Maria, Beatrice
volti immortali dell’anima

w



Indice

Prefazione di Pietro Archiati: Rudolf Steiner. chi & costui?

Prima conferenza

L’Iside egizia e la Madonna cristiana

Seconda conferenza

Dante, Beatrice e la Filosofia

Terza conferenza

La Sofia dell’ Apocalisse vestita di Sole

Note esplicative di Pietro Archiati

Cingue quadri di Paolo Agnello: Sette fiaschi di lacrime ho versato per cercare te

A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner, chi € costui?
Prefazione di Pietro Archiati

“Era I’anima quella!... Il femminile in ciascuno di noi... I’eterno femminile che da vita al mondo, agli
uomini, € come un immenso cerchio non si esaurisce mai, non ha mai fine!”. Cosi scrive Paolo Agnello,
nel suo commento artistico alle tre conferenze di Steiner contenute in questo libro.

Non ¢ stata facile per me la scelta di testi di Rudolf Steiner da presentare a un pubblico diverso dal solito
ristretto, o che gia lo conosce. Mi premeva farlo con dei contenuti accessibili a tutti, importanti
soprattutto per noi che viviamo in questo nostro tempo straordinariamente bello e insieme balordo. Ma il
disagio della scelta non veniva dal fatto che fossero pochi i testi di Steiner adatti a questo scopo, no... era
proprio I’opposto: mi trovavo a dover frugare fra troppe cose belle. Avrei potuto affrontare la questione
sociale, la storia, o la cristologia; ma cosi facendo sarebbero restate in disparte I’agricoltura, la
drammaturgia, la pedagogia, la filosofia... Un vero dilemma.

Alla fine mi sono chiesto: qual ¢ 1’elemento piu scontato, e quindi piu intimo e profondo, della lingua e
fatta d’infinite sfumature che noi associamo al femminile, che non ¢ I’elemento piu debole di ognuno di
noi, bensi quello piu forte e piu bello!... A questo punto la scelta era fatta: tre conferenze sui misteri
dell’anima umana, una trilogia sull’evoluzione dell’eterno femminile, quale evoluzione dell’umanita tutta
e della Terra intera.

Mi sono scervellato a lungo sul modo migliore di presentare a lettori che non li conoscono sia Steiner, sia
la sua scienza della realta spirituale. Ma la cosa buffa ¢ che entrambi non hanno bisogno di presentazione,
perché si presentano meglio da soli. o, personalmente, vedo nelle cose che Steiner ha da offrire cio che di
pill universale e attuale abbia mai trovato nella mia vita. Ma non posso mica vendere ad altri questa mia
convinzione...

Mi resta una sola cosa da fare se non voglio subito ammutolire: presentare al lettore il mio modo di
vederlo e di leggerlo, questo Rudolf Steiner — che ¢ poi quello che fa anche Paolo Agnello, con un’arte



tutta sua, da fiorentino, di maneggiar la lingua di Dante che io0, non solo perché lombardo ma per giunta
relegato oltr’ Alpe, non posso che invidiargli. Con “santa” invidia, s’intende. E vero che a suo tempo feci i
miei studi classici a Firenze, ma da allora ne ¢ scorsa d’acqua sotto il Ponte Vecchio! I panni di quei
tempi, sciacquati in Arno, paiono ridiventati sporchi, troppo lisi ormai per resistere a una seconda
risciacquata; fermo restando che I’acqua dell’ Arno non abbia perso il suo potere magico di render candidi
i panni di tutta Italia!

Per me, I’aspetto piu fenomenale di ciod che Steiner porta all’'umanita di oggi non ¢ tanto il far conciliare o
coincidere gli opposti, alla maniera del vecchio Cusano, quanto I’arte di mediare fra tutti quegli opposti di
cui la vita & piena. E quest’arte mi pare sia I’arte stessa della vita: I’altalena su cui gioca il bambino in noi
che fattosi adulto gongola nel dondolarsi fra il maschile e il femminile, tra il vecchio e il nuovo, tra
I’ascesi e il godimento, tra il serio e il buffo, in modi sempre nuovi. Gia Aristotele diceva che la virtu sta
nel mezzo, ma la virth delle virtl sta nel diventare artisti delle mediazioni: mediazioni che vogliono
essere sempre nuove in ogni nuova situazione, sempre diverse per ogni persona diversa. E I’arte degli
equilibri, se vogliamo, non dimenticando che un equilibrio giusto € per sua natura labile. Un equilibrio
stabile sarebbe il cimitero dell’anima.

Penso per esempio al modo in cui Steiner tratta la Madonna cristiana, anzi cattolica. Non gli passa
neanche per I’anticamera del cervello di snobbarla, come fanno certi cultori della moderna spiritualita
meno magnanimi di lui. Bastera leggere le pagine qui tradotte per sincerarsi di quante cose lui vede in
questa Madonna dai mille volti; ci vede pit di quanto io sapessi scorgervi nella mia fase iniziale di
stampo cattolico. Scopre in lei tutto il passato, presente e futuro della nostra anima. E perché lui sa
guardarla con gli occhi di un Raffaello, che con mano di sommo pittore e con cuore d’innamorato 1’ha
esaltata in mille modi. Perché solo I’anima di un artista sa svelare la Madonna, solo 1’arte sa esprimere i
misteri pitt profondi dell’anima.

Ma Steiner non ¢ un pio cattolico, né il cattolicesimo ¢ per lui la parola definitiva. Nel suo intento di
mediare tra passato e futuro, vede bello il passato, si, ma ogni volta che ci rende capaci di nuove
conquiste, di nuovi innamoramenti — quelli cui ci chiama 1’eterno femminile in noi. E ’anima stessa
I’altalena interiore che ci mantiene in moto perpetuo tra corpo e spirito. Si, corpo e spirito: ¢i vogliono
anche qui due realta contrapposte, perché solo cosi I’anima puo muoversi € commuoversi nel suo intento
gioioso di riconciliare gli opposti. Anche qui € Steiner a riscoprire il ternario andato perso, quell’impasto
tutto umano fatto di corpo, anima e spirito: in ognuno di noi I’anima ¢ il movimento, il dinamismo
interiore che tende a spiritualizzare la materia incarnando il puro spirito.

Insomma, qualsiasi cosa io legga di Steiner, I’impressione che ne traggo ¢ di contagioso ottimismo circa
I’essere umano. Grazie a lui la mente dell’uomo si riscopre come fatta apposta per sceverare tutti i misteri
della creazione — un po’ alla volta, certo, ma neanche cosi lentamente come vorrebbe una certa chiesa! — e
il cuore umano si sente come creato per infiammarsi d’amore verso tutte le creature, vibrando di una gioia
che puo a stento contenere. Non ¢ forse il piu bel complimento espresso al Creatore, questa visione tutta
positiva della sua creatura?

Quando leggo Rudolf Steiner mi par di capire meglio perché la bibbia affermi che il creatore del mondo
poté finalmente riposarsi dopo aver creato I’'uomo: da artista sommo qual &, poté darsi pace solo dopo
aver creato un altro artista degno di lui, capace di dargli una mano! Con I’uomo, infatti, non si sentiva piu
solo nel gestire le sorti della terra: ora poteva riposare un po’ per lasciar continuare lui...

I greci hanno riassunto il loro eros conoscitivo nella massima “Conosci te stesso”. Steiner chiama la sua
scienza dello spirito “antroposofia”, cio¢ saggezza umana, conoscenza umana dell’'uomo quale
microcosmo, in cui si riassume e si rispecchia il macrocosmo. Quando 1’uomo vuol conoscere
direttamente il grande mondo, non fa che fantasticare a vanvera. Se si dedica invece alla conoscenza del



microcosmo “uomo”, se si attiene all’esperienza concreta che fa di se stesso, puo capire sempre meglio
anche il mondo.

La scienza dello spirito di Steiner vuol essere una conoscenza dell’'uomo da parte dell’uomo, soprattutto
nel senso che va conquistata a partire dal pensiero umano. E cio perché ’umanita ¢ oggi in grado di fare
un bel passo in avanti rispetto all’antica “teosofia”, o saggezza divina, che si fondava su una rivelazione
impartita dall’alto. E stato in fondo un atto di modestia il fatto che Antonio Rosmini — un vero gigante del
pensiero, non meno dei tre grandi dell’idealismo tedesco! — abbia chiamato Teosofia il suo poderoso
Opus Magnum. La sua & ben piu che una mera saggezza divina: ¢ la pill vasta e profonda introduzione in
lingua italiana a una vera e propria “antroposofia”, a una saggezza conquistata con le pure forze del
pensiero umano.

Si, guarda un po’, dira qualcuno, io Steiner lo trovo invece di un ostico che mi fa passar la voglia... non
solo ¢ complicato, non solo ¢ difficile, ma ¢ anche secco, arido, insomma... non vola; sara che ¢ tedesco,
o sara la traduzione italiana... A costoro voglio dire che non € certo compito mio far piacere Steiner per
forza a chi non gli vuol piacere: gli farei il torto piu atroce che si possa addossare a un povero cristiano!
Vorrei pero fare un paio di riflessioni pilt 0 meno estemporanee a questo proposito.

La prima ¢ che tutti noi, da bravi uomini moderni, diamo per scontato che ogni scienza, se vuol esser vera
scienza, deve avere una certa complessita, deve presentare a chi la vuol far sua determinate difficolta di
natura tecnica, altrimenti che gusto c¢’¢, che scienza sarebbe mai? Solo chi si ¢ addentrato nei meandri
complessi, supponiamo, della scienza medica e ha superato certe difficolta specifiche, ha diritto alla
soddisfazione di sentirsi speciale in quanto medico. Pero lo stesso individuo, quando si tratta della scienza
dell’invisibile — che affronta un mondo ben pit complesso di quello fisico —, vuole magari che tutto scorra
semplice e facile! Ma allora che gusto ci sarebbe, dico i0, e che conoscenza scientifica sarebbe mai
questa?

E poi siamo sinceri, quand’e che ci sentiamo piu appagati: quando le cose ci piovono addosso, o dopo
aver sudato le proverbiali sette camicie, se non addirittura versato i non meno proverbiali sette fiaschi di
lacrime? In compagnia di Steiner c’¢ da sudare, c’e¢ da imparare, ¢’¢ da cimentarsi con la ben complessa
totalita dell’evoluzione della terra e dell’'uomo; perché solo nell’insieme ogni pur minimo particolare
acquista il suo vero significato.

E come quella tessera bianca bianca che dentro il suo mosaico rappresenta cosi bene, nella mano destra
alzata a benedire, I’unghia del pollice del santo tal dei tali, che se gli mancasse starei male io per lui. Ma
se la trovo da sola per terra, o addirittura per strada, non mi dice nulla, né mi succede di star male per il
santo che 1’ha persa.

La soddisfazione che le nostre conquiste ci danno, lo sappiamo fin troppo bene, cresce con 1’aumentare
dello sforzo che ci costano. Nel regno della liberta ognuno puo dichiarare suo solo cio che si ¢
conquistato col sudore della sua fronte. Il sudore altrui vale non piu dell’acqua che piove sui tetti, anziché
sui campi: per il contadino ¢ tutta in piu, quella. Ogni goccia del sudore proprio, invece, vale tanto quanto
1 mondi che ci da di creare, attingendo dai tesori nascosti della nostra mente e del nostro cuore.

Quando m’imbattei per la prima volta negli scritti di Steiner avevo 33 anni e vivevo in solitudine sul lago
di Como. C’era qualcosa che non mi quadrava in cio che leggevo e che mi dette del filo da torcere per un
bel po’ di tempo. Se da un lato m’andava benissimo il fatto di rimboccarmi le maniche, posto di fronte a
orizzonti che si allargavano quasi all’infinito, d’altro canto non mi garbava I’idea che per il signor Steiner
le cose stessero esattamente all’opposto.

Sciorinando tutto quel ben di Dio che non finisce mai, lui fa affidamento su una sua presunta capacita di
percepire direttamente 1’invisibile e di descriverlo — almeno cosi mi pareva allora d’intendere —, tale e



quale come lo osserva. E questo vale sia quando descrive cio che sta pensando o facendo il tal defunto, il
tal angelo o diavolo, sia quando racconta quel che ha combinato Garibaldi in tempi remoti, sia quando ci
fa sapere come lavorano gnomi, ondine, silfidi e salamandre per far crescere una certa pianta...

Eh no, mi dicevo, qui non ci siamo. Qui ritorniamo ai comodi tempi della rivelazione divina, quando —
altro che sudate sulla propria pelle! — tutto pioveva dall’alto e all’essere umano bastava infilar sotto
comodamente la sua bacinella e in men che non si dica questa si riempiva. Ma non era mica farina del suo
sacco, quella!

La mia formazione universitaria era stata non dico la piu razionale, ma di certo la piu razionalistica che si
potesse immaginare. Ero letteralmente innamorato della filosofia di Aristotele, piu che mai della sua
metafisica, e in teologia avevo passato i guai miei perché non m’andava a genio il fatto che ci fossero dei
dogmi dati per scontati, e per giunta da difendere. Mi sentivo felice vivendo in tutto cio che si dischiude
al pensare umano. Ed ora questo benedetto Steiner mi parlava di Esseri spirituali veri e propri, con tanto
di nome e cognome, come fossero dei personaggi in carne e ossa, 11 pronti perché tu gli faccia una foto da
appendere nella tua stanza per ricordo, senza bisogno di particolari sforzi della ragione...

E allora, si chiedera a questo punto il lettore, perché non I’hai mandato al diavolo anche lui, il Rudolf
Steiner?

Magari la cosa fosse stata cosi semplice! Quel che rendeva ingarbugliata tutta la faccenda era il fatto che
ad ogni nuova pagina che leggevo il mio raziocinio, cui restavo tenacemente aggrappato, veniva posto in
grado di spiegare una dopo I’altra — secondo logica e in un modo davvero convincente! — tante cose della
vita e del mondo che fin’allora non avevo saputo spiegarmi.

Per tornare all’immagine del mosaico, era come se avessi avuto davanti a me un enorme scatolone di
tessere, e la lettura di Steiner mi servisse per collocarle un po’ alla volta al posto giusto. Quelle che non
sapevo dove mettere, le lasciavo intanto nella scatola; non si puo mica far tutto in una volta, mi dicevo.
L’importante era che quelle che trovavano il loro posto calzavano, eccome!

Gia da Aristotele avevo imparato che nessuno puo ritrovarsi con tutte le tessere che servono per
ricostruire un quadro senza che qualcuno 1’abbia prima concepito, quel quadro. Il tutto deve precedere le
parti, ma non il tutto quantitativo, ché quello c’¢ anche nella scatola piena di pezzi, bensi quello
qualitativo. L’insieme vero e proprio cioe, quello che alla fine ti fa concludere: ecco, ogni pezzo ¢ adesso
al posto giusto.

Aristotele non aveva aggiunto esplicitamente che il significato “razionale” del frantumare era stato quello
di far divertire (e da morire!), come tanti bambini, gli uomini nel gioco di risistemare tutto di nuovo — un
divertimento, questo, fatto d’infinite scoperte e sorprese, di sconfitte e di vittorie. Per Aristotele la cosa
doveva essere ben ovvia, visto che 1’aveva lasciata implicita; io, a dire il vero, me I’ero spiegata gia da
anni, godendo non poco i miei tentativi, sia riusciti che falliti, di rimettere al posto giusto “le fronde
sparte”, per dirla con Dante, del nostro inesauribile universo.

Finché un giorno mi parve di capire all’improvviso quale fosse il limite della mia razionalita: era quello
di essersi proibita per partito preso — in una versione di anticlericalismo pili che comprensibile in Italia —
di cogliere oltre ai contenuti astratti della ragione la realta stessa di ci0 che ¢ spirituale. Un dogma feroce
di cui non m’ero mai accorto prima.

Una cosa non da poco, per uno come me che s’era per giunta fatto prete, il dover ammettere che il suo
dogma fondamentale e per di piu inconfessato decretava che una realta spirituale vera e propria — tale da
non esaurirsi nei contenuti del pensiero astratto — per I’'uomo era come se non esistesse, dal momento che
la riteneva per natura non percepibile, non accessibile al pensiero ma solo alla cosiddetta fede! Pero le



cose stavano proprio cosi, non c’eran santi, bastava un minimo di onesta intellettuale per ammetterlo.

Una bella buggeratura, in fondo: visto che la chiesa proibisce all’individuo 1’accesso allo spirituale vero e
proprio, perché lo vuol gestire solo lei, i0 avevo reagito, come fanno tanti, dicendole: allora tienitelo tu il
tuo Cristo, non so che farmene dei tuoi santi e delle tue madonne, se proprio ne vuoi fare una proprieta
privata, del tutto esclusiva. Non mi interessano affatto, io mi godo quello che mi conquisto con la mia
testa, senza dover dipendere da te.

Eppure, a ogni nuova pagina di Steiner che leggevo, mi toccava dire: tutte queste realta spirituali di cui
parla non ¢ possibile che le abbia puramente escogitate o dedotte per sola forza di raziocinio. Devono
essere reali anche indipendentemente da lui, devono essere qualcosa di oggettivo, se mi spiegano il
mondo reale in cui vivo. Egli deve averle in qualche modo percepite, direttamente osservate insomma.
Solo cosi mi spiego che, stando al giudizio della mia mente, esse trovano un collocamento convincente in
quella ricostruzione del quadro oggettivo dell’universo da me finora solo abbozzata.

Con tutto questo voglio dire che la mia faticosa riconquista della realta di cio che ¢ spirituale ¢ avvenuta
in base a una sorta di sillogismo aristotelico di cui la “maggiore” dice: gli Esseri spirituali di cui parlano
le scritture di tutte le religioni e le mitologie di tutti i popoli (e che non ¢ certo uno Steiner il primo a
inventare), devono essere oggettivamente reali se mi spiegano il mondo in cui tutti viviamo.

La “minore” aggiunge: tali Esseri devono inoltre venir colti per percezione diretta, non possono esser
frutto di sola speculazione, se cio che ¢ puramente escogitato non puo dare spiegazione o fondamento a
un mondo che ¢ del tutto reale.

E la conseguenza inesorabile di tutto cio — il terzo passo del sillogismo aristotelico — € che lo spirituale, in
quanto realta oggettiva, dev’esser percepibile, e quindi pensabile, non meno di cio che ¢ materiale.

Ma allora che c’¢ di nuovo in questo Steiner, si chiedera qualche lettore, se torniamo al punto di partenza,
cio¢ all’affermazione di fondo di tutte le religioni, quando dicono che noi viviamo in un mondo pieno di
Esseri spirituali ben reali e operanti?

Ebbene, la cosa del tutto nuova € che Steiner si serve in tutto e per tutto del suo pensare umano per
identificare gli Esseri e per interpretare gli eventi che percepisce nel mondo spirituale, non meno di come
noi siamo soliti fare con le percezioni del mondo sensibile. E questo tipo di conoscenza pensante del
mondo spirituale ti spiega anche il mondo materiale a livelli molto piu convincenti, perché andando a
ritroso nella ricerca delle cause di tutto cio che esiste nel mondo visibile, troviamo in ultimo i pensieri e le
volizioni di Esseri puramente spirituali.

Ed ¢ proprio questo che rende Steiner davvero convincente alla mia mente, diversamente dalla rivelazione
di prima che, 1a dove mi proibiva di pensare, m’imponeva di credere senza far tante storie — me lo
imponeva la chiesa, piu che la rivelazione. Era dunque il fatto di dover “solo credere” che non mi aveva
mai convinto: e mi ero sempre ribellato a questo. Io volevo capire le cose, non ci trovavo gusto ad
accettarle cosi come si presentano, o per lo meno questo non mi bastava.

Finché un bel giorno un fulmine a ciel sereno mi fece vedere Aristotele in una luce del tutto nuova. Mi
parve di capire per la prima volta quell’adagio fondamentale della filosofia scolastica che si rifa a lui e
che dice: “Nulla ¢ nell’intelletto che non sia prima nei sensi”. Il fatto che il mondo si scinda da un lato in
percezione (sensibile o sovrasensibile che sia), e dall’altro in concetto — cosi mi baleno per la mente —,
non ha nulla a che fare con la realta del mondo, & pura faccenda nostra. E I’essere dell’'uomo a scindere in
due una realta che ¢ per natura unitaria, ¢ lui che farnetica di percezione e concetto come fossero due
realta diverse, mentre invece sono due modi tutti suoi, entrambi parziali, di cogliere il reale.



E che senso ha, allora, questo nostro spaccare il mondo in due? La risposta che trovai fu per me non meno
fragorosa del tuono che segue al lampo piu abbagliante di tutti: ¢ per dare all’uomo la soddisfazione di
essere lui quel creatore che ricostituisce 1’unita del mondo, riconciliando fra loro le due sponde
dell’essere divise da quella fiumana evolutiva che ¢ la sua stessa anima, sempre alla ricerca di una
comunione primigenia perduta.

Le parole del Parsifal di Wagner mi tornarono alla mente: “La ferita puo richiuderla solo la lancia che
I’ha aperta”. Oh, esclamai allora in un empito di commozione, la grande ferita di un mondo lacerato, fatto
di materia e di spirito che sembrano opporsi fra loro, ¢ sorta proprio per permettere alla nostra conoscenza
di ricostruire, riconciliando ogni percezione col suo concetto, quell unita del reale che siamo noi stessi a
infrangere. ..

Cosi mi parve d’intuire un’altra cosa ancora: quando il pensare umano diventa cosi forte ed essenziale da
saper intuire creativamente lo spirituale, ¢ pronto a riceverne anche la percezione. Non prima, pero,
altrimenti si ritorna al vecchio e comodo accettare per fede, oppure all’atavico visionarismo spontaneo
che per sua natura ¢ incosciente, esclude cioe proprio il pensare.

E come diventa cosi forte, cosi volitivo il pensare? Lo diventa proprio esercitandosi a scoprire i nessi fra
le cose, a ricostruire I’unita di questo mondo materiale, fatto apposta per rendere sempre piu sostanziale,
sempre pil essenziale il pensiero umano. In base a questo bel lavoro, I’'uomo non vuol piu ricevere lo
spirituale in un quadro unitario gia bell’e fatto e incorniciato dall’antica rivelazione, e gli vien la voglia di
percepirlo esso pure “a pezzi”!

Vuole la sfida a una ricostruzione ancora piu poderosa di quella che gli consente la percezione sensibile,
cerca cioe una vera e propria conoscenza scientifica di cio che ¢ spirituale! Il sensibile ¢ infatti per sua
natura un mondo frammentato, mentre lo spirituale pud venir percepito a pezzi solo dalla liberta
dell’uomo, in base alla gran voglia di ricostruirlo scientificamente, non meno di quello sensibile, con la
sua creativita pensante.

Se ben capisco il senso dell’evoluzione intellettuale — o spirituale, che ¢ poi lo stesso — dell’umanita, direi
che Aristotele ¢ il primo grande che ha abbandonato il vecchio tipo di percezione dello spirituale, quello
passivo che chiedeva solo di credere (e cio vale anche, in fondo, per la contemplazione delle Idee di cui
gli parlava il suo maestro Platone), con I’intento di rendere attivo il pensare affrontando la percezione
sensibile; e Steiner mi pare il primo grande che ha riconquistato la percezione dello spirituale in modo
degno della liberta cui aspira ’'uomo moderno: non accontentandosi di accoglierla passivamente con la
sola fede, ma facendone la sfida suprema al pensare umano.

Solo quando la liberta pensante diventa nell’'uomo sufficientemente forte e creatrice le ¢ concesso di
percepire lo spirituale, di vederlo cioe a pezzi, in un tipo di percezione in tutto analoga a quella sensibile.
Steiner ¢ il primo della storia umana, che io conosca, capace di cogliere il mondo spirituale come fosse
smembrato, non meno di quello fisico. Si distingue da tanti altri veggenti moderni non per il suo “vedere”
cio che ¢ spirituale, ma per la sua convinzione che il puro vedere non serve a niente se non sopravviene il
pensare a decidere che cos’¢ e che cosa non ¢ cio che si vede.

Ma per dire “che cos’¢” una tessera di mosaico che raccolgo per terra, devo trovare il suo posto nel
quadro completo. Tanti “veggenti” dei nostri giorni “credono” che la visione sia un punto di arrivo
anziché di partenza, e che percio essa mostri di per sé, in modo chiaro e diretto, anche il suo significato.
Non si rendono conto di interpretare le loro visioni tramite analogie del tutto arbitrarie prese in prestito
dal mondo materiale.

Fanno come un bambino piccolo dell’ Amazzonia piu profonda che veda per la prima volta un elicottero
atterrare a pochi metri di distanza: ho visto un calabrone grande grande e cattivo!, gridera ai quattro venti,



prendendo la spiegazione dal suo piccolo mondo di bambino. E noi grandi siamo in grado di correggere il
suo errore non perché i nostri occhi “vedono meglio” dei suoi, ma perché, a differenza di lui, siamo
capaci di percepire e conoscere, oltre al mondo della natura, anche quello della scienza e della tecnica.

Sia nel mondo materiale che in quello spirituale la modalita conoscitiva dell’'uomo rimane la stessa
(prima percepisce e poi interpreta), ma le realta da indagare (le cose percepite) e le leggi che le reggono
sono profondamente diverse!

La visione presenta allora il mondo spirituale in frammenti senza nesso, e Steiner la chiama percezione
“immaginativa”. Il quadro unitario che, sperimentando e sperimentando, ne fa poi il pensare,
distinguendo fra loro gli Esseri, comprendendo in quali rapporti essi sono gli uni con gli altri come
facciamo nel mondo fisico, lo chiama “intuizione” spirituale vera e propria. L’altalena dell’andirivieni
infinito tra il frammento e il tutto, tra I’analisi del percepire e la sintesi del pensare che cerca il posto
giusto da assegnare ai vari pezzi, che si chiede se per esempio I’ispirazione di far la tal cosa provenga da
quest’angelo qui o da quel diavolo 1i..., in tutto questo lavorio Steiner ravvisa la qualita “ispirativa” della
conoscenza spirituale.

E il suo pensare ¢ cosi intuitivo, cosi creativo nel rimettere i vari pezzi del mondo ognuno al suo posto,
che non pochi dei suoi seguaci credono che lui “veda” la composizione unitaria, che la colga gia bell’e
fatta, anziché crearla lui di sana pianta. Cosi ¢ nata intorno a Rudolf Steiner una nuova sorta di fede: si ¢
cominciato ad accettare a scatola chiusa le cose che dice, a credere in lui con un’adesione cieca, poco
diversa da quella cattolica di vecchio stampo. Gia, perché lui, chiaroveggente privilegiato, anzi unico, lo
spirituale lo “vede” proprio cosi com’e oggettivamente, a differenza di altri che “vedono meno bene” di
lui.

Perché se saltasse fuori che vede invece “frantumi”, cioe realta spirituali tutte da interpretare, non meno
di quanto accade nella percezione fisica, e che la “composizione” ¢ opera del suo pensiero, allora,
pensano costoro, bisognerebbe essere ben pit guardinghi nel credergli, trattandosi di una farina del suo
sacco. Si sarebbe costretti ad ammettere che, Steiner, uomo ¢ e uomo rimane anche quando indaga i
mondi spirituali, che non sopravviene nessuna occulta magia a stravolgere il suo essere facendone
un’individualita sovrumana, e che dunque la sua fiaccola per illuminare di significato 1’invisibile resta
sempre il suo pensare — umano! — che si aggiunge alle percezioni.

E un fenomeno singolare questa “fede antroposofica”! Mi son dato da fare non poco per mostrare che & la
stessa di quella cattolica, in quanto ha in comune con essa 1’assunto fondamentale che “vedere” lo
spirituale (o se non si sa vedere da sé, per lo meno “credere” al veggente accreditato, che si chiami Mose,
o Matteo, o Steiner non importa) sia meglio che pensare.

Noi uomini d’oggi ci accontentiamo del semplice credere — se ancora ci resta! — perché ¢ piu comodo che
pensare. Vorremmo che la conoscenza dello spirituale fosse un altro sonnifero che ci esonerasse dal
pensare. E perché desideriamo questo sonnifero? Perché forse siamo stanchi di pensare? Ma neanche per
sogno: ¢ perché non abbiamo neppure cominciato a farlo! Il nostro comune ragionare ¢ poco piu che un
raddoppiamento, o una falsariga, della percezione: tiene questa in tale auge, e se stesso in tale ignavia, da
limitarsi a registrare le percezioni, catalogandole, sistemandole, un po’ come fanno, e talvolta meglio di
noi, le nostre macchine fotografiche sempre piu perfette o i nostri bravi computer.

Il desiderio tutto moderno dello spirituale viene allora dalla noia di un pensiero divenuto schiavo della
percezione e per questo cosi monotono da non dar pil gioia e soddisfazione a nessuno. Il grande anelito
dell’uomo d’oggi non ¢ dunque quello di smettere di pensare; ma di smettere di “non pensare” per,
finalmente!, cominciare a farlo.

E se la percezione sensibile ci ha concesso la pigrizia dell’intelletto, la realta spirituale non puo che fare il



contrario: perché lo spirito ¢ per natura creativita, intuizione volitiva e amante. La percezione dello
spirituale pud venir concessa solo a chi muore dalla voglia di cominciare a pensare! Solo un pensare che
si fa sempre pil reale e sostanziale nella sua forza d’intuizione e di volonta puo introdurre 1I’uomo nel
mondo spirituale. E proprio la creazione operata dal pensare che lo pone in grado di percepire il suo o
come primo Essere spirituale reale.

E che altro mi insegnava in ogni sua pagina Tommaso d’ Aquino se non che la prima realta spirituale che
ci ¢ dato di cogliere, creandola noi stessi, ¢ il nostro stesso pensare? Ognuno deve passare per questa
“cruna dell’ago” dell’evoluzione umana, altrimenti continua a cercare il reale in cid che vede, anziché
vederlo in ci0 che creativamente pensa.

Cosi venne il giorno in cui mi dissi: tutti gli Esseri spirituali che accompagnano il nostro cammino
evolutivo, 1 nostri Angeli custodi per esempio, dovranno pur morire dalla voglia di farsi sentire se ci sono
davvero, saranno ben ftristi e stanchi di venire ignorati da noi! Non lascerebbero di certo passare un solo
secondo per mostrarsi, se solo li sapessimo affrontare con I’elemento della liberta spirituale che ¢ il
pensiero.

Cosa ci dice allora il cammino che abbiamo percorso fin qui? I quadro spirituale dell’universo si ¢ a
mano a mano smembrato negli infiniti frantumi che ci vengono dati dalla percezione — il Verbo si ¢ fatto
carne, traduce il vangelo. Questo ci fa capire anche I’ancor giovane Steiner quando scrive, commentando
le opere scientifiche di Goethe, parole di fuoco come queste che esprimono in modo stupefacente
I’essenza del vero cristianesimo: “Intuire 1’idea dentro la realta ¢ la comunione vera dell’'uomo”. Il Logos
spirituale si ¢ frantumato in infinite particelle, in innumerevoli percezioni sensibili, che vengono offerte
alla “transustanziazione” che pud compiere solo il pensare umano quando riorganizza il tutto. Un pensare
che non consiste nel rimirare o ricopiare senza alcuno sforzo un quadro compiuto che si ha davanti, ma
nel fatto che il quadro ¢ sparito e I’'uomo vede davanti a sé soltanto i pezzi.

Stat rosa pristina nomine, nomina nuda tenemus: ricordo che mi venne la pelle d’oca quando giunsi a
queste ultime parole de Il nome della rosa di Umberto Eco. Il mondo ¢ come la rosa del paradiso di
Dante, un mondo spirituale che si € reso visibile ai nostri sensi. Di quella pristina rosa, di quella rosa vera
e originaria, abbiamo in mano solo i nomi ormai, le parole vuote con le quali indichiamo le cose che
vediamo. Questi nomi sono diventati nudi perché, riferiti solo a cio che ¢ visibile, non ci rimandano piu
all’essere spirituale delle cose.

E non ¢ un destino crudele il nostro, quello di dover tenere stretti in mano solo questi nudi nomi, queste
parole spogliate del loro splendore eterno che i nostri occhi fisici non possono vedere? No, proprio il
mondo divenuto spoglio di spiritualita, nudo nella sua materialita, ¢ un invito irresistibile a quella
creazione che solo I’'uomo singolo pud compiere con il suo pensare, e che gli fa riconquistare a brano a
brano la realta spirituale di tutte le cose. Rudolf Steiner ci ha preceduto su questo cammino del pensare
che si fa puro amore e che suscita in noi la gioia piu grande e duratura che ci sia dato di vivere sulla terra.

Chiedo scusa ai non aristotelici fra 1 miei lettori per questa divagazione, sebbene autobiograficamente
comprensibile, perché da la misura di quanto 1 testi di Steiner siano importanti per me. Le tre conferenze
di questo libro hanno anche un risvolto biografico, voglio dire nella vita stessa di Steiner, e le ho messe
per questo in ordine cronologico. Testimoniano fra I’altro delle belle sudate che s’¢ fatto nel corso della
sua vita; beato lui! La prima, del 1909, lo vede ancora nell’ambiente protetto — rispetto a ci0 che lo
aspettava piu tardi, s’intende — di quei teosofi che si occupavano piu del loro personale progresso
interiore che non dell’umanita che si preparava ad andare in malora con la prima guerra mondiale. Il
sudore di Steiner aumenta notevolmente al tempo della seconda conferenza, che ¢ del 1913. Ha appena
“rotto” col mondo dei teosofi e puo ora andare allo sbaraglio dedicandosi in tutta liberta alla sua
antroposofia. Trovo originalissimo il suo modo di trattare Dante, anzi benvenuto in Italia dove tanti



ritengono che Beatrice fosse per il sommo poeta un essere in carne e ossa, non di certo paragonabile alla
fantomatica Filosofia...

E poi la terza, quella sull’ Apocalisse, ¢ del 1924, poco prima della sua morte. Qui si che ci vogliono i
fiaschi, non tanto per le lacrime, quanto per il sudore della fronte: quello che ci fa guadagnare il buon
pane. E una conferenza testamentaria, poderosa. A coloro che si sentono imbarazzati di fronte al
cristianesimo di Steiner, o che credono di dover chiedere scusa per il suo modo spregiudicato di fare
dell’evento del Cristo il fulcro e la meta di tutta 1’evoluzione, a costoro mi vien da dire: ma lasciatelo
stare questo Steiner, se il vostro stomaco delicato non digerisce il cristianesimo! Ognuno ha diritto a una
digestione corrispondente al suo stomaco, senz’altro; ma quello di Steiner ¢ uno stomaco metafisicamente
cristiano e nessuno glielo puod cambiare.

E pero un cristianesimo diverso il suo, uno nuovo, tutto ancora da scoprire o meglio da creare, col sudore
della nostra fronte appunto. Ci risiamo: il problema non ¢ il cristianesimo di Steiner, ma la sfida con cui
ci provoca ad affrancare il nostro da ogni dogmatismo. L’Essere da noi chiamato Cristo ¢ per lui la
somma, passata presente e futura, di tutto cio che la creatura uomo ¢ divenuta e puo divenire. Un
cristianesimo genuino non ha il diritto di essere una religione accanto ad altre, e per di piu rivolta a
condannare le altre. O le abbraccia tutte, le religioni, facendone la sintesi reale in quel capolavoro che ¢
I’essere umano, o non ¢ cristianesimo. Una delle cose piu strabilianti che mi par d’aver capito leggendo
Steiner, ¢ che prima non avevo ben capito cosa fosse davvero il cristianesimo.

Chi era, chi ¢ quella Donna di cui parla I’ Apocalista, coronata di dodici stelle, ammantata di Sole,
troneggiante sulla Luna, pronta a difendere il suo Bambino contro le forze del Drago? E I’eterno
femminile dentro di noi, ¢ la nostra anima che col calore del Sole e dell’amore porta git le stelle del
firmamento spirituale a congiungersi con gli elementi della natura. E I’anima umana che unisce il cielo
alla Terra e la Terra al cielo, e partorisce cosi il figlio dell’uomo: I'uomo nuovo chiamato a diventare a
sua volta creatore in seno all’universo. E il Drago ¢ come creato apposta per metterci i bastoni fa le ruote,
per farci squilibrare in mille modi, cosi che noi ci divertiamo a ristabilire ogni volta il giusto equilibrio. Il
suo compito ¢ proprio quello di farci sudare per bene, senno il nostro cammino non ci costerebbe nulla,
non ci darebbe soddisfazione alcuna! E se il bene ¢ piu magnanimo del male, anche lui, il Mefistofele,
ricevera un giorno la giusta ricompensa per le fatiche che si ¢ sobbarcato per farci sgobbare come si deve.

Prima conferenza

L’Iside egizia
e la Madonna cristiana

Berlino, 29 aprile 1909

Goethe ha affermato a piu riprese che colui che si accosta ai misteri della natura viene attratto dalla piu
degna interprete di questi misteri: 1’arte. Per primo, e per una vita intera, ha testimoniato in tutte le sue
creazioni di considerarla come un’interprete della verita. E lecito perd affermare che Goethe ha un modo
di vedere le cose che ritroviamo come una convinzione comune a tutte le epoche dell’evoluzione umana.

Le arti sono come una varieta di linguaggi che servono ad esprimere, in modo pitt 0 meno conscio, certe
verita che vivono nell’anima. Si tratta spesso delle verita o delle conoscenze piu misteriose: quelle che
non si possono esprimere in concetti rigidi o in formule astratte e che proprio per questo cercano la loro
espressione nella rappresentazione artistica.

Oggi vogliamo occuparci di una di queste verita misteriose: una verita, appunto, che nel corso dei secoli
ha cercato di manifestarsi tramite 1’arte. Essa ha trovato anche una formulazione scientifica in alcune
cerchie ristrette, ma in futuro potra riscuotere simpatia in ambiti piu vasti, grazie a una nuova scienza



dello spirito.

Goethe seppe accostarsi con la sua anima a questa verita da lati sempre nuovi. In una conferenza da me
tenuta tempo fa su Goethe, ho potuto mettere in rilievo un momento per lui importante in cui fece
I’esperienza di questo mistero. Commentando il Faust, mi sono riferito a quel punto della vita di Goethe
dove questi, immerso nella lettura di Plutarco, s’imbatte nell’episodio singolare di Nikias: costui voleva
indurre una citta cartaginese della Sicilia a venire a patti con i Romani, e venne percio perseguitato.
Durante la fuga si finse pazzo. Ma le parole che diceva — «Sono perseguitato dalle Madri, dalle Madri!» —
indicano che non si trattava di una normale pazzia. In quel luogo esisteva infatti un cosiddetto “tempio
delle Madri”, eretto in passato in circostanze misteriose, € si poteva percio intuire a chi si riferisse
I’espressione «le Madri».

Poiché Goethe, nella sua sensibilita, seppe cogliere la piena portata dell’espressione “le Madri”, intui di
slancio la forma artistica da dare alla nota scena nella seconda parte del Faust. Volendo esprimere
qualcosa di sublime non trova di meglio che far scendere Faust nel regno delle Madri.

E che cosa rappresenta la discesa di Faust nel regno delle Madri? Mefisto puo dare a Faust solo la chiave

di quel regno, ma non ¢ in grado di entrare lui stesso nel luogo dove regnano le Madri. Mefisto ¢ infatti lo
spirito del materialismo: egli si avvicina all’'uomo con le forze e i poteri dell’esistenza materiale. Il regno

delle Madri per lui ¢ il puro nulla. Faust invece, I’uomo spirituale, ¢ colui che tende verso lo spirito e che

sa rispondergli: “Nel tuo nulla io spero di trovare il mio tutto”.

Goethe procede poi a descrivere in modo singolarmente significativo il regno delle Madri. Di come esse
vivano e operino in un mondo in seno al quale vengono formati i corpi del mondo visibile. Chi voglia
penetrare fin dove vivono queste Madri, deve lasciar dietro di sé tutto ci0 che accade nello spazio e nel
tempo. «Formazione, trasformazione»: cosi vien definito I’operare in questo regno. Le Madri sono Esseri
divini misteriosi, regnano in un mondo spirituale che sta dietro la realta sensibile. Solo se riuscira a
rivelare all’occhio della sua anima il regno delle Madri, Faust potra unificare la realta eterna di Elena con
la sua apparenza temporanea.

Era chiaro per Goethe che questo regno delle Madri ¢ quello in cui deve entrare I’essere umano quando
riesce a risvegliare le forze spirituali sopite nella sua anima. L.’ ingresso in questo regno avviene nel
grande momento in cui gli si manifestano Esseri e realta spirituali. Esseri e realta che ci circondano
sempre, ma che gli occhi fisici non possono cogliere, come il cieco non puo vedere i colori o la luce.
L’ingresso in quel regno ¢ il momento in cui il suo occhio e il suo orecchio spirituali si aprono e
percepiscono un mondo che sta dietro quello fisico. Tale ingresso ¢ raffigurato nella discesa verso il
regno delle Madri.

Nelle mie conferenze ho sottolineato a piu riprese che, qualora ’'uomo compia con la sua anima degli
esercizi ben precisi di meditazione riguardo a pensieri, sentimenti e volizioni, gli si spalancano occhi e
orecchi spirituali cosicché comincia a vivere in nuovi mondi. Ho anche detto che colui che entra in questo
regno si sente a tutta prima confuso dalle impressioni che riceve. Nel mondo fisico gli oggetti hanno
contorni ben marcati che ci consentono di orientarci. Nel mondo spirituale, invece, ci coglie inizialmente
un senso di disorientamento dovuto a forme che sono in continua fluttuazione, che si trasformano 1’una
nell’altra. Sono proprio come le descrive Goethe nella seconda parte del Faust.

Tutto cio che ¢ dato ai nostri sensi viene generato nel regno delle Madri, come il metallo dentro la
montagna proviene dalla sua matrice. Goethe ebbe presentimento di questo regno misterioso che genera
maternamente tutte le cose fisiche e terrene. Egli ravviso in esso il regno che contiene I’essenza divina di
tutte le cose, e percio lo affascina I’espressione «le Madri», la trova bella e terrificante ad un tempo. Egli
capi ci0 che leggeva in Plutarco e comprese che colui che grida «le Madri, le Madri!», non ¢ un pazzo che



non sa quel che dice, ma ¢ un essere umano divenuto veggente in un regno di realta spirituali. Leggendo
Plutarco si presentod a Goethe il grande enigma della Madre, e questo mistero della Madre, insieme a tanti
altri, lo volle inserire nella seconda parte del Faust.

Chi avesse voluto entrare nel regno delle Madri, nel mondo spirituale, nei tempi antichi doveva passare
un periodo di purificazione preparatoria, di “catarsi” dell’anima. Doveva fare degli esercizi analoghi a
quelli che trovate descritti nel mio libro dal titolo Come si conseguono conoscenze dei mondi superiori?.
Doveva prepararsi in modo tale che la sua anima non subisse piu alcuna costrizione o passionalita da
parte del mondo sensibile. Per far sprigionare da essa le forze spirituali superiori doveva purificarsi da
tutto cio che I’attrae verso la parvenza sensibile, verso cio che diletta i sensi e tiene I’intelletto incatenato
al corpo fisico.

L’anima deve affrancarsi da tutto questo e solo allora potra risvegliare in sé I’occhio spirituale capace di
introdurla nel regno dello spirito. L’anima purificata, I’anima che ha gia percorso il cammino della
“catarsi”, non piu rivolta al mondo fisico dei sensi, ¢ stata sempre definita, da coloro che avevano
conoscenza di questo mistero, “’Io superiore dell’'uomo”. Di fronte a questa superiore interiorita ci si
diceva: essa non proviene dal mondo indagato dagli occhi esterni; essa ha origine nei mondi dell’anima e
dello spirito e la sua patria ¢ celeste, non terrestre.

A quei tempi si era convinti che I’anima purificata portasse in sé 1I’impronta delle origini vere dell’uomo.
La scienza dello spirito di tutte le epoche non ha mai parlato di un’evoluzione puramente materiale, della
perfezione o imperfezione di cio che ¢ sensibile. Cio che oggi si chiama evoluzione, che procede da un
essere sensibile inferiore e sale fino all’essere fisico piu perfetto che cammini sulla Terra, I’uomo fisico
ciog¢, non viene considerato erroneo dalla nostra scienza dello spirito. Ho spesso sottolineato che questa
evoluzione materiale viene pienamente riconosciuta nella sua realta. La scienza dello spirito infatti
riconosce la dottrina scientifica dell’evoluzione e della discendenza. Essa fa notare pero che cio che noi
chiamiamo uomo non si esaurisce in questa evoluzione che ne considera solo 1’aspetto esteriore.

Piu retrocediamo nel tempo per seguire 1’evoluzione dell’uomo, piu le forme fisiche cioe si fanno
imperfette, e piu ci avviciniamo all’origine spirituale e animica dell’uomo. Ci siamo spesso trasferiti ai
tempi dell’evoluzione umana in cui I’'uomo, non avendo ancora nessun tipo di esistenza fisica, era del
tutto immerso in un modo d’essere animico-spirituale. A piu riprese abbiamo sottolineato che la nostra
scienza dello spirito vede nella corporeita fisica un condensamento dell’essere umano che in precedenza
era puramente anima e spirito. Come 1’acqua si solidifica in ghiaccio, cosi I’'uomo un tempo fatto d’anima
e di spirito si condensa, per cosi dire, nell’uomo fisico attuale.

Abbiamo spesso usato I’immagine dell’acqua e del ghiaccio: immaginiamo ora una massa d’acqua che si
solidifica in ghiaccio. A un certo punto del processo abbiamo una parte residua d’acqua e una parte
trasformata in ghiaccio. Questa trasformazione ci offre un’immagine dell’origine dell’uomo fisico.
Nell’uomo spirituale e animico dei primordi non ¢’era ancora nulla della corporeita fisica sensibile, di cid
che oggi gli occhi vedono e le mani toccano. E solo a poco a poco che I’uomo diviene sempre pitl fisico
fino a raggiungere la forma corporea d’oggi.

La scienza naturale puo retrocedere unicamente fino al periodo in cui I’'uomo era gia in possesso di una
corporeita fisica simile a quella di oggi. Ma la scienza spirituale ¢ in grado di retrocedere oltre, fino ai
tempi remoti in cui ’'uomo ebbe origine dal mondo spirituale quale essere di pura anima e spirito. Se
consideriamo la sua anima d’oggi, possiamo dirci che essa ¢ I’ultimo residuo della sua anima e del suo
spirito originali.

Se noi indaghiamo 1’interiorita umana, veniamo a conoscere lo spirito e I’anima dell’uomo e ci diciamo:
egli ¢ interiormente cosi com’era allora, quando nacque dal grembo del mondo spirituale. L.’anima umana



& stata in seguito avvolta da una realta esterna, da un elemento inferiore sensibile. E in grado pero di
ripurificarsi, risollevandosi a una visione delle cose libera dai sensi. In questo modo essa ritorna al mondo
spirituale da cui ebbe origine, ed € questo il cammino della conoscenza spirituale che passa attraverso la
purificazione e 1’affinamento.

Cosi scorgiamo 1’anima umana in seno allo spirito e possiamo affermare, non solo in senso metafisico
bensi in senso reale e oggettivo: se noi conoscessimo quest’anima nella sua verita, potremmo affermare
che essa non ¢ di questo mondo. Dietro di lei vedremmo un mondo divino, spirituale, da cui ¢ stata
generata.

Cerchiamo ora di tradurre in immagine cio che abbiamo appena detto. Chiediamoci: quanto abbiamo
asserito or ora, non lo possediamo forse di gia, quasi si fosse trasformato in un’immagine sensibile? In un
quadro cioe, che renda visibile il mondo spirituale in forma di nubi del cielo, nubi dalle quali fuoriescono
Esseri spirituali in forma di teste d’angelo che vogliono rappresentare visibilmente 1’anima umana? Non
abbiamo forse nel quadro della Madonna Sistina di Raffaello un’immagine di cio che scaturisce dal
mondo spirituale?

Non fermiamoci qui, ma chiediamoci ancora: come diviene 1’uomo che ha purificato la propria anima,
che ¢ asceso a conoscenze superiori € nella propria anima ha dato vita alle immagini spirituali che
vivificano in lui I’elemento divino che tesse e opera nel mondo? Che cosa diviene I’'uomo che genera
nell’anima purificata I’uomo superiore vero, il piccolo mondo in cui si rispecchia quello grande? Egli
diviene cio che possiamo definire un veggente, la cui qualita fondamentale ¢ la chiaroveggenza. Se
vogliamo raffigurare 1’anima che dal proprio grembo, dall’universo spirituale cio¢, genera I’'uomo
superiore, non abbiamo che da rappresentarci il quadro della Madonna Sistina e il meraviglioso Bambino
tra le sue braccia.

Nella Madonna Sistina abbiamo dunque davanti a noi un’immagine dell’anima umana che viene generata
dall’universo spirituale. Quest’anima partorisce a sua volta cio che di pit sublime I’'uomo ¢ in grado di
generare: la propria nascita spirituale. Una rigenerazione dell’attivita creatrice del mondo in seno al
proprio essere. Proviamo ora a trasformare in esperienza vissuta cio che la coscienza chiaroveggente
compie nell’'uomo.

Una volta, il fondamento del nostro mondo era lo spirito divino. Sarebbe infatti sciocco andare in cerca
dello spirito nel mondo, se questo stesso spirito non avesse costruito il mondo fin dall’inizio. Cio che ci
circonda nel mondo esterno ¢ scaturito da quello spirito che noi cerchiamo nella nostra anima. In questo
modo I’anima trae le sue origini dallo spirito del Padre divino che vivifica e compenetra I’intero universo.
Egli genera il Figlio della Sapienza, che ¢ a immagine dello spirito paterno, essendone il rinnovamento.

Ora possiamo capire in che modo Goethe si sia accostato a questo mistero con dentro tutta la sua portata
mistica, quando volle riassumere I’intero contenuto del Faust nel Coro mistico. In esso si rivolge
all’anima umana definendola il femminile eterno che ci trae in alto verso lo spirito universale del mondo.
Alla fine del suo Faust, Goethe si pone ancora in questo modo di fronte all’enigma della Madonna.

Le rappresentazioni della Madonna hanno assunto ai nostri giorni una forma che a mala pena permette di
comprendere cio che io ho appena espresso in un’immagine che racchiude una profonda verita. Se pero
andiamo a rintracciare I’enigma della Madonna fin nella sua origine, ci ¢ dato di capire che
nell’immagine di essa ancora oggi, sebbene sia spesso nascosto, si disvela il piu profondo dei misteri
umani. Queste Madonne hanno assunto una veste davvero diversa da quella semplice dei primi secoli
cristiani. Nelle catacombe, ad esempio, troviamo Madonne ben piu semplici, col Bambino che si protende
verso il seno della madre.

Da questa rappresentazione povera, scevra quasi di elementi artistici, fino a giungere al cinquecento, il



tragitto ¢ ben lungo. Attraverso molteplici trasformazioni, il Bambino e la Madonna acquistano tratti
sempre pill artistici e pittoreschi, fino a Michelangelo e Raffaello. E come se questi stupendi artisti, pur
non avendone piena coscienza, fossero compenetrati da un ineludibile sentimento della profonda verita
contenuta nel mistero della Madonna.

Sorgono in noi i sentimenti piu belli che vi siano quando ci poniamo di fronte alla cosiddetta Pieta di
Michelangelo che si trova nella chiesa di S. Pietro a Roma. La Madonna appare seduta con il cadavere
sulle ginocchia: ella ¢ giunta al punto della sua vita in cui il Cristo ¢ morto, eppure Michelangelo ce la
rappresenta rivestita di una bellezza tutta giovanile. Si discusse molto a quei tempi per quale motivo
Michelangelo avesse raffigurato la Madonna cosi giovane e bella quando invece era gia una donna adulta.
Michelangelo stesso fu interrogato a questo riguardo e rispose: ¢ 1’esperienza stessa a dirci che le donne
che si preservano illibate, mantengono la loro freschezza fino a tarda eta. A maggior ragione egli trovava
giustificato rappresentare la Madre di Dio ancora fresca e giovanile anche in eta avanzata. Aggiungo
espressamente che questa convinzione, condivisa anche da Michelangelo, non rappresenta una semplice
credenza, ma corrisponde a percezioni soprasensibili oggettive.

E singolare la convinzione che qui Michelangelo ci palesa! La ritroviamo anche nei dipinti di Raffaello,
se pur non direttamente espressa. Ma a noi ¢ dato di comprendere davvero questo modo di vedere solo se
retrocediamo di parecchio, fino ai tempi in cui viveva ancora nella cultura generale cio che ci si presenta
nelle Madonne come elemento inconscio dell’arte. Tornando indietro di molto, troviamo I’enigma della
Madonna in tutte le culture. Potremmo rivolgerci alla cultura indiana iniziale, per scorgere la divinita
materna che nutre il suo bambino Krishna; se assistessimo a una liturgia cinese, troveremmo anche la
immagini analoghe.

Noi non vogliamo ora pero0 rivisitare tempi e luoghi cosi lontani; vogliamo piuttosto dedicarci a
quell’antica rappresentazione del mistero della Madonna, che ce ne esprime il senso e la bellezza nel
modo pill significativo che vi sia. E la rappresentazione che ce ne da la Iside egizia col suo figlio Horus.
La figura di Iside esprime 1’essenza della saggezza egizia ed ¢ nondimeno la chiave d’interpretazione che
ci consente di comprendere rettamente la figura della Madonna.

A questo punto, pero, ¢ importante farci un’idea del tipo di saggezza che ha condotto a questa
rappresentazione della divinita nell’Egitto antico. Dobbiamo cogliere il significato che ha per noi la
saggezza espressa nella saga, nel mito di Iside e Osiride; una saga che ci consente di penetrare a fondo
nell’enigma dell’umanita, se solo fossimo in grado di comprenderla veramente. Benché tanti siano gli
aspetti della religione egiziana che ci ¢ dato di studiare, la saga di Osiride resta quella piu significativa e
pregna di contenuti.

Osiride ¢ il re che in tempi antichissimi, nell’eta dell’oro, regnava sugli uomini; in connubio con sua
sorella Iside, egli elargiva prosperita e felicita. Allo sguardo dell’antico egizio si presenta come un re
umano dotato di virt e poteri divini. Egli regna sulla terra fino al tempo in cui viene ucciso da suo
fratello: il maligno Set.

E singolare il modo in cui avviene questo fratricidio. In occasione di un banchetto, il perfido fratello Set —
che piu tardi fu chiamato Tifone — fece costruire una cassa. Ricorrendo a uno stratagemma, indusse
Osiride a coricarvisi dentro per provarla. In un baleno richiuse il coperchio e la sigillo. La cassa fu poi
affidata alle acque, che la trasportarono verso 1’ignoto. Iside, la sposa in lutto, si mette in cerca del suo
sposo e trovatolo in terra d’Asia, lo riporta con sé in Egitto, ma il cattivo fratello Set questa volta lo fa a
pezzi. I resti del corpo di Osiride ridotto a brandelli vengono allora sepolti in altrettante tombe. Ecco
perché in Egitto ci sono tante tombe di Osiride! In questo modo, diventa il re dei morti, mentre prima lo
era degli uomini viventi sulla terra. Dal mondo dell’oltretomba manda un raggio a colpire il capo di Iside,
che cosi da alla luce Horus. Costui diviene d’ora in poi il sovrano del regno dell’Egitto.



Stando dunque al mito egizio, Horus ¢ il figlio postumo di Osiride. Dall’oltretomba Osiride, signore
ormai del regno dei morti, feconda Iside facendo nascere Horus che diviene signore del mondo terreno.
L’anima umana sottosta al potere di Horus per tutto il tempo in cui vive in terra racchiusa nella cassa del
corpo. Quando poi, grazie alla morte, abbandona questo involucro per entrare nel regno di Osiride — basti
leggere il Libro dei Morti egizio — I’anima umana diventa lei stessa un Osiride. Nel giudizio descritto nel
libro egiziano dei morti, I’anima al suo arrivo viene apostrofata in modo quanto mai significativo: “Tu,
Osiride, che cosa hai fatto...” e cosi via. Questo significa che dopo la morte, I’anima impara a diventare
lei stessa “Osiride”.

L’antico Egitto ci fa cosi volgere lo sguardo verso due regni diversi: il regno che vediamo con i nostri
sensi, quello di Horus; e il regno in cui I’anima fa ingresso dopo la morte, il regno cio¢ dove governa
Osiride. Al contempo sappiamo che il senso dell’iniziazione egizia consisteva nel fare entrare 1’iniziato,
gia da vivo, in regioni accessibili agli altri solo dopo la morte. Conseguendo facolta di chiaroveggenza,
I’iniziato poteva sentirsi da vivo in comunione con Osiride e diventare lui stesso un Osiride. Grazie a una
simile trasformazione egli si affranca dal mondo fisico, e rinunciando alle abitudini proprie della vita
fisica, liberandosi da brame e passioni, purifica il suo rapporto col mondo materiale. Facendo di sé
un’anima monda, egli & ora in grado di unirsi con Osiride.

Che cosa ci mostra questa saga? E una trovata ben puerile quella di affermare che il mito egizio
rappresenti il corso annuale del sole attorno alla terra! Al tavolino della moderna erudizione viene
partorita un’interpretazione che dice: Osiride ¢ il sole e il suo tramonto simboleggia la vittoria su di lui
delle forze della natura invernali personificate da Set, il fratello maligno Tifone; mentre Iside simboleggia
la luna in cerca del sole, desiderosa di venir illuminata dal suo raggio.

Tali affermazioni le puo fare solo colui che inventi di testa sua una teoria dei miti della natura. In realta,
la saga di Iside ¢ I’espressione artistica di una profonda verita. Quali sono i tempi in cui era ancora
Osiride a regnare sugli uomini? Sono i tempi in cui gli esseri umani erano ancora fatti di anima e spirito.
Essi vivevano ancora nel mondo spirituale, in comunione con altri esseri non meno spirituali. Quello di
Osiride non ¢ dunque un regno fisico, ma un regno esistente fin dai primordi, e nel quale I’uomo viveva
come pura entita di anima e di spirito.

Il fratello cainico di Osiride, il suo nemico, ¢ quell’essere che ha rivestito gli uomini di una struttura
materiale. Egli ha fatto condensare una parte dell’essere animico-spirituale fino a raggiungere la densita
del corpo fisico. Ecco in che modo 1’Osiride primigenio, puramente spirituale, ¢ stato messo dentro una
cassa: questa cassa non ¢ altro che il corpo umano! Essendo Osiride un essere che per natura non puo
discendere nel mondo fisico ma deve restare nel mondo divino spirituale, il venir rinchiuso nello scrigno
del corpo umano equivale per lui a morire.

Questo mito presenta dunque i vari aspetti del passaggio da un’esistenza puramente d’anima e spirito, a
quella di un cammino evolutivo che I’umanita percorre sul piano fisico. In questo mondo, Osiride non
poté accompagnare 1’'uomo. Dovette “morire” per divenire re di quel regno nel quale I’anima entra
lasciando dietro di sé quello fisico, oppure quando, nell’iniziazione, sviluppa facolta di chiaroveggenza.
In questo modo I’anima dell’iniziato si unisce a Osiride.

Chiediamoci ora: nell’'uomo che ha lasciato il mondo dello spirito e dell’anima cosa ¢ sopravvissuto?
Cosa ha portato con sé colui che, a differenza di Osiride, non ¢ rimasto estraneo al mondo fisico sensibile,
ma vi si ¢ immerso? Ha portato con sé I’anima, il suo essere spirituale, che non potra far altro che attrarlo
incessantemente verso Osiride, verso il mondo delle sue origini: quello animico-spirituale. Iside ¢ I’anima
umana che abita dentro di noi: € in un certo senso 1’eterno femminile che alberga in noi e che ci attira
verso il regno dal quale siamo nati.



Quando I’'Iside in noi si purifica, liberandosi da tutto cio che ha ricevuto dal mondo fisico, viene
fecondata dal mondo spirituale dando vita all’uomo superiore, a Horus, che celebra la vittoria su tutto cio
che ¢ inferiore nell’'uomo. Ravvisiamo cosi in Iside la rappresentante dell’anima umana: essa ¢ dentro di
noi quel frammento divino-spirituale che & germinato dal cosmo paterno. E cid che ci rimane del mondo
delle origini, che ¢ percio in perenne ricerca di quell’Osiride che ormai puo ritrovare solo grazie
all’iniziazione o alla morte.

Quando dipingiamo davanti agli occhi della nostra anima 1’odissea di Iside e Osiride, penetriamo col
nostro sguardo nel regno che si muove dietro quello fisico. Ritorniamo al tempo in cui I’'uomo viveva
ancora con le Madri: le matrici prime dell’esistenza. Il tempo in cui Iside non era ancora costretta in un
corpo fisico, I’epoca d’oro quand’era unita al suo sposo Osiride. In questo mito, I’'umano viene
rappresentato nella sua piu sublime bellezza. In esso si narra in qual modo I’ideale umano piu alto nasca
dalla vita nel corpo, quando essa ¢ fecondata dallo spirito universale.

Nel regno delle Madri non si poteva far entrare nient’altro che I’ideale piu elevato, ’'umano piu sublime —
il Cristo, appunto. Egli ¢ I'ideale che viene espresso in esse. Nel Faust di Goethe troviamo tre Madri
sedute su un tripode d’oro: tre Madri! L’anima umana si ¢ evoluta in tempi in cui non era ancora
incarnata nel corpo umano. Cio che oggi vediamo come fecondazione e nascita umane a livello fisico ¢
un’ultima immagine visibile, I’ultimo simbolo di cio che in passato era un’esperienza spirituale. Nella
madre corporea vediamo ’ultima forma fisica di una Madre spirituale che le sta dietro.

La Madre spirituale non viene fecondata nel modo che conosciamo, ma direttamente dall’universo intero.
Lo stesso succede alla nostra anima: la sua conoscenza superiore viene fecondata dall’insieme del cosmo.
Andando indietro nel tempo troviamo forme di fecondazione e di generazione sempre piu spirituali.
Volendo partire da una vera scienza spirituale si deve percio parlare non di una sola Madre, ma delle
Madri, al plurale. La madre fisica a noi visibile ¢ I’ultima metamorfosi di un essere di pura anima e spirito
che viene a noi dal mondo spirituale.

Esistono in realta raffigurazioni di Iside nelle quali troviamo non una, ma ben tre Madri. In primo piano
c’e la figura di Iside che nutre il bambino Horus, simile alle piu antiche rappresentazioni della Madonna
cristiana. Dietro questa Iside, in molte raffigurazioni egizie, ce n’¢ un’altra con in testa le ben note corna
di mucca e ali di avvoltoio, intenta a porgere al bambino la croce ansata. In questa seconda Iside, cio che
nell’Iside in primo piano € umano in senso fisico, assume una forma piu spirituale. Dietro la seconda
Iside ce n’¢ poi una terza, con una testa di leone, a rappresentare un terzo stadio evolutivo dell’anima
umana. Queste tre immagini di Iside si presentano una dietro I’altra. Ed ¢ proprio vero che la nostra anima
umana alberga in sé tre nature: una natura volitiva che risiede nei suoi recessi pitl profondi, una natura di
sentimento ed una intrisa di saggezza. Sono queste le tre Madri dell’anima, proprio come vengono
rappresentate nelle tre forme dell’Iside egizia.

Un simbolo profondo questo, che riesce perd a rendere luminosa I’immagine velata: perché dietro la
madre sensibile si trova quella sovrasensibile, la madre spirituale, I'Iside dei primordi spirituali! E
significativo il fatto che siano raffigurate ali d’avvoltoio, corna di mucca e la sfera del mondo sul capo di
Iside, al centro. Coloro che ancora potevano comprendere qualcosa dell’antica teoria dei numeri, hanno
sempre affermato che il sacro Ternario, il numero tre, rappresenta 1’aspetto divino maschile nell’universo.
Cio corrisponde a una profonda verita. Questa santa trinita viene raffigurata col globo del mondo, con le
due corna della mucca quale immagine della Madonna con la falce di luna, se si vuole, ma piu
propriamente quale espressione dell’operare fecondante delle forze di natura.

La sfera armillare ¢ 1’espressione dell’attivita creatrice in seno al mondo. Ci occorrerebbero molte ore per
descrivere meglio quest’immagine del maschile nel mondo. Dietro 1’Iside sensibile si trova la sua
rappresentazione sovrasensibile, I’Iside che non viene fecondata da un suo pari, bensi dall’elemento



maschile divino che compenetra e vivifica il mondo intero. Il processo di fecondazione viene
rappresentato come un’esperienza simile al processo di conoscenza.

Nell’antichita vigeva dappertutto una viva consapevolezza del fatto che il processo conoscitivo ¢ una
specie di fecondazione. Nella bibbia c’¢ dato di leggere: «Adamo conobbe la sua donna e diede vita a...».
Lo spirituale che noi oggi riceviamo conoscitivamente da vita a cio che di spirituale vive nell’anima. Si
tratta di un ultimo vestigio della fecondazione delle origini. Il nostro conoscere ci mostra come noi
veniamo tuttora fecondati dallo spirito universale: lo accogliamo dentro 1’anima per poter conseguire
I’umano conoscere, sentire € volere.

Questo ¢ quanto ci viene presentato da Iside. La sua testa pensante viene fecondata dall’elemento
maschile divino. Ella non nutre il suo Bambino con sostanze fisiche, come fa la Iside sensibile, ma gli
porge la croce ansata, simbolo della vita. Dietro la madre della vita fisica, abbiamo quella della vita
spirituale, e dietro ad essa la scaturigine primigenia di ogni vita, rappresentata dalla forza vitale pura che
in tempi ancora remoti reggeva il mondo con la sua energia di pura volonta.

Sono queste le tre Madri. Ci mostrano il loro modo di donare al figlio solare la forza della vita
attingendola dall’intero universo. Abbiamo davanti a noi un’espressione simbolica, se non proprio
artistica, di una profonda verita riguardante I’evoluzione. Il simbolo isideo che ha accompagnato tutta
I’evoluzione egiziana & stato poi accolto in tempi pill recenti. E stato trasformato in corrispondenza del
progresso compiuto dall’umanita col comparire sulla Terra del Cristo Gesu. L’ideale compiuto di tutto cio
che I’anima umana ¢ chiamata a generare dalla propria interiorita ¢ stato dato in Gesu Cristo. La Madonna
raffigura ’anima umana nel suo venir fecondata dallo spirito universale. Nella Madonna cristiana ci viene
incontro I’Iside egizia quasi rinata: innalzata e trasfigurata nel corso dell’evoluzione.

L’immagine che abbiamo contemplato all’inizio di questa conferenza ci si ripresenta ora nel suo intreccio
con I’intera evoluzione umana. La vediamo emergere da un’oscura antichita, artisticamente trasfigurata e
perfezionata nelle raffigurazioni moderne che hanno nutrito in tutto il mondo I’anima umana affamata
d’arte. Qui vediamo in qual modo 1’arte divenga davvero I’interprete della verita, come ci dice Goethe.
Guardando alla Madonna con uno sguardo intriso dei sentimenti del cuore, vediamo che la nostra anima
puo sentire ancor oggi un presagio del grande enigma del mondo.

Essa ¢ I’eterno femminile che anela verso lo spirito paterno. Questo stesso spirito che noi generiamo
quale sole nasce dall’intero universo dentro la nostra anima. Le raffigurazioni della Madonna ci
presentano cio che noi siamo in quanto esseri umani, ci mostrano in che modo siamo contessuti col
mondo. Queste immagini sono percio qualcosa di altamente sacro per noi, indipendentemente da ogni
corrente 0 dogma religioso.

Quando le forme indistinte di nubi si trasformano in teste d’angioli, quando nasce dall’insieme del mondo
colei che ci raffigura I’anima umana, ci ¢ dato di vivere qualcosa che sgorga direttamente dall’universo.
Vediamo la Madonna gravida di cio che ¢ in grado di nascere dal grembo dell’anima umana: 1’'uomo
nobile e vero, assopito in ogni uomo, il meglio di noi e, al contempo, lo spirito che inonda il mondo e in
esso lavora.

Queste stesse convinzioni erano vive in Goethe quando fa tendere alla perfezione il suo Faust facendogli
risalire i vari gradini che conducono a conoscenza e vita superiori. E per questo che lo introduce nel regno
delle Madri, e che la parola “Madri” lo fa rabbrividire nella sua bellezza, evocando in lui il presentimento
di una saggezza proveniente da tempi antichi. Per questo era importante condurre Faust alle Madri: solo
nel loro regno egli puo cercare e trovare cio che ¢ eterno, quell’eterno che dara alla luce il suo figlio
Euforione. La Madonna rappresenta per Goethe I’anima umana. Percio nel “Coro mistico” egli da
espressione al mistero dell’anima con le parole: «L.’eterno femminile ci trae sempre piul in alto».



Anche Raffaello con la sua meravigliosa raffigurazione della Madonna — checché ne dicano i nostri
contemporanei — € riuscito cosi bene a ricondurci alle alte sfere in cui si entrava grazie alle antiche
immagini di Iside. Dall’Iside del tutto spirituale che nessuna figura umana puo ricondurre sul piano fisico,
e la cui forza di vita viene raffigurata dalla testa di leone, discendiamo fino all’Iside umana, che
conferisce al figlio Horus I’energia propria della materia sensibile. Inconsciamente, Raffaello ha espresso
nella sua Madonna Sistina questo stesso mistero. Una nuova scienza dello spirituale ci consente dunque di
risalire in modo cosciente in quel regno dello spirito da cui essa proviene.

L’uomo ¢ sceso da altezze spirituali ed ¢ chiamato ad un’esistenza piu alta. Le raffigurazioni di Iside e
della Madonna sono palesi interpreti dei misteri pit profondi dello spirito e della natura. Rappresentano in
fondo una parafrasi artistica delle monumentali parole di Platone quando dice: ’uomo era un tempo un
essere spirituale, € sceso sulla terra allorché venne privato delle sue ali spirituali e fu avvolto in un corpo
sensibile. E destinato a liberarsi di questo corpo fisico, per risalire di nuovo nei mondi dell’anima e dello
spirito.

Platone ha espresso questa profezia nel suo linguaggio filosofico. Lo stesso annuncio profetico esprimono
le raffigurazioni della Madonna. Nulla infatti riesce a rendere in modo piu bello di queste immagini cio
che Goethe intendeva dire con le parole: 1’arte ¢ I’interprete piu degna di quei misteri del mondo che la
mente puo comprendere. Non c¢’¢ da temere che 1’arte diventi astratta o allegorica quando si vedra
costretta — dico proprio costretta! — a riconoscere realta spirituali superiori. Non ¢’¢ ragione di temere che
essa divenga artisticamente esangue o rigida, quando non ¢ piu in grado di attenersi strettamente a
grossolani modelli esteriori.

Gli uomini si sono allontanati dalla conoscenza spirituale, per questo anche I’arte ¢ stata incatenata al
mondo dei sensi. Ma se I’umanita sapra ripercorrere il cammino che conduce alle altezze dello spirito e
alla conoscenza spirituale, ritrovera la certezza di ci0 che ¢ spirituale. Sapra che colui che percepisce
questa realta ¢ in grado di creare attingendo dentro di sé in modo intuitivo e vivente, senza dover ricorrere
alla falsariga asservente di modelli sensibili. Solo quando nel variegato panorama culturale arte e
saggezza si riconcilieranno fra loro, si potra comprendere Goethe: quando I’arte tornera ad essere
I’espressione di cio che & spirituale.

Scienza e arte torneranno ad essere una cosa sola, e la loro unione sara vera religione. Allora lo spirito
vivra di nuovo nei cuori umani nella forma spirituale a lui consona, risvegliando in essi quella che,
attingendo dentro di sé, Goethe considera vera e genuina religiosita quando scrive: «Colui che possiede
scienza e arte, ha anche la religione; chi non possiede né 1’una né 1’altra, si contenti pure della religione».

E proprio cosi. Colui che ha in mano la scienza dei misteri spirituali dell’universo, colui che sa che cosa
si rivela artisticamente nel mistero di Iside e della Madonna, vede in esse le sorgenti della vita,
I’espressione di realta ben piu viventi di ogni servile imitazione di modelli umani fisici. Colui che sappia
scorgere la realta vivente che le Madonne raffigurano, vivendole come una cortina che si apre sullo
spirituale, puo sperimentare una religiosita che non ha bisogno di dogmi o preconcetti. La sua sara una
devozione religiosa che nasce da una piena liberta di spirito. Egli sapra riconciliare fra loro la scienza,
cio¢ la saggezza, e I’arte: le terra unite dentro la sua anima e dara vita cosi a una religiosita vera,
interiormente libera.

Seconda conferenza
Dante, Beatrice
e la Filosofia

Berlino, 3 febbraio 1913



Colui che vuol inserirsi in modo produttivo nel corso dell’evoluzione umana, deve attingere alle sorgenti
stesse da cui sgorga la vita dell’umanita che ¢ in continuo divenire. Non gli ¢ concesso di perseguire un
ideale da lui arbitrariamente stabilito e al quale tende per il semplice motivo che gli piace. Deve invece
mirare, in riferimento a una data epoca, a cio di cui sia in grado di affermare: questo ¢ cio che viene
oggettivamente richiesto dal nostro tempo.

La natura della scienza dello spirito, che io da tempo vi propongo e che chiamo “Antroposofia”, ¢
intimamente connessa con la natura e con le esigenze del nostro tempo. Non del nostro tempo nel senso di
un ristretto e immediato presente, ma nel senso piu ampio, in riferimento cio¢ ad un’intera epoca culturale
di cui il presente fa parte. Mi propongo ora di descrivere la natura dell’ Antroposofia, proprio
mostrandone 1’indispensabilita per il periodo in cui viviamo. Anche qui non voglio partire da definizioni
o astrazioni, bensi da fatti. E comincerd con un esempio del tutto singolare, e cio¢ con una canzone che
una volta — non vi dico per ora quando — un certo poeta ha composto.

Vi leggo dapprima alcuni brani di questa poesia, per poi sottolineare cio che mi sta a cuore:
Amor che ne la mente mi ragiona

de la mia donna disiosamente,

move cose di lel meco sovente,

che lo ’ntelletto sovr’esse disvia.

Lo suo parlar si dolcemente sona,

che I’anima ch’ascolta e che lo sente

dice: “Oh me lassa! ch’io non son possente

di dir quel ch’odo de la donna mia!”

Il poeta prosegue descrivendo le difficolta che trova nel dare corpo a cio che il dio dell’amore gli
comunica. A un certo punto descrive la donna amata con queste parole:

Cose appariscon ne lo suo aspetto,
che mostran de’ piacer di Paradiso,
dico ne li occhi e nel suo dolce riso,
che le vi reca Amor com’a suo loco.

Un certo poeta ha scritto questi versi nella forma di un poema amoroso, questo ¢ palese. Potrebbe
senz’altro essere la poesia di un poeta non da poco, ma non v’¢ dubbio che se questa poesia venisse
pubblicata senza nome, si potrebbe affermare: sono belli i versi che costui ha coniato per descrivere la sua
amata in modo cosi meraviglioso. L’amata avrebbe ragione a lusingarsi nel venir magnificata con queste
parole:

Cose appariscon ne lo suo aspetto,

che mostran de’ piacer di Paradiso,



dico ne li occhi e nel suo dolce riso,
che le vi reca Amor com’a suo loco.

Questa poesia non ¢ stata scritta ai nostri tempi. Se lo fosse, un qualche critico letterario forse direbbe:
«Quale profondita di sentimento! Si tratta proprio di un rapporto d’amore concreto e immediato! E
proprio un poeta dei piu moderni che sa bene come si scrive una poesia quando i sentimenti sgorgano dal
profondo del proprio animo. E un poeta che sa esprimere bene le cose eludendo ogni astrazione, e tutto
compreso dalla contemplazione concreta dell’essere amato riesce a renderlo tangibile». Cosi direbbe forse
un critico moderno.

Ma la poesia non ¢ sorta ai tempi nostri: 1’ha scritta Dante! Il nostro critico moderno direbbe allora:
“Dante non puo che averla scritta quando ancora ardeva di una profonda passione per Beatrice. Un’altra
prova del fatto che un grande sa immergersi nella vita con sentimenti immediati, lungi da concettualismi e
da idee astratte”.

Potrebbe esserci addirittura un critico contemporaneo che dica: «Da Dante si dovrebbe imparare come sia
possibile da un lato elevarsi alle sfere piu alte, come egli fa nella Divina Commedia, e dall’altro vivere un
rapporto immediato da persona a persona». Peccato che Dante stesso abbia commentato la sua canzone
dicendo espressamente chi sia la “donna” di cui dice queste belle parole:

Cose appariscon ne lo suo aspetto,
che mostran de’ piacer di Paradiso,
dico ne li occhi e nel suo dolce riso,
che le vi reca Amor com’a suo loco.

Sono certo che nessun critico moderno vorra negare che Dante sapeva bene cosa intendesse dire. Lui
stesso afferma che I’amata, con la quale egli ha un rapporto cosi personale e intimo, altri non ¢ che dama
Filosofia. Dante stesso ha detto che quando parla dei suoi occhi, che non mentono in cio che esprimono,
egli intende per occhi gli argomenti e le prove che conducono alla verita; il suo sorriso ¢ 1’arte di
presentare e di esporre ci0 che la verita infonde nell’anima; per Amor intende lo studio delle scienze:
I’amore alla verita stessa.

Dante sottolinea espressamente che quando gli venne strappata la persona amata, la Beatrice in carne ed
ossa, privandolo del rapporto esterno, allora dama Filosofia piena di compassione si avvicino alla sua
anima, lei pitt umana di tutto cio che pare umano. Cosi poté usare per donna Filosofia le parole che vi ho
citato e da lui avvertite nel profondo della sua anima, dove gli occhi sono le prove che dimostrano la
verita, il sorriso € cio che comunica all’anima la verita, e ’amore ¢ lo studio della scienza. Cosi poté dire:

Cose appariscon ne lo suo aspetto,
che mostran de’ piacer di Paradiso,
dico ne li occhi e nel suo dolce riso,
che le vi reca Amor com’a suo loco.

Una cosa non ¢ senz’altro possibile ai nostri giorni: e cio¢ che un poeta moderno che sia del tutto onesto e
sincero, si rivolga alla Filosofia con parole cosi direttamente umane. Se lo facesse, ci sarebbe ben presto



un qualche critico che afferratolo per il collo, gli rinfaccerebbe: “ Tu ci propini delle pedisseque
allegorie!”

Perfino Goethe dovette subire aspre critiche nei confronti delle allegorie contenute nella seconda parte del
suo Faust. Tanti uomini non sono consapevoli di quanto profondamente si mutino i tempi nei quali ci
immergiamo con un’anima colma di vita sempre nuova. Costoro non sospettano neppure che Dante fosse
ancora uno di quegli esseri umani in grado di vivere nella propria anima un rapporto con dama Filosofia
non meno concreto, appassionato, personale e immediato di quello di un uomo moderno con una donna in
carne e 0ssa.

I tempi di Dante sono davvero tramontati a questo riguardo. .’anima moderna non ¢ piu in grado di
accostarsi a donna Filosofia come lo seppe fare Dante: come a un essere a lui affine, un essere tangibile.

A prescindere naturalmente da eccezioni, chiediamoci se si potrebbe oggigiorno, in piena oggettivita e
con parole veritiere, affermare che la Filosofia € un essere che va in giro come una donna in carne ed
o0ssa, e che ¢ possibile instaurare con lei un rapporto tale che si serva delle stesse intime parole che si
rivolgono normalmente a una donna. Chi voglia approfondire il rapporto che Dante ha vissuto con la
Filosofia, si accertera che esso non era meno concreto di quello oggi comunemente in uso tra un uomo e
una donna. La Filosofia figurava dunque a quell’epoca come un essere che Dante afferma d’amare.

Se ampliamo un po’ la nostra visuale, vediamo che la parola “filosofia” compare gia all’interno della
cultura greca. Non troviamo pero in seno alla vita spirituale greca cio che possiamo considerare una
definizione o una presentazione della filosofia in quanto tale. I greci rappresentano semmai la Sofia cioe
la saggezza, non la Filosofia. E presentano la Sofia con tali sembianze, da darci I’impressione che si tratti
di un essere vivente. Davvero sentiamo questa Sofia greca come una creatura in carne ed ossa, quanto lo
era per Dante donna Filosofia. Vi esorto a considerare tutte le rappresentazioni riguardanti la Sofia:
vedrete che ovunque si presenta come una forza elementare, come un essere creatore che interviene
attivamente in seno all’universo.

Piu tardi, a partire pitt 0 meno dal quinto secolo dall’avvento del cristianesimo, si comincia a
rappresentare la Filosofia. I primi a raffigurarla sono i poeti, che le danno le vesti piu diverse: di nutrice,
di benefattrice, di guida e simili. Poco piu tardi cominciano le rappresentazioni fatte dai pittori. Risaliamo
poi fino all’epoca della scolastica: ci furono allora singoli filosofi medievali che vissero con la Filosofia
un rapporto intimamente umano. Fu per loro un’esperienza reale il sentire la bella e nobile dama Filosofia
venire a visitarli veleggiando sulle nubi del cielo. Piu di un pensatore del medioevo sarebbe stato in grado
di rivolgere alla sua donna Filosofia, che s’avvicinava a lui sulle nubi del cielo, sentimenti non meno
profondi e ardenti di quelli espressi da Dante. Colui che ¢ in grado di valutare queste cose, scopre una
connessione immediata perfino tra la Madonna Sistina, che pure si avvicina a noi librandosi sulle nubi, e
1’alta donna Filosofia.

A piu riprese ho riferito come ai primordi dell’evoluzione fossero ancora percepibili alla conoscenza
umana normale 1 contenuti e 1 nessi spirituali del mondo. Ho cercato di descrivere I’atavica
chiaroveggenza allora in vigore: a quei tempi, tutti gli uomini normalmente sviluppati potevano vedere il
mondo spirituale per dono di natura. A poco a poco, nel corso dell’evoluzione questa chiaroveggenza
degli inizi ando perduta per fare posto al nostro tipo di conoscenza. Questo trapasso verso lo stato in cui
oggi viviamo avvenne molto lentamente e gradualmente, e rappresenta il piu profondo, sebbene
passeggero, irretimento in una percezione di tipo materiale. Uno spirito come Dante aveva ancora la
capacita di vivere, in modo per cosi dire naturale, gli ultimi resti di un rapporto immediato coi mondi
spirituali. Cio0 si evince anche dalle descrizioni che egli ci offre nella sua Divina Commedia.

Sarebbe un balordo controsenso ritenere I’'uomo d’oggi in grado di potersi innamorare, come Dante, di



una Beatrice, per poi vivere un secondo rapporto d’amore con la Filosofia, e di sentire queste due donne —
Beatrice in carne e ossa e la Filosofia — come due esseri in tutto e per tutto equivalenti. Lo so che ¢ stato
affermato riguardo a Kant che egli pure una volta si sia innamorato. Qualcuno senti gelosia per il fatto
che egli era innamorato della Metafisica, e chiese: di quale Meta? E comunque senza dubbio difficile,
nella vita culturale odierna, raggiungere una comprensione, una sensibilita tali da percepire allo stesso
modo sia la Beatrice di Dante che la Filosofia. E perché?

Perché il rapporto diretto dell’anima umana col mondo spirituale a poco a poco si ¢ trasformato nello
stato attuale delle cose. Chi mi conosce sa bene in quale alta considerazione io tenga la filosofia del 19°
secolo. Ma non mi vien fatto neppure di pensare che vi sia qualcuno in grado di esprimere i suoi
sentimenti a riguardo della Logica di Hegel con le parole:

Cose appariscon ne lo suo aspetto,
che mostran de’ piacer di Paradiso,
dico ne li occhi e nel suo dolce riso,
che le vi reca Amor com’a suo loco.

Penso che sarebbe proprio difficile rivolgere queste parole alla Logica di Hegel! Forse un po’ piu facile,
sebbene pur sempre difficile, sarebbe usarle per il modo arguto che ha Schopenhauer di contemplare il
mondo. Un po’ piul facile, certo, ma anche nel suo caso sarebbe comunque difficile farsi una
rappresentazione concreta a tale riguardo; o fare I’esperienza reale della Filosofia quale essere vivente che
si avvicina agli uomini, come ne parla Dante.

I tempi sono profondamente mutati! Per Dante, il vivere nell’elemento filosofico, il vivere cioe in seno al
mondo spirituale, costituiva un rapporto personale e immediato. Tale relazione era non meno personale di
qualsiasi altro rapporto con cio che viene oggi considerato reale nel senso materiale e fisico della parola.

Per quanto strano sembri, dato che il secolo di Dante non ¢ poi tramontato da troppo tempo, ¢ tuttavia
vero cio che deve ribadire a se stesso colui che sappia ben osservare il corso della vita culturale
dell’umanita. Per lui rimane scontata I’affermazione che dice: gli uomini d’oggi si sforzano certo di
conoscere il mondo; ma se partono dalla premessa che I’essere dell’'uomo sia rimasto immutato nel corso
dei secoli, hanno una visuale che va poco piu in la del loro naso. Basta retrocedere solo fino a Dante per
trovare una maniera di vivere, un modo dell’anima di porsi in rapporto con i mondi spirituali ben diverso
da quello d’oggi. Quando un filosofo odierno ritiene che il rapporto che lui ha col mondo spirituale, a
partire dalla filosofia di Hegel o di Schopenhauer, sia il solo possibile, non fa che mostrare la sua reale
ignoranza.

Riflettiamo su ci0 che abbiamo esposto a piu riprese riguardo al passaggio dalla cultura greco-latina a
quella del nostro tempo. L’epoca dei greci e dei romani ha portato a sviluppare quella componente
dell’essere umano che siamo soliti chiamare I’anima affettiva e razionale. Queste forze specifiche si
sviluppano ulteriormente col sopraggiungere, nella nostra epoca, di quella facolta che chiamiamo anima
cosciente. In riferimento al caso concreto della Filosofia, come deve configurarsi questo passaggio dalla
cultura greco-romana alla nostra, cio¢ dall’anima razionale a quella cosciente?

Deve configurarsi in modo tale da farci chiaramente comprendere quanto segue. Durante lo sviluppo delle
forze dell’anima razionale, intellettiva, ’'uomo si poneva spontaneamente di fronte agli Esseri spirituali, a
cui si riconducono le sue origini, in modo tale che fra lui e tali Esseri si frapponeva come una linea di
separazione. Il greco infatti si poneva nei confronti della sua Sofia, dell’Essere della saggezza, come a
una creatura che gli stava di fronte e a cui lui, a sua volta, stava di fronte. Erano due entita contrapposte:



lui qua, e la Sofia che gli stava dinanzi come un essere del tutto oggettivo e che lui contemplava con la
forza dell’oggettivita propria dello sguardo del greco. Siccome egli viveva ancora nelle forze animiche
del sentimento e dell’intelletto — da noi chiamate anima affettiva e razionale — non sentiva ancora il
bisogno di dare espressione esplicita al rapporto diretto e personale della sua coscienza con questo essere.
Ma proprio cio divenne necessario quando a poco a poco si comincio a preparare il passaggio a un’epoca
nuova, che ¢ quella dell’anima che diventa sempre piu cosciente di sé.

Quale sara il modo dell’anima cosciente di porsi di fronte alla Sofia? Sara tale da porre 1’Io in un rapporto
diretto con essa. Pill che I’essere oggettivo della Sofia, I’anima cosciente vorra esprimere il rapporto
dell’Io con la Sofia, dell’lo che nell’anima cosciente acquisisce coscienza di sé.

«Jo amo la Sofia» (in greco philo-sophia, filosofia) esprimeva il sentimento naturale di un’epoca che da
un lato doveva ancora porsi di fronte I’Entita che veniva designata col nome di Filosofia (cioe “Sofia
amata”), ma che dall’altro stava gia preparando 1’anima cosciente. Questa avrebbe poi dovuto tendere, a
partire dal suo rapporto con I’'lo, a oggettivare conoscitivamente la Sofia non meno di ogni altra realta.
Talmente spontaneo e naturale era per I’epoca dell’anima affettiva e intellettiva — in preparazione
dell’anima cosciente — dare espressione al rapporto con la Filosofia tramite le parole:“Io amo la Sofia”! E
poiché le cose si manifestano lentamente e gradualmente, esse vennero preparate lungo tutto il periodo
greco-latino.

Possiamo osservare anche dall’esterno questo rapporto dell’uomo con la Filosofia: lo vediamo assurgere a
una certa altezza se consideriamo le rappresentazioni pittoriche. In esse la Filosofia — che la si chiamasse
cosl 0 no — si avvicina veleggiando sulle nubi, portando nello sguardo un’espressione di palese
benevolenza, ad esprimere anche qui I’incipiente rapporto con I’anima cosciente.

E proprio cosi: il rapporto dell’'uomo con la Filosofia ha preso le mosse da un rapporto del tutto personale
e umano, come quello che I’uomo vive per una donna. Cio avvenne all’epoca in cui la Filosofa afferro in
modo immediato 1’intera vita culturale dell’evoluzione umana sempre in movimento.

Questo rapporto si ¢ ormai davvero raffreddato, fino a diventare talvolta d’un gelo glaciale e questo senza
prendere alla leggera queste parole ma andando un po’ al di la di esse. Se ad esempio prendiamo oggi in
mano certi libri di filosofia, possiamo dire: quel rapporto con la Filosofia, cosi ardente ai tempi in cui gli
uomini la trattavano quasi fosse una persona reale, ¢ divenuto freddo. La Filosofia non ¢ piu la donna che
era ancora per Dante e per numerosi uomini del suo tempo. Oggi della filosofia possiamo dire che proprio
quella forma in cui ci viene incontro all’apice del suo sviluppo, nel 19° secolo — quale filosofia delle idee,
dei concetti e degli oggetti — mostra di avere esaurito il proprio ruolo nella storia culturale dell’'umanita.

E in fondo una realta profondamente simbolica la filosofia di Hegel, soprattutto la sua Enciclopedia delle
Scienze filosofiche. Se prendiamo in mano questo libro del 19° secolo vi troviamo annoverato da ultimo
il modo in cui essa afferra se stessa. Dopo avere compreso tutte le altre cose, la filosofia comprende se
stessa. Che cosa le restera piu da sviscerare? In questo fatto si esprime, simbolicamente, la fine della
filosofia! E questo il pensiero esposto da un pensatore radicale, Richard Wahle, nel suo libro 11 tutto della
filosofia e la sua fine. In modo molto ingegnoso egli sostiene che tutto cio che la filosofia ha prodotto, va
distribuito alle singole discipline — alla fisiologia, alla biologia, all’estetica e cosi via — cosi che per la
filosofia non resta piu nulla.

Certo, libri come questo esagerano. Contengono pero I’importante verita che certe correnti culturali
hanno il loro tempo. E come ogni giorno ha una mattina e una sera, anche queste correnti hanno un loro
sorgere e tramontare in seno all’evoluzione dell’umanita.

Noi sappiamo di vivere oggi nell’epoca che prepara ci0 che siamo soliti chiamare “I’Io spirituale”. Siamo
ancora in pieno sviluppo dell’anima cosciente, ma gia si prepara 1’evoluzione dell’lo spirituale. E una



situazione del tutto analoga a quella dei greci: essi vivevano immersi nelle forze dell’anima affettiva e
razionale, preparando 1’avvento di quella cosciente. Noi viviamo nell’anima cosciente e prepariamo
I’epoca dell’lo spirituale. I greci hanno fondato la filosofia grazie allo sviluppo dell’anima affettiva e
razionale — la filosofia ¢ nata in Grecia, checché ne dicano Deussen e altri. Essi sentivano gli ultimi echi
della Sofia oggettiva, e la Filosofia si evolse poi in modo tale che ancora un Dante poteva starle di fronte
come a un essere reale e talmente concreto, che era capace di consolarlo dopo che Beatrice gli venne
strappata dalla morte. Analogamente ai greci, noi oggi siamo nel mezzo dell’epoca dell’anima cosciente e
volgiamo lo sguardo in avanti verso I’aurora dell’epoca dell’lo spirituale. Sappiamo che qualcosa si
separa di nuovo dall’uomo, e questo qualcosa ¢ cio che egli conquista grazie all’esperienza dell’anima
cosciente e che come un frutto portera con sé nei tempi a venire.

Che cosa dovra essere sviluppato? L’evoluzione dovra proseguire in modo tale che un nuovo tipo di Sofia
venga vissuta in tutta immediatezza. Una Sofia che ’'uomo abbia imparato a porre in rapporto con la sua
anima cosciente, per sentirla cioe in rapporto immediato con I’'uomo stesso. Questo ¢ il compito
dell’epoca dell’anima cosciente: che la Sofia divenga quell’entita capace di dare spiegazione immediata
dell’essere umano in quanto tale. Dopo aver fatto ingresso nell’interiorita umana, deve riemergere
portando con sé I’essere umano per presentarglielo oggettivamente dall’esterno. La Sofia sara cosi in
grado di compenetrare di sé I’anima umana, si unira con essa cosi intimamente che le si potra dedicare
una poesia d’amore non meno bella di quella di Dante. Si esternera di nuovo, ma portera con sé€ 1’essere
dell’uomo. Si presentera di nuovo come realta oggettiva, ma ora non piu come semplice Sofia, bensi
come Sofia, o Saggezza, dell’Uomo: come “Antroposofia” cioe. Sara quella Sofia che dopo aver
compenetrato di sé 1’anima dell’'uomo — il suo nucleo piu intimo —, conterra in sé d’ora in poi questo
essere dell’uomo, per presentarsi alla conoscenza umana come la Sofia di una volta, che era in vita al
tempo dei Greci.

Questo ¢ il passo in avanti che si compie nella storia evolutiva dell’umanita per quanto riguarda le realta
spirituali da noi prese in considerazione. Lascio a ciascuno di voi, che voglia con precisione indagare i
fenomeni, di verificare questo destino evolutivo della Sofia, della Filosofia e dell’ Antroposofia. Trovera
conferme, fin nei minimi particolari, di questo dato ineludibile: che I’umanita cio¢ progredisce
sviluppando una facolta dell’anima dopo 1’altra. Quelle facolta che noi chiamiamo anima razionale,
anima cosciente e lo spirituale.

Gli uomini potranno accertarsi che cio che presentiamo come Antroposofia si fonda nella realta
complessiva della creatura uomo. Cio che facciamo nostro nel coltivare I’ Antroposofia, € la nostra stessa
natura umana! E quell’essere che ci si accostd dapprima come Sofia, come Filosofia, mostrandosi come
un’entita divina del cielo, e con cui I’'uomo poteva stabilire un rapporto personale, come fosse vivente.

Egli sara ora in grado di far sprigionare questa entita dalla propria interiorita e di renderla oggettiva, per
riconoscere in lei I’immagine fedele della propria realta d’uomo. Potra porla dinanzi a sé

nell’ Antroposofia, come somma di una vera autoconoscenza umana. Possiamo attendere tranquilli che gli
uomini si decidano a verificare quanto sia ben fondato in tutti i particolari cio che abbiamo da dire.
L’essenza dell’ Antroposofia ¢ 1’essere dell’uomo stesso, come 1’essenza del suo operare consiste nel fatto
che I’uomo riceve da lei il contenuto della propria natura ed esistenza. Dall’ Antroposofia accoglie il
proprio essere per guardarlo di fronte, col compito di esercitare una vera conoscenza di sé.

Terza conferenza

La Sofia dell’ Apocalisse
vestita di Sole

Dornach/Svizzera, 16 settembre 1924



Ci proponiamo oggi di considerare un’immagine dell’ Apocalisse tutt’altro che facile da comprendere, ma
che & intimamente congiunta con I’essere del Cristo. E possibile parlare del segreto racchiuso in questa
immagine, unicamente in riferimento all’ Apocalisse. Questo testo porta sulla fronte il suo carattere
profondamente cristiano, e nulla di cio che si ispira e sgorga in modo naturale dall’ Apocalisse potra mai
scostarsi dal retto sentiero. Posso assicurarvi che cio che oggi ho da dire su questo argomento sgorga in
modo clamoroso dalle visioni dell’ Apocalista.

Cari amici, noi ci troviamo, a partire dal 15° secolo, nel quinto periodo di cultura dell’era postatlantica,
quella successiva al grande diluvio. All’interno di esso noi oggi possiamo considerarci esattamente
all’inizio della rinnovata lotta che 1’arcangelo Michele dovra combattere nei prossimi tempi col Drago.
Alle nostre spalle abbiamo lasciato il quarto periodo di cultura: quello greco-romano, che ha
immediatamente preceduto il nostro.

Sappiamo che questo quarto periodo ¢ iniziato attorno all’anno 747 prima di Cristo, ed ¢ durato circa
2160 anni. Durante il suo corso avvenne cio che siamo soliti chiamare “il Mistero del Golgota”. Questo
evento accadde nel mezzo del periodo greco-romano, anche se non esattamente al centro, a causa dei vari
spostamenti che pure fanno parte dell’evoluzione. Guardando alla nostra evoluzione spirituale, possiamo
sommariamente dire: viviamo ora nel quinto periodo di cultura postatlantico. Questo nostro periodo di
cultura fu preceduto dal quarto, dal terzo, dal secondo, dal primo; e cosi retrocedendo si giunge fino alla
grande catastrofe del cosiddetto diluvio universale. Catastrofe nel senso che ha cambiato profondamente
il volto della terra, dandole quella configurazione pitt 0 meno stabile che noi oggi conosciamo.

Guardiamo ora alla grande epoca evolutiva che ha preceduto il grande diluvio: quella che noi siamo soliti
chiamare “atlantica” per via del continente allora emerso e abitato. Essa fu a sua volta preceduta
dall’epoca che siamo soliti chiamare “lemurica”, la terza delle grandi epoche evolutive, che fu a sua volta
preceduta da una seconda e da una prima.

Queste prime tre grandi ere della Terra, che precedettero quella atlantica, servirono a ricapitolare cio che
era avvenuto nelle tre incarnazioni planetarie della Terra, precedenti quella attuale propriamente terrestre.
Siamo soliti chiamarle Terra saturnia (o semplicemente Saturno), Terra solare e Terra lunare (Sole e
Luna). Questi tre stadi planetari della terra si sono ripetuti, a un altro livello, nelle prime tre grandi epoche
terrestri, fino a quella lemurica compresa.

La grande epoca atlantica, che precedette il grande diluvio, fu cosi la prima a instaurare qualcosa di
nuovo. Le prime tre furono appunto ripetizioni, anche se a un livello superiore. Cio che di nuovo
sopravvenne nel corso dell’epoca atlantica, si verifico in un tempo in cui la terra aveva una
configurazione essenzialmente diversa da quella successiva. A meta di questa epoca non esisteva ancora
una crosta terrestre solida come quella di oggi. Le ere geologiche di cui di solito si parla a proposito di
questi processi, sono illusorie. I tempi in cui la terra si ¢ solidificata a partire da uno stadio intermedio tra
solido e liquido, non vanno oltre I’epoca atlantica.

Anche il genere umano a quell’epoca era del tutto diverso da quello odierno. Nella prima meta dell’epoca
atlantica, ’'uomo non aveva ancora la solida struttura ossea di oggi; nella loro sostanza gli uomini d’allora
somigliavano, in quanto a costituzione fisica, pit 0 meno a degli animali inferiori. Ci0 non vale per la
loro forma che era molto nobile, ma per la sostanza fisica, somigliante a quella di animali tipo meduse,
creature viventi in un elemento esterno che diventava sempre piu cartilaginoso.

Possiamo senz’altro affermare che tutti gli esseri fisici della terra si sono mutati rispetto a quei tempi; essi
non sono piul in grado di compiere quelle trasformazioni radicali che erano ancora possibili fino alla meta
dell’epoca atlantica. Per quanto riguarda I’'uomo, egli aveva allora la capacita, costituito com’era di
materia plasmabile, di farsi in un batter d’occhio pil piccolo o piu grande, come pure di assumere una



forma o un’altra, a seconda di quello che gli accadeva nell’anima. In essa ogni emozione si ripercuoteva
direttamente nella corporeita fisica, e se uno sentiva il desiderio d’afferrare una cosa lontana, la sua
volonta operava sui suoi organi di medusa in modo tale da farli allungare. Tutto il mondo fisico aveva
allora un modo di operare diverso, e allo stesso modo tutti i processi fisici si svolgevano, di volta in volta,
con un carattere maggiormente dipendente dalla realta circostante. Tutte le trasformazioni del mondo
fisico erano un’immagine di ci0 che avveniva realmente nel mondo spirituale.

Oggi le cose sono cambiate. Oggi guardiamo al mondo esterno senza scorgere 1’operare dello spirito in
tutto quanto accade intorno a noi, e questa cecita vale anche per le stagioni. Le trasformazioni repentine,
che erano possibili nell’antica epoca atlantica, non lasciavano all’'uomo alcun dubbio che nel mondo
operassero Esseri divini spirituali. Benché il continente atlantico avesse gia assunto una forma in fondo
stabile e costante, era tuttavia un qualcosa di straordinariamente dinamico e fluido, circondato com’era
tutt’intorno da un elemento acqueo dalla consistenza simile a un tessuto. Non lo si pud definire
semiliquido, semmai viscoso, in grado comunque di sostenere corpi leggeri e molli come quelli d’allora,
come le piante ad esempio, che non ancora fissate al suolo, erano mobili e galleggiavano scivolando in
quell’elemento esterno ancora malleabile e fluido.

Tutto il mondo fisico era dunque diverso. Si puo dire che terra e mare non fossero ancora cosi nettamente
distinti I’'una dall’altro come divennero in seguito; trapassavano gradualmente 1’una nell’altro. Coloro che
sapevano scorgere la vera natura dei processi allora in corso dicevano: nel mare che ci circonda, 1a dove i
cambiamenti risaltano maggiori che non sul continente solido-liquido, ebbene laggiu gli dei operano con
maggior vigore. Per questo tutt’intorno al continente atlantico si potevano vedere all’opera Esseri divini.
Nessuno dubitava che li agissero le divinita. Si era in grado di cogliere dappertutto, in cio che era fisico,
sia la realta dell’anima che dello spirito. In seno al fisico si poteva dunque ancora vedere cio che ¢
animico e spirituale.

Il quarto periodo di cultura della grande epoca post-atlantica — quello dei greci e dei romani — ha avuto
come caratteristica la capacita di cogliere 1’operare divino nell’elemento dell’aria. Questo fenomeno era
ben marcato al tempo dei greci e ando scemando a mano a mano che ci s’avvicina ai tempi nostri. Mentre
nell’epoca atlantica si vedeva I’operare divino dentro 1’elemento solido-liquido, nel periodo di cultura
greco-romano lo si scorgeva nell’elemento liquido-aeriforme: nelle formazioni delle nuvole ad esempio,
come nello svolgersi del crepuscolo e cosi via. La coscienza degli uomini della cultura greco-romana non
era cosi chiara come la nostra, né tale da permetter loro di darci una qualche definizione di cio che
vivevano; la diversa qualita della loro esperienza ¢ pero innegabile. In quale altro modo si puo
spregiudicatamente spiegare lo sdipanarsi pittorico di nuvole sui quadri del primo rinascimento, ultima
eco della cultura greco-romana? Non possiamo che ammettere questo: i pittori di quell’epoca avevano un
presentimento del modo in cui ci0 che ¢ spirituale si manifesta nel mondo fisico. Ancora sentivano
I’operare del divino-spirituale nell’essere aereo delle nubi, in seno a quell’elemento che accomuna 1’aria e
I’acqua.

Pensate, I’'uomo era a quei tempi tale da non considerare 1’aspetto fisico della formazione delle nuvole,
ma da vivere interiormente ¢id che si rivela nelle nuvole! Questo sentimento ¢ indicibilmente bello, ma
I’animo moderno ha ormai difficolta a capirlo. Ancora nei secoli 8° e 9°, quando le prime luci in cielo, il
sorgere dell’alba, le nuvole rilucenti del chiarore mattutino si presentavano all’anima dell’'uomo, egli
sentiva ancora avvicinarsi a lui I’ Aurora come un essere vivente, e allo stesso modo egli viveva il
Crepuscolo della sera.

Possiamo percio dire: al tempo dell’antica Atlantide si vedeva lo spirituale nell’elemento fisico; poi
sopravvenne I’epoca postatlantica con 1 suoi sette periodi di cultura. Il quarto, quello greco-romano, fu
una ripetizione di ci0 che era avvenuto a livello fisico al tempo dell’ Atlantide, una ripetizione, pero, a
livello animico. Nel bel mezzo della cultura greco-romana ebbero luogo degli sconvolgimenti all’interno



dell’anima umana che rappresentano una vera ripetizione dei rivolgimenti fisici avvenuti nell’ Atlantide. I
veggenti della cultura greco-romana erano consci di questo fatto: che il ricevere le rivelazioni divine
nell’elemento liquido-aereo era per la loro anima una ripetizione di passati stadi evolutivi della terra,
quando cioe queste rivelazioni avevano un carattere fisico. Questa consapevolezza era ben presente,
anche se la coscienza era allora in genere meno desta rispetto ad oggi.

Nel mio libro Teosofia potete leggere che 1’esperienza dell’lo irrompe nell’anima quando questa
acquisisce la facolta affettivo-intellettiva. Cid avvenne per ’'umanita in generale nel periodo di cultura
greco-romano che ha il suo centro nell’anno 333 dopo Cristo. Vi ho gia accennato al fatto che il 4° secolo
fu caratterizzato da immani lotte avvenute nell’interiorita umana. L’evento del Cristo le precedette di 333
anni per conferire all’umanita le forze necessarie ad affrontarle; 333 anni piu tardi, attorno al 666, sorse il
fenomeno arabo-musulmano che vede nel mondo solo fatalismo e determinismo — come vige negli
animali — negando cosi la liberta, facolta specificamente umana. Abbiamo visto con quale energia

I’ Apocalista faccia riferimento al numero 666, che chiama il numero della bestia.

In scuole come quella di Chartres era ancora viva questa tradizione. La si era ancora in grado di ravvisare
nell’esperienza interiore della cultura greco-romana una ripetizione — nell’elemento dell’anima — di eventi
ed esperienze pil robusti e immediati, che in epoca atlantica ebbero luogo dentro 1’elemento fisico.

Noi ci troviamo ora nel periodo di sviluppo di cid che chiamiamo anima cosciente. L.’esperienza animica
immediata dentro 1’elemento liquido-aereo ¢ ormai venuta meno. Possiamo pero dire che questo nostro
quinto periodo di cultura ¢ stato nondimeno inaugurato da una specie di catastrofe, destinata a preparare
nell’umanita I’ulteriore sviluppo dell’anima cosciente. Siamo ancora del tutto immersi nella catastrofe del
caos culturale dei primi passi che compie 1’anima cosciente. E I’inizio della regia dell’arcangelo Michele
— di cui spesso abbiamo parlato — ha proprio lo scopo di introdurre, in questo caos, una visione del mondo
in grado di mettere ordine e dare orientamento.

Questa visione consistera nel fatto che emergeranno dalla memoria immagini spirituali, simili a miraggi, a
formazioni di fatamorgana. Saranno immagini simili a quelle della memoria, e che emergeranno per un
processo del tutto spirituale: non piu fisico come all’epoca atlantica, non pitt animico come nel periodo
greco-romano, ma puramente spirituale. Questo fenomeno fara seguito a cio che chiamiamo
“I’apparizione o il ritorno del Cristo”, non nel mondo fisico bensi in quello eterico-spirituale.

Nei pensieri degli uomini si schiuderanno interiormente immagini paragonabili a fatemorgane, con
carattere di visione, che pero al tempo dell’anima cosciente saranno del tutto conscie. Come nel deserto si
vede la fatamorgana creata dal calore dell’aria — viene proprio prodotta dal calore nell’aria —, cosi il
pensiero umano verra condotto alla comprensione di ciod che ¢ aereo-calorico, di cid che vive
nell’elemento dell’aria e del fuoco.

Possiamo allora dire: ai tempi dell’ Atlantide 1’uomo percepiva il divino nell’elemento solido-liquido,
nella materia fisica cioe. Ai tempi dei greci e dei romani egli percepiva lo spirituale nelle meravigliose
formazioni dell’elemento liquido-aeriforme. Ai tempi nostri, dove I’organo di percezione ¢ 1’anima
cosciente, emergera sempre piu a coscienza I’esperienza di cio che ¢ aeriforme-igneo, di cio che ¢ in
realta il calore dell’aria. Questo elemento fara sorgere davanti all’'uomo, in poderose immagini spirituali,
cio che 1 greci vissero animicamente e gli abitanti dell’ Atlantide fisicamente.

Si avvicina cosi un tempo dell’evoluzione umana in cui sorgeranno visioni con la stessa nitidezza dei
pensieri. Saranno visioni riguardanti i tempi passati, I’origine dell’'uomo e di tutto cio che con essa ¢
connesso. La teoria darwiniana, basata su pure illazioni nel suo attribuire all’uomo un’origine dal basso,
precede lo sviluppo reale di una interiore facolta di visione. Questa consiste nel sorgere di meravigliose
immaginazioni visive che sgorgheranno dal calore interiore dell’uomo congiunto al processo della



respirazione. Queste immagini si presenteranno come pensieri carichi di contenuto, pensieri concreti,
quasi tinteggiati col carattere della visione. L’uomo sapra chi egli ¢ stato una volta, scorgendo dapprima
in immagini speculari il suo passato greco-romano, per poi vedere dietro a queste immagini cio che ¢
avvenuto nell’ Atlantide.

Cari amici, questa nuova facolta di visione ci riguarda ben da vicino! Ci riguarda direttamente, perché
essa si sviluppera nell’immediato futuro. Questa nuova veggenza attinente al nostro tempo ci consente di
scrutare fino in fondo il cuore dell’ Apocalista, e a questa capacita di visione egli vuol orientare il nostro
sguardo per mezzo della figura della Donna vestita di Sole, col Drago sotto i piedi, in procinto di partorire
un Bambino.

Ancora nel corso di questo 20° secolo molti uomini diventeranno in realta veggenti grazie a cio che
questa figura esprime. Da questa immagine vengono irradiate molteplici forze in grado di suscitare
realmente negli uomini la comprensione del suo significato piu nascosto, € sempre tale immagine ha
irradiato della sua luce la cultura greco-romana, in cui si € preparata animicamente la possibilita di far
propria questa visione che si ripresentera nel prossimo futuro. Quest’immagine ha assunto le forme piu
svariate: di Iside col bambino Horus; di Madre del Cristo col bambino Gesu. Queste realta erano viventi
in modo meraviglioso proprio nella cultura greco-romana, come nelle numerose metamorfosi che ci sono
state tramandate e di cui si serbava ancora conoscenza.

Nell’immediato futuro gli uomini volgeranno lo sguardo al tipo di veggenza proprio della cultura greco-
romana, quando I’immagine dell’ Apocalisse fu vista sulle nubi, cio¢ nell’elemento dell’aria e dell’acqua.
Guarderanno poi ancora pil indietro e vedranno ci0 che ai tempi dell’ Atlantide viveva nei processi fisici.
Quest’immagine — della Donna rivestita del Sole, che partorisce un Figlioletto e che tiene il Drago sotto i
piedi — la si puo usare come una specie di telescopio spirituale, come una lente oculare in grado di far
vedere un tempo remoto nel quale cio che era fisico e terrestre era strettamente connesso con le realta
sovraterrene e cosmiche. L’interazione tra la Terra e il mondo del Sole e dei pianeti era allora molto piu
intima e intensa.

E una cosa a noi nota che nella prima era terrestre, quella in cui si ripeté 1’evoluzione saturnia, molte cose
sulla terra mostravano le caratteristiche dell’antico Saturno, anche se in condizioni piu densificate.
Quando la seconda grande epoca porto a una ripetizione dell’antico Sole, questo si separo dalla terra.
Durante 1’evoluzione saturnia era ancora unito alla Terra e con lui tutti gli esseri che appartengono al
Sole. Nella terza epoca, quella lemurica, si separo dalla Terra anche la Luna, e cosi sorse la trinita che
rappresenta la realta terrestre a noi pit vicina: la trinita di Terra, Sole e Luna. Il modo in cui si formarono
gli altri pianeti lo trovate descritto nel mio libro La scienza occulta. Dobbiamo considerare anche tutto cio
che 1a viene descritto in riferimento al ritorno delle anime umane sulla terra nel corso dell’epoca atlantica:
questo ritorno viene la descritto come parte dell’evoluzione terrestre, da un punto di vista terrestre.
Vogliamo ora aggiungere un altro punto di vista.

Dovete considerare, cari amici, che a partire dal Mistero del Golgota gli iniziati in grado di capire i segreti
del mondo vedevano nel Cristo I’Essere spirituale del sole che, prima dell’evento del Golgota, era unito
ad esso. Quando volevano mettersi in comunione con il Cristo, i sacerdoti dei misteri precristiani
innalzavano lo sguardo verso il sole. A partire dal Mistero del Golgota, il Cristo ¢ divenuto lo Spirito
della terra. Egli va cercato nella vita della Terra, lo spirito solare Cristo va cercato nell’operare terreno.
Coloro che volevano contemplarlo e vivere in comunione con lui prima del Mistero del Golgota,
dovevano invece innalzarsi fino al Sole.

Questo Spirito solare viene considerato nel suo modo di discendere sulla Terra, come un essere maschile.
Se pur eventi analoghi possono riferirsi anche ad epoche precedenti, ¢ geniale la forma in cui I’ Apocalista
descrive lo Spirito del Sole. La sua ¢ una grandiosa visione che allo sguardo spirituale fa apparire lo



stadio medio dell’epoca atlantica, in una splendida teofania fisica. Da allora, quando i1 Saggi degli antichi
misteri guardavano in alto, nel Sole vedevano il Cristo evolversi ulteriormente e maturare fino a essere in
grado di compiere I’evento del Golgota. Vedevano avverarsi come una specie di parto in seno all’Essere
del Sole, come una nascita cosmica.

I sacerdoti, che a meta dell’evoluzione atlantica vedevano nel Sole il nascere del Cristo quale essere
maschile, avevano precedentemente visto il Sole come un essere femminile. Questo ¢ il grandioso
rivolgimento che ebbe luogo nel centro dell’evoluzione atlantica. Nella prima meta si vedeva dentro
I’aura spirituale del Sole “la Donna rivestita del Sole”, il Sole come essere femminile. Cio esprime
fedelmente quanto allora accadeva nel mondo sovrasensibile: la Donna, vestita di Sole che poi genera un
Bambino. Questa evoluzione cosmica viene giustamente descritta dall’ Apocalista come la nascita di un
Bambino maschio. E lo stesso Essere che piii tardi visse il Mistero del Golgota e che aveva assunto in
precedenza altre forme ancora. Durante I’era atlantica avvenne in lui dunque una specie di “nascita”, che
¢ in fondo una lunga e complessa metamorfosi. Si poteva osservare che 1’Essere del Sole stava
“partorendo” la propria natura maschile, la propria figliolanza.

E cosa significa questo per la Terra? Nel mezzo dell’epoca atlantica ci si poneva in rapporto con 1’Essere
del Sole in modo naturalmente del tutto diverso da quello di oggi, in cui lo si guarda come fosse un
ammasso di crateri e sostanze in combustione: un modo davvero grottesco di considerare il Sole da parte
dei fisici odierni! A quei tempi invece si vedeva cio che ho descritto: la Donna vestita di Sole, col Drago
sotto i piedi, in procinto di partorire un Bambino. Coloro che erano in grado di vedere e di capire questa
visione dicevano: per il cielo, questa ¢ la nascita del Cristo; per noi, ¢ la nascita del nostro Io. Cio ¢ vero,
anche se questo lo fece ingresso nell’interiorita umana solo molto piu tardi.

A partire dalla meta dell’ Atlantide 1’evoluzione fu tale che gli esseri umani presero a diventare sempre
pit consapevoli del proprio Io. Benché non ne fossero consci nel modo in cui lo siamo noi oggi ma in
modo pil elementare, resta il fatto che cominciarono a prendere sempre piu coscienza del proprio lo. Cid
avvenne grazie ai sacerdoti delle scuole misteriche che ripetevano: “Il Sole accende 1’1o dentro I’essere
umano”. Grazie a questa nascita — che I’ Apocalista ci mostra nella sua visione — attraverso I’ininterrotto
influsso del Sole veniva accendendosi da fuori I’To. Cio duro fino al tempo dei greci e dei romani, dove
1’To aveva ormai fatto ingresso nell’interiorita umana. E questa la grande realta di cui si aveva
presentimento: che 1'Io dell’'uomo appartiene al Sole! Tale sentimento di appartenenza era a quel tempi
uno dei piu profondi, con forte influenza sulla natura umana.

E difficile per noi farci un’idea di quanto tempestose, tumultuose fossero le esperienze dell’anima umana
in tempi passati, tanto fragili e rammolliti siamo diventati oggi! Di fronte al fatto che dal cosmo veniva
donato 1’To all’uomo, I’'uomo d’allora faceva I’esperienza di come I’intera sua natura di prima diventasse
un’altra. Precedentemente egli era limitato ai confini della sua anima, a cio che siamo soliti chiamare
“corpo astrale”. E quello che appunto viveva nel mondo astrale, operava allora nello spirito e nell’anima
umani in modo tale che I’'uomo si faceva questa rappresentazione: 1’essere umano ¢ quaggiu, lassu c’¢ il
Sole; I'lo non ¢’¢ ancora, e dal Sole scendono puri influssi astrali. Dal Sole ’'uomo accoglie in sé il corpo
astrale non ancora dominato dall’lo; un corpo astrale interiormente raffinato, sebbene pieno di
emozionalita simile a quella degli animali. Ora invece egli era divenuto un tutt’altro tipo d’'uomo, un Io
completo, lui che prima sentiva gorgogliare in sé solo il corpo astrale. Tutto ci0d era merito e opera del
Sole.

Cerchiamo di farci di tutto ci0 una rappresentazione ben precisa: vi disegnero i passaggi in modo
schematico. L immagine del sole ai tempi dell’era atlantica era compenetrata da un rilucere pieno di vita,
che nella meta inferiore dell’essere solare si esprimeva in movimenti zampillanti. In alto nasceva
qualcosa per cui si aveva I’'impressione di un volto stagliato verso 1’alto. Nella parte inferiore dell’Essere
solare I’'uomo avvertiva I’origine di cio che spumeggiava nel proprio corpo astrale in forma di emozioni,



oltre a tutto ci0 che gli conferiva il suo essere animico e spirituale. La seconda grande fase per la quale
piu tardi si vide passare il Sole, ¢ la seguente: il volto in alto si delinea ulteriormente, si fa piu nitido,
assume tratti femminili, mentre resta indistinto cio che ¢ destinato a portare all’'uomo il dominio di sé
grazie all’lo. La parte inferiore si fa sempre piu piccola finché resta qualcosa sotto che serpeggia e si
contorce come un animale. La terza fase ¢ poi quella in cui si vede nel sole la Donna partorire il Bambino.
Sotto i piedi della Donna si trova ora, trasformato in Drago, cid che prima si agitava nella parte inferiore.
L’immagine del Sole mostra ora la Donna che partorisce, pronta a signoreggiare il Drago, che ¢ la realta
astrale delle epoche precedenti posta ora sotto i suoi piedi.

Fu allora che comincio, sul Sole, la lotta di Michele col Drago. Cio fece si che tutto quello che si trovava
lassu comincio lentamente a discendere sulla Terra, per divenire elemento evolutivo terrestre. Questi
processi venivano visti proprio nella loro manifestazione fisica. Cio che prima era sul Sole, divenne il
contenuto della Terra: un ingrediente che governava I’uomo nel suo inconscio, mentre nella sua coscienza
faceva ingresso sempre di pil la realta dell’lo.

Questo divenire cosmico dell’epoca atlantica trovo la sua controimmagine mitologica nella cultura greco-
romana. L’immagine antecedente di Iside col bambino Horus, trasformatasi in seguito nell’immagine
della Vergine col bambino Gesu, potra nell’immediato futuro rigenerarsi per I’'umanita in una visione
retrospettiva. In questa immagine 1’'uomo vedra la Donna rivestita del Sole, che ha sotto i piedi quel
Drago che fu precipitato sulla terra da Michele e che non si trova piu in cielo. Quest’immagine, che sara
suscettibile di ulteriori trasformazioni, apparira nel tempo in cui il Drago dopo essere stato per lungo
tempo incatenato dara sfogo al suo furore. E proprio cosi: cid che attende I’'umanita attuale & una visione
approfondita dei primordi della Terra e delle origini dell’'uomo, accompagnata dalla contemplazione
eterica dell’essere del Cristo. In questa nostra epoca di Michele si avvera cio di cui parla I’ Apocalista:
Michele ha scaraventato la bestia-drago sulla Terra, ed essa ¢ ora all’opera nell’'uomo. Ma Michele
prende di nuovo a cuore le sorti di cio che, nella natura umana, ¢ stato generato quando il Drago fu gettato
in basso.

Facciamoci un’immagine, la piu chiara possibile, cari amici, del modo in cui cid avviene. Gli uomini
potranno di nuovo guardare indietro all’epoca atlantica. L’ Apocalista ci precede in questa visione: vede
I’immagine della Donna vestita di Sole che partorisce il Bambino e ha il Drago sotto i piedi. Questa
immagine si fa sempre piu debole, sempre piu sfocata col procedere dell’evoluzione atlantica. Al termine
di quell’epoca succede che emergano dal mare le nuove terre ferme, 1 continenti con dentro le forze
provenienti dal basso che hanno causato negli uomini dell’epoca postatlantica vari traviamenti. E la bestia
apocalittica dalle sette teste ad emergere dal mare: la Terra offre la base per le sette formazioni culturali,
trascinando 1’uomo in basso con ci0 che della Terra e dalla Terra traspira nelle sue emozioni.

Anche all’ Apocalista si presenta la catastrofe atlantica nella forma di questa bestia a sette teste che sbuca
dal mare. Questa immagine apparira di nuovo alla visione del futuro, quando s’avverera cio che

I’ Apocalista predice per la nuova epoca di Michele. Si tratta di eventi del tutto reali; I’autore

dell’ Apocalisse parla di realta che ci riguardano da vicino per quanto concerne la vita spirituale
dell’umanita. E proprio cio che ¢ espresso in questa immagine, ¢ strettamente connesso con 1’Essere del
Cristo.

Andiamo incontro a tempi in cui si sapra di nuovo realmente vedere in che modo lo spirito ¢ all’opera
sulla Terra. Anche 1 processi spirituali della transustanziazione cristiana si ripresenteranno di nuovo
all’occhio dell’anima umana. Proprio nella transustanziazione apparira il riverbero terreno di cio che ¢
stato compiuto nelle regioni celesti. Tutto cid che € avvenuto a partire dalla meta dell’epoca atlantica non
¢ che un frammento, una particola della grande trasformazione che si compie grazie all’Essere del Cristo.
Si comprendera che proprio il tipo di metamorfosi che si compie nella transustanziazione, diventa
possibile quando si riesce a vedere in tutto ci0 che ¢ fisico e chimico niente piu che un episodio



passeggero, ravvisando nella transustanziazione ben altro che non solo un fenomeno apparentemente
materiale.

Vogliamo ravvivare in noi stessi il ricordo di cio che nell’era atlantica ¢ in realta apparso nel cielo e poi
disceso dal cielo, il ricordo di cid che apparve sulle nubi al tempo dei greci e dei romani, il ricordo del
Cristo che poi scese a camminare sulla Terra rendendosi comprensibile agli uomini. Vogliamo mantenere
viva la consapevolezza del Cristo che percorre spiritualmente la terra ai giorni nostri € che viene
compreso dagli uomini in visioni intrise di pensieri. Il Cristo ¢ presente nella transustanziazione e diverra
sempre pil presente per gli esseri umani. Le realta che vi ho descritto oggi, indicano le vie lungo le quali
il Cristo si fara a poco a poco sempre piu presente negli eventi dell’evoluzione terrestre.

Note esplicative
di Pietro Archiati

Le conferenze che Rudolf Steiner ha tenuto sono tante, e la loro storia € un’avventura su cui si potrebbe
scrivere una biblioteca di romanzi. Ci sono conferenze di cui non ¢ stata conservata alcuna traccia —
soprattutto quelle degli inizi. Altre sono state riassunte negli appunti dell’uno o dell’altro dei presenti.
Altre ancora sono state stenografate, talvolta da piu di una persona. Nel caso delle conferenze qui tradotte
si puo contare su una certa completezza e su un alto livello di fedelta.

Una cosa non va dimenticata: anche lo stenografo piu abile dipende dalla sua capacita di comprensione di
cio che ode, se non vuol cedere alla tentazione di “correggere” o “interpretare” il suo stenogramma. Nella
conferenza su Dante, per esempio, c¢’¢ tutto un lungo paragrafo che si presenta particolarmente
travagliato. Confrontando tra loro due diverse versioni tedesche che avevo a disposizione, mi ¢ apparso
chiaro che il grado di fedelta alla dizione di Steiner dipende dal grado di comprensione individuale del
contenuto. D’altronde io come traduttore non mi ritengo autorizzato piu di tanto ad aggiungere
interpretazioni o parafrasi di mio conio. In tali casi particolarmente difficili, mi pare decisiva la
conoscenza piu o meno vasta e profonda che il traduttore stesso ha di Steiner. Piu ci si familiarizza col
suo spirito, oltre che col suo linguaggio, piu si ¢ in grado di dire a colpo sempre piu sicuro: questa
formulazione ¢ sua, quest’altra no.

Il mio intento principale di traduttore € stato quindi quello di essere il piu fedele possibile. 11 lettore
italiano vuol farsi ’idea piu esatta possibile di quello che dice Steiner. Una traduzione non ¢ fatta per
render facile ci0 che ¢ difficile, o chiaro ci0 che ¢ oscuro. Ci0 che ¢ difficile e oscuro in tedesco deve
esserlo anche in italiano. Il lettore vuol cimentarsi con 1’autore, € non col traduttore.

Pero il concetto di fedelta va inteso rettamente. Chi ritenga che la traduzione piu fedele sia quella piu
pedissequamente letterale si sbaglia di grosso. Una traduzione puramente letterale rischia piu di tutte di
travisare il contenuto e ingannare il lettore. Cio che ¢ detto in tedesco non si puo dire “tale e quale” in
italiano, perché allora non avremmo a che fare con due lingue diverse. Per essere davvero fedele, il
traduttore deve sforzarsi di ascendere dall’elemento del linguaggio da tradurre, all’elemento del pensiero,
al suo contenuto oggettivo, che ¢ la realta comune a tutte le lingue. Da Ii deve poi ridiscendere nell’essere
vivente dell’altra lingua, quella in cui si cimenta traducendo, e questo lo puo fare solo ricreando
linguisticamente e di sana pianta gli stessi contenuti, a partire dallo spirito del tutto diverso del linguaggio
d’approdo. Stai attento al “che cosa”, dice Goethe, ma pil ancora al “come”. Il ““che cosa” ¢ il contenuto,
il “come” viene deciso dal linguaggio. Una traduzione fedele ¢ dunque un lavoro di creazione artistica:
ogni artista vero, quando crea, ha in testa “la cosa” e la traduce in modi del tutto diversi nei diversi
elementi: nell’argilla, o nel colore, o nel linguaggio, o nelle note musicali... Tradurre da una lingua
all’altra ¢ paragonabile a quello che farebbe Michelangelo se dovesse “tradurre” i suoi Prigioni dal
marmo al colore, come forse ha proprio fatto in certe figure del Giudizio Universale.



Tenendoci a informare il lettore di tutto cio che lo puo interessare, aggiungo ora alcuni particolari piu
concreti. Alcune volte — poche — Steiner fa dei cenni di pura circostanza, soprattutto all’inizio o alla fine
di una conferenza. Non essendo essi d’interesse per il lettore d’oggi e rischiando di intralciare la lettura, li
ho tralasciati. La divisione in paragrafi non ¢ opera dell’oratore. Le stesure nelle edizioni tedesche
presentano paragrafi che in linea di massima mi paiono un po’ troppo lunghi per lettori che non siano gia
a loro agio con la materia. Nella mia traduzione ho cercato di aumentare il numero dei paragrafi per
renderli piu brevi e piu snelli.

C’¢ poi I’annosa questione della terminologia tecnica, che ¢ indispensabile a ogni scienza che miri a una
certa complessita e profondita. Quando Steiner parla di “anima cosciente” oppure di “era lemurica” ho
talvolta aggiunto — espediente puramente formale per dare una mano anche ai principianti, che sono i miei
lettori pitt benvenuti — le parole “cio che siamo soliti chiamare” anima cosciente, “cio che la scienza dello
spirito chiama” era lemurica, e cosi via. Il significato dei termini tecnici risulta perd comprensibile dal
contesto. Nella scelta delle conferenze ¢ stato proprio questo il mio criterio fondamentale: devono essere
conferenze che non presuppongano niente, nelle quali cioe tutto sia comprensibile — almeno in linea di
principio — anche a chi non sa nulla della scienza dello spirito di Rudolf Steiner.

Steiner stesso accenna in queste tre conferenze a qualcuna delle sue opere, soprattutto opere scritte, che
non presentano il problema delle conferenze ricostruite per la stampa in un tempo ancora privo di
registratori. In Italia c’e soprattutto I’Editrice Antroposofica di Milano, che da tanti anni pubblica le opere
di Steiner. Per chi volesse porre gia in partenza, e perché no?, delle solide basi, le opere fondamentali di
Steiner sono: La filosofia della liberta; Il cristianesimo quale fatto mistico; Come si conseguono
conoscenze dei mondi superiori? (che in italiano porta il titolo infelice di L.’iniziazione); La scienza
occulta (sintesi stupenda e impegnativa dell’evoluzione terrestre e umana); Teosofia (trattato
fondamentale sull’uomo, fatto di corpo anima e spirito, in vita e nel dopo-morte).

Le indicazioni che ora seguono riguardano le singole conferenze.
I. L’Iside egizia e la Madonna cristiana

Questa conferenza fu tenuta da Steiner a Berlino il 29 aprile del 1909. E stata pubblicata in tedesco nel
volume 57 dell’Opera Omnia. E una conferenza pubblica, in cui Steiner parla in un modo possibilmente
accessibile a tutti. E si nota il suo sforzo di tradurre dei contenuti anche complessi in un linguaggio
universale.

La discesa di Faust nel regno delle Madri si trova nel 1° atto della seconda parte del Faust di Goethe,
nella scena “Galleria oscura”. Goethe racconta dell’ispirazione che gli venne leggendo Plutarco nel corso
della conversazione con Eckermann, avvenuta il 10 gennaio 1830. L’episodio di Nikias si trova nel
capitolo 20 del Marcellus di Plutarco. L aforisma di Goethe citato alla fine della conferenza fa parte dei
Detti in prosa o Massime e Riflessioni del sommo artista, nonché scienziato. Il coro mistico cui ¢
accennato piu volte si trova alla fine del Faust.

II. Dante, Beatrice e la Filosofia

E una conferenza tenuta da Steiner a Berlino il 3 febbraio 1913 in occasione della prima assemblea della
societa antroposofica da poco fondata. L’edizione che ne fece Marie Steiner nel 1943 — insieme con altre
tre conferenze — porta il sottotitolo Estratti di allocuzioni tenute ai soci. Cio indica che non tutto cid che
Steiner aveva detto ¢ contenuto nel testo pubblicato.

Di questo testo io0, a mia volta, ho tralasciato la prima parte che ¢ di carattere storico, e il cui contenuto
riassumo qui brevemente. Steiner narra che gia dal 1902, quando il suo destino lo mise temporaneamente
alla testa della sezione tedesca della societa teosofica, aveva in mente quella che chiama Antroposofia,



una scienza del tutto moderna riguardante 1’essere umano. Egli ricorda come, in occasione dell’assemblea
di fondazione d’allora, si dovette assentare per tenere una conferenza a gente di tutt’altro tipo, nella quale
uso proprio il termine “antroposofia” per caratterizzare cio che gli stava a cuore. Mette in contrasto
volutamente la parola “antroposofia” con la parola “teosofia” per dire: i tempi in cui si ricercava
passivamente, per rivelazione, la “saggezza divina” (teosofia) sono finiti. Ora si tratta di aggiungere il
nostro individuale sforzo conoscitivo per conquistare attivamente una “saggezza umana” (antroposofia) a
misura d’uomo.

Parla poi della necessita di questa nuova “scienza dello spirito” per una vera rigenerazione dell’umanita,
nonché della difficolta di diffonderla a causa del materialismo che dilaga non solo nella scienza naturale,
ma perfino nella teologia. Soprattutto la scienza si crede in possesso di verita assolute e scarta gia in
partenza come dilettantismo tutto cio che non porta il suo sigillo. La fede cieca nell’autorita della scienza
la investe di un’autorita non meno opprimente di quella religiosa.

A questo punto comincia la trattazione di Dante da me tradotta. E stupefacente lo spirito universale,
fresco, con cui Steiner parlando di Dante fa un quadro del cammino dello spirito umano attraverso i tempi
guidato dalla Sofia, poi dalla Filosofia, infine dall’ Antroposofia. E una conferenza solo per soci, badiamo
bene, tenuta per giunta nell’occasione della fondazione della loro societa. Forse molti si aspettavano
qualcosa che valesse solo per loro, che si riferisse alla loro nuova “confraternita” e ai compiti esclusivi
che aveva da svolgere nell’umanita... Nulla di tutto questo! Steiner non mette neanche un Goethe al
centro delle sue riflessioni, bensi un Dante! Basta e avanza per dare un’idea del suo spirito aperto, che
rifugge da ogni tipo di settarismo e dogmatismo, con 1’occhio sempre rivolto all’umanita intera e allo
spirito umano nella sua universalita.

I brani della canzone Amor che ne la mente mi ragiona di Dante, che Steiner cita e commenta, sono presi
dal trattato terzo del Convivio (vv. 1-8 e 55-58). Steiner li cita naturalmente in tedesco, in una traduzione
tra I’altro né bella né fedele. Va da sé che era la traduzione in tedesco a permettere a Steiner, prima di
sorprendere i suoi ascoltatori col nome dell’autore, di supporre che fosse scritta da un poeta
contemporaneo innamorato. Usando qui il testo originale di Dante, non si pu0 certo ottenere lo stesso
effetto psicologico, perché 1’orecchio italiano si accorgera subito che si tratta di un linguaggio vecchio di
qualche secolo, e 1 piu riconosceranno immediatamente Dante.

III. La Sofia dell’ Apocalisse, vestita di Sole

Questa ¢ una conferenza che Steiner tenne a Dornach il 16 settembre 1924, dodicesima di diciotto
conferenze tutte sull’ Apocalisse. Sono state pubblicate in Germania nel 1995 nel volume 346 dell’Opera
Omnia. Gli ascoltatori di Steiner sono pastori protestanti che hanno chiesto a lui, e ricevuto, gli aiuti
necessari per instaurare un rinnovamento della vita religiosa, e soprattutto dei sacramenti cristiani.
Coltivare la scienza dello spirito e rinnovare il cristianesimo sono come i due lati di un’unica medaglia,
ma non tutti sanno fare le due cose contemporaneamente: c’¢ chi giunge a rinnovare il cristianesimo
tramite la scienza dello spirito, e chi giunge alla scienza dello spirito tramite un rinnovamento del
cristianesimo. Nella tolleranza interiore ¢’¢ posto per tutti!

Va da sé che stralciare una conferenza dal suo contesto pit ampio comporta degli svantaggi. Ma non tutti
gli svantaggi si possono evitare se si vuol conseguire il vantaggio sommo di rendere accessibili a tutti
queste preziose perle spirituali. Per aiutare la comprensione, ho ampliato di qualche frase il paragrafo che
comincia: “Nel mio libro Teosofia... ”. Steiner fa Ii un breve accenno alla conferenza precedente,
presupponendone il contenuto che io riassumo per sommi capi.

C’¢ chi ritiene che queste conferenze sull’ Apocalisse siano di proprieta esclusiva dei sacerdoti che le
hanno udite — e che hanno ormai tutti varcato la soglia della morte. Questo modo di pensare mi sembra



contraddire profondamente lo spirito di Rudolf Steiner, che non ammette per principio I’esistenza di beni
spirituali che non siano per tutti gli uomini. Inoltre, chi anche solo inizi a coltivare la sua scienza dello
spirito, comincia a rendersi individualmente attivo nei confronti del cammino dell’umanita. Dal ruolo di
pecorella — docile o smarrita —, che ancora deve venir condotta da altri, passa al ruolo di “sacerdote”, di
colui cioe che assume responsabilita attive e individuali nei confronti dei destini dell’uomo.

Questa terza conferenza ¢ impegnativa: il suo significato si dischiude meno a una lettura veloce che a una
meditazione e a uno studio perseveranti. Basti qui ricordare, per un orientamento generale, la divisione
dell’evoluzione terrestre che fa Rudolf Steiner:

— ci sono sette successivi modi planetari di esistenza della Terra, chiamati Saturno, Sole, Luna, Terra (in
questa forma ci troviamo ora) Giove, Venere, Vulcano;

— I’evoluzione della Terra vera e propria si svolge in sette grandi ere che vengono chiamate: polare,
iperborea, lemurica, atlantica, postatlantica o postdiluviana (quella attuale) e poi una sesta e una settima,
per le quali Steiner usa per lo piu termini desunti dall’ Apocalisse;

— ogni era si suddivide in sette periodi culturali, che durano circa 2160 anni, il tempo che il sole impiega
per passare da un segno dello zodiaco al seguente. I sette periodi di cultura dell’epoca postatlantica
(quella attuale) sono: il paleo-indiano, il paleo-persiano, I’egizio-caldaico, il greco-romano (che va, se si
vuol esser precisi, dal 747 a.C. al 1413 d.C.), il nostro attuale, che ¢ il 5°, e poi seguiranno gli altri due.

Nella traduzione di questa conferenza mi sono impegnato a essere il pill preciso possibile, soprattutto
dove si tratta di cose non facili per il nostro intelletto abituato a indagare solo cio che ¢ fisicamente
sensibile.

Sette fiaschi di lacrime
ho versato per cercare te

Cinque quadri di Paolo Agnello

«Chi mette piede a terra paga penitenza!» disse Giovanni quando arrivato per primo in cima alla salita si
volto indietro a guardare dove fossero i suoi amici. Era il piu grande dei quattro, tutti fra i nove e i tredici
anni. Arrancavano sbuffando come disperati, dimenando le spalle su e gitt come due stantuffi, in
particolare Marco. Annaspava in fondo lui il pit piccolo, ce la metteva tutta, anche I’anima nel seguirli,
ma proprio non riusciva a star dietro a quelle furie. Gli altri due arrivati in quel momento, seguivano dal
culmine della salita i suoi zigzag penosi, sempre pit lenti. Marco indietro a testa bassa, intravedeva da
sotto le sopracciglia — due rovi di sudore e disperazione — le loro sagome incredibilmente lontane. Gli
sembravano piccolissime sul dosso della strada, pronte a ripartire di nuovo e lui invece ancora inchiodato
su quel muro di pietre e pianto. Ritto, tutto il peso sul pedale, si dannava a spingerlo giu, I’avrebbe
schiacciato come un verme se solo avesse potuto, avrebbe schiacciato tutto il mondo e sotto ci avrebbe
messo pure la testa di quei disgraziati lassl, insieme alla salita, le scommesse e chissa quant’altre cose.
Quasi fermo sulla punta della pedivella, sentiva il respiro grattare dal fondo dei polmoni 1’ultime
molecole d’aria, sentiva il ticchettio della catena sgranarsi con lentezza assassina, senti la voce di
Giovanni che gridava:

«Dai Marco... e muovile quelle gambine!». Gia, muoverle: una parola. S’era impuntato del tutto e
nemmeno ce la faceva ad alzare lo sguardo che arrivava giusto dove stavan loro, a cavalcioni sulla canna
della bici, un piede per terra. Di certo era li che stavano le porte del paradiso, era da li che cominciava.
Ecco a sinistra la chiesetta dei frati cappuccini. Era un punto di riferimento preciso; oltre ad essa non era
mai andato, la sua vita sportiva era finita sempre li, irrimediabilmente. E pensare che trenta metri
sarebbero bastati... trenta metri appena!



Mise un piede per terra. Da sopra gli arrivo un »oh...» interminabile.

«Ci vediamo al campo, Marco» e senza tanti complimenti se n’andarono lasciandolo su quel piede
traditore, su quella sua volonta flaccida come le gambe e che non riusciva ad imporsi, a farsi abbastanza
male. In mezzo alla strada, alle due del pomeriggio di quel giorno d’estate, erano dunque rimasti solo lui
e la sua ombra. Gli amici per punizione I’avevano abbandonato; ma anche lui, se avesse potuto, si sarebbe
buttato via da solo per la rabbia che si faceva, come altrettanta rabbia trasudavano quei suoi inutili
aggeggi la sotto che rimirava adesso a capo chino, il sudore a bruciargli gli occhi, un sole a picco, mentre
pestavano la sua ombra ingobbita. Avrebbe voluto pestarsi da solo e per bene.

Scese e s’avvio a piedi. Nel gran silenzio intorno, solo il suo respiro e la catena facevano rumore;
stancamente si trascinava dietro la bicicletta osservando le punte scorticate dei sandali mentre rimuginava
fantasie di rivincite, quando d’improvviso s’accorse di avere una gran sete e allora si guardo in giro in
cerca d’acqua. Davanti a lui c’era la chiesetta col portone semiaperto ed ai lati una fila di olmi; alcuni
cipressi, da dietro il campanile, gettavano una lunga strisciata d’ombra. Attratto da quell’idea di fresco,
piego verso il viottolo; un leggero venticello muoveva appena la siepe di alloro. Appoggiata la bici al
tronco di un albero, si sedette sul muretto, 1 gomiti sulle ginocchia, le braccia penzoloni, a riprender fiato.
Se ne stava a testa bassa guardando distrattamente per terra e col piede rimestava nella ghiaia e poi di
nuovo guardava quelle sue gambe sottili come fiammiferi e penso a quelle di Giovanni. No, non ce
I’avrebbe mai fatta, si disse con aria sconsolata nel fare il paragone; se le osservo meglio, di profilo
stavolta; contrasse il bicipite, si mosse appena. No, non c’era verso, con quello non ce 1’avrebbe mai fatta.

Nessuno passava a quell’ora; il portoncino d’ingresso semichiuso sembrava la bocca d’un mantice pronta
a fargli vento e sul sagrato la facciata della chiesa aveva dispiegato un ventaglio di densa ombra:
un’immagine di fresco consistente. Se lo senti scendere in gola tutto quel fresco. Magari avrebbe potuto
chiedere da bere al sagrestano; ma non era bello entrare la dentro, in una chiesa cattolica dove lui,
protestante, non aveva mai messo piede e dire: «Mi da un po’ d’acqua?». No, no... non va. Non un’anima
viva, neanche un cane in quella landa deserta. Ma chi sarebbe mai andato alle due del pomeriggio, con
quel caldo, in bicicletta, per una salita cosi? Si sentiva abbandonato dagli amici, da sé stesso e dalla
fortuna; ma non era bello stare li a piangersi addosso, appeso al nulla come un salame. Decise allora di
entrare; li dentro di certo avrebbe trovato ancora piu fresco e poi era anche un po’ curioso. Tante volte era
passato la davanti senza mai fermarsi. Non si poteva entrare, non stava bene entrare in una casa che non ¢
la tua, gli avevano sempre ripetuto 1 suoi; ma lui avrebbe tanto voluto vedere com’era fatta dentro una
chiesa cattolica.

Appena varcata la soglia senti un forte odore di candele e di altro e si trovo davanti un compatto muro di
penombra. Quando gli occhi si furono abituati all’oscurita, vide sullo sfondo un imponente tavolo
collocato sopra alcuni gradini di marmo che mandavano un incerto chiarore. In alto un crocifisso cupo e
severo incombeva su tutta la chiesetta, al centro alcune panche allineate in bell’ordine. Il bianco altare
risaltava su quel mondo semisommerso da un’ombrosa immobilita.

D’un tratto venne attratto sulla sinistra da qualcosa di dorato che mandava riflessi di luce gialla.
S’avvicind meglio. In mezzo ad una grande cornice, vide il volto di una Madonna, il capo leggermente
piegato da una parte. Era molto bella, anzi, a dire il vero, non aveva mai visto un viso cosi bello. Si fermo
davanti a quell’immagine per guardarla meglio. Nella chiesa dove andava lui non ¢’erano quadri, e poi
I’atmosfera era piu composta, severa, senza né odori né colori, mentre li invece, di colori ne vedeva
dappertutto e anche di quadri e poi era cosi dolce quel viso... nemmeno la mamma 1’aveva cosi bello.
Avrebbe voluto domandarlo a lei, lei che viveva in chiesa, in un posto cio¢ dove si possono chiedere cose
davvero speciali, di dargli una mano. Anzi due: si, due gambe migliori. Non avrebbe mai chiesto cose
inesistenti lui, e neppure cose che gli altri non volevano dargli; no, questo mai! Si trattava solo di ricevere
la grazia di un po’ piu di carne su quei benedetti muscoli che non volevano proprio crescere. Carne sua,



diamine, non presa altrove! A dire il vero questo 1’aveva gia fatto, senza raccontarlo a nessuno pero, e
soprattutto mai nelle preghiere dette in chiesa a voce alta, in occasioni particolari, di quelle che contavano
di piu. Si questo miracolo dei muscoli grandi il doppio, lo aveva chiesto nella sua chiesa molte volte e
sempre premettendo se quella fosse la Sua volonta, beninteso. Perod non era mai successo niente. E allora
si decise. Si guardo intorno e visto che non c¢’era nessuno e non c’era niente di male a farlo, chiese anche
a lei che, come donna di certo doveva pur essere stata mamma, di mettergli un po’ piu di roba nelle
gambe. Lo chiese piu volte, con convinzione, guardandola fisso negli occhi, ché quegli occhi immaginava
avessero difficolta a dirgli di no. «Non c’¢ niente di male» si disse quando usci fuori «in fondo poi
pregare in due chiese ¢ sempre meglio che in una sola».

sk

E cosi pochi anni dopo, quando provo per la prima volta un certo indefinibile languore, scopri che era il
volto di una ragazzina a farglielo venire. Non si perdeva piu con i suoi amici a far gare, e quando montava
in bicicletta non era piu per andare in cerca di salite, ma per girovagare, senza una meta precisa.
Soprattutto gli piaceva pedalare per le campagne, su strade bianche, lungo filari di viti con quel loro verde
tenero e tanto altro verde dappertutto, come quello scuro dei cipressi, fitto dei lecci, generoso dei
castagni, e le sinuose curve delle colline. Tutte queste cose gli ritornavano addosso rovesciandogli dentro
un insopprimibile tormentone che lo portava a cercare luoghi sempre piu solitari. Li nessuno avrebbe
indagato il suo sguardo perso fissare un mondo che gli appariva cosi com’era, quasi lo vedesse per la
prima volta, o chiesto a cosa stesse pensando quando, di botto, smetteva di pedalare per rimanere in fissa
a cavalcioni della canna, incantandosi sul nulla come un babbeo. Nessuno doveva sapere che era cosi
stranito per colpa di quel volto di ragazzina che lo inseguiva ovunque, che s’appiccicava ad ogni pensiero,
ad ogni cosa o luogo, per ritornargli di continuo in testa con le sue mille diverse espressioni. Il viso di lei
— per giunta abitava proprio nello stesso suo palazzo — che quando I’incrociava lungo la tromba delle
scale manteneva invece sempre la medesima espressione nel salutarlo, come niente fosse.

E pensare che mai prima di quel certo giorno s’era accorto di quanto fosse affascinante quel suo modo di
guardarlo, in quella maliziosa tralice; cosi particolare la sua voce, prima di quel certo giorno quando gli
disse »Ciao», un ciao diverso dagli altri pero. E poi il suo volto delicato e dolce, proprio come quello
della Madonna della chiesetta in cima al poggio. L’aveva subito paragonato al suo, senza pensarci un
momento. Un giorno aveva anche pregato il suo Dio, quello severo della chiesa di papa — anche se
credeva non potesse perdersi dietro a simili cosette — di fare qualcosa sebbene non sapesse cosa. E questo
pensiero gli veniva soprattutto quando, in cappella, ascoltava la musica e credeva che tutto il mondo
s’intenerisse come il suo cuore, su quel delicato passaggio dagli accordi precisi. Ed era quello il momento
giusto per chiedere qualcosa di forte e decisivo. Chissa se con quelle note, che sembravano sfiorarlo
dentro ovunque, non sarebbe riuscito a ricavare dalla sua voce sgraziata un suono altrettanto melodioso di
quello dell’harmonium che in chiesa stava scuotendo tutti, con voce talmente potente da far vibrare i
vetri.

Ogni tanto pero avvertiva, dentro quella sonorita, una sostanza dura, un qualcosa che rammentava lo
stesso timbro della voce di papa, specie quando lui cercava di convincerlo della giustezza di una certa
cosa o gli proibiva di fare proprio quelle che pit gli garbavano. Mentre 1’organo della piccola chiesa, e
nella quale non avrebbe dovuto mai metter piede, gli suscitava particolari struggimenti, irripetibili, con
quella sua voce calda, specie quando fermatosi con la bici, stava ad ascoltare, per un minutino soltanto
beninteso; ché poi, appena s’allontanava pigiando come un matto sui pedali, si credeva ancora inseguito
da quelle note, a proporgli immagini fantastiche.

I suoi amici da tempo lo braccavano, ora che non li frequentava con I’entusiasmo di una volta, ora che le
loro sfide non lo interessavano piu. Aveva scoperto ben altro lui; questo di certo loro non 1’avrebbero
capito, n’era convinto, sebbene supponeva avessero intuito che doveva essergli capitato qualcosa di



veramente strano. Del resto Marco era un tipo taciturno, uno che le cose le faceva da solo e in silenzio.
Ogni tanto spariva, riuscendo a seminarli con furbi stratagemmi. E cosi un giorno si decise; scese dalla
bici ed entro nella chiesetta. Accadde un pomeriggio in cui si sentiva particolarmente inquieto, piu
scontroso del solito, ché niente pareva interessarlo. Dentro un gran silenzio. La Madonna con le sue
scaglie dorate intorno, era sempre li; mandava dal suo angolo gli stessi bagliori d’una volta; era dal tempo
delle gare in bici che non entrava la dentro. S’avvicino alla nicchia dove alcune fiammelle smuovevano
un’aria ferma tutt’intorno e quando fu Ii vicino, scopri che aveva lo stesso volto della ragazzina del
palazzo, e pure gli occhi erano identici. Lo guardavano fisso mentre quelli di Ivana — cosi si chiamava —
non avevano quello sguardo cosi dritto con cui la madonnina sembrava osservarlo. E la bocca poi,
mostrava fra le labbra parole bell’e pronte, li Ii sul punto di uscire, che bastava andarle a prendere, ché di
sicuro erano dolcissime e ci trovava tutto cio che voleva in quell’immagine; sarebbe stato ore a guardarla.
E allora comincio ad implorare senza ritegno e chiese di poter udire quelle stesse cose che sognava di
sentire, pronunciate pero dalla bocca della ragazzina del palazzo. Ed anche a lui allora, di rimando, venne
la voglia di sussurrare qualcosa d’altrettanto tenero... E di seguito chiese diverse altre cose ancora, lo
fece tante volte, e quando fu stanco di chiedere lascio la chiesa.

Fu poi una notte, una notte di luna piena di alcuni anni dopo, che spinto dalle stesse uggie di sempre,
Marco usci di casa. Era sempre un volto di donna quello che si portava dentro come un tatuaggio
indelebile, solo che lei era un’altra stavolta. Una donna particolare, un volto forte e deciso, una risata
graffiante e poi una tale chiarita negli occhi, che ogni volta da essi sembrava sortisse un inafferrabile
serpente a stringergli il collo, a soffocarlo senza misericordia, e allora tutto quel chiarore di prima
scompariva. Davanti a lei Marco era come se perdesse ogni forza. Si, I’aria era fresca e limpida, e la
stessa luce che lei si portava addosso, s’era come trasferita in cielo dove una luna piena gli rifletteva un
identico struggimento, quella sera. E quando si mise sul solito muretto a fantasticare scopri, sul tondo
perfetto della luna, il disegno di un volto dolcissimo e, distesa sopra, una luminosita che pareva provenire
da altri mondi; come la ragazza, del resto, che emanava una chiarita di pensiero e di parola, anch’essi di
altri mondi. E s’accorse che pure la luna aveva la stessa dolcezza del volto della Madonna della chiesetta.
Lui che, da buon protestante, non credeva alla divinita della Madonna, sentiva nella creatura racchiusa in
quell’immagine, una celestiale umanita. Quella sfera in cielo, quello zero gonfio di luce riflessa,
sembrava la bocca di un pozzo da cui potevano sortire tutti i sogni di questo mondo.

sk

Quando poi i tempi divennero difficili e gli uomini piu soli e cattivi, ci furono molte persone che, in
compenso, tornarono a frequentare le chiese. Capito un giorno anche a Marco, diventato maturo ormai, di
tornare in cima alla salita, nella chiesetta dove andava da ragazzo. La chiesa dove si recava una volta alla
settimana la trovava sempre piu austera, senza il colore dei quadri, con le colonne di marmo a ridosso di
pareti grigie, e poi si parlava molto di giustizia, comandamenti, ma soprattutto delle tante cose che non si
dovevano fare. Troppe. Restava ben poco per un uomo ancora giovane come lui... e poi era venuta la
guerra a dimostrare che quelle famose cose stavano davvero cosi, non esistevano patteggiamenti,
debolezze, rinvii; ma solo una destra e una sinistra. Il mondo si divideva quindi in modo preciso, come si
era sempre affermato nella chiesa di papa. I buoni da una parte e i cattivi dall’altra; non c’era spazio per
la tolleranza dei compromessi, né per le mezze misure. La guerra era un dio severo e terribile e lo
dimostrava dividendo il grano dall’erbe cattive, dividendo il mondo, le nazioni, ed ora ci si metteva pure
la morte, divenuta di casa in citta, a dividere le famiglie.

Arrivo dunque in bici quel giorno, fermandosi allo stesso punto, quello famoso oltre il quale non era mai
andato, senza troppa fatica, stavolta; solo il fiato era un po’ piu grosso. Gli anni lo avevano ben accorpato
di cellule giuste nei punti giusti, e aveva inoltre allungato le ossa calcificandole per bene, e pure la voce
s’era fatta robusta. Si raccontava in giro che il volto della Madonnina da un po’ di tempo aveva
cominciato a muoversi: bastava guardarla a lungo negli occhi. Quando ci ando quella sera, erano in tanti



ammassati in chiesa, nella nicchia a sinistra entrando. Sotto il piccolo altare, come ai lati della cappella ed
ovunque, un’infinita di candele mandavano luce e fumo. A forza di guardarle, da dietro la moltitudine di
teste immobili e allineate come tegole, quelle piccole fiammelle sembravano tanti omini gialli e rossi in
processione. E quando finalmente giunse alla balaustra, si ritrovo davanti la Madonnina di una volta. Ne
erano trascorsi di anni dal tempo delle gare in bicicletta; ma ancora credeva di sentirsela addosso un
altrettanto appiccicosa pellicola di sudore, assieme al medesimo sconforto di allora, le gambe svuotate, le
forze disseminate lungo la salita, ora che la vita si presentava ancora una volta tutta in salita come a quei
tempi, in quel tempo in cui gli altri, i nemici adesso, erano i piu forti, ed ogni cosa, ogni giorno, tutto,
sembrava piu forte di lui e contro questo nessuno avrebbe potuto far nulla.

Il mondo era cambiato davvero e rapidamente, ma ecco, s’accorgeva che gli occhi della Madonnina
avevano la medesima dolcezza di quando ragazzo giunse fin li, in quel pomeriggio, disfatto dalla fatica.
Quelli non potevano tradire perché c’era qualcosa in quello sguardo, come una continuazione naturale di
un altro formatosi ad inimmaginabili altezze. E se lo sentiva addosso come vivo, e lo indagava e gli
parlava, trasmettendogli sensazioni che solo il suo indefinito linguaggio avrebbe potuto definire. Non
poteva capirlo questo quand’era bambino; ma ora, da adulto, aveva I'intelligenza per farlo, come aveva i
mezzi per chiedere il necessario per tirar su uno straccio di pensiero capace di spiegargli perché gli
uomini volessero farsi la guerra, ed ammazzarsi fra loro con tanto gusto. Ma non poteva chiederlo a lei
che in tutto ci0 non c’entrava per niente, si disse. La spiegassero gli uomini quella cosa strana, lo
risolvessero loro il gioco complicato in cui s’erano infognati e che pareva non avesse vie d’uscita, se non
solo morte e ancora morte. Rifletteva a queste cose e non gli usci altro da quella scatola magica in mezzo
alla tempie che si dichiarava capace di capire e invece non capiva nulla. Tutto era cambiato troppo
rapidamente per rendersene conto, perché nemmeno le sensazioni di una volta se le ritrovava piu, almeno
quelle: le vibranti sensazioni di quand’era ragazzo. Anche quelle s’era perso, i bombardamenti avevano
davvero distrutto ogni cosa!

Di lui non restava altro che la voglia d’immaginare se non altro, sebbene alla lontana, quale fosse il piano
di un Dio giusto come quello che aveva conosciuto; ma non gli era venuto fuori niente, ed aveva
continuato a frequentare la sua chiesa di sempre, per uscirne ogni volta con dentro un cuore immobile e
gelido come un ghiacciolo. Eppure ce n’era tanto di caldo la dentro e le persone lo premevano da ogni
parte, e lo scaldavano con i loro corpi, ma niente era capace di confortarlo. Neppure il pensiero della
donna che aveva amato e la cui immagine vagava adesso nella sua mente fra ricordi sparsi alla rinfusa; e
pure i soprassalti di passione di un tempo, erano li come foto che non riuscivano a cedere niente al di la
delle loro immagini.

Quando usci fuori faceva freddo, un freddo che non poteva allontanare perché il mondo pareva ricavato
da esso ed anche lui era come rappreso in una bolla di carne scavata nel gelo. Come venirne fuori? Tutto
inutile. La guerra sarebbe continuata, gli uomini avrebbero continuato a morire senza sapere perché, e lui
avrebbe continuato a inseguire le sue domande.

keksk

Passarono gli anni, ma ancora serbava un’ostinata sensazione; che cio¢, come allora, i suoi amici
pedalassero meglio di lui e che in salita andavano ch’era una meraviglia e lui invece ad arrancare dietro a
tutti; come pure se li immaginava perennemente spensierati con quei loro sorrisi, beati e soddisfatti di
tutto. Ogni tanto s’era chiesto dove fossero adesso, cosa facessero con quel corpi grandi € grossi con cui
potevan permettersi cio che volevano. Forse avevano famiglia, figli; ma avevano avuto anche la guerra, si
disse. E penso alla famiglia, e penso a s€. Ma lui, di costruttivo, di personale, di suo insomma, cosa aveva
fatto? Era questa la domanda che si rivolgeva spesso, ed era quello il problema. Lui protestante, avendola
imparata da bambino, rammentava la parabola del seminatore, dei semi tutti uguali, in cui il seminatore
pero non poteva niente, perché solo il terreno ne avrebbe determinato la crescita: sabbia, terra, roccia.



Erano gli uomini, i singoli uomini che avevano finalmente la possibilita di decidere cosa fare di sé!
Questo pensiero rivoluzionario non trovava pero sbocco nella vita di tutti 1 giorni, nel suo pensiero di
carbone bagnato. Tante volte ne aveva parlato con amici, ricevendone in cambio solo alzate di spalle.
Erano altrove le cose importanti € non in questo onanismo intellettuale... non avevano tempo da perdere
loro! Gli altri continuavano dunque a pedalare piu forte di lui; niente da fare, sarebbe rimasto sempre
indietro se non sviluppava un pensiero pitt muscolare, terrigno.

Faceva I'insegnante al liceo, e una volta dovette spiegare ad un suo alunno piu curioso degli altri, che le
favole hanno un senso oltre quell’aura di magia che si portano dentro e che tanto piace ai bambini; un
senso che dovrebbe solleticare la mente degli adulti. Esse, anzi le piu belle, sono state scritte proprio per
loro, i grandi, quasi fossero altrettante parabole. E allora — doveva preparare una recita con delle metafore
— gli chiese come dovesse interpretare, in particolare, la fata di Pinocchio: la fata Turchina. Li per i, non
seppe dargli una risposta. Quando torno a casa ci penso sopra, ci penso tanto e, assieme ad altre
immagini, la fata a un certo punto gli venne incontro rivestita di un immenso velo azzurro. Non seppe mai
se era semiaddormentato o se fu un sogno quella specie di apparizione.

Era sera, nella sala nessun rumore, solo silenzio; che quando ¢ totale sembra crepitare nella sua apparente
immaterialita. E dietro alla figura della fatina sospesa per aria, quella che rammentava da ragazzo, come
per sovrapposizione gli venne incontro I’'immagine della Madonnina della chiesetta in cima alla salita,
con quelle luccicanti scaglie dorate intorno. Socchiuse gli occhi sull’onda dei ricordi ed ecco che in alto,
nel cielo della sua smisurata nostalgia, saliva una luna con gl’irrimediabili languori di quand’era giovane,
ché in quelle notti eterne ci sarebbe montato sopra per volarsene via; e poi la prima ragazza della sua vita,
che non osava nemmeno sfiorare con un dito, inafferrabile come la fatina di Pinocchio sospesa per aria,
impalpabile nella sua stupenda evanescenza.

Era il femminile quello, erano i suoi stessi sentimenti che non si comandano, che sopraggiungono con la
stessa logica del vento che non sai da dove venga, né dove vada. Era la sua stessa anima... Ecco cos’era
quella voglia di una donna inesistente, quel suo estenuante cercare: la nostalgia del femminile! »Sette paia
di scarpe ho consumato, sette fiaschi di lacrime ho versato per cercare te...» se la rammentava bene la
filastrocca della novella ripetuta mille volte e che amava tanto sentirla ripetere di nuovo e che gli dava
I’idea di una ricerca perenne e dolorosa; ma per questo ancora piu bello sarebbe stato trovarla quella
donna. Ma chi era poi quella creatura fantastica, tale da meritare tanta sofferenza? Ecco cos’era: era il suo
sterminato sentire che cercava di uscire da qualche parte e lui non gli aveva mai dato modo di farlo.

Era il volto fermo della Madonnina che se lo guardavi fisso, con la forza della volonta, si muoveva, come
sarebbe accaduto in te; sarebbe bastato guardare dentro con altrettanta forza e anche li qualcosa di certo si
sarebbe mosso. Era I’anima quella! La sua stessa anima che adesso gli si era come rivelata e che faceva
capolino da quella sovrapposizione di volti femminili. Il femminile in ciascuno di noi... I’eterno
femminile che da vita al mondo, agli uomini e che, come un immenso cerchio, non si esaurisce mai, non
ha mai fine! Una specie di dio Mercurio, il messaggero inafferrabile che volando per spazi interiori lascia
tracce di sé, come 1’amore che dove passa lascia il segno. E rammentava la parabola del seminatore; ci
vuole I’anima, il cuore, perché il germe gettato dal seminatore, caduto a terra, sappia decidere cosa fare di
sé. Ci vorra I’anima, la vita cioe, perché possa crescere.

sk

Trascorsero altri anni ed un giorno all’improvviso suo zio se ne ando. Fu proprio Marco, incaricato a
riordinare la libreria dopo la sua morte, a dover decidere quali libri dare via e quali tenere per sé. Era dal
giorno avanti che s’arrampicava su quei muri tirati su con pignoleria; gl’innumerevoli mattoni allineati
con passione e che tante volte aveva ammirato. Oggi quell’ammirazione avrebbe dovuto usarla tutta in
quel gran lavoro che aveva davanti, con i libri accatastati in ogni angolo dello studio: colonne a malapena



emergenti dal gran polverone della stanza. E nella controluce di quella nebbiolina, fra particelle odorose
di muffa, credeva di vedere ancora suo zio, di percepire i passi strascicati che a fatica stavano dietro alla
sua smisurata voglia di leggere e ogni tanto si fermava. Ora che, cessato per un attimo d’armeggiare,
incantatosi davanti ad uno scaffale, immaginava tutta quella frenesia di lui ricomporsi come d’incanto
nella beatitudine della lettura. Ecco, d’un tratto parve percepirlo davvero I’amore dello zio per il pensiero
altrui, come seminato a brandelli un po’ dappertutto, e che Marco scopriva occhieggiare dall’oro
screpolato dei caratteri sui libri pitt vecchi: quelli amati di piu. E lo spirito che ci aveva passato e ripassato
piu volte sopra, la sua smisurata voglia di conoscere, ebbene credette di sentirseli rivivere dentro; quasi
rivedesse la sua ombra ricurva, come da piccolo quando seguiva lo zio mentre col dito puntava gli scaffali
da sopra i suoi occhialini tagliati di netto.

Fu cosi che, al passaggio di quell’ombra, gli apparve quel libro. Allungd la mano. Trilogia. Uno strano
titolo, un autore sconosciuto: Steiner. E prese a sfogliarlo, scorrendo le righe per consuetudine piu che per
vera intenzione, ma poco alla volta cadde dentro quella lettura diversa; fini per portarselo a casa. In fondo
non era cosi lungo. Lesse tutta la notte.

All’inizio Marco aveva la sensazione di andare di nuovo in salita: le famose salite che lui da ragazzo non
digeriva proprio. Erano ancora i tutte intere nella loro irreversibile pendenza; ma lo sforzo da fare era di
ben altra natura stavolta. S’ impegno al massimo, mettendo da parte abitudini, convinzioni, certezze, tutte
cose acquisite negli anni; come pure la sicurezza di luoghi abitati, di percorsi che, a forza di ripassarli,
s’era convinto dovessero esser solo loro quelli giusti, che proprio non ne esistessero degli altri: i
cosiddetti luoghi comuni insomma. Perché intuiva che giunto alla cima di quella scalata, da lasst avrebbe
scorto paesaggi sconosciuti che nemmeno se I’immaginava. Paesaggi fantastici. E fu proprio cosi, perché
quando all’alba arrivo stremato sull’immaginaria vetta, gli parve di avere ripercorso diverse tappe della
sua vita, ma soprattutto di scorgerle in una luce completamente nuova.

Aveva ritrovato, in quella lettura, la sua vecchia chiesa, la chiesa protestante dove praticamente era nato;
ancora credeva d’avvertirlo e fin nelle narici, fin nella testa, quell’odore di panche e muffa con sopra, a
gravare, un’aria spessa e severa che non ammetteva sgarri, che lo costringeva a lottare contro la sua
natura di bimbo incapace di tirar su righe rette e precise come voleva papa, come volevano gli altri. Con
quelle manine malferme proprio non poteva riuscirci, come invece sembrava cosi facile e naturale per lui
quando predicava come ritagliato sullo sfondo di legno scuro della cappella, la faccia grigia, impastato di
terra € marmo, che pareva doversi rompere da un momento all’altro tant’era duro, impettito, dietro quel
pulpito altissimo, collocato in cima ad un mondo dove ogni cosa pareva esser ferma e rigorosa.

Ma dentro il libro ritrovo anche la Madonnina dei suoi nove anni, quella ch’era andato a trovare di
nascosto. Quella che, al contrario del Dio di papa, sembrava capace di passare sopra molte cose, pill 0
meno importanti, di cui pero capiva la differenza; capace, sempre lei, di perdonare ogni piccola
marachella perché conosceva bene il suo cuore di bambino... che in fondo lui era buono, e che se proprio
non aveva eseguito quella determinata cosa in modo esatto, non era per cattiveria ma perché non gli
veniva, accidenti! Non gli sarebbe riuscito dove non poteva oggi. Ecco, quella Madonnina era la
anch’essa, fra quelle pagine.

E le due chiese se le ritrovava di fronte, anzi erano una medesima cosa, come viste da due lati opposti, in
epoche diverse, ma rivisitate con teste diverse. Era I’anima quella! La stessa anima che aveva scoperto
nelle sue svariate sfaccettature, con un volto adesso non solo femminile, ma pure maschile. Era lei questa
totalita. E allora la sua vita con avventure, disavventure, innumerevoli accadimenti insomma, gli si
sgranava davanti in quella lettura altrettanto sconfinata, come a riassumersi, nel suo immaginario,
agl’infiniti episodi densi di volti e memorie. Quasi che, rivisitati, tornassero dinanzi a lui a presentarsi di
nuovo, ed allora a ciascuno era come se Marco mettesse addosso una nuova veste. Tutto cosi gli
sembrava piu chiaro finalmente, piu facile da capire.



«Ma come?» si chiedeva allora »possibile che un pensiero cosi forte non lo conosca nessuno?» € non
sapeva come spiegarselo Marco», qui tutto ¢ gia pronto, diamine, basta leggere e pensare...» € non
trovava una risposta decente. Poi come per stendere un sottile velo di pigrizia su quella domanda,
concluse dicendosi che anche 2000 anni prima un altro pensiero, e ben piu robusto, aveva attraversato un
tratto di mondo col bagliore e la brevita d’un lampo; nessuno perod se n’era accorto e solo dopo molto
tempo venne udito il tuono di quella voce. Come pure si meravigliava Marco che dentro quel pensiero
fosse racchiuso il succo di tutte le religioni che avevano acceso gli spiriti degli uomini in tutti i cantoni
del mondo e in ogni epoca. Quella ricerca di Dio, espressa in mille linguaggi, trovava qui un dialetto
unico; quasi che quel sole che I’'uomo aveva percepito come il suo destino battere la terra fin dalla prima
alba, fosse lo stesso pensiero di Dio che Steiner pero in quel libro riusciva a ricomporre nelle sue
innumerevoli sfaccettature. Come se ficcatosi in mezzo a una specie di granaio stipato di cellule
all’apparenza tutte uguali, riuscisse a vederle una ad una, sebbene in realta ciascuna fosse diversa, con
dentro una storia precisa. E lui spuntava fuori a spiegare che sono cosi come sono perché, perché e
perché...

Rimise il libretto sul comodino e volle dormirci sopra. Era stanco, ma avrebbe riflettuto ancora un po’,
prima d’addormentarsi. Si sentiva stranito e poi aveva una specie di laboriosa digestione da compiere. E
cercando di trovar sonno, si diceva che Steiner, in questa magica trilogia ha colto un aspetto della vita —
quella dell’anima — quasi avesse voluto in queste tre conferenze indicare a ciascun uomo quale fosse il
cammino interiore da compiere... Il sonno gli stava piombando addosso tutto insieme e gia gli
annacquava il cervello... solo stralci d’immagini adesso... e in quella specie di dormiveglia, gli parve di
vedere un terreno duro e incolto; ed un altro tutto sassi, mentre uno invece era sabbia, e vide pure il
seminatore che s’avvicinava: egli non aveva affatto pensato a preparare il terreno per la semina, ma come
niente fosse prese a gettare 1 suoi semi passandoci sopra tranquillamente, e ripasso piu volte, spandendoli
in giro a piene mani.

Marco si disse allora che quella terra su cui sarebbe caduto il seme, era da sempre cosi, che tutto in noi ¢
gia pronto. E Ii, come un sentiero smesso e che il tempo ha solo ricoperto di muschio e gramigne.
Ricordava la sua vita, la sua storia, proiezione di quella della sua anima; aveva vissuto tante vicende,
lineari, ingarbugliate, ispide e vaporose come sete colorate, tutta quest’infinita di episodi gli avevano
impresso dei segni sull’anima, e lui intuiva che sotto ad essi ce ne fossero degli altri imprecisati, molto
antichi, per proseguire la sua lunga storia, senza mai concluderla pero... Quella era la strada. Bastava fare
attenzione nel risalirla, bastava guardar bene dentro, ed essa allora si sarebbe mostrata nelle sue
architetture disegnate in chiare linee, racchiuse in precisi perimetri.

Ma se non c’¢ I’anima ad intuire ci0, manca il sostegno, lo strumento perché tutto si muova, perché ¢
«I’amor che move il sole e I’altre stelle», e che mosse la vita di Dante in gioventu. Ed ¢ 1’amore, quindi,
che nell’uomo fa da tramite fra 1’10, la parte divina in lui, e il suo corpo che ne ¢ la parte terrena. Niente
rimarrebbe di esso se non forma vuota, screpolata crisalide, se non ci fosse il sentimento, I’anima cioe, a
mediare fra esse.

Tre conferenze tenute a Berlino
il 29 aprile 1909 e il 3 febbraio 1913, e a Dornach (Svizzera) il 16 settembre 1924

A proposito di Rudolf Steiner

Rudolf Steiner (1861-1925) ha integrato le moderne scienze naturali con una indagine scientifica del
mondo spirituale. La sua antroposofia rappresenta, nella cultura odierna, una sfida unica al superamento
del materialismo.

La scienza dello spirito di Steiner non ¢ solo teoria. La sua fecondita si palesa nella capacita di rinnovare i



vari ambiti della vita: I’educazione, la medicina, I’arte, la religione, I’agricoltura, fino a prospettare I’idea
di una triarticolazione dell’intero organismo sociale che riserva all’ambito della cultura, a quello della
politica e a quello dell’economia una reciproca indipendenza.

Fino a oggi Rudolf Steiner ¢ stato ignorato dalla cultura dominante. Questo forse perché molti uomini
indietreggiano impauriti di fronte alla scelta che ogni uomo deve fare tra potere e solidarieta, fra denaro e
spirito. In questa scelta si manifesta quell’interiore esperienza della liberta che ¢ stata resa possibile a tutti
gli uomini a partire da duemila anni fa, e che porta a un crescente discernimento degli spiriti nell’umanita.

La scienza dello spirito di Rudolf Steiner non puo essere né un movimento di massa né un fenomeno
elitario: da un lato, infatti, solo il singolo individuo, nella sua liberta, puo decidere di farla sua; dall’altro
questo singolo individuo puo mantenere le sue radici in tutti gli strati della societa, in tutti i popoli e in
tutte le religioni egli sia nato e cresciuto.

R incontro a tem-
pi in cui si sapra di nuovo real-
mente vedere in che modo lo :

~ spirito ¢ all'opera sulla terra,




