




RUDOLF	STEINER

FISIOLOGIA	OCCULTA



UUID:	4d7699e0-4388-11ea-8697-1166c27e52f1

Questo	 l ibro	è 	s ta to 	 real izzato	con	StreetLib	Write
ht tp: / /wri te .s t reet l ib .com	

http://write.streetlib.com


Indice	dei	contenuti

PREFAZIONE
L’ENTITÀ	UMANA
LA	DUALITA’	UMANA
LA	COOPERAZIONE	DELLA	DUALITÀ	UMANA
IL	SISTEMA	COSMICO	INTERIORE	DELL’UOMO
I	SISTEMI	SUPERSENSIBILI	DI	FORZE
IL	SANGUE	COME	ESPRESSIONE	E	STRUMENTO	DELL’IO
UMANO
LA	VITA	COSCIENTE	DELL’UOMO
ORGANIZZAZIONE	DELLA	FORMA	E	DELLE	FORZE	UMANE



	PREFAZIONE

Brevi	avvertimenti	al	lettore.
Le	 conferenze,	 che	 ora	 pubblichiamo	 sotto	 il	 titolo	 di	 "	 Fisiologia	 occulta

furono	dal	Dott.	Rudolf	Steiner	tenute	a	Praga	dal	20	al	28	Marzo	1911.
L	 auto	 re	 non	 corresse	 il	 testo,	 dopo	 che	 gli	 stenografi	 lo	 ebbero	 raccolto	 e

steso;	 la	 direzione	 della	 scuola	 di	 studi	 spirituali	 del	 Goetheanum,	 dove	 lo
Steiner	 di	 solito	 insegnava,	 ha	 avuto	 cura	 di	 rivederlo,	 per	 eliminare	 gli
involontari	errori,	nei	quali	qualsiasi	stenografo	 incorre,	quando	deve	fissare	 la
parola	di	un	oratore	fecondo.	Nulla	però	è	e	stato	mutato	allo	stile,	sicché	il	testo
ha	conservato	 il	 carattere	 spontaneo	di	un	discorso	pronunciato	di	getto,	 senza
leziocinii	retorici	od	ornamenti	letterari.
La	 presente	 traduzione	 italiana	 costituisce	 la	 prima	 pubblicazione	 di

quell'opera,	 quanto	mai	 interessante,	 dello	 Steiner,	 che	 non	 ha	 ancora	 visto	 la
luce	nell’originale	tedesco.



L’ENTITÀ	UMANA

Praga,	20	Marzo	1911
In	 questo	 ciclo	 di	 conferenze	 si	 dovrà	 trattare	 un	 tema,	 che	 da	 un	 canto

concerne	 l’uomo	molto	da	vicino;	 il	 tema,	cioè,	della	precisa	natura	dell’uomo
stesso,	 di	 ciò	 che	 si	 riferisce	 alla	 vita	 umana.	 Se	 questo	 tema	 concerne	 da	 un
canto	 l’uomo	molto	da	vicino,	perché	si	 riferisce	a	 lui	stesso,	 si	può	però	dire,
che	 d’altra	 parte	 e	 un	 tema	 di	 difficile	 accesso.	 Perché	 basta	 l’insistente
esortazione,	che	da	altezze	mistiche	occulte	ci	risuona	attraverso	tutte	le	epoche:
«Conosci	te	stesso	»,	per	dimostrarci,	—	poiché	appunto	risuona	attraverso	tutte
le	 epoche	—	che	«	 l’autoconoscenza	»,	 la	 vera,	 reale	 conoscenza	di	 se	 stesso,
riesce	 in	 fondo	 molto	 difficile	 all’uomo.	 E	 questo	 si	 riferisce	 non	 soltanto
all’autoconoscenza	 individuale,	 personale,	 ma	 prima	 di	 ogni	 altra	 cosa,	 alla
conoscenza	dell’entità	umana.	E	poiché	l’uomo	—	e	lo	si	può	vedere	da	questa
eterna	esortazione:	“cono-	sci	te	stesso”	—	sta,	nei	riguardi	della	propria	entità,
cosi	 lontano	 da	 se	 stesso,	 e	 ha	 ancora	 da	 percorrere	 una	 via	 cosi	 lunga	 per
comprendere	se	stesso,	L’argomento	che	formerà	 l’oggetto	del	nostro	esame	in
questi	giorni,	ci	riuscirà,	sotto	un	determinato	riguardo,	molto	estraneo,	e	molto
vario	 sarà	 il	 materiale	 che	 occorrerà	 raccogliere	 per	 illuminarlo.	 Non	 e	 senza
ragione,	che	non	mi	sono	deciso	a	parlare	su	questo	argomento	che	dopo	molto
tempo	e	dopo	matura	 riflessione.	Perché	é	un	 tema,	di	 fronte	al	quale	—	se	 si
vuole	arrivare	a	un	esame	vero	e	sincero	—	occorre	assolutamente	qualche	cosa
di	cui,	nelle	considerazioni	ordinarie	scientifiche,	tanto	spesso	non	viene	tenuto
conto.	Al	nostro	tema	occorre	che,	di	fronte	all’entità	dell’uomo	—	notate	bene,
non	di	 fronte	all’entità	del	 singolo	uomo,	e	 soprattutto	non	se	noi	 stessi	 siamo
questo	 singolo	 uomo	—	 ma,	 ripeto,	 di	 fronte	 all’entità	 dell’uomo	 sempre,	 in
generale,	si	provi	un	senso	di	venerazione;	e	una	condizione	fondamentale	alle
considerazioni	che	andremo	svolgendo	e	quella,	di	sentire	venerazione	di	fronte
a	ciò,	che	nel	più	vero	senso	della	parola	significa	«	l’entità	umana	».



Come	si	può	sentire	venerazione	di	fronte	ad	essa?
L’unico	modo	e	di	fare	astrazione	da	come	quest’uomo	—	tanto	se	si	tratta	di

noi,	 quanto	 di	 altra	 persona	 —	 ci	 comparisce	 giornalmente,	 e	 di	 elevarci	 al
concetto	che:	«	quest’uomo	con	tutto	il	complesso	della	sua	evoluzione	non	é	qui
di	sua	volontà;	egli	e	qui	come	manifestazione	dello	Spirito	dell’intero	mondo,
dello	Spirito	 divino	 di	 tutto	 il	mondo.	Quest’uomo	 é	 una	manifestazione	 della
divinità	cosmica!	».	E	quando	 l’uomo	dice,	che	egli	aspira	all’autoconoscenza,
che	egli	aspira	a	diventare	sempre	più	e	più	perfetto,	non	ne	deve	risultare	—	nel
senso	 spirituale-scientifico	 or	 ora	 caratterizzato	 —	 che	 egli	 abbia	 soltanto
curiosità,	 sia	pure	per	desiderio	d’istruzione,	di	conoscere	ciò	che	é	 l’uomo;	si
tratta	invece	che	egli	senta	il	dovere	di	dare	a	questa	rappresentazione,	a	questa
manifestazione	dello	Spirito	cosmico	attraverso	l’uomo,	forma	sempre	più	e	più
perfetta,	di	guisa	da	poter	ricollegare	un	senso	alle	parole:	“Rimanere	ignoranti
significa	peccare	contro	la	determinazione	divina!”	Perché	lo	Spirito	cosmico	ha
posto	in	noi	la	forza	di	acquistare	conoscenza:	e	se	non	vogliamo	conoscere,	noi
rifiutiamo	 —	 e	 ciò	 non	 sarebbe	 veramente	 permesso,	 —	 di	 essere	 una
manifestazione	dello	Spirito	cosmico	—	e	sempre	più	rappresenteremo,	non	una
manifestazione	dello	Spirito	cosmico,	ma	una	caricatura	grottesca	del	medesimo.
E’	nostro	dovere	di	 sforzarci	a	diventare	 sempre	più	e	più	un’	 immagine	dello
Spirito	cosmico.	Soltanto	quando	riusciremo	a	collegare	un	senso	con	le	parole	«
di	 venire	 un’immagine	 dello	 Spirito	 cosmico	 »,	 quando	 acquisterà	 per	 noi	 un
significato	 dire	 in	 questo	 senso:	 «	 dobbiamo	 conoscere,	 é	 nostro	 dovere	 di
conoscere	 »,	 allora	 soltanto	 potremo	 sentire	 giustamente	 quel	 sentimento	 di
venerazione	 di	 fronte	 all’entità	 dell’uomo,	 della	 cui	 necessità	 si	 é	 più	 sopra
parlato.	E	per	colui	il	quale	vuole	considerare	in	senso	occulto	la	vita	dell’uomo,
la	natura	dell’uomo,	questo	penetrare	con	un	senso	di	venerazione	nella	natura
umana	e	già	una	assoluta	necessità,	perché	questo	penetrare	con	venerazione	é
l’unico	e	solo	mezzo	per	destare	i	nostri	occhi	spirituali,	l’intera	nostra	capacità
spirituale	 visiva,	 nei	 riguardi	 spirituali;	 l’unico	 e	 solo	mezzo	 adatto	 a	 destare,
insomma,	 in	noi,	 le	 forze	che	ci	permettano	di	penetrare	nei	 substrati	 spirituali
della	 natura	 umana.	 Al	 veggente,	 all’investigatore	 dello	 Spirito,	 il	 quale	 non
potesse	sentire	massima	venerazione	di	fronte	alla	natura	umana,	e	non	potesse
compenetrarsi	 fin	dentro	alle	più	 intime	 fibre	dell’anima	 sua	del	 sentimento	di
venerazione	 di	 fronte	 alla	 natura	 dell’uomo,	 rimarrebbero	 chiusi	 gli	 occhi	 per
tutto	 ciò	 che	 concerne	 la	 vera	 entità	 più	 profonda	 dell’uomo,	 pur	 rimanendo
tuttavia	aperti	per	 altri	 segreti	 spirituali	del	mondo.	E	vi	potranno	essere	molti
veggenti	 capaci	 di	 vedere	 queste	 o	 quelle	 cose	 dell’ambiente	 circostante
spirituale	della	nostra	esistenza;	ma	se	ad	essi	manca	questa	venerazione,	manca
anche	 la	 capacità	 di	 guardare	 nelle	 profondità	 della	 natura	 umana,	 e	 non



sapranno	dire	niente	di	giusto	su	ciò	che	è	l’entità	dell’uomo.
In	un	senso	esteriore,	la	«	scienza	della	vita	»	si
chiama	 fisiologia.	 Questa	 scienza	 della	 vita	 non	 verrà	 qui	 considerata	 nel

modo	 consueto	 alla	 scienza	 esteriore,	 ma	 verrà	 studiata	 quale	 si	 palesa	 allo
sguardo	spirituale:	di	guisa	che,	dalla	configurazione	esteriore	dell’uomo,	dalla
forma	 e	 dalla	 missione	 dei	 suoi	 organi	 nella	 vita,	 noi	 sempre	 volgiamo	 lo
sguardo	alla	base	spirituale	supersensibile	degli	organi,	delle	 forme	di	vita,	dei
processi	 vitali.	 E	 siccome	 non	 abbiamo	 l’intenzione	 di	 praticare	 questa
“fisiologia	 occulta”,	 perché	 così	 la	 si	 potrebbe	 chiamare,	 in	 modo	 meno	 che
oggettivo,	sarà	talvolta	necessario	accennare	spregiudicatamente,	a	cose,	le	quali
sembreranno	a	 tutta	prima	molto	 inverosimili	a	coloro	che	sono	poco	addentro
nell’argomento.	Ma	occorre	dire,	"che	questo	ciclo	di	conferenze	—	più	di	vari
altri	 cicli	 da	 me	 tenuti	 —	 forma	 un	 Tutto,	 e	 che	 da	 singole	 conferenze,	 e
specialmente	dalle	prime	—	perché	molto	di	ciò	che	si	dovrà	esprimere	in	questo
ciclo	dovrà	essere	detto	spregiudicatamente	—	non	si	può	trarre	nessun	giudizio;
soltanto	dopo	aver	ascoltato	le	conferenze	finali	ci	si	potrà	formare	un	giudizio
su	ciò	che	veramente	è	stato	detto.	Perciò	occorre	trattare	la	fisiologia	occulta	in
modo	diverso	da	quello	con	cui	si	tratta	la	fisiologia	esteriore.	Le	basi	di	ciò	che
viene	 esposto	 nelle	 prime	 conferenze	 troveranno	 la	 loro	 conferma	 in	 ciò	 che
verrà	detto	nelle	ultime.	E	noi	non	descriveremo	per	cosi	dire	una	«	linea	retta	»
dal	 principio	 fino	 alla	 fine,	 ma	 procederemo	 per	 linea	 curva,	 di	 guisa	 che
torneremo	alla	fine	al	punto	dal	quale	siamo	partiti.
Ciò	 che	 verrà	 qui	 esposto	 dovrà	 essere	 un	 esame	 dell’uomo.	 Dapprima

quest’uomo	 si	 presenta	 ai	 sensi	 esteriori	 secondo	 la	 sua	 forma	 esteriore.
Sappiamo	 che	 a	 quanto	 il	 mero	 esame	 esteriore	 del	 profano	 può	 sapere
dell’uomo	già	molto	viene	aggiunto	oggidì	dalle	indagini	della	scienza.	Quello,
perciò,	che	dell’uomo	possiamo	sapere	oggi	in	modo	esteriore,	per	esperienza	e
per	 esame	esteriore,	 dobbiamo	necessariamente	 ricavarlo	da	 ciò	 che	 il	 profano
può	osservare	su	se	stesso	e	negli	altri	uomini,	e	da	ciò	che	poi	la	scienza	ha	da
dire	 in	 tutti	 quei	 rami	 dell’esame	 scientifico	 che	 arrivano	 ai	 loro	 risultati	 per
mezzo	di	metodi	ammirevoli	e	di	strumenti	ammirevoli.
Se,	 nei	 riguardi	 semplicemente	 dell’uomo	 esteriore	 si	 riunisce	 anzitutto	 ciò

che	come	profano	si	può	vedere	dell’uomo,	ciò	che	forse	si	può	aver	imparato	da
una	 qualsiasi	 descrizione	 popolare	 della	 entità	 umana,	 non	 ci	 riuscirà	 difficile
comprendere,	 come	 subito	 fin	 da	 principio,	 ci	 verrà	 fatto	 di	 notare,	 che	 già	 la
figura	 esteriore	 dell’uomo,	 quale	 ci	 si	 presenta	 nel	mondo	 esteriore,	 consta,	 in
fondo,	 di	 una	 dualità.	 E	 per	 chi	 voglia	 penetrare	 nelle	 profondità	 della	 natura
umana	 è	 assolutamente	 necessario	 di	 rendersi	 conto,	 che	 già	 l’uomo	 esteriore,
per	 la	 sua	 forma	 e	 la	 sua	 configurazione,	 rappresenta,	 in	 ultima	 analisi,	 una



dualità.
Una	cosa,	che	possiamo	distinguere	chiaramente	nell’uomo,	é	tutto	ciò	che	si

presenta	come	racchiuso	in	organi,	che	provvedono	al	maggior	possibile	riparo
dal	mondo	esteriore;	e	tutto	ciò	che	possiamo	assegnare	al
campo	 del	 cervello	 e	 del	 midollo	 spinale.	 Tutto	 quello	 che	 a	 questo	 riguardo
appartiene	 alla	 natura	 umana,	 al	 cervello	 e	 al	 midollo	 spinale,	 é	 saldamente
racchiuso	entro	sicure	formazioni	ossee	protettive.	Da	questo	aspetto,	possiamo
illustrare	ciò	che	appartiene	a	questi	due	campi,	nella	maniera	seguente:





Se	«	a	»	rappresenta	schematicamente	la	somma	delle	vertebre	l’una	all’altra
sovrapposte	situate	 lungo	 il	midollo	spinale,	e	“b”	 la	 teca	cranica	e	 le	ossa	del
cranio,	 allora,	 entro	 il	 canale	 che	 viene	 formato	 dalle	 ossa	 vertebrali	 l’una
all’altra	sovrapposte,	come	pure	dalle	ossa	del	cranio,	sta	racchiuso	tutto	ciò	che
appartiene	 al	 campo	 del	 cervello	 e	 del	 midollo	 spinale.	 Non	 si	 può	 guardare
l’uomo	senza	rendersi	conto:	che	tutto	ciò	che	appartiene	a	questo	campo,	forma,
in	 ultima	 analisi,	 un	 Tutto	 in	 sé	 medesimo	 racchiuso,	 e	 che	 tutto	 il	 resto
dell’uomo,	 che	 si	 potrebbe	 fisiologicamente	 disporre	 in	 diversissimi	 modi	—
collo,	corpo,	membra	—	sta	in	rapporto	con	tutto	ciò	che	assegniamo	al	cervello
e	 al	midollo	 spinale,	 per	mezzo	—	 figurativamente	 parlando	—	di	 formazioni
più	o	meno	filamentose	o	a	forma	di	nastro;	queste	devono	sfondare	l’involucro
di	 difesa,	 perché	 possa	 venir	 stabilito	 un	 collegamento	 fra	 la	 parte	 racchiusa
entro	 quella	 formazione	 ossea	 e	 ciò	 che	 come	natura	 umana	 esteriore	 a	 quella
parte	 organicamente	 si	 riconnette.	 Cosi	 possiamo	 dire:	 all’osservazione
superficiale,	 tutto	 ciò	 che	 vi	 é	 nell’uomo,	 già	 si	 palesa	 come	 una	 dualità;	 una
parte	e	quella	che	sta	racchiusa	nel	sistema	osseo	descritto,	entro	il	solido	e	saldo
involucro	protettivo,	l’altra	sta	al	di	fuori	di	esso.
Ora	dobbiamo,	prima	di	tutto,	gettare	uno	sguardo	superficiale	su	ciò	che	v’ha

entro	 questa	 formazione	 ossea.	 Ivi	 possiamo	 facilmente	 distinguere	 fra	 quella
grossa	massa	che	sta	adagiata	nella	cassa	cranica	come	cervello,	e	l’altra	parte,
che	pende	da	esso	come	un	cannello	o	una	fune	e	che	é	organicamente	unita	al
cervello	e	da	questo	si	estende	come	un’escrescenza	filamentosa	nel	canale	della
colonna	 vertebrale.	 Se	 distinguiamo	 queste	 due	 parti	 dobbiamo	 richiamare
l’attenzione	 sopra	un	 fatto,	 che	 la	 scienza	esteriore	non	ha	bisogno	di	 rilevare,
ma	 sul	 quale	 la	 scienza	 occulta,	 che	 deve	 penetrare	 fin	 dentro	 alle	 profondità
delle	 cose,	 deve	 fermare	 l’attenzione:	 occorre	 notare,	 che	 tutto	 ciò	 che
osserveremo	 nell’ambito	 di	 questo	 esame	 sugli	 uomini,	 si	 riferisce	 anzitutto
soltanto	 agli	 uomini.	 Perché	 dal	 momento	 in	 cui	 si	 penetra	 nelle	 basi	 più
profonde	dei	 singoli	 organi,	 ci	 si	 accorge	 (nel	 corso	delle	 conferenze	vedremo
che	é	proprio	così)	che	un	organo,	nel	 suo	significato	più	profondo,	può	avere
tutt’altro	 compito	 nell’uomo,	 di	 quello	 che	 l’organo	 analogo	 non	 abbia	 nel
mondo	animale.
O	 per	 dir	 meglio:	 chi	 considera	 le	 cose	 con	 la	 scienza	 esteriore	 ordinaria,

osserverà:	 «	Quello	 che	ora	 tu	 ci	 hai	 detto	può	essere	detto	 anche	nei	 riguardi
degli	animali	».	Ma	 invece	ciò	che	vien	detto	 riguardo	alla	natura	degli	organi
per	gli	uomini,	non	può,	purché	si	penetri	un	poco	più	addentro	nell’argomento,
essere	 ugualmente	 detto	 per	 gli	 animali;	 l’osservazione	 occulta	 ha	 appunto	 il
compito	 di	 considerare	 gli	 animali	 di	 per	 se	 stessi,	 e	 di	 esaminare,	 se	 ciò	 che



siamo	 in	 grado	 di	 dire	 per	 gli	 uomini	 nei	 riguardi	 della	 spina	 dorsale	 e	 del
cervello,	possa	valere	anche	per	gli	animali.	Perché	il	fatto	che	gli	animali,	che
sono	 vicini	 agli	 uomini,	 hanno	 pure	 la	 spina	 dorsale	 e	 il	 cervello,	 non	 basta	 a
dimostrare	che	questi	organi,	nel	 loro	significato	più	profondo,	abbiano	per	gli
uomini	e	per	gli	animali	il	medesimo	compito	—	così	come,	a	mo	d’esempio,	si
può	avere	un	coltello	in	mano,	ma	ciò	non	prova	che	debba	servire	per	tagliare
un	vitello,	o	per	un	lavoro	d’intaglio;	ambedue	le	volte	si	ha	a	che	fare	con	un
coltello,	e	chi	non	tenga	conto	che	della	forma	del	coltello,	di	ciò	che	il	coltello	é
come	coltello,	crederà	che	si	tratti	in	ambo
i	casi	della	medesima	cosa.	In	ambo	i	casi,	chi	poggia	sulla	scienza	che	non	è

occulta,	direbbe,	che	abbiamo	a	che	fare	con	un	midollo	spinale	e	un	cervello,	e
crederebbe,	perche	negli	uomini	e	negli	animali	vi	sono	i	medesimi	organi,	che	a
questi	medesimi	organi	spettino	le	medesime	funzioni.	Ma	ciò	non	é	vero.	Questi
sono	 apprezzamenti	 che	nella	 scienza	 esteriore	 sono	divenuti	 di	 uso	 comune	 e
che	 hanno	 condotto	 a	 delle	 inesattezze,	 che	 potranno	 essere	 corrette	 soltanto,
quando	la	scienza	esteriore	si	darà	la	pena	di	approfondire	gradatamente	tutto	ciò
che	dalle	profondità	della	indagine	occulta	può	essere	detto	sulle	entità.
Se	 ora	 consideriamo	 da	 un	 canto	 il	 midollo	 spinale,	 e	 dall’altro	 il	 cervello,

vedremo	 facilmente	 che	 vi	 é	 alcunché	 di	 vero	 nel	 rilievo	 su	 cui	 dei	 pensatori
naturalisti	hanno	richiamato	l’attenzione	da	più	di	cento	anni	in	qua.	E’	in	certo
modo	giusto	dire:	se	si	contempla	il	cervello,	esso	ci	appare,	in	certo	qual	modo,
come	un	midollo	spinale	 trasformato.	Questo	riuscirà	anche	più	facile	a	capire,
se	ci	si	ricorda	che	Goethe,	Oken,	e	altri	simili	studiosi	seri	della	natura	hanno
anzitutto	 fermato	 lo	 sguardo	 sul	 fatto,	 che	 le	 ossa	 craniche	 hanno	 delle
determinate	somiglianze	di	forma	con	le	vertebre	della	spina	dorsale.	A	Goethe,
per	esempio,	che	ha	osservato	attentamente	le	similarità	di	forma	degli	organi,	e
ben	 presto	 apparso	 come,	 se	 s’immaginano	 le	 singole	 vertebre	 della	 colonna
vertebrale	 trasformate,	 spianate	 e	 gonfiate,	 da	 tale	 trasformazione	 di	 esse
possano	 risultare	 le	ossa	della	 testa,	 le	ossa	craniche	—	di	guisa	che	 in	questo
modo,	 se	 si	 prende	 una	 vertebra	 e	 la	 si	 gonfia	 da	 tutte	 le	 parti,	 in	 modo	 che
sviluppi	 delle	 protuberanze,	 diventi	 piatta	 nelle	 sue	 dilatazioni,	 può	 da	 essa,	 a
poco	per	volta,	derivare	la	forma	delle	ossa	craniche.
Così,	 sotto	 un	 determinate	 riguardo,	 le	 ossa	 del	 cranio	 si	 possono	 chiamare

vertebre	 trasformate.	 —	 Proprio	 dunque,	 come	 le	 ossa	 del	 cranio,	 che
racchiudono	il	cervello,	si	possono	considerare	ossa	vertebrali	trasformate,	ossa
trasformate	 uguali	 a	 quelle	 che	 racchiudono	 il	midollo	 spinale,	 così	 pure	 ci	 si
può	 raffigurare	 l’insieme	 del	 midollo	 spinale	 in	 modo	 diverso,	 gonfiato,
differenziato,	 reso	 più	 complicato	—	 e	 dal	midollo	 spinale	 si	 ottiene,	 in	 certo
qual	modo,	per	via	di	trasformazione,	il	cervello;	—	e	a	un	dipresso	come	se	ci	si



volesse	 raffigurare	 che	 da	 una	 pianta,	 che	 dapprima	 non	 dà	 che	 delle	 foglie
verdi,	 spuntino	 fuori	 dei	 fiori.	 Così	 ci	 si	 potrebbe	 raffigurare,	 che	 per	 mezzo
della	 trasformazione	 di	 un	 midollo	 spinale,	 dell’elevazione	 di	 un	 midollo	 a
gradini	superiori,	potrebbe	venir	formato	l’intero	cervello.	(Più	tardi	si	paleserà
come	 la	 cosa	 si	 debba	 considerare	 scientificamente).	 Ci	 si	 può	 dunque
rappresentare,	 che	 il	 nostro	 cervello	 può	 essere	 considerato	 come	 un	 midollo
spinale	trasformato.
Consideriamo	ora	 i	due	organi	da	questo	punto	di	vista.	Quale	di	questi	due

organi	 dobbiamo	 naturalmente	 considerare	 più	 giovane?	Questa	 é	 la	 domanda
che	 ci	 dobbiamo	 porre.	 Indubbiamente,	 non	 quell’organo	 che	 palesa	 la	 forma
derivata,	ma	 quello	 che	 palesa	 la	 forma	 originaria.	Vale	 a	 dire,	 che	 dobbiamo
pensare:	il	midollo	spinale	sta	a	un	primo	grado,	é	più	giovane,	e	il	cervello	sta	a
un	secondo	grado:	esso	ha	attraversato	prima	il	grado	del	midollo	spinale;	é	un
midollo	 spinale	 trasformato,	 e	 deve	 perciò	 considerarsi	 come	 organo	 più
vecchio.	 Insomma,	 se	 esaminiamo	 questa	 nuova	 dualità,	 che	 ci	 si	 presenta
nell’uomo	come	cervello	e	midollo	spinale,	possiamo	dire:	tutte	le	disposizioni,
tutte	 le	forze,	che	conducono	alla	formazione	del	cervello,	devono	essere	forze
vecchie	 nell’uomo,	 perché,	 a	 un	 grado	 precedente,	 esse	 devono	 avere	 prima
formato	 la	 disposizione	 al	 midollo	 spinale,	 e	 poi	 devono	 avere	 esercitato
ulteriormente	la	 loro	azione	per	 trasformare	la	disposizione	dal	midollo	spinale
in	cervello.	Vi	deve	dunque	essere	stato,	in	certo	qual	modo,	un	secondo	stadio,
in	cui	 il	nostro	attuale	midollo	spinale	non	era	ancora	 tanto	progredito	da	aver
raggiunto	 anche	 il	 secondo	 grado,	 ma	 é	 rimasto	 appunto	 fermo	 al	 grado	 di
midollo	 spinale.	 Abbiamo	 perciò,	 se	 vogliamo	 ora	 esprimerci	 con	 precisione
pedante,	 nel	 sistema	 nervoso	 della	 spina	 dorsale	 una	 spina	 dorsale	 di	 primo
stadio,	 e	 nel	 nostro	 cervello	 un	midollo	 spinale	 di	 secondo	 stadio;	 un	midollo
spinale	trasformato,	diventato	più	vecchio,	un	midollo	spinale	che	prima	era	tale,
ma	che	e	stato	trasformato	in	cervello.
Così	abbiamo	indicato	anzitutto	con	precisione	ciò	di	cui	occorre	tener	conto

se	vogliamo	considerare	giustamente	questa	massa	di	organi,	 che	 sta	 racchiusa
entro	il	riparo	di	questo	involucro	osseo.	Ora,	però,	occorre	tener	conto	anche	di
un’altra	 cosa,	 che	 ci	 si	 può	 presentare	 appunto	 soltanto	 nel	 campo
dell’occultismo.	Si	può,	cioè,	sollevare	un	quesito,	quando	si	parla	del	cervello	e
del	midollo	spinale	come	appunto	ne	abbiamo	parlato;	un	quesito,	che	sorge	nel
modo	 seguente:	 quando	 una	 trasformazione	 si	 verifica,	 da	 una	 disposizione	 di
organo	di	primo	grado	a	quella	di	organo	di	secondo	grado,	il	processo	evolutivo
può	 essere	 progrediente	—	 o	 pure	 retrocedente.	 Cioè:	 ci	 si	 può	 presentare	 un
processo	che	conduce	l’organo	a	gradi	superiori	di	perfezione,	o	pure	anche	un
processo	che	conduce	 l’organo	alla	degenerazione,	 a	un	deperimento	graduale.



Potremmo	dunque	dire	 a	noi	 stessi:	 se	 consideriamo	un	organo	 come	 il	 nostro
midollo	 spinale,	 quale	 esso	 é,	 ci	 si	 palesa	 oggi	 come	 un	 organo	 relativamente
giovane;	perche	ancora	non	é	arrivato	a	tanto	da	divenire	cervello.	Possiamo	ora
però	riflettere	in	due	modi	diversi	su	questo	midollo	spinale.	Una	volta	possiamo
pensare,	 che	 esso	 abbia	 in	 sé	 le	 forze	 per	 divenire	 pure	 una	 volta	 un	 cervello.
Sarebbe	 allora	 in	 condizione	 di	 percorrere	 un’evoluzione	 progrediente	 e	 di
diventare	quale	 il	 nostro	 cervello	 é	 attualmente.	Possiamo	però	 anche	pensare,
che	 esso	 non	 abbia	 affatto	 la	 disposizione	 necessaria	 per	 arrivare	 a	 questo
secondo	 grado.	 Sarebbe	 allora	 sulla	 strada	 dell’evoluzione	 retrocedente,
andrebbe	 a	 decadere,	 sarebbe	 destinato	 ad	 esprimere	 il	 primo	 grado	—	 senza
arrivare	al	secondo	grado.	Se	noi	riflettiamo,	che	il	germe	di	un	midollo	spinale
fu	a	suo	tempo	principio	del	nostro	cervello	attuale,	é	evidente	che	quel	midollo
spinale	possedeva	delle	 forze	evolutive	progredienti,	poiché	é	arrivato	a	essere
cervello.	Esaminiamo	ora	però	il	nostro	midollo	spinale	attuale,	che	cosa	ci	dice
di	esso	l’osservazione	occulta?	Essa	ci	dice:	che	il	nostro	midollo	spinale	attuale,
non	 ha	 effettivamente	 in	 sé	 disposizione	 a	 un’evoluzione	 progrediente,	 ma	 si
prepara	a	terminare	la	propria	evoluzione	al	grado	attuale.	Insomma	l’uomo	non
deve	credere,	che	il	suo	midollo	spinale,	quale	oggi	é	con	la	forma	di	una	corda
sottile,	diventerà	una	volta	come	oggi	é	il	cervello.	Vedremo	in	seguito	su	quali
basi	 poggia	 l’osservazione	 occulta	 per	 poter	 dire	 questo.	 Ma	 dal	 semplice
confronto	 della	 forma	 di	 quest’organo	 nell’uomo	 con	 quella	 che	 si	 presenta
anzitutto	 negli	 animali	 inferiori,	 vedrete	 già	 un	 accenno	 esteriore	 di	 ciò	 che	 é
stato	 detto.	Vedete,	 per	 esempio,	 se	 prendete	 un	 serpente	 per	 paragone,	 che	 la
spina	dorsale	é	attaccata	con	 innumerevoli	anelli	dietro	alla	 testa	ed	è	 riempita
dal	 midollo	 spinale,	 e	 che	 la	 spina	 dorsale	 si	 estende	 all’indietro	 e	 in	 avanti
nell’infinito.	 Nell’uomo	 vediamo	 che	 il	 midollo	 spinale,	 dal	 punto	 da	 cui	 é
attaccato	al	cervello,	scorrendo	verso	il	basso,	effettivamente	sempre	più	e	più	si
racchiude,	 e	 palesa	 con	 sempre	 minor	 chiarezza	 quella	 formazione	 che	 rivela
nelle	parti	superiori.	Dall’osservazione	esteriore	dunque	già	può	scorgersi	come
ciò,	che	nel	serpente	si	prolunga	verso	dietro,	si	avvii	a	un	termine,	a	una	specie
di	 degenerazione.	 Questo	 é	 anzitutto	 un	 modo	 esteriore	 di	 paragonare	 e	 di
osservare,	vedremo	in	seguito,	il	risultato	dell’osservazione	occulta.
Se	ora	riuniamo	quanto	é	stato	esposto,	possiamo	dire:	abbiamo	racchiuso,	in

quella	formazione	ossea	del	cranio,	un	midollo	spinale	che	per	progrediente	for‐
mazione	é	diventato	cervello,	e	si	trova	a	un	secondo	grado	della	sua	evoluzione;
e	abbiamo	di	nuovo,	in	certo	qual	modo,	nel	nostro	midollo	spinale,	il	tentativo
di	formare	un	cervello	siffatto;	un	tentativo	però	—	ci	sia	di	nuovo	permesso	di
adoperare	 questa	 parola	 —	 che	 mostra,	 di	 non	 dover	 riuscire,	 di	 non	 poter
crescere	fino	a	diventare	un	vero	cervello.



Da	questa	osservazione	passiamo	ora	a	ciò	che	già	ci	risulta	dall’osservazione
esteriore	profana;	ai	compiti,	cioè	che	hanno	 il	cervello	e	 il	midollo	spinale.	A
tutti	 é	 più	 o	 meno	 noto,	 che	 lo	 strumento	 per	 le	 cosiddette	 attività	 animiche
superiori	risiede,	sotto	un	determinato	riguardo,	nel	cervello:	che	queste	attività
animiche	 superiori	 vengono	 dirette	 dagli	 organi	 del	 cervello.	 E’	 inoltre	 a	 tutti
noto,	che	le	attività	animiche	più	incoscienti	vengono	dirette	dal	midollo	spinale;
cioè	 quelle	 attività	 animiche	 nelle	 quali,	 fra	 l’impressione	 esteriore	 e	 l’azione
che	a	quella	fa	seguito,	s’interpone	poca	riflessione.	Pensate,	per	esempio,	che	se
venite	punto	in	una	mano,	ritirate	indietro	la	mano;	fra	la	puntura	e	il	ritiro	della
mano	 non	 interviene	 molta	 riflessione.	 Queste	 attività	 animiche	 vengono
effettivamente,	e,	con	un	certo	diritto,	già	considerate	dalla	scienza	esteriore	 in
modo	che	ad	esse	viene	attribuito	come	strumento	il	midollo	spinale.	Abbiamo
altre	attività	animiche,	nelle	quali,	fra	l’impressione	esteriore	e	ciò	che	conduce
in	ultimo	all’azione,	s’interpone	una	riflessione	più	ampia.	Per	citare	subito	un
caso	speciale	riflettete	a	un	artista,	che	contempla	la	natura	esteriore,	che	tende	i
suoi	 sensi;	 egli	 raccoglie	 innumerevoli	 impressioni;	 passa	 poi	 lungo	 tempo,
prima	che	trasformi	queste	impressioni	in	attività	animica	interiore.	Dopo	lungo
tempo,	 egli	 si	 decide	 a	 fissare,	 con	 azioni	 esteriori,	 ciò	 che	 dalle	 impressioni
esteriori	era	man	mano	divenuta	attività	animica;	fra	l’impressione	esteriore	e	ciò
che	per	mezzo	dell’uomo	viene	fatto	di	questa	impressione	esteriore	s’inserisce
in	 questo	 caso	 un’attività	 animica	 più	 ricca.	 Questo	 caso	 si	 verifica	 pure	 per
l’investigatore	 scientifico,	ma	 anche	 per	 ogni	 uomo	 il	 quale	 rifletta	 sulle	 cose
che	vuol	 fare,	 e	 non	 si	 scagli	 furiosamente	 contro	 le	 impressioni	 esteriori;	 che
non	 s’infuri,	 per	 cosi	 dire,	 quando	 vede	 il	 colore	 rosso,	 come	 per	movimento
riflesso,	ma	rifletta	su	ciò	che	vuol	fare.	Ovunque	s’insinui	la	riflessione,	si	può
parlare	del	cervello	come	di	uno	strumento	del-	l’attività	animica.
Se	penetriamo	ancora	più	profondamente	nella	questione,	diremo	a	noi	stessi:

questa	 nostra	 attività	 animica,	 per	 la	 quale	 ci	 serviamo	 del	 cervello,	 come	 si
palesa	 essa	 dapprima?	 Ci	 accorgiamo	 di	 questa	 attività	 animica	 soprattutto	 in
due	 modi:	 una	 volta	 nella	 nostra	 vita	 abituale	 diurna	 di	 veglia.	 In	 questa
raccogliamo	 per	 mezzo	 dei	 sensi	 le	 impressioni	 esteriori	 e	 le	 elaboriamo	 per
mezzo	 del	 cervello	 con	 assennata	 riflessione.	 Insomma	 —	 torneremo	 più
precisamente	a	esaminare	questo	argomento	—	dobbiamo	rappresentarci,	che	le
impressioni	 esteriori	 immigrano	 in	 noi	 per	 le	 porte	 dei	 sensi	 e	 provocano	 dei
determinati	 processi	 nel	 nostro	 cervello.	 Se	 si	 volesse	 rintracciare	 nei	 soli
riguardi	dell’organizzazione	esteriore	ciò	che	allora	succede,	si	vedrebbe,	che	il
nostro	cervello	viene	posto	 in	attività	dalla	corrente,	che	 in	esso	si	versa,	delle
impressioni	esteriori,	e	che	poi	a	ciò,	che	questa	corrente	diventa	per	mezzo	della
riflessione,	si	associano	le	altre	conseguenze	di	tali	impressioni,	che	meno	hanno



a	che	fare	con	la	riflessione;	vale	a	dire,	fatti	e	azioni	alle	quali	assegniamo	come
strumento	piuttosto	il	midollo	spinale.	Allora	nella	vita	dell’uomo,	quale	é	oggi,
fra	la	vita	desta	diurna	e	la	vita	incosciente	del	sonno	s’immischia	la	vita	figurata
del	 sogno.	E	 in	uno	 strano	modo	questa	vita	del	 sogno	 s’intromette	 fra	 la	 vita
desta	 diurna,	 che	 occupa	 completamente	 lo	 strumento	 del	 nostro	 cervello,	 e	 la
vita	incosciente	del	sonno.	Accenneremo	anzitutto	rapidamente	a	questa	vita	del
sogno,	quale	può	essere	veduta	dall’osservatore	profano.
Noi	 vediamo	 che	 tutta	 questa	 vita	 del	 sogno	 ha,	 da	 un	 canto,	 straordinaria

rassomiglianza	con	quella	attività	animica	secondaria,	che	 riferiamo	al	midollo
spinale;	 perché,	 quando	 le	 immagini	 oniriche	 sorgono	nella	 nostra	 anima,	 esse
non	 si	 presentano	 come	 rappresentazioni	 scaturite	 dalla	 riflessione,	 bensì	 si
presentano	 con	 una	 certa	 necessità,	 simile	 a	 un	 dipresso	 a	 come	 si	 presenta	 il
movimento	 della	 mano,	 quando	 una	 mosca	 ci	 si	 posa	 sull’occhio;	 in	 tal	 caso
l’azione	si	presenta	come	un	movimento	immediato	e	necessario	di	difesa.	Nella
vita	del	sogno	invece	si	presenta	qualcosa	d’altro	—	ma	pure	con	una	necessità
immediata.	Non	si	presenta	una	azione,	ma	sorge,	nel	nostro	orizzonte	animico,
un’immagine.	 Ma	 come	 nella	 vita	 desta	 diurna	 la	 nostra	 riflessione	 non	 ha
influenza	 sul	 movimento	 della	 mano,	 è	 noi	 lo	 compiamo	 per	 necessità,
altrettanto	poco	abbiamo	influenza	sul	formarsi	delle	immagini	oniriche	nel	loro
flusso	 e	 riflusso,	 nel	 caotico	 mondo	 del	 sogno.	 Potremmo	 dire	 perciò:	 se
vediamo	un	uomo	nella	vita	diurna	di	veglia,	e	se	vediamo	alcunché	di	ciò	che	in
lui	si	svolge	come	movimenti	riflessi,	in	cui,	per	cosi	dire,	senza	riflessione,	egli
agisce	 mosso	 dalle	 impressioni	 esteriori,	 tutto	 l’insieme	 dei	 gesti	 e	 delle
espressioni	della	fisionomia	che	egli	compie	senza	riflessione,	avremo	allora	una
somma	 di	 atti,	 che	 si	 organizzano	 per	 necessità	 in	 quest’uomo,	 come	 azioni
animiche;	 se	 consideriamo	 ora	 un	 uomo	 che	 sogna,	 avremo	 un	 insieme	 di
immagini,	 le	 quali	 (e	 ora	 non	 con	 carattere	 di	 azioni,	 ma	 con	 carattere	 di
immagini),	 esercitano	 un’azione	 nell’essere	 dell’uomo.	 Possiamo	 dunque	 dire:
come	nella	vita	diurna	di	veglia	si	compiono	nell’uomo	gli	atti	che	si	svolgono	e
si	formano	senza	riflessione,	cosi	pure	si	compiono	entro	un	mondo	di	immagini
le	rappresentazioni	del	sogno	che	fluttuano	caoticamente	le	une	nelle	altre.
Se	ora,	guardando	il	nostro	cervello,	lo	si	volesse	pure	considerare	come	uno

strumento	 della	 coscienza	 di	 sogno,	 che	 cosa	 si	 dovrebbe	 fare?	 Si	 dovrebbe
pensare,	 che	 in	 questo	 cervello	 vi	 sia,	 in	 un	 modo	 qualsiasi	 qualcosa,	 che	 si
comporti	 in	 modo	 analogo	 al	 nostro	 midollo	 spinale	 che	 conduce	 alle	 azioni
incoscienti;	 —	 di	 guisa	 che	 dobbiamo	 considerare	 il	 cervello	 anzitutto	 come
strumento	 della	 vita	 animica	 di	 veglia,	 in	 cui	 si	 creano	 tutte	 quelle
rappresentazioni	 su	 cui	 abbiamo	 riflettuto;	 e	 come	 a	 base	 di	 esso,	 giacente	 in
esso	in	modo	occulto,	dobbiamo	pensare	un	midollo	spinale	misterioso,	il	quale



però	non	arriva	ad	esprimersi	completamente	come	midollo	spinale,	ma	sta	come
compresso	nel	cervello	e	non	arriva	a	determinare	delle	azioni.	Mentre	il	nostro
midollo	 spinale	arriva	a	determinare	delle	 azioni,	 anche	 se	non	procurate	dalla
riflessione,	 il	cervello	 invece	 in	questo	caso	arriva	a	determinare	soltanto	delle
immagini.	 Ciò	 che	 risiede	 come	 base	 occulta	 nel	 cervello	 si	 ferma	 a	 mezza
strada.	 Non	 si	 potrebbe	 dunque	 dire:	 il	 mondo	 dei	 sogni	 ci	 conduce	 in	modo
meraviglioso	a	poter	trovare	misteriosamente	quel	midollo	spinale	che	risiede	a
base	 del	 cervello?	 Se	 consideriamo	 il	 nostro	 cervello,	 quale	 oggi	 é	 formato,
come	strumento	della	vita	diurna	di	veglia,	esso	ci	appare	cosi	come	lo	vediamo,
quando	 lo	 caviamo	 fuori	 dalla	 cassa	 cranica;	 ma	 vi	 deve	 essere	 qualcosa	 la
dentro,	 quando	 la	 vita	 diurna	 di	 veglia	 e	 spenta.	 E	 qui	 l’osservazione	 occulta
mostra,	che	nel	cervello	vi	e	un	misterioso	midollo	spinale	che	provoca	i	sogni.
Se	lo	si	volesse	disegnare	schematicamente,	lo	potremmo	rappresentare	in	modo,
che	 dentro	 al	 cervello	 del	 mondo	 delle	 rappresentazioni	 della	 vita	 diurna	 di
veglia,	 vi	 é,	 in	 un	 modo	 qualsiasi	 occultato,	 un	 vecchio	 midollo	 spinale
misterioso,	invisibile	per	la	percezione	esteriore.	Come	ipotesi	dirò	per	ora,	che
questo	 midollo	 spinale	 entra	 in	 attività,	 quando	 l’uomo	 dorme	 e	 sogna,	 ed	 è
allora	 attivo	 come	 si	 addice	 a	 un	 midollo	 spinale,	 cioè,	 esso	 provoca	 per
necessita	le	proprie	azioni.

Dis.	2

Ma	poiché	 sta	 compresso	 entro	 il	 cervello,	 esso	 non	 conduce	 ad	 azioni,	ma
soltanto	 ad	 immagini	 e	 ad	 azioni	 in	 immagini;	 poiché	 nel	 sogno	 si	 agisce
soltanto	 in	 immagini.	 Così	 da	 questa	 peculiare,	 strana	 e	 caotica	 vita,	 che
svolgiamo	nel	sogno,	abbiamo	potuto	indicare,	che	a	base	del	nostro	strumento
della	vita	diurna	di	veglia,	strumento	che	con	diritto	consideriamo	il	nostro	cer‐



vello,	vi	é	un	organo	misterioso,	che	forse	é	la	sua	forma	antica,	dalla	quale	esso
si	 é	 in	 tal	modo	 evoluto,	ma	 che	 oggi	 ancora	 si	 palesa,	 quando	 tace	 la	 nuova
formazione.	 In	 quello	 si	 palesa	 ciò	 che	 il	 cervello	 era	 una	 volta;	 da	 lì	 questo
antico	 midollo	 spinale,	 per	 quanto	 può,	 nel	 modo	 come	 sta	 rinchiuso,	 agisce
magicamente;	non	arriva	 a	 compiere	delle	 azioni,	ma	 soltanto	 a	produrre	delle
immagini.
L’osservazione	della	vita	ci	divide	così	anche	il	cervello	in	due	stadi.	Il	fatto

del	sognare	ci	palesa,	che	il	cervello	ha	attraversato	due	stadi,	e	si	é	evoluto	fino
alla	 vita	 diurna	 di	 veglia.	 Quando	 però	 la	 vita	 diurna	 di	 veglia	 tace,	 l’antico
organo	 si	 fa	 ancora	valere	nella	vita	onirica.	Abbiamo	cosi	procurato	 anzitutto
dei	 tipi,	 di	 quanto	 l’osservazione	 esteriore	 del	 mondo	 ci	 fornisce,	 il	 che	 ci
mostra,	che	anche	l’osservazione	dell’anima	aggiunge	un	significato	a	quello	che
l’osservazione	esteriore	della	forma	ci	può	dare.	Per	cosi	dire,	 la	vita	diurna	di
veglia	sta	alla	vita	onirica,	come	il	cervello	perfezionato	al	secondo	grado	della
propria	evoluzione,	sta	all’antico	midollo	spinale,	che	si	trova	al	primo	grado	di
evoluzione,	 e	 che	 sta	 a	 base	 di	 esso	 cervello.	 In	 modo	 mirabile	 —	 lo
dimostreremo	 nelle	 prossime	 conferenze,	 anche	 la	 visione	 occulta
chiaroveggente	 ci	 può	 servire	 di	 base	 per	 la	 completa,	 essenziale	 osservazione
della	natura	umana,	in	quanto	essa	natura	si	esprime	negli	organi	racchiusi	nella
massa	ossea	del	cranio	e	nella	colonna	vertebrale.	Sapete	da	passate	conferenze
che	 il	 corpo	 visibile	 dell’uomo	 non	 é	 che	 una	 parte	 della	 complessiva	 entità
umana,	e	che	dal	momento	in	cui	l’occhio	veggente	si	apre,	questo	corpo	fisico
si	palesa	racchiuso,	giacente,	in	un	organismo	supersensibile,	in	ciò	che	si	suole
chiamare	«	aura	umana	».	Diamo	questo	qui	per	ora	come	un	 fatto,	 torneremo
più	 tardi	 ad	 esaminare	 quanto	 esso	 sia	 giustificato.	 Quest’aura	 umana,	 nella
quale	 l’uomo	 fisico	 sta	 soltanto	 come	 un	 nocciolo,	 appare	 all’occhio
chiaroveggente	 con	 svariati	 colori.	 Ma	 non	 bisogna	 raffigurarci	 che	 sia	 mai
possibile	 ritrarre	 quest’aura	 in	 pittura,	 perché	 i	 colori	 sono	 in	 continuo
movimento,	 e	 perciò	 ogni	 immagine	 che	 se	 ne	 ritrae	 con	 pigmenti,	 non	 può
essere	 che	 approssimativa	 —	 allo	 stesso	 modo	 come,	 per	 es.	 non	 si	 può
dipingere	il	lampo,	poiché	non	si
potrebbe	dipingere	che	una	stanga	rigida,	una	forma	rigida.	Come	non	si	può

mai	dipingere	il	lampo,	cosi	pure	ancora	meno	si	può	dipingere	l’aura,	perché	i
colori	 dell’aura	 sono	 per	 sé	 stessi	 straordinariamente	 labili	 e	 mobili;	 perciò
tutt’al	più	si	può	dire	che	si	rap-	presentano	simbolicamente.
I	colori	aurici	si	palesano	straordinariamente	di-	versi	nei	riguardi	del	carattere

fondamentale	 dell’intero	 organismo	 umano.	 Ed	 é	 interessante	 di	 notare
l’immagine	 aurica	 che	 si	 palesa	 all’occhio	 chiaroveggente	 se	 noi	 ci
rappresentiamo	 la	 scatola	 cranica	 e	 la	 spina	 dorsale	 viste	 da	 dietro.	 La	 parte



corrispondente	 dell’aura	 si	 palesa	 allora	 in	 guisa,	 che	 la	 si	 può	 descrivere
soltanto	 dal	 modo,	 come	 l’intero	 uomo	 giace	 nell’aura.	 Se	 dobbiamo	 anche
immaginarci,	 il	 giuoco	 dei	 colori	 aurici,	 ci	 risulta	 che	 possiamo	 indicare	 un
colore	 ben	 determinate	 per	 le	 parti	 inferiori,	 per	 esempio,	 della	 spina	 dorsale.
Possiamo	chiamarlo	verdastro.	E	possiamo	indicare	un	altro	colore	determinate
che	non	 si	palesa	altrettanto	bello	 in	nessun’altra	parte	del	 corpo,	quanto	nelle
parti	 del	 cervello;	 a	 base	 di	 questo	 colore	 vi	 e	 una	 specie	 di	 violetto	 azzurro.
Questo	 violetto	 azzurro	 ve	 lo	 potrete	meglio	 rappresentare	 pensando	 al	 colore
dei	fiori	del	pesco,	a	cui	somiglia	pero	soltanto	approssimativamente.	Fra	questo
violetto	azzurro	delle	parti	superiori	del	cervello	e	 il	verde	della	parte	 inferiore
della	spina	dorsale,	diverse	sfumature	di	colori	percorrono	l’uomo,	ma	esse	sono
difficili	a	descriversi,	perché	di	rado	ci	si	presentano	fra	i	colori	abituali	esistenti
nell’ambiente	fisico	circostante.	Cosi,	per	es.,	al	verde	si	riattacca	un	colore,	che
non	é	ne	verde,	ne	azzurro,	ne	giallo,	ma



forse	un	miscuglio	di	 tutti	e	 tre;	 insomma	si	palesano	dei	colori	nello	spazio
intermedio,	che,	in	fondo,	non	si	trovano	nel	mondo	fisico	sensibile.
Sebbene	sia	difficile	descrivere	tutto	ciò,	si	può	nondimeno	dire	con	certezza,



che	 noi,	 cominciando	 dall’alto,	 per	 ogni	 midollo	 spinale	 gonfiato,	 possiamo
cominciare	 con	 un	 violetto	 azzurro,	 e	 arrivare	 fin	 giù	 al	 termine	 della	 spina
dorsale,	dove	si	trova	chiaramente	un	tono	di	colore	verdastro.
Questo	fatto	io	voglio	aggiungere	a	quello	che	oggi	é	stato	detto	riguardo	a	un

esame	puramente	esteriore	della	figura	umana	e	dell’atteggiamento	umano.
Si	 cercherà	 poi	 di	 considerare	 anche	 l’altra	 parte	 dell’entità	 umana,	 che	 si

riattacca	alle	parti	oggi	esaminate,	come	il	collo,	il	tronco,	le	membra	ecc.	quale
seconda	parte	della	dualità	umana,	e	passeremo	poi	a	quello	che	ci	rappresenta	la
complessiva	collaborazione	della	dualità	umana.



LA	DUALITA’	UMANA

Nel	corso	di	questo	studio	ci	troveremo	sempre	posti	di	fronte	alla	difficoltà	di
esaminare	 con	 maggior	 precisione	 l’organismo	 umano	 esteriore,	 per	 poter
scorgere,	per	così	dire,	ciò	che	 in	esso	é	 transitorio,	 fragile.	Ma	vedremo	pure,
come	 questa	 via	 appunto	 ci	 condurrà	 alla	 conoscenza	 del	 duraturo,	 del	 non
transitorio,	 dell’eterno	 nella	 natura	 umana.	 Indubbiamente	 é	 necessario,	 se
queste	 nostre	 considerazioni	 mirano	 a	 questo	 scopo,	 che	 ci	 si	 attenga
all’aspirazione,	 di	 cui	 già	 ieri	 si	 é	 parlato	 nell’introduzione:	 ossia	 al	 punto	 di
vista,	di	considerare	l’organismo	fisico	esteriore	con	somma	venerazione,	come
una	manifestazione	dei	mondi	spirituali.
Se	 ci	 siamo	 già	 alquanto	 permeati	 di	 concetti	 e	 di	 sentimenti	 della	 scienza

dello	Spirito,	potremo	facilmente	accogliere	l’idea	che	l’organismo	umano,	nella
sua	 straordinaria	 complicazione,	 debba	 essere	 l’espressione	 più	 importante,	 la
manifestazione	più	grande	e	più	significativa	delle	forze	spirituali	che	vibrano	e
che	 vivono	 attraverso	 il	mondo.	Dall’esteriore	 dovremo,	 per	 cosi	 dire,	 sempre
più	e	più	salire	verso	l’interiore.
Ieri	 già	 abbiamo	 visto	 come	 la	 osservazione	 esteriore,	 tanto	 da	 parte	 del

profano,	quanto	da	quella	della	scienza,	debba	condurre	a	considerare	l’uomo,	in
certo	 qual	 modo,	 come	 una	 dualità.	 Abbiamo	 caratterizzato	 questa	 dualità
dell’uomo	 —	 ieri	 soltanto	 brevemente,	 ma	 dovremo	 in	 seguito	 tornare	 ad
esaminarla	con	maggior	precisione	—	in	modo,	da	considerarla	come	racchiusa,
e	al	riparo,	nell’involucro	osseo	del	cranio	e	delle	vertebre;	abbiamo	visto	come,
risalendo	 dalla	 configurazione	 esteriore,	 dalla	 forma	 esteriore	 di	 questa	 parte
dell’uomo,	 possiamo	 già	 acquistare	 una	 visione	 preliminare	 del	 rapporto	 di
quella	vita,	che	chiamiamo	la	nostra	vita	diurna	di	veglia,	con	quell’altra,	per	noi
naturalmente	 molto	 pregna	 d’incertezze,	 che	 chiamiamo	 vita	 del	 sogno.
Abbiamo	visto,	che	in	certo	qual	modo,	le	forme	esteriori	della	parte	surriferita
della	 natura	 umana	 ci	 presentano	 una	 specie	 di	 copia,	 una	 specie	 di



manifestazione	 da	 un	 canto,	 della	 vita	 del	 sogno,	 di	 questa	 vita	 caotica
d’immagini,	 e	 dall’altro,	 di	 quella	 vita	 diurna	di	 veglia	 fornita	 di	 contorni	 ben
netti	 per	 l’osservazione.	 Oggi	 getteremo	 brevemente	 anche	 uno	 sguardo
sull’altro	campo	della	dualità	umana,	che	si	trova,	in	certo	qual	modo,	al	di	fuori
della	 sfera	 che	 ieri	 abbiamo	 considerata.	 Uno	 sguardo	 superficiale	 su	 questa
seconda	 parte	 dell’entità	 umana	 già	 c’insegna,	 che	 questa	 seconda	 parte
rappresenta	 veramente,	 sotto	 un	 determinate	 rapporto,	 l’immagine	 inversa
dell’altra.	Se	consideriamo	il	cervello	e	il	midollo	spinale	abbiamo	la	formazione
ossea	come	ambiente,	come	involucro.	Se	invece	consideriamo	l’altra	parte	della
natura	umana,	dobbiamo	dire	decisamente,	 che	 troviamo	 in	essa	 la	 formazione
ossea	 piuttosto	 al-	 l’interno	 degli	 organi;	 questa	 sarebbe	 pero	 un’osservazione
completamente	 esteriore.	 Penetreremo	 più	 addentro	 nella	 compagine	 di	 questo
altro	 arto	 della	 natura	 umana,	 se	 noi	 teniamo	 dapprima	 separati	 i	 sistemi	 più
importanti	 di	 organi,	 e	 li	 paragoniamo,	 dapprima	 esteriormente,	 con	 ciò	 che
abbiamo	ieri	imparato	a	conoscere.
Quei	sistemi	di	organi,	quei	sistemi	di	strumenti	dell’organismo	umano,	di	cui

converrà	dapprima	tener	conto,	sono	l’apparato	digerente	e	tutto	ciò	che	risiede
fra	 l’apparato	 digerente	 e	 quel	 meraviglioso	 organismo,	 che	 non	 ci	 riuscirà
difficile	 sentire	 come	 una	 specie	 di	 punto	 centrale	 dell’intera	 organizzazione
umana;	il	cuore.	Uno	sguardo	anche	superficiale,	ci	mostra	subito,	di	tutti	questi
sistemi	di	strumenti,	ma	specialmente	dell’apparato	digerente	—	come	lo	si	può
volgarmente	 chiamare	 —	 che	 esso	 é	 destinato	 ad	 accogliere	 le	 sostanze	 del
nostro	 mondo	 terrestre	 esteriore	 e	 a	 prepararle	 per	 l’ulteriore	 elaborazione
nell’organismo	 fisico	 dell’uomo.	 Sappiamo,	 che	 questo	 apparato	 digerente	 si
estende	anzitutto	dalla	nostra	bocca	 in	 forma	 tubolare	 fino	a	quell’organo,	 che
ognuno	 conosce	 come	 stomaco.	 E	 una	 semplice	 osservazione	 superficiale
c’insegna,	 che	 di	 quei	 mezzi	 nutritivi	 che	 vengono	 condotti	 attraverso	 questo
canale	 nello	 stomaco,	 delle	 parti,	 in	 certo	 qual	modo,	 non	 utilizzate,	 vengono
semplicemente	 eliminate,	 mentre	 altre	 parti	 vengono	 introdotte	 dagli	 ulteriori
organi	digerenti	nell’organismo	corporeo	umano.
A	tutti	é	noto,	che	al	vero	apparato	digerente	in	senso	stretto,	per	accogliere	in

condizione	 trasformata	 le	 sostanze	 nutritive	 che	 ad	 esso	 sono	 state	 fornite,	 si
riconnette	 —	 non	 parlerò	 ora	 che	 schematicamente	 —	 ciò	 che	 possiamo
chiamare	 il	 sistema	 linfatico:	 di	 guisa	 che	 possiamo	 dire,	 che	 all’apparato
nutritivo,	per	quei	 tanto	che	esso	si	organizza	principalmente	nello	stomaco,	 si
unisce	un	sistema	di	organi,	il	sistema	linfatico,	come	un	insieme	di	canali,	che
del	 resto	 percorrono	 l’intero	 corpo;	 un	 sistema,	 che	 in	 un	 determinate	 modo,
accoglie	 ciò	 che	 é	 elaborato	 dal	 resto	 dell’apparato	 digerente,	 e	 lo	 rimette	 al
sangue.	E	poi	abbiamo	il	terzo	arto	di	questo	sistema	organico,	il	sistema	dei	vasi



sanguigni	 con	 i	 suoi	 canali	 più	 o	 meno	 larghi,	 che	 circola	 attraverso	 l’intero
organismo	umano	e	che	ha,	come	punto	centrale	dell’intera	sua	attività,	il	cuore.
Sappiamo	pure	che,	partendo	dal	cuore,	quei	vasi	sanguigni,	quei	recipienti	pieni
di	sangue	che	chiamiamo	“arterie”,	conducono	il	sangue	verso	tutte	le	parti	del
nostro	 organismo;	 che	 il	 sangue	 attraversa	 un	 determinate	 procedimento	 nelle
singole	 parti	 dell’organismo	 umano	 e	 viene	 poi	 ricondotto	 al	 cuore	 attraverso
altri	vasi	simili,	i	quali	però	lo	riportano	al	cuore	in	condizioni	trasformate	cioè,
dalla	condizione	rossa	al	cosiddetto	«	sangue	blu	».	Sappiamo	che	questo	sangue
trasformato	e	ora	inadoperabile	per	la	vita	viene	dal	cuore	condotto	al	polmone,
dove	entra	in	contatto	con	l’ossigeno	attinto	dall’aria	esteriore	e	per	questo	fatto
viene	rinnovato	nel	polmone	e	ricondotto	al	cuore,	per	compiere	di	bel	nuovo	il
suo	cammino	attraverso	l’intero	organismo	umano.
Per	 osservare,	 tutti	 questi	 sistemi,	 per	 procurarci	 subito	 dall’osservazione

esteriore	una	base	per	quella	occulta,	ci	atterremo	a	 tutta	prima	a	quel	sistema,
che	 veramente	 a	 priori	 deve	 palesarsi	 a	 ognuno	 come	 il	 sistema	 centrale
dell’intero	organismo	umano,	cime,	al	sistema	sanguigno	cardiaco.
Cominciamo	 per	 considerare	 come	 il	 sangue,	 dopo	 che,	 come	 sangue

adoperato,	 viene	 rinnovato	 nel	 polmone,	 viene	 dunque	 trasformato	 da	 sangue
“blu”	 in	 sangue	 rosso,	 ritorna	 al	 cuore,	 per	 poi	 uscire	 nuovamente	 dal	 cuore
come	 sangue	 rosso	 per	 essere	 impiegato	 nell’organismo.	Notate	 bene,	 che	 nei
disegni	 che	 starò	 per	 fare,	 non	 si	 tratta	 che	 di	 semplici	 schemi,	 di	 semplici
abbozzi.	 Richiamiamoci	 brevemente	 alla	 memoria,	 che	 il	 cuore	 umano	 é	 un
organo	 che	 consiste	 anzitutto	 veramente	 di	 quattro	 parti,	 di	 quattro	 cavità,
limitate	 interiormente	da	pareti,	 di	 guisa	 che	 si	 possono	distinguere	due	 cavità
più	grandi	in	basso,	e	due	più	piccole	verso	l’alto;	i	due	spazi	inferiori	vengono
chiamati	abitualmente	ventricoli,	mentre	quelli	superiori	si	chiamano	orecchiette.
Non	 voglio	 oggi	 parlare	 ancora	 delle	 valvole,	 ma	 limitarmi	 soltanto	 alla
considerazione	 schematica	del	 corso	delle	 attività	più	 importanti	 del-	 l’organo.
Ci	 si	palesa	anzitutto,	 che	 il	 sangue,	dopo	essere	 fluito	dall’orecchietta	 sinistra
nel	 ventricolo	 sinistro	 scorre	 via	 attraverso	 una	 grossa	 arteria,	 e	 da	 questa	 nel
resto	 dell’intero	 organismo.	 Ora	 vogliamo	 tener	 presente	 questo	 fatto,	 che	 il
sangue	 dapprima	 si	 spartisce	 in	 tutti	 i	 singoli	 organi	 dell’organismo,	 che	 poi
viene	 viziato	 nell’	 organismo	 e	 conseguentemente	 trasformato	 in	 cosiddetto
sangue	 «	 blu	 »;	 come	 tale	 ritorna	 al	 cuore	 nell’orecchietta	 destra,	 da	 questa
scorre	 nel	 ventricolo	 destro,	 per	 ritornare	 poi	 da	 li	 nel	 polmone	 ad	 essere
rinnovato,	e	per	ricominciare	di	bel	nuovo	il	suo	corso	attraverso	l’organismo.
Se	 ci	 rappresentiamo	 dapprima	 questo,	 e	 importante	 come	 base,	 per	 una

considerazione	occulta,	aggiungere,	che	dall’arteria	principale,	parte	dopo	poco
quella	 che	 si	 potrebbe	 chiamare	 una	 corrente	 secondaria;	 questa	 corrente



secondaria	 conduce	 nel	 cervello,	 provvede	 dunque	 agli	 organi	 superiori
dell’uomo	 e	 da	 lì	 come	 sangue	 viziato	 ritorna	 nell’orecchietta	 destra	 e,	 cosi,
come	 sangue,	 per	 cosi	 dire,	 che	 e	 passato	 per	 il	 cervello,	 viene	 trasformato	 in
modo	 analogo	 al	 resto	 del	 sangue,	 che	 proviene	 dalle	 altre	membra	 dell’orga‐
nismo.	Abbiamo	così	un’altra	circolazione	secondaria	del	sangue	in	cui	è	inserito
il	cervello,	e	questa	circolazione	sta	separata	dall’altra	più	grande,	che	provvede
a	tutto	il	resto	dell’organismo.	E’	ora	straordinariamente	importante	considerare
questo	 fatto.	 Perché	 per	 formarci	 una	 rappresentazione	 importante,	 che	 possa
servire	di	base	per	ascendere	a	vette	occulte,	occorre	porsi	il	quesito:	come	nella
circolazione	minore	 stanno	 inseriti	gli	organi	 superiori,	vi	 é	pure	 forse	 inserito
qualcosa	di	 simile	nella	 circolazione	che	provvede	al	 resto	dell’organismo?	—
Arriviamo	così	a	un	risultato,	che	già	ci	può	essere	dato	da	un	semplice	esame
superficiale:	difatti,	nella	grande	circolazione	del	sangue,	sta	inserito	un	organo,
a	cui	diamo	il	nome	di	milza,	e	inoltre	vi	è	il	fegato,	come	pure	quell’organo	che
contiene	la	bile,	preparata	dal	fegato.
Se	ora	cerchiamo	la	missione	di	questi	organi,	la	scienza	esteriore	ci	risponde,

che	anzitutto	 il	 fegato	prepara	 la	bile,	 che	 la	bile	 scorre	nel	 canale	digerente	e
concorre	 in	 tal	 modo	 all’elaborazione	 dei	 mezzi	 nutritivi,	 in	 modo	 che	 questi
possano	allora	essere	accolti	dal	sistema	linfatico	e	venir	condotti	nel	sangue.	La
scienza	 esteriore	 dice	 ben	 poco	 di	 quell’organo,	 che	 abbiamo	 qui	 considerato
come	terzo	organo,	la	milza.	Se	consideriamo	questi	organi	dobbiamo	anzitutto
osservare	che	essi,	per	così	dire,	si	occupano	della	preparazione	degli	elementi
nutritivi	per	 l’organismo	umano,	ma	che	essi	d’altra	parte	 si	 trovano	 tutti	 e	 tre
inseriti	come	organi	nella	circolazione	del	sangue.	Non	é	senza	ragione	che	essi
vi	stanno.	Perché,	 in	quanto	agli	elementi	nutritivi	vengono	accolti	nel	sangue,
per	 essere	 condotti	 dal	 sangue	 nell’organismo	 umano,	 onde	 restituire
continuamente	a	quest’ultimo	le	forze	edificatrici,	quei	tre	organi	prendono	parte
all’intera	elaborazione	degli	elementi	nutritivi.



Dis.	4

Si	 presenta	 ora	 il	 quesito:	 dalla	 semplice	 vista	 esteriore	 possiamo,	 in	 un
qualsiasi	 modo,	 già	 sapere	 come	 questi	 organi	 partecipino	 alla	 complessiva



attività	 dell’organismo	 umano?	 Dirigiamo	 anzitutto	 lo	 sguardo	 a	 un	 fatto
esteriore,	cioè,	che	questi	organi	sono	compre-	si	nella	circolazione	inferiore	del
sangue,	cosi	come	il	cervello	e	compreso	in	quella	superiore,	e	guardiamo	poi,	se
ci	vogliamo	ora	attenere	veramente	a	questo	esame	esteriore	che	verrà	in	seguito
approfondito,	se	questi	organi	possano	possibilmente	avere	un	compito	analogo
a	quello	del	cervello?	Ma	in	che	cosa	dovrebbe	consistere	?
Osserviamo	 prima	 le	 parti	 superiori	 dell’organismo	 umano;	 sono	 veramente

quelle	che	accolgono	le	impressioni	dei	sensi	attraverso	gli	organi	sensori,	e	che
elaborano	 il	 materiale	 della	 nostra	 percezione	 sensoria.	 Perciò	 possiamo	 dire:
Ciò	che	avviene	nella	testa	umana,	nelle	parti	superiori	dell’organismo	umano	é
l’elaborazione	di	quelle	impressioni,	che	scorrono	dentro	dal	di	fuori	attraverso
gli	 organi	 dei	 sensi;	 e	 quelle	 che	 possiamo	 chiamare	 le	 cause	 di	 tutto	 ciò	 che
avviene	nelle	parti	superiori,	dobbiamo	vederle	essenzialmente	nelle	impressioni
esteriori.	 E	 in	 quanto	 le	 impressioni	 esteriori	 mandano	 negli	 organi	 superiori
dell’organismo	 la	 loro	 azione,	 e	 ciò	 che	 questa	 loro	 azione	 diventa	 attraverso
l’interiore	 elaborazione	 delle	 impressioni,	 esse	 trasformano	 il	 sangue	 o
contribuiscono	a	questa	trasformazione	—	esse	rimandano	a	modo	loro	al	cuore
questo	 sangue	 trasformato,	 in	 modo	 analogo	 a	 come,	 dal	 rimanente
dell’organismo,	 il	 sangue	 viene	 rimandato	 trasformato	 al	 cuore.	 Non	 ci	 porta
questo	 a	 pensare,	 che	 mentre	 questa	 parte	 superiore	 dell’organismo	 umano	 si
apre	 verso	 l’esteriore	 negli	 organi	 sensori,	 apre	 in	 essi	 delle	 porte	 verso
l’esteriore,	 l’azione	 che	 il	mondo	 esteriore	 esercita	 per	mezzo	degli	 organi	 dei
sensi	dentro	a	questa	parte	superiore	dell’organismo	umano	corrisponde	forse,	in
un	determinato	modo,	 all’azione	 che	 esce	 dagli	 organi	 situati	 interiormente	—
milza,	 fegato	 e	 apparecchio	 biliare?	 Mentre	 così	 la	 parte	 superiore
dell’organismo	 umano	 si	 schiude	 verso	 il	 di	 fuori,	 per	 accogliere	 l’azione
dell’esteriore,	e	mentre	per	così	dire	il	sangue	scorre	verso	l’alto,	per	accogliere
queste	impressioni	del	mondo	esteriore,	esso	scorre	verso	il	basso,	per	accogliere
ciò	 che	 viene	 da	 questi	 tre	 organi.	Cosi	 potremo	 dire:	 se	 guardiamo	 il	mondo
circostante,	 da	 questo	 viene	 esercitata	 attraverso	 i	 nostri	 sensi	 un’azione	 sulla
nostra	organizzazione	superiore;	ciò	che	scorre	dentro	in	tal	modo	dall’esteriore,
attraverso	il	mondo	dei	sensi,	immaginiamocelo	compresso,	concentrato	come	in
un	centro,	di	guisa	che	ciò	che	scorre	dentro	in	noi	in	tal	modo	da	tutte	le	parti,
sia	da	considerarsi	come	uguale	a	ciò	che	scorre	fuori	dal	fegato,	dalla	milza	e
dall’apparecchio	 biliare;	 cioè	 ,	 è	 da	 considerarsi	 come	 mondo	 esteriore
trasformato.	 Se	 esaminate	 tutto	 ciò	 più	 profondamente,	 vedrete	 che	 questa
osservazione	non	e	tanto	strana.
Riflettete	 alle	 diverse	 impressioni	 sensorie	 che	 scorrono	 dentro,	 e

immaginatevele	 concentrate,	 condensate,	 formate	 in	 organi,	 e	 poste



nell’interiore;	 il	 sangue	 si	 presenta,	 interiormente,	 a	 questi	 organi,	 fegato,
apparecchio	 biliare	 e	 milza	 in	 modo	 analogo	 a	 come	 la	 parte	 superiore
dell’organismo	umano	si	presenta	al	mondo	esteriore.	Abbiamo	dunque,	in	certo
qual	modo,	il	mondo	esteriore,	che	circonda	da	sopra	i	nostri	sensi,	concentrato
in	organi	e	riposto	nell’interno	dell’uomo,	di	guisa	che	possiamo	dire:	il	mondo
agisce	una	volta	dal	di	 fuori,	 scorre	entro	di	noi,	 entra	 in	contatto	negli	organi
superiori	col	nostro	sangue,	agisce	sul	nostro	sangue	—e	un’altra	volta	 invece,
ciò	 che	 é	 nel	Macro-	 cosmo	 agisce	 in	modo	misterioso	 negli	 organi,	 nei	 quali
esso	si	é	prima	concentrato,	e	da	lì	agisce	sul	nostro	sangue,	che	gli	si	presenta	in
modo	 analogo.	 Se	 di	 questo	 si	 volesse	 disegnare	 uno	 schema,	 potremmo	 dire:
immaginiamoci	da	un	canto	il	mondo	che	esercita	da	tutte	le	parti	un’azione	sui
sensi	—	e	il	sangue	come	una	lastra,	una	tavola,	che	si	presenta	alle	impressioni
di	questo	mondo;	cosi	abbiamo	la	nostra	organizzazione	superiore

Immaginiamoci	 ora	 di	 poter	 con-	 centrare	 tutto	 questo	 mondo,	 di	 poterlo
concentrare	 in	 singoli	 organi,	 di	 formare	 un	 estratto	 di	 questo	 mondo,	 e	 di



poterlo	riporre	dentro,	nell’interno,	di	guisa	che	ciò	che	esercita	la	sua	azione	da
tutte	le	parti,	agisca	sull’altra	parte	del	sangue;	allora	avremmo	formato	in	modo
strano	 un’immagine	 schematica	 dell’esteriore	 e	 dell’interiore	 dell’organismo
umano.	 Potremmo	 dunque,	 in	 un	 determinate	 modo,	 già	 dire:	 il	 cervello
corrisponde	veramente	alla	nostra	organizzazione	interiore,	in	quanto	riempie	il
torace	e	la	cavità	addominale.	In	certo	qual	modo	il	mondo	e	trasferito	nel	nostro
interiore.	In	questa	organizzazione,	che	pur	riconosciamo	come	secondaria,	e	che
serve	 principalmente	 alla	 continuazione	 del	 processo	 nutritivo,	 già	 abbiamo
qualcosa	 di	 molto	 misterioso,	 abbiamo	 un	 congegnarsi	 dell’intero	 mondo
esteriore	 in	 una	 somma	 di	 organi	 interiori,	 di	 strumenti	 interiori.	 E	 se	 ora
consideriamo	 più	 da	 vicino	 questi	 organi,	 fegato,	 cistifellea	 e	milza,	 possiamo
dire:	dapprima	e	la	milza,	che	si	presenta	alla	corrente	del	sangue.
La	milza	é	uno	strano	organismo;	giace	in	tessuti	ricchi	di	sangue;	in	esso	vi	é

un’infinita	di	piccoli	granelli	(corpuscoli),	che	rispetto	al	rimanente	della	massa
dei	tessuti	appariscono	come	dei	granellini	bianchi.	Se	consideriamo	il	sangue	in
rapporto	colla	milza,	quest’ultima	ci	appare	come	uno	staccio,	attraverso	il	quale
passa	il	sangue,	per	presentarsi	a	un	organo	che	é,	in	un	determinato	modo,	una
parte	 raggrinzita	 del	 macrocosmo.	 La	 milza	 sta	 allora	 ancora	 in	 rapporto	 col
fegato.	Nella	 fase	 successiva	 vediamo,	 come	 il	 sangue	 si	 presenta	 al	 fegato,	 e
come	 il	 fegato	 da	 parte	 sua	 separa	 come	 terzo	 elemento,	 la	 bile,	 la	 quale	 poi
passa	 nelle	 sostanze	 nutritive	 e	 da	 lì	 arriva,	 con	 le	 sostanze	 alimentari
trasformate,	nel	sangue.
Questo	presentarsi	interiormente	del	sangue	ai	tre	organi,	non	ce	lo	possiamo

rappresentare,	che	nel	seguente	modo:	il	primo	organo,	che	si	presenta	al	sangue,
é	la	milza;	il	secondo	è	il	fegato,	il	terzo,	che	veramente	ha	già	un	rapporto	molto
complicato	 con	 il	 complesso	 del	 sistema	 sanguigno,	 é	 l’apparecchio	 biliare,
perché	 la	 bile	 viene	 presentata	 agli	 alimenti	 e	 partecipa	 all’elaborazione	 dei
medesimi.	Per	tali	ragioni	gli	occultisti	di	tutti	i	tempi	hanno	dato	a	questi	organi
dei	nomi	particolari.	Vi	prego	seriamente	di	non	pensare	per	il	momento	a	niente
di	speciale	nei	riguardi	di	questi	nomi,	che	sono	stati	dati	dapprima	a	questi	or‐
gani,	a	prescindere	dal	fatto,	che	questi	nomi	hanno	per	questi	organi	anche	altro
significato.	 In	 seguito	 vedremo,	 perché	 siano	 stati	 scelti	 appunto	 questi	 nomi.
Poiché	 la	milza	 é	 la	 prima	 che	 si	 presenta	 al	 sangue	—	possiamo	dire	 questo,
comparativamente,	da	un	punto
di	 vista	 esteriore	—	 essa	 sembrò	 agli	 antichi	 occultisti	 meglio	 indicata	 con

quel	 nome,	 che	 spetta	 alla	 stella,	 la	 quale	 per	 gli	 antichi	 occultisti,	 secondo	 le
loro	 osservazioni,	 si	 presenta	 nello	 spazio	 cosmico	 per	 prima	 nel	 si-	 sterna
solare;	perciò	chiamarono	la	milza	“saturnia”	o	un	Saturno	interiore	nell’uomo,
in	 modo	 analogo	 chiamarono	 il	 fegato	 un	 Giove	 interiore	 e	 la	 bile	 un	Marte



interiore.	 Per	 ora	 collegheremo	 con	 questi	 nomi	 soltanto	 il	 pensiero,	 che	 essi
sono	stati	scelti,	perché	siamo	arrivati	all’idea,	dapprima	per	via	d’ipotesi,	che	i
mondi	esteriori,	che	sono	di	solito	accessibili	ai	nostri	sensi,	sono	concentrati	in
questi	 organi;	 che	 in	 questi	 organi	 ci	 si	 presentano,	 in	 certo	 qual	 modo,	 dei
mondi	 interiori,	 cosi	 come	nei	pianeti	 ci	 si	 presentano	dei	mondi	 esteriori.	Ma
già	 ora	 potremmo	 dire:	 come	 i	 mondi	 esteriori	 appaiono	 ai	 nostri	 sensi	—	 in
quanto	penetrano	dal	di	fuori	—	così	i	“mondi	interiori”	ci	appaiono	operanti	sul
sistema	sanguigno,	 in	quanto	essi	esercitano	un’influenza	su	ciò,	per	cui	vi	e	 il
sistema	sanguigno.
Troveremo	 indubbiamente	 una	 differenza	 importante,	 fra	 ciò	 di	 cui	 ieri

abbiamo	parlato	come	di	una	peculiarità	del	cervello	umano.	e	ciò	che	ci	appare
come	 una	 specie	 di	 sistema	 cosmico	 interiore.	 Questa	 differenza	 consiste
semplicemente	nel	fatto,	che	l’uomo	dapprima	non	sa	nulla	di	ciò	che	si	svolge
entro	 il	 suo	organismo	inferiore;	cioè,	egli	non	sa	nulla	delle	 impressioni	che	 i
mondi	 interiori	 —	 in	 certo	 qual	 modo,	 i	 pianeti	 interiori	 —	 fanno	 su	 di	 lui,
mentre	é	 invece	appunto	caratteristico	 il	 fatto,	che	 i	mondi	esteriori	 lasciano	 le
loro	 impressioni	 sulla	 sua	coscienza.	Sotto	un	certo	 riguardo	possiamo	dunque
designare	questi	mondi	interiori	come	mondo	dell’incosciente,	rispetto	al	mondo
della	coscienza,	che	abbiamo	imparato	a	conoscere	nella	vita	del	cervello.
Orbene,	ciò	che	risiede	in	questo	cosciente	e	in	questo	incosciente	ci	riuscirà

più	 chiaro,	 se	 ricorreremo	 ad	 altro	 per	 aiutarci.	 Sapete	 tutti	 che	 la	 scienza
esteriore	 dice,	 che	 l’organo	 della	 coscienza	 é	 il	 sistema	 nervoso,	 con	 tutto	 ciò
che	 ad	 esso	 appartiene.	 Ora,	 come	 base	 per	 la	 nostra	 osservazione	 occulta,
dobbiamo	 considerate	 un	 certo	 rapporto	 che	 il	 sistema	 nervoso	 ha	 col	 sistema
sanguigno,	 cioè,	 con	 ciò	 che	 abbiamo	 oggi	 esaminato	 schematicamente.
Vediamo	 allora	 che	 il	 si	 stema	 nervoso	 entra	 ovunque	 in	 determinati	 rapporti
con	il	nostro	sistema	sanguigno,	che	il	sangue	si	avvicina	dappertutto	al	nostro
sistema	nervoso.	A	proposito	dobbiamo	però	anzitutto	tenere	in	considerazione,
ciò	 che	 a	 questo	 riguardo	 la	 scienza	 esteriore	 ritiene	 come	 assicurato.	 Essa
ritiene	come	sicuro,	che	nel	sistema	nervoso	risieda	il	regolatore	generale	di	ogni
attività	della	coscienza,	di	tutto	ciò	che	noi	indichiamo	come	“vita	dell’anima”.
Non	possiamo	fare	a	meno	di	osservare	—	come	un	semplice	accenno	dapprima,
ci	 rifletteremo	 in	 seguito,	 —	 e	 di	 ricordarci,	 che	 il	 sistema	 nervoso,	 per	 gli
occultisti,	non	vi	é	che	come	una	specie	di	base	della	coscienza.	Perché	proprio
come	il	sistema	nervoso	si	organizza	nel	nostro	organismo,	e	viene	in	contatto,	o
per	lo	meno	sta	in	un	certo	rapporto	col	sistema	sanguigno,	così	pure	s’inserisce
nella	 complessiva	 entità	 dell’uomo,	 ciò	 che	 chiamiamo	 il	 corpo	 astrale	 e	 l’Io
dell’uomo.	E	 l’osservazione	 esteriore,	 di	 cui	 spesso	 ci	 siamo	già	 avvalsi,	 nelle
mie	 conferenze,	 può	 mostrarci,	 che	 il	 sistema	 nervoso	 é,	 in	 certo	 modo,	 una



manifestazione	del	corpo	astrale.	Da	una	 tale	osservazione	vediamo,	come	agli
ordinari	 esseri	 inanimati	 della	 natura	 noi	 dobbiamo	 attribuire	 soltanto	 il	 corpo
fisico	per	quella	parte	che	essi	ci	presentano.	Se	poi	saliamo	dai	corpi	inanimati
inorganici	della	natura	a	quelli	 animati,	 agli	organismi,	dobbiamo	pensare,	che
questi	 organismi	 sono	 compenetrati	 dal	 cosiddetto	 corpo	 eterico	 o	 vitale,	 che
contiene	in	sé	le	cause	delle	manifestazioni	della	vita.	Vedremo	in	seguito,	che
l’antroposofia	 o	 l’occultismo	 non	 parlano	 di	 questo	 corpo	 eterico	 o	 vitale	 nel
modo,	 come	 si	 parlava	 negli	 antichi	 tempi	 della	 “forza	 vitale”	 ma	 quando
l’antroposofia	parla	del	corpo	eterico,	parla	di	qualcosa,	che	 l’occhio	spirituale
vede	realmente,	dunque	di	una	realtà,	che	sta	a	base	del	corpo	fisico	esteriore.	Se
consideriamo	le	piante,	dobbiamo	attribuire	 loro	un	corpo	eterico.	Se	risaliamo
dalle	piante	agli	esseri	sensibili,	agli	animali,	é	l’elemento	della	sensazione,	della
vita	 interiore,	 o	 per	 dir	 meglio,	 dello	 sperimentare	 interiore,	 che	 distingue
anzitutto	 esteriormente	 l’animale	 dalla	 pianta.	 Affinché	 la	 semplice	 attività
vitale,	 che	 ancora	 non	 può	 interiorizzarsi,	 ancora	 non	 può	 accendersi	 alla	 sen‐
sazione,	si	possa	accendere	alla	sensazione,	allo	sperimentare	interiore,	occorre
che	nell’organismo	animale	si	organizzi	il	corpo	astrale.	E	nel	sistema	nervoso,
che	 le	 piante	 ancora	 non	 hanno,	 dobbiamo	 vedere	 lo	 strumento	 esteriore	 del
corpo	astrale,	quale	immagine	primordiale	spirituale	del	sistema	nervoso.	Come
l’archetipo	sta	alla	sua	manifestazione,	alla	sua	riproduzione,	così	il	corpo	astrale
sta	al	sistema	nervoso.
Se	 ora	 estendiamo	 il	 nostro	 esame	 all’uomo	 —	 e	 già	 ieri	 ho	 detto,	 che

coll’occultismo	non	riesce	cosi	facile	osservare	come	col	metodo	scientifico,	in
cui	 si	può,	per	cosi	dire,	 fare	d’ogni	erba	un	 fascio	—	dobbiamo,	 se	vogliamo
considerare	 gli	 organi	 umani,	 essere	 sempre	 consapevoli,	 che	 questi	 organi	 o
sistemi	organici	possono	venire	adoperati	per	 funzioni,	 a	 cui	 i	 sistemi	organici
analoghi	 e	 corrispondenti	—	 anche	 se	 apparentemente	 simili	—	 non	 possono
venire	adoperati	nel-	 l’animale.	Ora	accenneremo	soltanto	a	ciò	che	ci	risulterà
in	 seguito	 da	 ragioni	 più	 profonde,	 cioè	 che	 nell’uomo	 si	 può	 considerare	 il
sangue,	 come	 tale,	 quale	 strumento	 esteriore	 per	 l’lo,	 per	 tutto	 ciò	 che
indichiamo	come	nostro	centro	animico	più	intimo,	—	cioè	l’lo	—	di	guisa	che
nel	 sistema	 nervoso	 abbiamo	 uno	 strumento	 esteriore	 del	 corpo	 astrale	 e	 nel
nostro	 sangue	 uno	 strumento	 esteriore	 dell’Io.	 Come	 il	 sistema	 nervoso,
nell’organismo,	 sta	 in	determinati	 rapporti	 col	 sangue,	 cosi	pure	quelle	 regioni
animiche	 interiori,	 che	noi	 viviamo	come	nostre	 rappresentazioni,	 come	nostre
sensazioni,	ecc.	entrano	 in	 rapporto	con	 l’Io.	 Il	 sistema	nervoso	é	differenziato
nell’organismo	umano	nei	modi	più	diversi.	Si	palesa	a	noi	nelle	 fibre	nervose
interiori,	 là,	dove	si	schiude	per	esempio	ai	nervi	dell’udito,	ai	nervi	ottici	ecc.
differenziato	nei	modi	più	diversi.	Il	sistema	nervoso	é	dunque	qualcosa,	che	si



estende	 attraverso	 l’organismo,	 in	 guisa	 da	 essere	 differenziato	 in	 diversissimi
modi,	e	da	contenere	delle	diversità	interiori.	Se	consideriamo	anzitutto	il	sangue
che	 scorre	 attraverso	 l’organismo,	 esso	 si	 palesa	 nondimeno	 a	 noi	 —	 se
vogliamo	 includervi	 la	 trasformazione	 da	 sangue	 rosso	 a	 quello	 “blu”	 —
nell’intero	organismo,	come	sangue	unitario.	Come	sangue	unitario	si	presenta	al
sistema	 nervoso	 differenziato,	 così	 come	 l’lo	 si	 presenta	 alla	 vita	 animica
differenziata,	 che	 si	 organizza	 in	 rappresentazioni,	 sensazioni,	 impulsi	 volitivi,
sentimenti	e	simili.
Quanto	 più	 approfondirete	 questo	 confronto	 —	 e	 questo	 sia	 detto	 per	 ora

soltanto	 a	 titolo	 di	 paragone	—	 tanto	 più	 vi	 si	 paleserà,	 che	 esiste	 una	 piena
analogia	nei	rapporti	fra	i	due	originali	—	Io	e	corpo	astrale	—	e	le	due	copie	—
sistema	sanguigno	e	sistema	nervoso.	Ora	indubbiamente	si	può	dire:	il	sangue,
veramente,	e	bensì	ovunque	sangue,	però	mentre	scorre	attraverso	l’organismo,
si	 trasforma	 —	 e	 cosi	 queste	 trasformazioni	 del	 sangue	 possiamo	 metterle	 a
parallelo	con	ciò	che	si	svolge	nell’Io.	Il	nostro	Io	però	è	una	“unità”.	Per	quanto
indietro	si	possa	cercare	nella	vita	fra	nascita	e	morte,	si	può	dire:	che	questo	Io
esisteva	sempre,	al	nostro	quinto	anno	come	al	sesto,	ieri	come	oggi,	é	sempre	il
medesimo	 Io.	Ma	 se	ne	 esamineremo	 il	 contenuto,	 ciò	 che	questo	 Io	 contiene,
troveremo:	 se	 contemplo	 questo	 Io,	 quale	 vive	 in	 me,	 esso	 e	 riempito	 di	 una
somma	di	rappresentazioni,	sensazioni,	sentimenti	ecc.,	 i	quali,	secondo	quanto
appunto	 é	 stato	detto,	 sono	da	 attribuirsi	 al	 corpo	 astrale	 e	vengono	a	 contatto
con	l’lo.	Un	anno	fa	il	nostro	Io	era	riempito	da	un	altro	contenuto,	ieri	aveva	un
contenuto	 diverso,	 e	 oggi	 ancora	 diverso.	 L’Io	 viene	 dunque	 a	 contatto	 con	 il
contenuto	complessivo	dell’anima,	e	 lo	pervade.	Proprio	come	il	sangue	scorre
attraverso	 tutto	 l’organismo	 ed	 entra	 dappertutto	 in	 contatto	 con	 il	 sistema
nervoso	 differenziato,	 così	 pure	 l’Io	 entra	 in	 contatto	 con	 la	 vita	 differenziata
dell’anima	in	rappresentazioni,	sentimenti,	impulsi	volitivi	e	simili.
Di	 guisa	 che	 questo	 esame	 comparative	 già	 ci	 palesa,	 che	 esiste	 una	 certa

giustificazione	 per	 l’idea:	 che	 il	 sistema	 sanguigno	 sia	 una	 copia,	 una
riproduzione	dell’Io,	e	 il	sistema	nervoso	una	copia	del	corpo	astrale,	di	questi
due	arti	superiori	e	supersensibili	della	natura	umana.
Ora	 é	 necessario	 che	 ci	 si	 ricordi,	 che	 il	 sangue	 scorre	 nel	modo	 suindicato

attraverso	l’organismo;	si	presenta	da	una	parte	al	mondo	esteriore,	come	una	la‐
stra,	 una	 tavola,	 alle	 impressioni	 del	mondo	 esteriore,	 e	 dall’altra	 parte	 sta	 di
fronte	a	ciò	che	abbiamo	chiamato	il	mondo	interiore.	Così	difatti	succede	anche
al	 nostro	 Io.	 Noi	 dirigiamo	 il	 nostro	 Io	 anzitutto	 verso	 il	 mondo	 esteriore,	 ne
accogliamo	le	impressioni.	Da	questo	fatto	risulta	un	contenuto	svariatissimo	nel
nostro	 Io;	 esso	 viene	 riempito	 dalle	 impressioni,	 che	 provengono	 da	 fuori.	 Vi
sono	poi	quei	momenti,	 in	cui	 l’Io,	per	così	dire,	penetra	 in	sé	stesso;	 in	cui	si



abbandona	al	suo	dolore,	alla	sua	sofferenza,	al	piacere	e	alla	gioia,	ai	sentimenti
interiori	 ecc.,	 in	 cui	 lascia	 affiorare	 alla	 memoria	 ciò	 che	 non	 accoglie	 ora
direttamente	 dal	 contatto	 col	 mondo	 esteriore,	 ma	 ciò	 che	 porta	 in	 se	 stesso.
Anche	sotto	questo	riguardo	dunque,	l’Io	si	può	mettere	a	parallelo	del	sangue,
poiché	esso	si	presenta	come	una	tavola,	una	volta	al	mondo	esteriore,	e	l’altra	al
mondo	interiore,	e	potremmo	rappresentare	questo	Io	schematicamente	in	modo
analogo	a	quello	adoperato	per	descrivere	il	sangue	(vedi	dis.	n.	5).
Queste	 impressioni	 esteriori,	 che	 l’Io	 riceve,	 in	 quanto	 le	 concepiamo	 in

generate	 come	 rappresentazioni,	 come	 figure	 animiche	 le	 possiamo	 porre	 nel
medesimo	rapporto	con	l’Io,	come	abbiamo	posto	i	processi	esteriori	reali,	che	ci
arrivano	 attraverso	 i	 sensi,	 in	 rapporto	 col	 sangue;	 —	 si	 potrebbe	 dunque
stabilire	un	rapporto	per	le	relazioni	animiche,	al	medesimo	modo	come	lo	si	fa
per	la	vita	corporea,	da	un	canto	col	sangue,	—	e	dall’altro	con	l’Io.
Osserviamo	 da	 questo	 punto	 di	 vista	 anche	 la	 collaborazione,	 la	 reciproca

contrapposta	 azione	 di	 sangue	 e	 nervi.	 Se	 consideriamo	 il	 nostro	 occhio,
osserviamo	che	le	impressioni	esteriori	agiscono	su	di	esso.	Colori,	impressioni
di	luce,	agiscono	sul	nervo	ottico.	Fintanto	che	agiscono	sul	nervo	ottico,	o	che
in	 generale	 hanno	 nel	 sistema	 nervoso	 uno	 strumento	 per	 la	 loro	 azione,
possiamo	dire,	che	essi	esercitano	un’azione	nel	corpo	astrale.	Dal	momento	in
cui	sorge	un	rapporto	fra	nervi	e	sangue,	possiamo	dire,	che	il	processo	parallelo
dell’anima	 si	 trova	 nelle	 rappresentazioni	 svariatissime	 della	 vita	 animica	 che
entrano	 in	 rapporto	 con	 l’Io.	 Potremmo	 dunque,	 se	 pensiamo	 al	 rapporto	 fra
nervi	e	sangue,	riprodurre	con	un	disegno	schematico	come	ciò,	che	nell’atto	del
vedere	 scorre	 dentro	 esteriormente	 attraverso	 i	 nervi,	 entra	 in	 un	 determinate
rapporto	con	quelle	correnti	sanguigne	adiacenti	al	nervo	ottico.
Questo	 rapporto	 é	 ora	 qualcosa	 di	 straordinariamente	 importante,	 se	 si	 vuol

osservare	 l’organismo	 umano	 in	 modo,	 che	 l’osservazione	 possa	 fornirci	 una
base	per	 i	 sostrati	occulti	della	natura	umana.	Allora	dobbiamo	dire:	nella	vita
ordinaria,	quale	scorre	in	generate,	il	processo	si	verifica	in	modo,	che	un’azione
che	si	propaga	attraverso	il	nervo,	si	imprime	nel	sangue	come	sopra	una	tavola
—	 e	 in	 tal	 modo	 si	 e	 impressa	 nello	 strumento	 dell’Io.	 Supponiamo	 ora,	 che
s’interrompa	artificialmente	questo	rapporto	fra	circolazione	e	nervo,	cioè,	che	si
ponga	artificialmente	l’uomo	in	una	situazione	tale,	per	cui	il	nervo	venga	come
allontanato	nella	sua	attività	dal	corso	del	sangue,	di	guisa	che	non	possano	più
agire	 l’uno	sull’altro.	Questo	si	può	disegnare	schematicamente	 in	modo,	che	 i
due	arti	siano	rappresentati	più	lontani	l’uno	dall’altro,	di	guisa	che	uno	scambio
di	azione	fra	nervo	e	sangue	non	possa	più	verificarsi.	Si	potrebbe,	per	esempio,
dapprima	non	produrre	nessuna	impressione	sul	nervo.	Si	può	conseguire	questo,
se,	 per	 esempio,	 si	 recide	 il	 nervo.	 Se	 in	 un	 modo	 qualsiasi	 si	 consegue	 che



nessuna	impressione	venga	pro-	dotta	sul	nervo,	non	é	neppure	da	meravigliarsi,
che	l’uomo	non	sperimenti	più	niente	di	speciale	per	mezzo	di	questo	nervo.
Supponiamo	però	che	—	sebbene	il	rapporto	fra	nervo	e	sangue	sia	interrotto

—	 venisse	 nondimeno	 prodotta	 una	 certa	 impressione.	 Nell’esperimento
esteriore	questa	può	essere	prodotta	se,	per	esempio,	si	eccita	il	nervo	per	mezzo
di	 una	 corrente	 elettrica;	 questa	 influenza	 esteriore	 sul	 nervo	 pero	 qui	 non
c’interessa.	Vi	 é	 tuttavia	 anche	un’altra	 influenza	 che	può	 essere	 esercitata	 sul
nervo,	 quando	 questo	 si	 trovi	 in	 uno	 stato,	 in	 cui	 non	 può	 agire	 sul	 corso
corrispondente	 del	 sangue.	 Questo	 stato	 può	 essere	 prodotto	 nell’organismo
umano,	 e	 viene	 provocato	 in	 un	 determinato	 modo	 per	 mezzo	 di	 speciali
rappresentazioni,	 di	 certe	 idee,	 sentimenti	 e	 sensazioni,	 che	 l’uomo	 ha
sperimentati	 e	 ha	 adottati,	 i	 quali,	 perché	 l’esperienza	 interiore	 riesca	 bene,
dovrebbero	 veramente	 essere	 delle	 rappresentazioni	 superiori,	 morali,	 o
intellettuali.	 Quando	 l’uomo	 si	 esercita	 in	 tali	 rappresentazioni,	 che	 egli	 —
diciamo	 —	 erige	 a	 simboli,	 con	 acuta	 concentrazione	 interiore	 dell’anima,
succede,	se	lo	fa	con	la	coscienza	della	veglia,	che	egli	occupa	completamente	il
nervo,	 e	 per	 mezzo	 di	 questa	 concentrazione	 lo	 sottrae,	 sotto	 un	 determinato
riguardo,	 alla	 circolazione	 del	 sangue;	 perché	 se	 l’uomo	 si	 abbandona
semplicemente	 alle	 impressioni	 normali	 esteriori,	 esiste	 un	 collegamento
naturale	 fra	 nervo	 e	 circolazione	 del	 sangue.	 Se,	 però,	 egli	 arresta	 ciò	 che
acquista	in	modo	normale,	astraendosi	da	tutte	le	impressioni	esteriori,	da	ciò	per
cui	 il	 mondo	 esteriore	 esercita	 anzitutto	 azione	 sull’lo,	 e	 si	 fissa	 con	 acuta
concentrazione	 interiore	 sull’Io,	 allora	 ha	 veramente	 nell’anima,	 ciò	 che	 sorge
soltanto	 nella	 coscienza,	 ciò	 che	 é	 un	 contenuto	 della	 coscienza,	 e	 che	 occupa
principalmente	 il	 nervo,	 ciò	 che	 distacca	 anzitutto	 l’attività	 del	 nervo	 dal
rapporto	 con	 l’attività	 del	 sangue,	 Ne	 consegue,	 che	 con	 una	 concentrazione
interiore	siffatta,	che	interrompe	realmente	la	comunicazione	fra	nervo	e	sangue,
purché	 sia	 abbastanza	 forte	 da	 liberare	 in	 certo	 modo	 il	 nervo	 dalla	 sua
connessione	con	il	sistema	sanguigno,	esso	nervo	viene	quindi	anche	liberato	da
ciò	di	cui	il	sistema	sanguigno	é	lo	strumento	esteriore,	ossia	viene	liberato	dalle
abituali	 esperienze	 dell’Io.	 Ed	 effettivamente	 succede	—	 e	 questo,	 per	 mezzo
delle	 esperienze	 della	 disciplina	 spirituale	 che	 deve	 condurre	 su	 nei	 mondi
superiori,	viene	sperimentalmente	appieno	confermato	e	ora	soltanto	esposto	—
che	 per	 mezzo	 di	 una	 concentrazione	 siffatta,	 il	 complessivo	 sistema	 nervoso
viene	allontanato	dal	sistema	sanguigno	e	dai	compiti	abituali	di	questo	sistema
per	 l’Io.	 Si	 presenta	 allora	 una	 determinata	 conseguenza:	 il	 sistema	 nervoso,
cioè,	mentre	prima	iscriveva	la	sua	azione	sulla	tavola	sanguigna,	ora	invece,	fa
retrocedere	ciò	che	come	azione	contiene	in	sé,	l’accoglie	in	sé,	e	non	lascia	che
quest’azione	pervenga	al	sangue.	E’	dunque	possibile,	per	mezzo	semplicemente



di	 processi	 di	 concentrazione	 interiore,	 di	 distaccare,	 in	 certo	 qual	 modo,	 il
proprio	 sistema	 sanguigno	 dal	 sistema	 nervoso,	 e	 in	 tal	 guisa	 di	 far	 scorrere
indietro,	 di	 far	 retrocedere	 nel	 sistema	 nervoso	 stesso	 ciò	 che	 —	 parlando
figurativamente	—	sarebbe	altrimenti	fluito	nell’Io.
E’	peculiare	il	fatto	che	l’uomo,	se	effettua	veramente	alcunché	di	simile	per

mezzo	di	lavoro	interiore	animico,	acquista	un	genere	di	esperienza	interiore	del
tutto	diversa;	egli	si	 trova	di	 fronte	a	un	orizzonte	di	coscienza	completamente
trasformato,	che	si	potrebbe,	 in	certo	modo,	esprimere	dicendo:	quando	nervi	e
sangue	 stanno	 congiunti	 in	modo	 adeguato,	 come	 succede	 nella	 vita	 normale,
l’uomo	riferisce	le	impressioni,	che	gli	pervengono	dalla	sua	interiorità,	e	quelle
che	gli	pervengono	dal	mondo	esteriore,	al	suo	Io;	allora	l’Io	alberga	le	forze	che
si	estendono	sull’intero	orizzonte	della	coscienza,	e	tutto	viene	riferito	all’Io.	Se
l’uomo	distacca	per	mezzo	della	concentrazione	interiore	il	suo	sistema	nervoso,
lo	solleva	dunque	al	di	sopra	del	sistema	sanguigno	per	mezzo	di	forze	animiche
interiori,	egli	non	vive	nemmeno	più	nel	suo	Io	abituale;	egli	non	può	più	allora
dire	 “Io”	 a	 ciò	 che	ora	 chiama	 il	 suo	«	 se	»,	 nel	medesimo	 senso	 come	prima
soleva	dire	“Io”,	nella	sua	vita	di	coscienza	normale.	Allora	l’uomo	comparisce	a
se	 stesso,	 come	 se	 avesse	 sollevato	 al	 di	 fuori	 di	 sé,	 del	 tutto	 coscientemente,
Una	parte	della	propria	entità;	come	se	qualcosa,	che	di	solito	non	si	vede,	che	é
supersensibile,	e	agisce	dentro	ai	nostri	nervi,	non	s’imprimesse	sulla	tavola	del
nostro	 sangue,	 non	 facesse	 impressione	 al-	 cuna	 sul	 nostro	 Io	 ordinario.	 Per
mezzo	di	ciò,	ci	si	sente	elevati	al	di	sopra	dell’intero	sistema	sanguigno,	in	certo
qual	modo	elevati	al	di	fuori	dell’organismo,	e	come	compenso,	per	ciò	che	si	é
sperimentato	 nel	 sangue,	 s’incontra	 qualcosa	 d’altro.	 Mentre	 prima	 l’attività
nervosa	 veniva	 impressa	 nel	 sistema	 sanguigno,	 essa	 viene	 ora	 riflessa	 in	 se
medesima;	si	vive	ora	in	qualcosa	d’altro,	ci	si	sente	ora	in	un	altro	Io,	in	un	altro
Se,	 del	 quale	 prima	 non	 si	 poteva	 tutt’al	 più	 che	 aver	 sentore:	 si	 sente
l’intervento	di	un	mondo	supersensible.	Se	ancora	una	volta	vogliamo	disegnare
schematicamente	 con	 maggior	 esattezza	 il	 rapporto	 fra	 il	 nervo	 —	 o	 il
complessivo	sistema	nervoso	—	come	accoglie	in	se	le	impressioni	di	un	mondo
esteriore,	e	il	sangue,	lo	si	può	rappresentare	nel	modo	seguente:



in	 questo	 disegno	 le	 impressioni	 normali	 si	 imprimerebbero	 nel	 sistema
sanguigno	e	rimarrebbero	poi	nel	sistema	sanguigno	stesso.

Ma	se	da	questo	abbiamo	sollevato	il	sistema	nervoso,	allora	niente	arriva	fino
a	 imprimersi	 sul	 sangue,	 niente	 arriva	 nel	 sistema	 sanguigno;	 tutto	 rifluisce
indietro	fin	dentro	nel	sistema	nervoso	stesso;	allora	si	é	dischiuso	un	mondo,	di
cui	prima	non	avevamo	sentore;	esso	si	é	dischiuso	fino	alle	estremità	del	nostro
sistema	 nervoso,	 e	 ne	 sentiamo	 il	 contraccolpo.	 Questo	 contraccolpo	 viene
indubbiamente	 sentito	 soltanto	 da	 colui,	 che	 compie	 degli	 esercizi	 animici
adeguati.	Mentre	nella	 coscienza	normale	 si	 sente	 in	modo,	 che	 si	 accoglie	un
qualsiasi	 mondo,	 e	 poi	 con	 questo	 mondo	 così	 accolto	 si	 va	 fino	 al	 proprio
sistema	sanguigno,	di	guisa	che	sul	sistema	sanguigno	tutto	rimane	iscritto	come
sopra	una	 tavola,	e	poi	si	vive	nel	proprio	Io	con	queste	 impressioni,	nell’altro



caso,	 invece,	 si	 arriva	 con	 le	 impressioni	 soltanto	 fino	 a	 dove	 le	 estremità	 dei
nervi	 offrono,	 verso	 l’interiore,	 una	 resistenza:	 da	 queste	 estremità	 nervose	 si
rimbalza,	 in	 certo	 qual	 modo,	 indietro,	 e	 si	 esplica	 la	 propria	 vita	 fuori	 nel
mondo.	O	per	parlare	con	maggiore	precisione:	se	abbiamo	una	impressione	di
un	 colore,	 che	 accogliamo	 attraverso	 l’occhio,	 essa	 penetra	 dentro	 al	 nostro
nervo	 ottico,	 s’imprime	 però	 sulla	 tavola	 sanguigna	 e	 sentiamo	 ciò	 che	 si
esprime,	per	esempio,	dicendo	:	«	io	vedo	rosso	».	Supponiamo	però	che	si	arrivi
con	le	nostre	impressioni,	dopo	avere	acquistato	la	capacità	necessaria,	non	fino
al	sangue,	ma	soltanto	fino	alle	estremità	dei	nervi,	di	lì	rimbalziamo	indietro	ala
nostra	 vita	 interiore,	 retrocediamo	 dinanzi	 al	 sangue;	 in	 tal	 caso	 viviamo,	 in
ultima	analisi,	fino	al	nostro	occhio,	fino	al	nostro	nervo	ottico,	—	rimbalziamo
indietro	 dall’espressione	 corporea	 del	 nostro	 sangue,	 viviamo	 al	 di	 fuori	 del,
nostro	 sé,	 ci	 troviamo	 effettivamente	 dentro	 ai	 raggi	 della	 luce	 che	 penetrano
attraverso	i	nostri	occhi.	Siamo,	dunque	realmente	usciti	fuori	da	noi	stessi,	e	lo
siamo	 veramente	 per	 il	 fatto,	 che	 non	 penetriamo	 nella	 nostra	 interiorità	 così
profondamente	 come	 siamo	 soliti	 di	 penetrare,	ma	 arriviamo	 soltanto	 fino	 alle
estremità	 dei	 nervi.	Con	 una	 vita	 animica	 siffatta,	 se	 siamo	 arrivati	 a	 tanto	 da
poterci	ritirare,	fin	dalle	estremità	dei	nostri	nervi	nella	propria	vita	interiore,	non
arriviamo	 fino	 al	 nostro	 sangue:	 abbiamo	 così	 messo	 da	 parte	 il	 sangue	 —
mentre	di	solito	la	coscienza	normale	penetra	nell’uomo	interiore	fin	dentro	nel
sangue,	 e	 la	 vita	 animica	 si	 sente	 tutt’una	 con	 l’uomo	 fisico,	 s’identifica	 con
esso.
Per	mezzo	 di	 queste	 osservazioni	 di	 ordine	 esteriore	 abbiamo	 stabilito	 oggi,

anzitutto,	che	il	nostro	intero	sistema	sanguigno,	che	abbiamo	considerate	come
una	specie	di	lastra,	di	tavola	che	é	aperta	da	una	parte	alle	impressioni	esteriori,
e	 dall’altra	 a	 quelle	 interiori,	 e	 stato	 da	 noi	 staccato	 da	 ciò,	 che	 possiamo
chiamare	 l’uomo	 superiore	 ;	 quell’uomo	 superiore	 che	 possiamo	 diventare,	 se
riusciamo	 a	 liberarci	 di	 noi	 stessi.	 Riusciremo	 ora	 meglio	 a	 studiare	 l’intera
natura	 di	 questo	 sistema	 sanguigno,	 se	 non	 ci	 atteniamo	 a	 frasi	 generiche,	ma
osserviamo	nell’uomo	ciò	che	ora	esiste	realmente,	cioè,	l’uomo	supersensibile,
invisibile,	al	quale	noi	stessi	dobbiamo	elevarci,	 se	arriviamo	soltanto	fino	alle
estremità	dei	nostri	nervi	—	e	se	osserviamo	inoltre	l’uomo,	quale	egli	é,	quando
arriva	 fino	 al	 sangue.	 Perché	 allora	 arriveremo	 al	 concetto,	 che	 l’uomo
effettivamente	può	vivere	nel	mondo	esteriore,	che	egli	può	riversarsi	sull’intero
mondo	esteriore,	può	aprirsi	a	questo	mondo	esteriore,	e	assumere,	in	certo	qual
modo,	 il	 punto	 di	 vista	 opposto	 a	 quello	 dell’uomo	 interiore,	 o	 di	 ciò	 che
abitualmente	 si	 usa	 chiamare	 così.	 Insomma,	 potremo	 imparare	 a	 conoscere	 le
funzioni	 del	 sangue	 e	 degli	 organi,	 che	 sono	 inseriti	 nella	 circolazione	 del
sangue,	 se	 sapremo	 rispondere	 alla	 domanda:	 “	Come	 si	 presenta,	 a	 chi	 abbia



conoscenze	 più	 profonde,	 il	 processo	 con	 cui	 s’imprime,	 per	 cosi	 dire,	 sulla
tavola	 del	 sangue,	 da	 un	 mondo	 superiore,	 ciò	 a	 cui	 l’uomo	 può	 elevarsi?”.
L’intera	vita	umana	del	sangue	ci	si	paleserà	come	punto	centrale	dell’uomo,	se,
senza	 perdersi	 in	 frasi,	 considereremo	 soltanto	 le	 realtà,	 sensibili	 e
supersensibili,	 e	 il	 rapporto	 di	 questo	 sistema	 meraviglioso	 con	 un	 mondo
superiore.	 E	 questo	 sarà	 difatti	 il	 nostro	 compito:	 in	 modo	 evidente	 dovremo
potere	 considerare	 l’intero	 uomo	 visibile	 sensibile	 come	 una	 copia	 di
quell’uomo,	 il	 quale	 e	 radicato	 e	 vive	 nel	mondo	 spirituale.	 Per	mezzo	 di	 ciò
potremo	 trovare,	 come	 l’organismo	 umano	 sia	 una	 delle	 più	 fedeli	 copie	 di
quello	Spirito,	che	vive	nell’intero	mondo,	e	in	tal	modo	impareremo	sopratutto
a	conoscerlo.



LA	COOPERAZIONE	DELLA	DUALITÀ
UMANA

Queste	 tre	 prime	 conferenze	 —	 la	 presente	 inclusa	 —	 sono	 destinate,	 in
generale,	a	permetterci	di	orientarci	su	ciò	che	conviene	comprendere	in	questo
esame	 della	 vita	 e	 dell’entità	 dell’uomo.	 In	 queste	 tre	 conferenze,	 perciò,
verranno	 esposte	 anzitutto	 alcune	 idee	 e	 concetti	 più	 importanti,	 i	 quali	 però,
visto	 che	 un’esposizione	 più	 dettagliata	 non	 verrà	 naturalmente	 data	 che	 in
seguito,	 sono	 per	 ora,	 in	 certo	 qual	 modo,	 «	 campati	 in	 aria	 ».	 Ma	 é	 meglio
acquistare	 dapprima	 una	 visione	 generale	 del	 modo	 come,	 in	 senso	 occulto,
l’uomo	debba	essere	considerato,	per	poi	 introdurre	 in	questo	esame,	e	che	per
ora	accogliamo	a	titolo	d’ipotesi,	quelle	che	a	noi	sembrano	le	basi	più	profonde.
Alla	 fine	 della	 conferenza	 precedente	 ho	 cercato	 di	 dimostrare,	 che	 l’uomo,

per	mezzo	di	determinati	esercizi	dell’anima,	di	forti	concentrazioni	di	pensieri	e
di	 sentimenti,	 può	 destare	 in	 sé	 uno	 stato	 di	 vita	 di	 genere	 diverso	 da	 quello
abituale.	Lo	stato	abituale	si	esprime	con	il	fatto,	che	nella	vita	diurna	di	veglia
abbiamo	 un	 rapporto	 normale	 fra	 nervi	 e	 sangue.	 Se	 vogliamo	 esprimerci
schematicamente,	possiamo	dire:	ciò	che	succede	per	mezzo	dei	nervi	si	iscrive
sulla	 tavola	 sanguigna;	con	degli	esercizi	animici	 si	arriva	a	dominare	 il	nervo
così	fortemente,	che	esso	non	estende	più	la	sua	attività	fino	al	sangue,	di	guisa
che	questa	attività	viene,	in	certo	qual	modo,	respinta	nel	nervo	stesso.	Poiché	il
sangue	 è	 lo	 strumento	 dell’Io,	 un	 uomo	 siffatto,	 il	 quale	 per	 mezzo	 di	 forti
concentrazioni	 del	 sentimento	 e	 del	 pensiero	 abbia	 reso,	 in	 certo	 qual	 modo,
libero	 il	 proprio	 sistema	 nervoso	 dalla	 circolazione	 del	 sangue,	 si	 sente	 come
estraneo	alla	propria	entità	abituale,	come	sollevato	al	di	sopra	di	essa;	si	sente,
in	certo	qual	modo,	collocato	di	fronte	ad	essa,	di	guisa	che	egli	non	può	più	dire
a	questa	sua	entità	abituale:	«	questo	sono	 io,	»	ma	può	dire	«	questo	sei	 tu	»;
egli	dunque	sta	di	 fronte	a	 se	stesso	come	di	 fronte	a	una	personalità	estranea,



che	vive	nel	mondo	fisico.	—	Se	esaminiamo	un	poco	più	da	vicino	lo	stato	di
vita	 di	 un	 uomo	 siffatto,	 divenuto,	 in	 un	 determinato	 modo,	 chiaroveggente,
dobbiamo	 dire:	 un	 tale	 uomo	 si	 sente,	 allora,	 come	 se	 una	 entità	 superiore
s’ingerisse	 nella	 sua	 vita	 animica.	 Questo	 è	 un	 sentimento	 affatto	 diverso	 da
quello	 che	 si	 ha,	 quando	 si	 sta	 di	 fronte	 al	 mondo	 abituale.	 Quando	 si	 sta	 di
fronte	al	mondo	esteriore	ci	si	sente	estranei	alle	cose	e	alle	entità	di	esso	—	agli
animali,	 alle	 piante,	 ecc.	 come	 un	 essere	 che	 si	 trovi	 accanto	 o	 al	 di	 fuori	 di
quelle.	Si	sa	esattamente,	quando	si	ha	un	fiore	dinanzi	a	se:	“il	 fiore	é	 la	e	 io
sono	 qui”.	 E’	 diverso	 il	 caso	 invece	 quando,	 nel	 modo	 descritto,	 si	 sale	 nel
mondo	 spirituale,	 per	 mezzo	 della	 liberazione	 del	 proprio	 sistema	 nervoso;
quando	 ci	 si	 eleva	 al	 di	 sopra	 del	 proprio	 Io.	 Allora	 non	 si	 sente	 più	 :	 “là	 è
l’essere	 vegetale,	 che	 ci	 sta	 di	 fronte,	 e	 qui	 siamo	 noi”,	 ma	 succede,	 invece,
come	se	l’altro	essere	penetrasse	in	noi,	e	ci	si	sentisse	tutt’uno	con	esso.	Così	si
può	 dire:	 l’uomo	 chiaroveggente	 impara	 con	 la	 progrediente	 osservazione	 a
conoscere	 il	 mondo	 spirituale,	 quel	 mondo	 spirituale,	 con	 il	 quale,	 del	 resto,
l’uomo	 sta	 in	 rapporto,	 e	 che,	 in	 certo	 qual	modo,	 ci	 perviene	 per	mezzo	 del
nostro	sistema	nervoso,	sebbene	nella	vita	normale	si	giunga	dapprima	per	la	via
indiretta	 delle	 impressioni	 dei	 sensi.	 E’	 questo	 mondo	 spirituale,	 dunque,	 del
quale	l’uomo,	nella	coscienza	normale,	dapprima	non	sa	nulla;	é	questo	mondo
spirituale,	 che	 poi	 effettivamente	 si	 iscrive	 sulla	 tavola	 del	 nostro	 sangue,
dunque	nel	nostro	Io.	Ci	e	permesso	di	dire:	a	base	di	 tutto	ciò	che	ci	circonda
esteriormente	 nel	mondo	 dei	 sensi	 vi	 é	 un	mondo	 spirituale,	 di	 guisa	 che	 noi
vediamo	ciò	che	ci	circonda	come	attraverso	un	velo,	che	é	tessuto	appunto	dalle
impressioni	sensorie.	Nella	coscienza	normale,	sulla	quale	l’orizzonte	dell’Io	si
estende,	 non	 vediamo	 questo	 mondo	 spirituale,	 che	 sta	 dietro	 al	 velo.	 Nel
momento	 però,	 in	 cui	 ci	 liberiamo	 dell’Io,	 si	 spengono	 anche	 le	 impressioni
ordinarie	 dei	 sensi;	 non	 le	 abbiamo	più,	 e	 solleviamo	 così	 la	 nostra	 vita	 in	 un
mondo	 spirituale.	 Questo	 é	 il	 medesimo	 mondo	 spirituale,	 che	 sta	 veramente
dietro	 alle	 impressioni	 dei	 sensi,	 e	 diventiamo	 con	 esso	 tutt’uno,	 quando
solleviamo	il	nostro	sistema	nervoso	al	di	sopra	del	nostro	organismo	sanguigno
abituale.
Con	queste	osservazioni	 abbiamo	ora	 esaminato,	 in	 certo	qual	modo,	 la	 vita

umana;	 abbiamo	 visto	 come	 dall’esteriore	 venga	 stimolata	 e	 come	 agisca
attraverso	il	nervo	e	attraverso	il	sangue.	Ieri	già	abbiamo	però	fatto	notare,	che
la	 pura	 vita	 fisica	 interiore	 organica	 dell’uomo	 si	 può	 considerare	 come	 una
specie	 di	mondo	 esteriore	 compresso;	 abbiamo	 specialmente	 indicato,	 che	 una
specie	di	mondo	esteriore	compresso	 in	organi	 si	 trova	nel	nostro	 fegato,	nella
cistifellea	e	nella	milza.	Possiamo	perciò	dire:	come	verso	la	parte	superiore	del
nostro	organismo	il	sangue	percorre	il	cervello,	per	arrivare	in	quello	a	contatto



col	 mondo	 esteriore	 —	 e	 ciò	 si	 verifica,	 in	 quanto	 le	 impressioni	 sensorie
esteriori	agiscono	sul	cervello	—	così	 il	 sangue,	quando	si	muove	attraverso	 il
corpo,	 entra	 in	 rapporto	 con	 gli	 organi	 interiori,	 dei	 quali	 abbiamo	 anzitutto
esaminato	 il	 fegato,	 l’apparecchio	biliare	e	 la	milza.	E	perché	 in	essi	 il	 sangue
non	entri	in	contatto	con	alcun	mondo	esteriore,	provvede	il	fatto,	che	questi	or‐
gani	non	si	aprono	come	gli	organi	dei	sensi	verso	l’esteriore,	ma	sono	rinchiusi
dentro	 l’organismo;	 stanno	 ricoperti	 da	 tutte	 le	 parti,	 di	 guisa	 che	 possono
sviluppare	 soltanto	 una	 vita	 interiore.	 Questi	 organi	 possono	 tutti	 agire	 sul
sangue	soltanto	quali	essi	stessi	sono	—	come	fegato,	cistifellea	e	milza;	essi	non
ricevono	 come	 l’occhio,	 o	 l’orecchio,	 delle	 impressioni	 esteriori,	 non	 possono
perciò	neppure,	per	così	dire,	trasmettere	al	sangue	delle	impressioni,	che	siano
stimolate	dall’esteriore,	ma	potrebbero	soltanto	portare	a	espressione	 la	propria
loro	natura,	nell’azione,	che	questa	loro	natura	potrebbe	esercitare	sul	sangue.	Se
consideriamo	il	mondo	interiore,	nel	quale,	in	certo	qual	modo,	sta	compresso	il
mondo	 esteriore,	 si	 può	 dire:	 qui	 un	mondo	 esteriore	 interiorizzato	 agisce,	 per
quanto	può	agire,	sul	sangue	umano.	—	Se	vogliamo	rappresentare	questo	fatto
con	 uno	 schema,	 e	 indicare	 con	 la	 linea	 A	 -	 B,	 la	 tavola	 sanguigna,	 ci	 si
dovrebbe	immaginare,	in	un	determinato	modo,	tutto	ciò	che	viene	dall’esteriore
come	 interiorizzato	e	come	facendo	 ressa	da	una	parte	 sulla	 tavola	del	 sangue,
rimanendo	 cosi	 impresso	 sopra	quella	 parte	 della	 tavola	del	 sangue;	 dobbiamo
invece	immaginarci	che	tutto	ciò	che	viene	dal-	l’interiore	si	avvicina	dall’altra
parte,	 e	 che	 si	 iscrive	 cosi	 sull’altra	 parte	 della	 tavola	 del	 sangue.	 Se	 si	 vuole
disegnare	 il	 processo	 meno	 schematicamente,	 si	 potrebbe	 dire:	 prendiamo	 la
testa	umana	e	consideriamo	il	sangue	che	la	percorre,	in	modo	da	dire:	su	di	esso
gli	 organi	 sensori	 scrivono	 dall’esteriore,	 e	 il	 cervello	 esercita	 nel	 suo	 lavoro
un’azione	trasformatrice	sul	sangue,	allo	stesso	modo,	come	gli	organi	interiori
pure	 esercitano	 un’azione	 trasformatrice	 sul	 sangue	 stesso.	 Perché	 questi	 tre
organi,	 fegato,	 apparecchio	 biliare	 e	 milza,	 agiscono	 ora	 dall’altra	 parte	 sul
sangue,	che	si	riversa	in	essi.	Di	guisa,	dunque,	che	il	sangue	potrebbe,	in	certo
qual	modo	accogliere	irradiazioni	e	azioni	dagli	organi	interiori	e	con	quelle,	se	e
possibile,	come	strumento,	per	cosi	dire,	dell’Io,	portare	a	espressione	in	questo
Io	stesso	la	vita	interiore	di	questi	organi,	cosi	come	nella	vita	del	nostro	cervello
viene	a	esprimersi	ciò	che	ci	circonda	nel	mondo.



Dobbiamo	renderci	qui	chiaramente	conto,	che	deve	verificarsi	ancora
qualcosa	 di	 ben	 determinate,	 perché	 quest’azione	 degli	 organi	 sul
sangue	 sia	 possibile.	 Ricordiamoci	 che	 abbiamo	 dovuto	 dire:	 che	 e
soltanto	nella	 reciproca	azione,	nel	 rapporto	 fra	nervi	e	circolazione	del
sangue,	che	vi	e	 in	generale	 la	possibilità	che	qualcosa	possa	iscriversi
nel	 sangue,	 che	 un’azione	 possa	 esercitarsi	 su	 di	 esso.	 Se	 dunque
dall’altra	parte



dalla	 parte	 interiore,	 un’azione	 deve	 esercitarsi	 sul	 sangue,	 se	 gli	 organi
interiori,	 in	 certo	 qual	modo,	 il	 «	 sistema	 cosmico	 interiore	 dell’uomo	 »	 deve
agire	 sul	 sangue,	 occorre	—	 insomma	—	che	 fra	 questi	 organi	 e	 il	 sangue	 sia
inserito	 alcunché	 di	 simile	 a	 un	 sistema	 nervoso.	 Il	 «	mondo	 interiore	 »	 deve



potere	agire	dapprima	sopra	un	sistema	nervoso,	per	potere	poi	trasferire	la	sua
azione	 sul	 sangue.	Da	un	 semplice	paragone	 fra	 la	 parte	 inferiore	dell’uomo	e
quella	superiore,	già	vediamo,	che	occorre	stabilire	la	premessa,	che	fra	i	nostri
organi	 interiori,	 di	 cui	 abbiamo	 come	 rappresentanti	 i	 tre	 organi:	 fegato,
apparecchio	biliare	e	milza	—	e	la	circolazione	del	sangue,	deve	esservi	inserito
alcunché	 di	 simile	 a	 un	 sistema	 nervoso.	 Se	 ricorriamo	 alla	 osservazione
esteriore	questa	ci	palesa,	che	difatti	e	così:	in	tutti	quegli	organi	sta	inserito	ciò,
che	noi	chiamiamo	il	«	sistema	nervoso	del	simpatico	»,	che	riempie	la	cavità	del
corpo	 del-	 l’uomo,	 e	 che	 sta	 nello	 stesso	 rapporto	 con	 il	 mondo	 interiore
dell’uomo	e	con	la	circolazione	del	sangue,	come	il	sistema	nervoso	del	midollo
spinale	 sta	 con	 il	 grande	 mondo	 esteriore,	 con	 la	 vita	 dell’uomo	 —	 e	 la
circolazione	 del	 sangue.	 Di	 questo	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico	 —	 che	 si
svolge	anzitutto	lungo	la	spina	dorsale,	e	da	lì	si	estende	attraverso	diversissime
parti	 dell’organismo,	 e	 presenta	 anche	 delle	 ramificazioni	 a	 forma	 di	 rete,
sopratutto	 nella	 cavità	 addominale,	 in	 cui	 una	 parte	 di	 questo	 sistema	 viene
anche	volgarmente	 chiamata	 il	 plesso	 solare,	—	di	 questo	 sistema	nervoso	del
simpatico	dovremo	aspettarci,	che	differisca	in	qualche	modo	dall’altro	sistema
nervoso.	 Ed	 é	 sempre	 interessante,	 anche	 se	 non	 deve	 servire	 di	 pro-	 va,	 di
chiedere	 a	 se	 stessi:	 come	 potrebbe	 essere	 formato	 questo	 sistema	 nervoso,
rispetto	 al	 sistema	 nervoso	 del	 midollo	 spinale,	 se	 venissero	 a	 verificarsi	 le
condizioni	alle	quali	abbiamo	accennato	in	via	d’ipotesi?	Si	potrebbe	vedere,	che
come	 il	 sistema	nervoso	del	midollo	 spinale	 si	deve	aprire	 all’ambiente	 che	 lo
circonda	 nello	 spazio,	 così	 questo	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico	 deve	 essere
volto	verso	ciò	che	é	concentrato	nell’organizzazione	interiore.	Così,	se	dovesse
corrispondere	 alle	 nostre	 premesse,	 il	 sistema	 nervoso	 del	 midollo	 spinale,
rispetto	al	sistema	nervoso	del	simpatico,	si	comporterebbe,	a	un	dipresso,	come
dei	 raggi,	 che	 dalla	 circonferenza	 di	 un	 circolo	 si	 spingessero	 da	 tutte	 le	 parti
verso	fuori	(a)	si	comportano	verso	quei	raggi,	che,	partendo	dal	punto	centrale
del	circolo	stesso,	si	dirigessero	verso	la	circonferenza	del	medesimo	(b).



Dunque,	in	un	determinate	modo,	dovrebbe	esservi	un	contrasto	fra	il	sistema
nervoso	 del	 simpatico	 e	 il	 sistema	 nervoso	 cerebro-spinale.	 Questo	 contrasto
esiste	realmente.	E	cosi	vediamo,	come	in	questo	vi	sia	già	molto,	e	che	siamo	in
grado	 di	 dimostrare	 che,	 se	 le	 nostre	 premesse	 sono	 giuste,	 l’esperienza,
l’osservazione,	 devono,	 in	 certo	 qual	 modo	 confermarle.	 Volgiamo	 ora	 lo
sguardo	su	questa	osservazione	esteriore;	ci	 risulta	che	 l’osservazione	esteriore
conferma,	 ciò	 che	 abbiamo	 posto	 come	 premessa.	 Mentre,	 cioè,	 nel	 sistema
nervoso	del	simpatico	si	formano	essenzialmente	delle	specie	di	gangli	nervosi,
che	sono	gangli	nervosi	forti,	e	mentre	le	radiazioni	di	questi	gangli	nervosi,	le
fibre	 di	 congiunzione,	 sono	 relativamente	 sottili,	 e	 poco	 occorre	 tenerne	 conto
rispetto	 ai	 gangli	 nervosi,	 il	 caso	 é	 inverso	 invece	 per	 il	 sistema	 nervoso	 del
cervello	 e	 del	 midollo	 spinale:	 in	 questi	 le	 fibre	 di	 congiunzione	 sono
l’essenziale,	mentre	i	gangli	nervosi	non	hanno	che	una	importanza	secondaria.
Così	la	nostra	osservazione	conferma	effettivamente,	ciò	che	si	supponeva	nella
premessa,	e	possiamo	ora	dire:	se,	dopo	tutto	ciò	che	abbiamo	detto,	il	compito
del	sistema	nervoso	del	simpatico	deve	consistere	nei	trasmettere,	alla	tavola	del
sangue,	la	vita	interiore	dell’organismo,	che	arriva	a	esprimersi	nella	nutrizione	e
nel	riscaldamento	dell’organismo,	e	che	si	riversa,	in	certo	qual	modo,	dentro	ai



nervi	del	simpatico;	se	consiste,	insomma,	nel	trasmettere	tutto	ciò	alla	tavola	del
sangue,	 così	 come	 le	 impressioni	 esteriori	 vengono	 trasmesse	 al	 sangue	 dal
sistema	 nervoso	 cerebro-	 spinale	 allora	 otteniamo,	 attraverso	 lo	 strumento
dell’Io,	ossia	il	sangue	—	per	la	via	traversa	del	sistema	nervoso	del	simpatico,
le	 impressioni	 della	 propria	 nostra	 interiorità	 corporea.	 Ma	 poiché	 la	 nostra
interiorità	 corporea,	 come	 tutto	 ciò	 che	 é	 fisico,	 é	 stata	 edificata	 dallo	 Spirito,
così	 ciò,	 che	come	mondo	 spirituale	 si	 é	 concentrato	nei	 corrispondenti	 organi
del	mondo	 interiore	 dell’uomo,	 risale	 su	 nel	 nostro	 Io,	 per	 la	 via	 traversa	 del
sistema	nervoso	del	simpatico.
Anche	 qui	 dunque,	 in	 modo	 meraviglioso,	 vediamo	 espressa	 con	 anche

maggior	precisione,	questa	dualità	dell’uomo	che	ha	servito	di	punto	di	partenza
per	il	nostro	esame.	Una	volta	vediamo	il	mondo	da	fuori,	altra	volta	da	dentro;
ambedue	 le	 volte	 vediamo	 questo	 mondo	 agire	 in	 modo,	 che	 per	 questa	 sua
azione	serve	di	strumento	un	sistema	nervoso;	vediamo	come	a	metà	fra	mondo
esteriore	e	mondo	interiore	sta	posto	il	nostro	sistema	sanguigno,	sul	quale	si	può
scrivere	come	sopra	di	una	tavola	a	due	facce.	Abbiamo	dunque	detto	 ieri,	che
l’uomo	e	al	 caso	di	 liberare,	per	così	dire,	 i	 suoi	nervi,	per	quel	 tanto	che	essi
conducono	 fuori	 nel	 mondo,	 dalla	 loro	 azione	 sul	 sistema	 sanguigno.	 Ci	 si
presenta	 ora	 la	 domanda:	 é	 possibile	 qualcosa	 di	 simile	 anche	 nella	 direzione
opposta?	 E	 vedremo	 più	 tardi,	 che	 effettivamente,	 vi	 sono	 dei	 determinati
esercizi	 dell’anima,	 che	 rendono	 possibile	 nell’altra	 direzione	 la	 medesima
azione	 di	 cui	 oggi	 e	 ieri	 abbiamo	 parlato.	Ma	 vi	 é	 una	 differenza	 nei	 riguardi
dell’azione	verso	quest’altra	direzione.	Mentre	per	mezzo	della	 concentrazione
dei	pensieri	e	del	 sentimento,	per	mezzo	di	esercizi	occulti	possiamo	 liberare	 i
nervi	 del	 nostro	 cervello	 e	 del	 nostro	 midollo	 spinale	 dal	 sangue,	 invece,	 per
mezzo	di	quelle	concentrazioni	che,	in	certo	qual	modo,	penetrano	dentro	nella
nostra	vita	interiore,	nel	nostro	mondo	interiore	—	e	si	tratta	sopratutto	di	quelle
concentrazioni	 che	 si	 possono	 riassumere	 col	 termine	 di	 «	 vita	 mistica	 »,
possiamo	penetrare	così	profondamente	in	noi,	da	non	lasciare	assolutamente	il
nostro	 Io	 —	 e	 perciò	 anche	 il	 suo	 strumento,	 il	 sangue.	 La	 concentrazione
mistica,	 della	 quale	 sappiamo,	 —	 e	 più	 tardi	 ne	 parleremo	 con	 maggiore
precisione	—	che	con	essa	ci	s’immerge	nella	propria	entità	divina,	nella	propria
spiritualità,	in	quanto	questa	vive	in	noi,	questa	concentrazione	mistica	anzitutto,
non	é	un	sollevarsi	al	di	fuori	dell’Io.	E’	naturale	che	essa	non	sia	un	sollevarsi
al	 di	 fuori	 dell’Io,	 ma	 anzi	 un	 immergersi	 dentro	 all’Io,	 un	 intensificare,	 un
energizzare	il	sentimento	dell’Io.	Di	questo	possiamo	convincerci,	se	—	facendo
astrazione	da	ciò	che	possono	dire	i	mistici	dell’epoca	presente	—	ci	occupiamo
un	poco	dei	mistici	antichi.	Questi	antichi	mistici	—	a	prescindere	dalla	base	più
o	meno	reale	del	terreno	su	cui	poggiano	—	si	sforzano,	sopra	ogni	altra	cosa,	di



penetrare	nel	loro	proprio	Io,	astraendosi,	per	cosi	dire,	da	tutto	ciò	che	il	mondo
esteriore	 può	 dare,	 per	 divenire	 liberi	 da	 tutte	 le	 impressioni	 esteriori,	 e	 per
immergersi	completamente	in	se	stessi.	Questo	interiorizzarsi,	questo	immergersi
nel	 proprio	 Io,	 é	 anzitutto	 come	 un	 concentrare	 dell’intera	 potenza	 ed	 energia
dell’Io	 dentro	 al	 proprio	 organismo.	 Ciò	 esercita	 ora	 un’azione	 ulteriore
sull’intera	 organizzazione	 dell’uomo	 e	 possiamo	 dire:	 questa	 concentrazione
interiore,	questa,	che	nel	vero	senso,	deve	chiamarsi	«	via	mistica	»,	é	opposta
all’altra	via,	 che	 si	 dirige	 fuori	 nel	macrocosmo,	di	 guisa,	 che	 con	 essa	non	 si
ritira	 lo	 strumento	 dell’Io,	 il	 sangue,	 dai	 nervi,	 ma	 anzi,	 lo	 si	 sospinge
maggiormente	 verso	 i	 nervi,	 verso	 il	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico.	 Mentre
dunque	 liberiamo	 il	 legame	 fra	 sangue	 e	 nervo	 per	 mezzo	 del	 processo	 che
abbiamo	 descritto	 ieri,	 rinforziamo	 invece	 questo	 legame	maggiormente	 fra	 il
sangue	e	il	sistema	nervoso	del	simpatico,	per	mezzo	della	vera	concentrazione
mistica.	Questa	 é	 la	 contrapposta	 immagine	 fisiologica:	 il	 sangue	 viene	 spinto
maggiormente	verso	il	sistema	nervoso	del	simpatico;	mentre	nell’altro	modo	di
arrivare	al	mondo	spirituale,	il	sangue	viene	sviato	dai	nervi.	Dunque,	ciò	che	si
può	 svolgere	 nella	 concentrazione	 mistica,	 é,	 anzitutto,	 come	 uno	 spingere	 il
sangue	in	questo	sistema	interiore	nervoso	del	simpatico.
Supponiamo	ora,	per	un	momento,	di	poter	fare	astrazione	da	ciò	che	succede,

quando	l’uomo	penetra	in	tal	modo	nella	propria	interiorità,	nella	quale	egli	non
si	 libera	del	suo	Io,	ma	anzi	si	 spinge	addentro	nel	suo	Io	e	porta	seco	 tutte	 le
qualità	meno	buone;	perché	quando	ci	si	libera	del	proprio	Io,	si	lascia	addietro
l’Io	con	tutte	le	sue	qualità	meno	buone;	ma	se	ci	s’immerge	dentro	al	proprio	Io,
non	 si	 é	 anzitutto	 sicuri	 di	 non	 spingere	 dentro	 tutte	 le	 qualità	meno	buone	 in
questo	Io	reso	più	energico;	—	insomma	non	si	é	sicuri	che	tutto	ciò	che	vi	è	nel
sangue	di	passionale	venga	pure	spinto	dentro	al	sistema	nervoso	del	simpatico.
Ma	supponiamo	che	per	un	momento	si	possa	prescindere	da	tutto	ciò,	e	dire:	il
mistico	ha	avuto	cura,	prima	di	arrivare	a	una	concentrazione	mistica	siffatta,	di
fare	 sparire	a	mano	a	mano	 tutte	 le	disposizioni	meno	buone,	 e	ha	provveduto
perché	 al	 posto	 delle	 disposizioni	 egoistiche	 subentrassero	 dei	 sentimenti
impersonali,	altruistici.	Egli	si	é	preparato	a	questo,	sforzandosi	di	destare	in	se	il
sentimento	di	compassione	per	tutti	gli	esseri,	di	paralizzare	le	inclinazioni	che
speculano	 soltanto	 sull’Io,	 con	 l’aiuto	 di	 qualità	 disinteressate	 suscitate	 da
comunione	 di	 sentimento	 con	 tutti	 gli	 altri	 esseri.	 Supponiamo	 dunque,	 che
l’uomo	si	sia	sufficientemente	preparato	per	immergersi	nella	propria	interiorità;
egli	conduce	allora	l’Io,	a	mezzo	dello	strumento	del	suo	sangue,	entro	il	proprio
mondo	interiore.	Allora	succede	che	questo	sistema	nervoso	interiore,	il	sistema
nervoso	 del	 simpatico,	 del	 quale	 l’uomo	 nella	 sua	 coscienza	 normale
naturalmente	 non	 sa	 nulla,	 preme	 sulla	 coscienza	 dell’Io,	 di	 guisa	 che	 l’uomo



comincia	a	sapere:	“tu	hai	dentro	di	te	qualcosa,	che	ti	può	essere	mediatore	del
mondo	interiore,	analogamente	a	come	l’altro	tuo	sistema	nervoso	ti	é	mediatore
del	mondo	 esteriore”.	 Si	 penetra	 dunque	 dentro	 se	 stessi	 e	 si	 diventa,	 in	 certo
qual	modo,	consapevoli	del	sistema	nervoso	del	proprio	simpatico.	E	come	per
mezzo	del	sistema	nervoso	esteriore,	quello	cerebro-spinale,	si	può	riconoscere	il
mondo	esteriore	come	ambiente	circostante,	cosi	ora	ci	muove	incontro	il	mondo
interiore,	che	ivi	così	si	é	andato	costituendo.	E	come	del	resto	non	vediamo	il
nervo	—	perche	 nessuno	vede	 il	 nervo	ottico	—	ma	vede	 ciò	 che	 deve	 essere
veduto	 attraverso	 i	 nervi,	 cioè,	 il	 mondo	 esteriore,	 che	 penetra	 nella	 nostra
coscienza,	 così	 pure	 nella	 concentrazione	mistica	 non	 penetrano	 a	 tutta	 prima
nella	coscienza	i	nervi	interiori	—	perché	l’uomo	si	accorge	soltanto,	di	avere	in
essi	uno	strumento,	per	mezzo	del	quale	egli	duo	guardare	nell’interiorità	—	ma
qualcosa	di	affatto	diverso	si	presenta	alla	capacità	conoscitiva	umana,	divenuta
chiaroveggente	 verso	 l'interiore;	 si	 presenta	 cioè,	 il	 mondo	 interiore.	 Come	 lo
sguardo	verso	l’esteriore	ci	dischiude	il	mondo	esteriore,	senza	che	per	questo	si
abbia	coscienza	dei	propri	nervi,	 così	pure	anche	 il	nostro	 sistema	nervoso	del
simpatico	non	affiora	alla	nostra	coscienza,	ma	arriva	in	questa	soltanto	io,	che
ci	 si	 presenta	 come	mondo	 interiore.	Però	vedete,	 che	questo	mondo	 interiore,
che	arriva	allora	alla	nostra	coscienza,	veramente	siamo	noi	stessi,	come	uomini
fisici.	 Sebbene	 non	 sia	 probabile,	 tuttavia	 potrebbe	 forse	 succedere,	 a	 qualche
pensatore	un	poco	materialista,	di	sentire	in	sé,	in	certo	qual	modo,	una	specie	di
orrore,	 nel	 dover	 dire	 a	 se	 stesso:	 così	 posso	 vedere	 il	mio	 organismo	 dall’in‐
teriore.	 Ed	 egli	 potrebbe	 forse	 credere:	 «	 ma	 vedo	 anche	 qualcosa	 di	 giusto,
quando	divento	chiaroveggente	attraverso	il	mio	sistema	nervoso	del	simpatico	e
che	vedo	 il	mio	 fegato,	 la	mia	 cistifellea	 e	 la	mia	milza!	 questo	 e	 qualcosa	 di
giusto!	 ».	 Ritengo	 che	 non	 succeda	 facilmente	 che	 si	 dica	 questo,	 ma	 lo	 si
potrebbe	dire.	Le	cose	però	non	stanno	così.	Perché	con	un’affermazione	siffatta
non	 verrebbe	 tenuto	 conto,	 che	 ciò	 che	 nella	 vita	 esteriore	 l’uomo	 chiama
abitualmente	 il	 suo	 fegato,	 la	 sua	 cistifellea	 e	 la	 sua	 milza,	 guardati
dall’esteriore,	sono	come	gli	altri	oggetti	esteriori.	Nella	vita	abituale	dobbiamo
guardare	 l’organismo	 umano	 per	 mezzo	 dei	 sensi	 esteriori;	 lo	 guardiamo
attraverso	 i	 nervi	 esteriori.	 Ciò	 che	 imparate	 a	 conoscere	 ;	 nell’anatomia,
nell’ordinaria	 fisiologia,	 come	 fegato,	 cistifellea	 e	 milza,	 sono	 naturalmente
questi	organi,	guardati	dal	di	fuori,	per	mezzo	del	sistema	nervoso	del	cervello	e
del	midollo	spinale;	in	tal	modo	essi	vengono	guardati,	come	si	guarda	qualsiasi
altra	cosa	dall’esteriore.	Ma	ci	si	trova	in	una	condizione	ben	diversa,	quando	si
può	diventare	chiaroveggenti	verso	l’interiore	per	mezzo	del	sistema	nervoso	del
simpatico.	 Allora	 non	 si	 vede	 affatto	 lo	 stesso	 di	 ciò	 che	 si	 può	 vedere



all’esteriore,	ma	 si	 vede	 ciò,	 per	 cui	 i	 chiaroveggenti	 di	 tutte	 le	 epoche	 hanno
scelto	nomi	cosi	strani;	quei	nomi	che	vi	ho	riferiti	nella	seconda	con-ferenza.
Allora	ci	 si	 accorge,	 che	effettivamente	alla	visione	esteriore,	per	mezzo	del

sistema	 nervoso	 cerebro-spinale,	 questi	 organi	 ci	 appaiono	 nella	 Maja,
nell’illusione	 esteriore;	 in	 quanto	 l’aspetto	 che	 offrono	 verso	 l’esteriore	 non	 li
palesa	nel	 loro	 significato	 interiore	essenziale.	Si	vede	effettivamente	qualcosa
di	affatto	diverso,	quando	si	può	spiare	questo	nostro	mondo	interiore	dall’altra
parte	—	con	 il	 nostro	occhio	 chiaroveggente	volto	 interiormente.	Ci	 si	 avvede
allora,	 a	poco	a	poco,	della	 ragione	per	 cui	 i	 chiaroveggenti	 in	 tutte	 le	 epoche
hanno	messo	in	rapporto	l’azione	della	milza	con	l’azione	di	Saturno,	quella	del
fegato	con	 l’azione	di	Giove,	e	 l’azione	della	bile	con	quella	di	Marte;	perché,
ciò	 che	 si	 vede	 così	 nella	 propria	 interiorità	 è	 effettivamente	 radicalmente
diverso,	da	ciò	che	ci	si	presenta	alla	vista	esteriore.	Allora	ci	si	accorge,	che	si
ha	di	fronte	a	se	realmente,	racchiuso	nei	limiti	di	organi	interiori,	delle	parti	del
mondo	esteriore.	Prima	di	ogni	altro	ci	riesce	da	ciò	evidente,	quello	che	potrà
servirci	anzitutto	di	esempio	per	questo	modo	di	arrivare	alla	conoscenza,	perché
si	veda	come	questi	metodi	di	conoscenza,	che	conducono	al	di	là	della	visione
ordinaria,	 si	 svolgano	 anche	 nella	 vita	 dell’organismo.	 Ci	 si	 può	 così	 anche
convincere	sopratutto,	come,	per	esempio,	 la	milza	umana	sia	un	organo	molto
importante.	Questo	organo	appare	 effettivamente	 alla	visione	 interiore,	 proprio
come	 se	 non	 fosse	 costituito	 da	 sostanza	 esteriormente	 visibile,	 come	 se	 non
consistesse	 di	 materia	 carnea;	 invece,	 se	 mi	 e	 concesso	 esprimermi	 a	 questo
modo	—	benché	il	termine	non	possa	rendere	che	approssimativamente	ciò	che
viene	 veduto	 —	 la	 milza	 appare	 effettivamente	 in	 piccolo,	 come	 un	 corpo
cosmico	risplendente	con	ogni	possibile	vita	 interiore	—	con	una	vita	 interiore
molto	 complicata.	 Ieri	 vi	 ho	 fatto	 rilevare,	 che	 la	 milza	 —	 considerata
esteriormente	—	 può	 essere	 descritta	 come	 un	 tessuto	 ricco	 di	 sangue,	 in	 cui
giacciono	i	corpuscoli	bianchi	già	nominati,	di	guisa	che,	partendo	da	una	siffatta
osservazione	 esteriore,	 si	 può	dire,	 che	 si	 può	 ammettere	 che	 il	 sangue,	 che	 si
riversa	attraverso	la	milza,	viene	filtrato	da	questa	come	da	uno	staccio.	Ma	se	si
osserva	questa	milza	dall’	in	teriore,	essa	appare	sopratutto	come	un	organo,	che
dalle	 diversissime	 forze	 interiori	 or	 ora	 citate,	 viene	 portato	 a	 un	 movimento
ritmico	costante.	E	da	un	organo	sifatto	ci	si	convince,	che	in	ultima	analisi,	nel
mondo,	 il	 ritmo	 ha	 straordinaria	 importanza.	 Un	 sentore	 dell’importanza	 del
ritmo	nel	complesso	della	vita	del	mondo	lo	possiamo	già	ottenere,	riconoscendo
questo	 ritmo	 anche	 esteriormente	 nella	 pulsazione	 del	 sangue.	 Ma	 così	 lo
riconosciamo	esteriormente.	Lo	possiamo	pero	rintracciare	esteriormente	anche
in	quest’organo,	nella	milza.	Lo	si	può	ivi	rintracciare	con	sufficiente	precisione,
e	possiamo	averne	la	conferma	anche	per	mezzo	dell’osservazione	esteriore.	Per



lo	sguardo	chiaroveggente	volto	all’indietro,	tutte	le	differenziazioni	della	milza,
che	si	svolgono	come	in	un	corpo	di	luce,	sono	nella	milza	per	darle	un	determi‐
nate	ritmo	nella	vita.	Questo	ritmo	si	differenzia	notevolmente	dagli	altri	 ritmi,
dei	quali	di	solito	ci	si	accorge	nella	vita.	Appunto	nella	milza	é	interessante	di
studiare,	come	questo	suo	ritmo	si	differenzi	notevolmente	dagli	altri	ritmi:	esso
é,	cioè,	molto	meno	 regolare	degli	 altri	 soliti	 ritmi,	di	 cui	ancora	parleremo.	E
questo	 dipende	 dal	 fatto,	 che	 la	 milza	 sta	 in	 un	 determinate	 modo	 vicino
all’apparato	 nutritive	 umano	 e	 ha	 a	 che	 fare	 con	 esso.	 Ora	 comprenderete,	 se
fermate	su	questo	punto	la	vostra	attenzione,	quanto	straordinariamente	regolare
debba	 essere	 nell’uomo	 il	 ritmo	 del	 sangue,	 perché	 la	 vita	 possa	 essere
conservata	in	modo	giusto.	Deve	essere	un	ritmo	molto	regolare.	Ma	vi	é	un	altro
ritmo,	 e	 questo	 non	 é	 regolare	 che	 in	 ben	 piccola	 misura,	 sebbene	 sarebbe
desiderabile,	 che	 per	 mezzo	 dell’autoeducazione	 dell’uomo,	 esso	 diventasse
sempre	più	e	più	regolare	—	sopratutto	per	la	vita	infantile:	parlo	del	ritmo	del
mangiare	 e	 del	 bere.	 Un	 uomo	 per	 bene	 osserva	 in	 proposito	 un	 determinate
ritmo,	a	ore	fisse	fa	colazione,	pranzo	e	cena,	di	guisa	che	egli	conserva	così	un
determinate	 ritmo.	 Ma	 come,	 per	 molti	 riguardi,	 questo	 ritmo	 venga	 poco
osservato,	ce	ne	accorgiamo	purtroppo	dalla	condiscendenza	usata	per	la	golosità
dei	 bambini,	 ai	 quali	 viene	 semplicemente	 dato	 il	 cibo,	 quando	 essi	 lo
richiedono,	—	a	prescindere	da	qualsiasi	ritmo.	E	anche	gli	adulti	non	tengono
straordinariamente	 all’osservanza	di	 un	preciso	 ritmo	 in	 fatto	 di	mangiare	 e	 di
bere	—	 non	 ne	 parlo	 qui	 affatto	 pedantemente	 con	 l’intenzione	 di	 biasimare,
perché	la	vita	moderna	non	permette	sempre	di	osservare	quel	ritmo	—	ma	senza
biasimare,	 rilevo	 il	 fatto,	 di	 quanto	 il	 nutrimento	 esteriore	 venga
disordinatamente	affastellato	dentro	al-	l’uomo;	del	resto,	come	si	usi	bere	senza
regola,	 é	 cosa	ben	nota	 a	 tutti.	Ora,	però,	 ciò	 che	 introduciamo	con	 ritmo	cosi
imperfetto	nel	nostro	organismo,	deve	gradualmente	essere	ritmizzato	a	nuovo,
per	potersi	 collegare	 col	 ritmo	più	 regolare	dell’organismo;	 il	 ritmo	 imperfetto
deve,	in	certo	qual	modo,	venire	invertito.	Deve	essere	rimossa	l’irregolarità	più
saliente,	deve,	per	cosi	dire,	succedere	quanto	segue:	supponiamo	che	un	uomo
sia	costretto,	per	la	distribuzione	regolare	della	sua	giornata,	a	far	colazione	alle
otto	del	mattino,	e	a	mangiare	all’una	o	alle	due:	supponiamo	che	ciò	sia	per	lui
un’abitudine.	Ora	però	può	recarsi	da	qualche	buon	amico	e	gli	può	succedere,
per	non	venir	meno	alle	regole	di	una	mai	abbastanza	lodata	cortesia,	di	accettare
qualche	 cibo	 fra	 i	 due	 pasti:	 egli	 ha	 cosi	 spezzato	 il	 suo	 ritmo	 in	 modo
importante;	per	causa	di	questo,	un’azione	ben	determinata	viene	esercitata	sul
ritmo	del	suo	organismo	esteriore.	Vi	deve	ora	essere	qualche	cosa	che,	in	modo
corrispondente,	rinforzi	ciò	che	vi	è	di	regolare	nel	ritmo	della	somministrazione
dei	 mezzi	 esteriori	 di	 nutrimento,	 e	 che	 indebolisca	 l’azione	 di	 ciò	 che	 viene



introdotto	 irregolarmente.	 L’irregolarità	 principale	 deve	 essere	 pareggiata:	 di
guisa	che	un	organo	deve	essere	inserito	nel	passaggio	dei	mezzi	di	nutrizione	al
ritmo	 del	 sangue,	 che	 pareggi	 l’irregolarità	 dell’alimentazione	 rispetto	 alla
necessaria	 regolarità	 del	 ritmo	 del	 sangue.	 E	 questo	 organo	 é	 la	 milza!	 Da
processi	 ritmici	 ben	 determinati,	 provocati	 dalla	 milza,	 considerata	 quale
appunto	 é	 stata	 descritta,	 possiamo	 così	 formarci	 l’idea,	 che	 la	 milza	 é	 un
commutatore,	 per	 pareggiare	 le	 irregolarità	 nel	 canale	 digerente,	 affinché
diventino	regolari	nella	circolazione	del	sangue.	Perché	difatti	sarebbe	fatale,	se
—	 sopratutto	 nell’epoca	 in	 cui	 si	 é	 studenti,	 e	 anche	 in	 altre	 epoche	—	 certe
irregolarità	dell’alimentazione	dovessero	proseguire	l’intera	loro	azione	dentro	al
sangue!	Vi	é	in	ciò	molto	da	pareggiare,	per	cosi	dire,	con	un	“contraccolpo”,	e
al	sangue	deve	venir	condotto	solo	quel	tanto	che	al	sangue	é	confacente.	Questo
compito	spetta	a	quell’organo	che	si	trova	inserito	nel	corso	del	sangue,	cioè,	la
milza,	che	irradia	la	propria	azione	ritmizzatrice	sull’intero	organismo	umano,	in
modo	 che	 si	 verifichi	 ciò	 che	 appunto	 e	 stato	 descritto.	 Esteriormente,
all’osservazione	esteriore,	ciò	che	abbiamo	ora	attinto	dalla	visione	dell’occhio
chiaroveggente	 rivolto	 verso	 l’interiore	 si	 palesa	 in	modo,	 che	 la	milza,	 anche
per	 l’osservazione	 esteriore,	 conserva	 un	 certo	 ritmo,	 che	 ora	 effettivamente
ricorda	 —	 sebbene	 a	 un	 dipresso	 —	 ciò	 che	 appunto	 ho	 detto;	 perché	 è
straordinariamente	 difficile	 di	 scoprire	 il	 compito	 della	milza,	 per	mezzo	delle
indagini	 esteriori	 fisiologiche;	 esteriormente	 si	 palesa	 appunto	 soltanto,	 che	 la
milza	é	alquanto	gonfiata	—	durante	alcune	ore	—	dopo	che	l’uomo	ha	goduto
di	un	pasto	abbondante,	ma	poi,	se	non	subisce	nessuna	nuova	pressione,	essa	si
contrae	nuovamente.

Avete	cosi	già	una	certa	dilatazione	e	contrazione	di	questo	organo.	E	se	siete	coscienti	che	l’organismo
umano	 non	 é	 quale	 spesso	 viene	 descritto,	 cioè,	 semplicemente	 la	 somma	 dei	 suoi	 organi,	ma	 che	 ogni
singolo	 organo	 spinge	 la	 recondita	 sua	 azione	 entro	 tutte	 le	 parti	 dell’organismo,	 potrete	 anche
rappresentarvi,	 che	 i	 movimenti	 ritmici	 della	 milza	 —	 pure	 dipendenti	 dal	 mondo	 esteriore	 e	 cioè,
dall’immissione	dei	mezzi	di	nutrizione	—	s’irradiano	nell’intero	organismo,	e	possono	esercitare	un’azione
pareggiatrice	sull’intero	organismo.	Questo,	però,	é	soltanto	uno	dei	modi	come	agisce	la	milza;	perché	é
impossibile	 di	 esporre	 subito	 tutti	 i	 modi.	 Sarebbe	 nondimeno	 effettivamente	 molto	 interessante,	 se	 tali
cose,	—	poiché	tutti	gli	uomini	non	possono	ad	un	tratto	divenire	chiaroveggenti,	—	venissero	accolte	dalla
fisiologia	esteriore	per	lo	meno	come	—	vorrei	dire	—	un’idea	lanciata	sull’argomento,	e	se	la	gente	dicesse
a	se	stessa:	voglio	ora	immaginarmi	che	le	notizie	acquistate	per	mezzo	dell’occhio	chiaroveggente	interiore
non	siano	del	 tutto	sbagliate	come	si	è	soliti	supporre;	non	voglio	ne	crederle,	ne	non	crederle,	ma	me	le
voglio	 proporre	 come	 ipotesi,	 e	 investigare	 ciò	 che	 la	 fisiologia	 esteriore	 ci	 può	 palesare	 sul	 proposito;
voglio	vedere,	se	nelle	affermazioni	dell’occultismo	vi	sia	qualcosa	che	si	possa	dimostrare,	e	che	si	possa
dire:	che	ciò	che	é	stato	predetto	dall’occultismo	si	può	veramente	confermare	per	mezzo	dell’osservazione
esteriore.

In	un	certo	senso,	ciò	che	ora	ho	detto	é	una	tale	conferma.	Perché	si	vede	appunto,	che	l’espansione	e	la
contrazione	della	milza,	attraverso	l’interiore	compagine	dell’organo,	hanno	qualcosa	di	regolare	—	ma	che
esse,	 poiché	 fanno	 seguito	 all’immissione	 di	 un	 pasto,	 sono	 alla	 loro	 volta	 dipendenti	 dall’introduzione
degli	alimenti.	Di	guisa,	che	da	un	canto	—	nella	direzione	del	canale	digerente	—	abbiamo	nella	milza	un



organo	dipendente	dall’arbitrio	esteriore	dell’uomo;	dall’altro	canto,	dalla	parte	del	sangue,	abbiamo	nella
milza	 un	 organo	 che,	 in	 certo	 qual	modo,	mette	 in	 disparte	 l’arbitrio	 esteriore	 dell’uomo,	 lo	 respinge,	 e
riconduce	al	 ritmo,	ossia,	per	così	dire,	 forma	l’uomo	veramente	 in	conformità	dell’essere	del	medesimo.
Perché	 l’uomo	 possa	 essere	 formato	 in	 conformità	 del	 suo	 essere,	 occorre	 sopratutto,	 che	 lo	 strumento
centrale	di	questo	essere,	il	sangue,	possa	esercitare	la	sua	azione	in	modo	giusto	nel	proprio	ritmo.	L’uomo,
in	 certo	 qual	 modo,	 in	 quanto	 é	 portatore	 della	 circolazione	 del	 proprio	 sangue,	 deve	 essere	 separato,
isolato,	da	ciò	che	si	svolge	esteriormente,	da	ciò	che	si	svolge	irregolarmente	nel	mondo	esteriore;	in	quel
mondo	esteriore	appunto,	che	 l’uomo	stesso	s’incorpora,	 in	quanto	prende	da	esso	mondo	esteriore	 il	suo
nutrimento.	 Si	 tratta	 dunque	 di	 un	 isolarsi,	 di	 un	 rendersi	 indipendente	 della	 entità	 umana	 dal	 mondo
esteriore.	Ogni	tale	individualizzarsi,	rendersi	indipendente	di	un’entità,	si	chiama	in	occultismo	“saturnio”,
qualcosa	 che	viene	prodotto	per	mezzo	dell’azione	di	Saturno.	 In	generale	questa	 é	 l’i-	 dea	originaria	 di
Saturno:	che	cioè	da	un	mondo,	un	essere	qualsiasi	viene	isolato,	individualizzato,	di	guisa	che	egli	possa
sviluppare	una	regolarità	in	sé	stesso	—	per	mezzo	di	se	stesso.	—	Intendo	ora	fare	astrazione	dal	fatto,	che
dalla	 nostra	 astronomia	 odierna	 vengono	 assegnate	 al	 nostro	 sistema	 solare,	 al	 di	 fuori	 dell’orbita	 di
Saturno,	anche	Urano	e	Nettuno.	Per	gli	occultisti,	però,	tutto	ciò	che	vi	é	di	forze	nel	complessivo	nostro
sistema	 solare	 per	 isolare	 e	 individualizzare	 il	 detto	 sistema	 dal	 resto	 del	 mondo,	 e	 dato	 nelle	 forze	 di
Saturno:	é	dato	in	ciò,	che	dunque,	per	quel	sistema,	é	il	pianeta	più	esteriore.	Se	dunque	ci	si	rappresenta	il
complessivo	sistema	solare,	si	potrebbe	dire:	che	il	sistema	solare	si	troverebbe	dentro	all’orbita	di	Saturno
in	guisa,	che	nell’ambito	di	quell’orbita,	esso	possa	seguire	le	proprie	leggi	e	possa	rendersi	indipendente,	in
quanto	esso	si	strappa	fuori	dal	mondo	circostante	e	dalle	forze	formative	del	medesimo.	Per	questa	ragione
gli	occultisti	di	tutti	i	tempi	hanno	visto	nelle	forze	di	Saturno:	ciò	che	chiude	il	nostro	sistema	solare	in	se
stesso,	ciò	che	da	la	possibilità	al	sistema	solare	di	sviluppare	un	ritmo	proprio,	che	non	é	uguale	al	ritmo
che	vi	é	al	di	fuori	del	mondo	del	nostro	sistema	solare.

In	 un	 certo	 modo	 la	 milza	 fa	 lo	 stesso	 entro	 il	 nostro	 organismo.	 Abbiamo	 a	 che	 fare	 nel	 nostro
organismo	 con	 un	 isolarsi,	 non	 già	 dall’intero	mondo	 esteriore,	ma	 soltanto	 dall’ambiente	 circostante,	 in
quanto	esso	contiene	i	mezzi	nutritivi	per	il	nostro	organismo,	e	noi	stessi	ne	mandiamo	l’azione	dentro	di
noi.	Quell’organo	che	per	primo	vi	incontriamo,	e	che	tratta,	per	cosi	dire,	tutto	ciò	che	é	fuori,	cosi	come
tutto	ciò	che	vi	é	nel	nostro	sistema	solare	entro	l’orbita	di	Saturno	viene	trattato	dalle	forze	saturnie,	é	la
milza.

Ciò	che	vi	é	nella	milza	isola	la	circolazione	del	nostro	sangue	da	tutte	le	azioni	esteriori,	lo	porta	in	se
stesso	a	un	ritmo	regolare,	a	un	sistema,	che	duo	avere	il	proprio	ritmo.

Ci	 avviciniamo	così	—	sebbene,	 come	vedremo	più	 tardi,	 non	 ancora	 del	 tutto	—	alle	 cause,	 tuttavia
sempre	 alquanto	 esteriori,	 per	 cui	 tali	 nomi	 sono	 stati	 scelti	 dall’occultismo.	 Vengono	 scelti	 perché
l’occultista,	 con	 quei	 nomi,	 per	 esempio,	 assegnati	 ai	 pianeti,	 non	 connette	 ciò	 che	 concerne	 soltanto	 i
pianeti.	Questi	nomi	originariamente,	quando	sono	stati	formati	dalle	scuole	occulte,	non	venivano	affatto
attribuiti	soltanto	ai	singoli	pianeti;	ma	il	nome	“Saturno”,	per	esempio,	veniva	attribuito	a	ciò,	che	esclude
un	mondo	esteriore	da	un	sistema	che	si	forma	ritmicamente	in	se	stesso.	E’	causa	di	un	determinate	danno
per	 il	 complesso	 dell’evoluzione	 del	 mondo,	 quando	 un	 sistema	 si	 segrega,	 e	 si	 forma	 in	 se	 stesso
regolarmente,	ritmicamente.	E	gli	occultisti	si	sono	appunto	un	poco	preoccupati	di	questo	danno.	Possiamo
dire:	E’	 facile	 comprendere,	 che	nel	mondo	 tutte	 le	 azioni,	 in	 ultima	 analisi,	 si	 trovano	 fra	 di	 loro	 in	 un
rapporto	interiore,	che	tutto,	tutto	é	in	reciproco	rapporto.	Se	ora	un	determinate	mondo,	—	sia	un	sistema
solare	 o	 sia	 il	 sistema	 sanguigno	 dell’uomo	—	 si	 distacca	 dal	 complesso	 dell’ambiente	 circostante,	 ciò
significa	che,	in	modo	indipendente,	esso	viola	le	leggi	esteriori;	che	esso	si	rende	indipendente	dalle	leggi
esteriori,	si	modifica,	si	crea	delle	proprie	leggi	interiori,	un	ritmo	interiore.	Vedremo,	come	ciò	può	riferirsi
anche	all’uomo,	benché	dall’insieme	della	esposizione	della	presente	conferenza	debba	riuscir	chiaro,	che	è
anzitutto	un	beneficio	per	I’uomo	—	che	questo	ritmo	interiore	saturnio	gli	venga	conferito	dalla	milza;	ma
vedremo,	 che	 anche	 all’uomo	 si	 applica	 il	 fatto,	 che	 un	 essere	—	 sia	 esso	 un	pianeta	 o	 un	uomo	—	col
segregarsi	in	se	stesso,	si	pone	in	contraddizione	col	mondo	circostante.	Vien	creata	una	contraddizione	fra
ciò	che	é	attorno	a	noi,	e	ciò	che	sta	nell’essere	in	questione.	Questa	contraddizione,	poiché	ormai	esiste,
non	potrà	essere	pareggiata	fintanto	che	il	ritmo	stabilitosi	nell’interiorità	non	si	sia	completamente	adattato



al	ritmo	esteriore.	Vedremo,	che	questo	é	da	riferirsi	anche	all’uomo;	perche	così,	come	ora	é	stato	detto,
l’uomo	 dovrebbe	 adattarsi	 alla	 irregolarità.	 Vedremo	 perché	 non	 é	 così;	 vedremo	 che	 il	 ritmo	 interiore,
benché	 già	 stabilitosi,	 deve	 tendere	 a	 uniformarsi	 nuovamente	 all’intero	 mondo	 esteriore;	 deve,	 cioè,
elevare	se	stesso;	dunque	l’entità	sorge	nell’interiorità,	ma	—	poiché	essa	lavora	indipendentemente	—	ha
tendenza	ad	adattarsi	al	mondo	esteriore	e	a	diventare	quale	é	questo	mondo	stesso.	Insomma:	tutto	ciò	che
per	mezzo	di	un’azione	saturnia	viene	reso	indipendente,	viene	al	contempo	destinato	per	mezzo	di	questa
azione	saturnia	stessa,	a	demolire	se	medesimo,	Saturno	—	o	Crono	—	divora	i	propri	figli	—	così	ci	é	stato
espresso	dal	mito.	Si	vede	così	un	profondo	accordo	fra	un’idea	occulta,	che	trova	espressione	nel	nome	di
Crono,	di	Saturno,	e	il	mito,	che	esprime	questo	fatto	nell’immagine,	nel	simbolo:	“Crono	divora	i	propri
figli!”	—	Certamente,	si	potrebbe	fare	in	modo	che	queste	cose	agiscano	su	di	noi,	e	se	cerchiamo	di	farne
agire	un	numero	sempre	maggiore,	una	si	combina	coll’altra,	e	a	poco	a	poco	non	sarà	più	possibile	di	dire
con	la	leggerezza	spesso	usata	nelle	spiegazioni	esteriori:	«	è	un	sogno	di	visionari,	dire	che	i	miti	e	le	saghe
antiche	contengono	l’impronta	figurata	di	una	profonda	saggezza!	»	.	Quando	ci	vengono	riferite	due,	tre	o
magari	dieci	di	tali	«	corrispondenze	»,	e	per	di	più	nel	modo	assolutamente	esteriore	come	vengono	spesso
esposte	nei	libri,	possiamo	certamente	rifiutarci	di	credere,	che	la	saggezza	contenuta	nei	miti	e	nelle	saghe

sia	più	profonda,	di	-	quella	della	scienza	esteriore;	che	i	miti	ci	conducano	più	profondamente	nel	fondo
delle	cose	e	degli	esseri,	che	non	il	metodo	esteriore	scientifico.	Ma	se	si	lascia	che	siffatti	esempi	tornino
sempre	ad	agire	su	di	noi,	e	poi	ci	si	accorge	che	l’intero	insieme	del	sentimento	e	del	pensiero	degli	uomini
e	dei	popoli	conferma,	che	sempre,	nelle	rappresentazioni	figurate	nell’intero	globo	terrestre,	se	osservate
con	 esattezza	 e	 approfondite	 con	 amore,	 si	 può	 scorgere	 nelle	 saghe	 e	 nei	miti	 la	 trasformazione	 di	 una
profonda	saggezza:	—	allora	si	comprende	pure	perché	alcuni	occultisti	possono	dire,	a	buon	diritto:	«	ha
compreso	realmente	i	miti	e	le	saghe	soltanto	colui,	il	quale	é	penetrato	per	mezzo	della	fisiologia	occulta
nella	 natura	 umana	».	E	perfino	 i	 nomi	dei	miti	 e	 delle	 saghe,	 o	 di	 simili	 tradizioni,	 spesso	 contengono,
anche	più	della	scienza	esteriore,	della	vera	fisiologia.	Se	una	volta	gli	uomini	penetreranno	nel	significato
dei	nomi,	per	esempio,	come	quelli	di	“Caino	e	di	Abele”,	come	pure	dei	nomi	dell’intera	discendenza	di
Caino	 e	 di	 Abele,	 se	 scorgeranno	 quanta	 fisiologia	 é	 stata	 impressa	 in	 tali	 nomi	 a	 quei	 tempi,	 in	 cui
s’imprimeva	un	significato	interiore	nei	nomi;	se	scorgeranno	quanto	gli	antichi	nomi	contengono,	in	modo
meraviglioso,	 di	 fisiologia,	 di	 intima	 conoscenza	 della	 saggezza	 umana	 della	 vita,	 allora	 gli	 uomini
acquisteranno	 un	 senso	 di	 straordinario	 rispetto	 e	 venerazione	 per	 tutto	 ciò,	 che	 nel	 corso	 del	 divenire
storico	dagli	uomini	é	 stato	escogitato,	perché	 là,	dove	ancora	non	si	può	salire	nel	mondo	spirituale	per
mezzo	della	saggezza,	 l’anima	possa	sperimentare	 il	 suo	rapporto	con	quei	mondi	spirituali	per	mezzo	di
immagini.	E	cosi	vengono	radicalmente	bandite	quelle	parole	che	risuonano	troppo	spesso	ai	nostri	tempi:	«
siamo	 tanto	 progrediti	 oggidì!	 »	 con	 queste	 parole	 s’intende	 pure	 spesso	 dire:	 «	 abbiamo	 cancellato	 le
antiche	 espressioni	 figurate	 della	 saggezza	 primordiale	 preumana!	 ».	 Tutto	 questo	 viene	 completamente
cancellato,	e	ci	s’immerge	con	intimo	amore	nel	corso	dell’evoluzione	dell’umanità	attraverso	alle	diverse
epoche.	Perché	ciò	che	il	chiaroveggente,	con	l’occhio	interiore	dischiuso,	investiga	fisiologicamente	della
natura	 interiore	 degli	 organi	 umani,	 si	 esprime	 in	 queste	 immagini	 in	 guisa,	 che	 i	 miti	 e	 le	 saghe
contengono,	 in	 certo	 qual	 modo,	 la	 origine	 dell’uomo.	 Perché	 per	 esprimere	 in	 immagini	 il	 processo
miracoloso:	che	dei	mondi	sono	stati	concentrati	in	organi	umani,	che	nel	corso	di	lunghe	e	infinite	epoche
si	sono	cristallizzati	per	poter	divenire	ciò	che,	per	esempio,	effettua	un	ritmo	interiore	in	noi	come	milza	—
o	come	fegato,	bile	ecc.	—	come	vedremo	domani	—	per	poter	esprimere	tutto	questo	in	immagini,	occorre
aver	 intuito	 ciò	 che	 per	 mezzo	 della	 scienza	 occulta	 possiamo	 di	 nuovo	 attingere	 dall’organizzazione
interiore	dell’uomo.	Perché	questa	é	nata	dai	mondi,	come	un	microcosmo	dal	macrocosmo.	Vediamo	da
una	parte	questa	creazione	per	mezzo	della	scienza	occulta,	—	dall’altra	parte	vediamo	che	i	miti	e	le	saghe
contengono	l’intuizione	di	questa	creazione,	e	che	perciò	hanno	ragione	quegli	occultisti,	che	scorgono	un
significato	nei	miti	e	nelle	saghe	soltanto	quando	questi	miti	e	queste	saghe	sono	basate	fisiologicamente.

A	questo	ho	voluto	oggi	accennare,	perché	potrà	servire	a	destare	in	noi	quella	venerazione,	della	quale
ho	parlato	nella	prima	conferenza.	Se	esercitiamo	un	genere	siffatto	di	osservazione	—	a	prescindere	ora
dalle	 immagini	 dei	 diversi	 popoli	 —	 ma	 per	 mezzo	 della	 diretta	 indicazione	 di	 ciò	 che	 si	 presenta	 a



un’indagine	più	profonda	del	contenuto	spirituale	e	anche	degli	organi	umani,	se	riusciamo	a	rappresentarci
questo	 anche	 in	minime	 proporzioni,	 ci	 si	 paleserà	 ben	 presto	 quale	 costruzione	meravigliosa	 sia	 questo
organismo	umano.	E	in	questo	ciclo	di	conferenze	cercheremo	di	gettare	un	poco	di	luce	su	questa	natura
interiore	dell’organismo	umano.



IL	SISTEMA	COSMICO	INTERIORE
DELL’UOMO

Continueremo	oggi	 l’esame	anzitutto	del	 significato	di	uno	di	quegli	 organi,
che	 rappresentano,	 in	 certo	 qual	 modo,	 un	 “sistema	 cosmico	 interiore”
dell’uomo.	 Cercheremo	 poi	 di	 passare	 alla	 descrizione	 del	 compito	 di	 altri
organi,	e	di	altri	sistemi	di	organi	dell’uomo.
Ieri,	a	proposito	di	quello	che	qui	é	stato	detto	dell’organo	della	milza,	mi	é

stato	 obiettato,	 che	 potrebbe	 esservi	 un’apparente	 contraddizione	 riguardo	 al
compito	 importante	 che	nel	 complesso	dell’essere	umano	 é	 stato	 ieri	 attribuito
alla	 milza;	 questa	 contraddizione	 potrebbe	 sorgere,	 quando	 si	 pensa,	 che	 e
possibile	 rimuovere	 la	milza	 dal	 corpo,	 allontanarla,	 in	 certo	modo,	 dal	 corpo,
senza	che	per	quest’allontanamento	l’uomo	rimanga	inabilitato	alla	vita.
Una	obiezione	siffatta	é	naturalmente	completamente	giustificata	dal	punto	di

vista	 dei	 nostri	 contemporanei,	 ed	 é	 bene	 che	 venga	 sollevata,	 perché	 certe
difficoltà	si	presentano	anche	a	coloro,	 i	quali	cercano	 lealmente	di	avvicinarsi
alla	 concezione	 spirituale-scientifica	 del	 mondo.	 Nella	 prima	 conferenza
pubblica	 ho	 potuto	 indicare	 soltanto	 «	 in	 via	 generale	 »,	 come	 i	 nostri
contemporanei	—	sopratutto	quando	essi	hanno	una	mentalità	educata	ai	metodi
scientifici	 —	 incontrano	 difficoltà,	 quando	 si	 avviano	 alla	 comprensione	 di
quello	 che	 viene	 descritto	 intorno	 ai	 sostrati	 occulti	 dell’essere	 cosmico.	 Nel
corso	 delle	 conferenze	 vedremo,	 da	 noi	 stessi,	 come	 l’obiezione	 di	 cui	 sopra
venga	gradualmente	eliminata.	Oggi	però	già	voglio	far	notare	anticipatamente,
che	 l’allontanamento	 della	 milza	 dall’organismo	 umano	 è	 perfettamente	 in
accordo	con	ciò	che	ieri	é	stato	esposto.	Se	volete	veramente	elevarvi	alle	verità
spirituali	 scientifiche	dovete	gradualmente	 familiarizzarvi	 con	 l’idea,	 che	 ciò	 a
cui,	 visto	 dal	 di	 fuori,	 diamo	 il	 nome	 di	 organismo	 umano,	 ciò	 che	 in	 esso
vediamo	 per	 mezzo	 dei	 nostri	 sensi	 esteriori,	 ciò	 che	 vediamo	 anche



sostanzialmente	—	 o,	 per	 spiegarci	meglio	—	materialmente	 dall’esteriore,	 in
questo	organismo	umano,	che	tutto	ciò	non	e	l’intero	uomo;	ma	che	nell’uomo,	a
base	dell’organismo	fisico	(in	seguito	ne	parleremo	più	esaurientemente)	vi	sono
degli	 organismi	umani	 supersensibili	 superiori	—	corpo	 eterico	o	 corpo	vitale,
corpo	 astrale	 e	 l’Io.	 Insomma,	 nell’organismo	 fisico,	 abbiamo	 soltanto
l’espressione	 esteriore	 fisica	 per	 la	 corrispondente	 formazione,	 per	 i	 processi
corrispondenti	 del	 corpo	 eterico,	 del	 corpo	 astrale	 ecc.	Quando	 indichiamo	 un
organo	come	la	milza,	intendiamo,	nel	senso	scientifico-spirituale,	che,	in	ultima
analisi,	 non	 soltanto	 si	 svolge	 un	 processo	 nella	milza	 fisica	 esteriore,	ma	 che
questo	processo	che	si	svolge	nella	milza	fisica	non	è	che	l’espressione	fisica	per
dei	processi	corrispondenti,	per	esempio,	nel	corpo	eterico	o	nel	corpo	astrale.	E
si	 potrebbe	 dire:	 quanto	 più	 un	 organo	 é	 l’espressione	 diretta	 dello	 spirituale,
tanto	meno	la	forma	fisica	dell’organo	—	dunque	ciò	che	abbiamo	dinanzi	a	noi
fisicamente,	 sostanzialmente	 —	 può	 servirci	 veramente	 di	 norma.	 Come	 se
guardiamo	 un	 pendolo,	 il	movimento	 del	 pendolo	 non	 é	 qui	 che	 l’espressione
fisica	della	 forza	di	gravità,	così	pure	un	organo	fisico	non	é	che	 l’espressione
fisica	per	attività	supersensibili	di	 forza	e	di	forma,	con	la	differenza	però,	che
per	forze	siffatte	come	la	gravità,	se	si	toglie	il	pendolo	—	dunque	l’espressione
esteriore	—	non	 avanza	 nessun	 ritmo	 interiore	 di	 forza	 di	 gravitò.	Questo	 è	 il
caso	nella	natura	inanimata,	inorganica,	ma	non	é	lo	stesso	nella	natura	animata,
organica.	 Se	 nel	 complesso	 di	 un	 organismo	 non	 vi	 sono	 altre	 cause,	 di	 cui
parleremo	in	seguito,	allora	non	é	necessario,	che	con	la	rimozione	dell’organo
fisico	vengano	a	cessare	anche	le	attività	spirituali,	perché	questo	organo	fisico
non	 é,	 nella	 sua	 figura	 fisica,	 che	 una	 debole	 espressione	 del	 corrispondente
genere	di	attività	spirituali.
Se	dunque	consideriamo	 l’uomo	nei	 riguardi	della	 sua	milza,	 abbiamo	a	che

fare	anzitutto	con	la	milza	fisica,	ma	poi	anche	con	un	sistema	di	attività	di	forze
di	cui	 la	milza	 fisica	è	 soltanto	espressione.	E	se	 si	 toglie	 la	milza,	 rimangono
tuttavia	le	corrispondenti	attività	di	forze	che	stanno	incorporate	nell’organismo;
e	 queste	 non	 cessano,	 come	 cessano	 altre	 determinate	 attività	 spirituali
dell’uomo,	quando	gli	si	toglie	il	cervello,	o	parte	di	esso.	Può	anzi	darsi	anche	il
caso,	 che	 la	 malattia	 di	 un	 organo	 sia	 di	 molto	 maggior	 ostacolo	 alla
continuazione	 delle	 attività	 spirituali,	 che	 non	 la	 rimozione	 dell’organo	 stesso.
Ciò	si	verifica	per	esempio,	nel	caso	di	grave	malattia	della	milza.	Se	in	caso	di
grave	malattia	é	possibile	di	rimuovere	l’organo,	vi	sono	appunto	condizioni,	in
cui	 la	 rimozione	 dell’organo	 presenta	 minore	 ostacolo	 all’esplicazione
dell’azione	spirituale,	che	non	l’organo	stesso,	che	é	interiormente	malato,	ed	é
diventato	 ormai	 una	 continua	 fonte	 di	 perturbazione	 nei	 riguardi
dell’esplicazione	di	forza	spirituale	che	sta	a	base	di	esso.	Una	obiezione	come



quella	 surriferita	 appartiene	 perciò	 a	 quelle	 osservazioni	 che	 si	 fanno,	 quando
non	 si	 è	 penetrati	 ancora	 abbastanza	 profondamente	 nella	 vera	 natura	 della
conoscenza	 spirituale	 scientifica.	 E’	 una	 obiezione	 naturalissima	 —	 ma	 al
contempo	é	una	di	quelle	che	sfumano	di	per	sé	stesse,	se	si	ha	tempo	e	pazienza
di	penetrare	più	profondamente	nell’argomento.
Potrete	fare	da	voi	stessi	l’esperienza,	che	quando	ci	si	avvicina	a	degli	studi

di	 questo	 genere,	 a	 ciò	 che	 la	 scienza	 dello	 Spirito	 ci	 dà,	 con	 un	 sapere	 tratto
dalla	scienza	odierna,	ci	 si	potranno	presentare	 innumerevoli	contraddizioni,	di
guisa	che	non	si	saprà	più	come	orientarsi.	E	se	ci	si	affretta	a	giudicare,	non	si
arriverà	 a	 nessun	 risultato,	 se	 non	 a	 credere	 che	 la	 scienza	 dello	 Spirito	 sia
qualcosa	di	pazzotico,	che	non	concorda	affatto	con	i	risultati	della	scienza.	Ma
se	invece	si	ha	tempo,	e	si	approfondisce	con	pazienza	l’argomento,	si	vedrà,	che
non	 vi	 è	 la	 minima	 contraddizione	 fra	 ciò	 che	 proviene	 dalla	 scienza	 dello
Spirito	 e	 ciò	 che	 può	 venir	 dato	 dalla	 scienza	 esteriore.	 La	 difficoltà	 che	 ci	 si
presenta	 é,	 che	 il	 campo	 complessivo	 della	 conoscenza	 antroposofica,	 o
spirituale-scientifica,	é	 talmente	esteso,	che	non	riesce	possibile	di	esporne	che
singole	parti.	E	quando	la	gente	si	accosta	a	queste	singole	parti	può	sentire	delle
contraddizioni,	come	quelle	già	descritte:	ma	non	si	può	fare	altrimenti,	poiché
non	 si	 verrebbe	 a	 capo	 di	 niente,	 di	 fronte	 alla	 necessità	 d’introdurre	 la
concezione	 antroposofica	 del	 mondo,	 nel	 complesso	 della	 cultura	 e	 della
conoscenza	dell’epoca	nostra.
Ieri	ho	cercato	di	descrivervi	quel	processo	d’inversione	di	ritmo,	che	—	nel

senso	di	 ciò	che	 ieri	 é	 stato	detto	—	 la	milza	compie	 sul	nutrimento	esteriore,
aritmico,	dell’uomo.	Ho	preso	come	punto	di	partenza	ciò	che	ieri	é	stato	detto
sul	riguardo,	perché,	in	ultima	analisi,	fra	tutte	le	funzioni	della	milza,	questa	e
quella	 che	 più	 facilmente	 si	 comprende;	 ma	 sebbene	 sia	 la	 più	 facile	 a
comprendersi,	 essa	 non	 e	 la	 più	 importante,	 e	 neppure	 la	 principale.	 Perché	 si
potrebbe	sempre	dire:	ma	se	l’uomo	si	desse	la	pena	di	conoscere	il	giusto	ritmo
del	 suo	 nutrimento,	 l’attività	 della	 milza	 diventerebbe	 gradualmente	 inutile	 a
questo	riguardo.	Da	questo	già	si	può	vedere,	che	quello	che	abbiamo	detto	ieri
non	è	che	la	parte	meno	importante	delle	funzioni	della	milza.	Di	gran	lunga	più
importante	 é	 il	 fatto:	 che	 per	 il	 nostro	 nutrimento	 ci	 troviamo	 difronte	 alle
sostanze	 esteriori,	 ai	mezzi	 esteriori	 di	 nutrizione,	 alla	 loro	 composizione	 e	 al
modo	come	essi	si	 trovano	nell’ambiente	che	ci	circonda.	Veramente,	finché	si
ritiene,	che	queste	sostanze	alimentari	siano	delle	masse	morte,	o	che,	tutt’al	più,
si	tratti	di	masse	con	quella	vita,	che	si	presuppone	nelle	piante	e	nei	soliti	mezzi
nutritivi,	 finché	 si	 accetta	 questo,	 potrebbe	 indubbiamente	 sembrare,	 che	 sia
semplicemente	necessario,	per	così	dire,	che	 la	sostanza	esteriore	accolta	 in	 tal
modo	come	nutrizione	dell’organismo,	venga	elaborata	da	ciò	che,	nel	senso	più



lato	 si	 chiama	 la	 digestione.	 Certamente	 molti	 uomini	 si	 rappresentano	 la
questione,	 come	 se,	 nel	 nostro	 nutrimento,	 si	 avesse	 a	 che	 fare	 con	 sostanze
senza	 speciale	 determinazione,	 con	 sostanze	 che	 sono	 neutre	 riguardo	 a	 noi,	 e
che	aspettano	soltanto,	dopo	di	essere	state	accolte,	di	venire	da	noi	anche	ela‐
borate.	Ma	non	e	così.	Gli	alimenti	non	sono,	in	ultima	analisi,	dei	mattoni,	che
si	adattano	a	servire	in	qualsiasi	modo	come	materiale	per	la	costruzione	che	si
deve	 edificare.	 I	 mattoni	 si	 adattano	 a	 essere	 collocati	 secondo	 il	 piano
dell’architetto,	 perche	 rappresentano	 una	 massa	 inanimata	 nei	 riguardi
dell’edificio.	Ma	non	é	cosi	per	gli	alimenti	nei	riguardi	dell’uomo.	Perché	ogni
sostanzialità,	che	esiste	nell’ambiente	che	ci	circonda,	ha	delle	determinate	forze
interiori,	ha	una	legge	interiore.	E	questo	é	appunto	l’essenziale	di	una	sostanza:
essa	ha	legge	e	attività	interiore.	Quando	dunque	introduciamo	i	mezzi	nutritivi
esteriori	nel	nostro	organismo,	e	li	colleghiamo,	in	certo	qual	modo,	alla	nostra
attività	 interiore,	 essi	 non	 vi	 si	 adattano	 semplicemente,	 ma	 si	 dispongono
anzitutto	a	sviluppare	le	proprie	leggi,	i	propri	ritmi	e	le	proprie	interiori	forme
di	movimento.	 E	 se	 l’organismo	 umano	 le	 vuole	 adoperare	 per	 i	 propri	 scopi,
deve	anzitutto	annientare	in	queste	sostanze	l’attività	che	a	loro	é	propria,	quella
attività	 che	 é	 propria	 alle	 sostanze.	L’organismo	deve	 neutralizzarla,	 non	 deve
elaborare	 semplicemente	 un	 materiale	 indifferente,	 ma	 deve	 lavorare	 in
opposizione	 alle	 leggi	 che	 sono	 proprie	 alle	 sostanze.	 Che	 queste	 sostanze
abbiano	una	 legge	 interiore,	 l’uomo	può	avvedersi	ben	presto,	per	 esempio,	 se
egli	introduce	nel	canale	digerente	un	forte	veleno;	egli	vedrà	allora	subito,	che
la	legge	propria	alle	sostanze	arriva	a	dominarlo,	che	é	essa,	che	si	fa	valere.	Ma
come	un	veleno	ha	in	generale	una	legge	interiore,	per	mezzo	della	quale	esplica
un	attacco	sull’organismo,	così	pure	ogni	sostanza	ha	la	sua	propria	legge,	ogni
alimento	che	accogliamo	in	noi.	Esso	non	é	una	cosa	indifferente;	ma	fa	valere	la
propria	natura,	la	propria	entità;	ha,	per	così	dire,	il	suo	proprio	ritmo.	E	l’uomo
deve	lavorare	contro	questo	ritmo,	sicché	nell’organismo	interiore	dell’uomo	de‐
ve	compiersi	non	soltanto	l’elaborazione	di	materiali	in-	differenti	costruttivi,	ma
anche	e	prima,	il	superamento	della	natura	peculiare	di	quei	materiali.
Cosi	possiamo	dire:	gli	organi	che	i	nostri	mezzi	nutritivi	incontrano	per	primi

nell’interno	dell’uomo,	sono	gli	strumenti	da	contrapporre	anzitutto	a	ciò	che	é
vita	propria	delle	sostanze	nutritive	—	“vita”,	intesa	ora	nel	senso	più	largo	—	di
guisa	 che	 anche	 la	 natura	 apparentemente	 inanimata,	 con	 le	 sue	 leggi	 di
movimento,	 vi	 si	 trova	 racchiusa.	 Il	 ritmo	 che	 é	 proprio	 agli	 alimenti	 e	 che	 si
trova	 in	 contraddizione	 col	 ritmo	 umano,	 deve	 essere	 invertito.	 A	 questa
trasformazione	l’organismo	della	milza	lavora,	per	cosi	dire,	come	l’organo	più
esteriore.	Ma	in	questo	lavoro	di	inversione	del	ritmo,	in	questa	trasformazione,
e	 in	questa	difesa,	collaborano	anche	gli	altri	organi	già	nominati,	di	guisa	che



nella	 milza,	 nel	 fegato	 e	 nella	 cistifellea	 abbiamo	 un	 sistema	 di	 organi	 in
collaborazione	 essenzialmente	 destinato	 a	 respingere,	 per	 cosi	 dire,	 negli
alimenti	 introdotti	 nell’organismo,	 ciò	 che	 é	 la	natura	propria	dei	medesimi.	E
ogni	attività	che	viene	anzitutto	sviluppata	nello	stomaco,	o	già	prima	che	il	cibo
sia	 arrivato	 nello	 stomaco,	 ciò	 che	 viene	 poi	 effettuato	 per	 mezzo	 della
secrezione	della	bile,	e	ciò	che	poi	succede	per	mezzo	dell’attività	del	fegato	e
della	milza,	tutto	ciò	costituisce	appunto	quella	difesa	contro	la	natura	peculiare
delle	sostanze	nutritive	esteriori.	Perciò	pure	i	nostri	alimenti	non	sono,	per	così
dire,	 adatti	 al	 ritmo	 interiore	 dell’organismo	 umano,	 se	 non	 dopo	 avere	 subito
l’azione	di	 quegli	 organi.	E	quando	 abbiamo	accolto	 così	 i	 nostri	 alimenti	 e	 li
abbiamo	esposti	 all’azione	di	questi	organi,	 allora	 soltanto	abbiamo	 in	noi,	 ciò
che	 é	 capace	 di	 essere	 accolto	 da	 quel	 sistema	 di	 organi	 che	 é	 il	 veicolo,	 lo
strumento	 dell’Io.	 Prima	 che	 una	 sostanza	 alimentare	 qualsiasi	 possa	 essere
accolta	nel	nostro	sangue,	di	guisa	che	questo	sangue	conseguisca	la	capacità	di
essere	 uno	 strumento	 per	 il	 nostro	 Io,	 nel	 senso	 sopra	 esposto,	 devono	 venire
eliminate	 tutte	 le	 singole	 peculiari	 leggi	 del	mondo	 esteriore,	 e	 il	 sangue	 deve
ricevere	 i	 mezzi	 nutritivi	 in	 forma	 tale,	 che	 corrisponda	 alla	 natura	 propria
dell’organismo	 umano.	 Perciò	 possiamo	 dire:	 nella	 milza,	 nel	 fegato	 e	 nella
cistifellea	 e	 nella	 loro	 reazione	 sullo	 stomaco,	 abbiamo	 quegli	 organi,	 che
adattano	 le	 leggi	 del	 mondo	 esteriore,	 dal	 quale	 si	 traggono	 i	 nostri	 mezzi
nutritivi,	alla	organizzazione	interiore,	al	ritmo	interiore	dell’uomo.
Orbene,	 questa	 natura	 umana,	 così	 come	 agisce	 nel	 suo	 insieme,	 con	 tutti	 i

suoi	arti,	non	si	 trova	soltanto	di	fronte	al	mondo	interiore;	bensì	questa	natura
umana	 deve	 trovarsi	 in	 continua	 corrispondenza,	 in	 continua	 vivente	 reciproca
azione	 con	 il	 mondo	 esteriore.	 Questa	 vivente	 reciproca	 azione	 col	 mondo
esteriore	viene	appunto	spezzata	per	il	fatto,	che	alle	leggi	del	mondo	esteriore,
per	quel	 tanto	che	noi	entriamo	in	rapporto	con	esso	per	mezzo	degli	alimenti,
vengono	 contrapposti	 i	 tre	 sistemi	 di	 organi:	 fegato,	 cistifellea	 e	 milza.	 Per
mezzo	di	questi	la	legge	esteriore	viene	esclusa	da	questa	parte.	E	se	l’organismo
umano	 fosse	esposto	 soltanto	a	questi	 sistemi	di	organi,	 sarebbe,	per	cosi	dire,
completamente	segregato	dal	mondo	esteriore,	sarebbe,	come	sistema	organico,
un	 essere	perfettamente	 isolato	 in	 se	medesimo.	Perciò	 é	 altrettanto	necessario
anche	dell’altro.	Come	l’uomo	da	una	parte	ha	bisogno	di	tali	sistemi	di	organi,
per	mezzo	dei	quali	 il	mondo	esteriore	viene	 trasformato	 in	modo,	da	divenire
conforme	al	suo	mondo	interiore,	così	dall’altra	parte,	egli	deve	anche	essere	in
condizione	 di	 presentarsi	 direttamente	 con	 lo	 strumento	 del	 suo	 Io	 al	 mondo
esteriore;	deve	poter	porre	il	suo	organismo,	che	altrimenti	sarebbe	un’entità	in
sé	 medesima	 isolata,	 direttamente	 in	 rapporto	 col	 mondo	 esteriore.	 Mentre	 il
sangue	 entra	 da	 una	 parte	 in	 rapporto	 col	 mondo	 esteriore	 in	 modo,	 che	 da



questo	mondo	 esteriore	 riceve	 soltanto	 ciò	 a	 cui	 é	 stata	 eliminata	 ogni	 singola
legge	peculiare,	esso	entra,	però,	dall’altra,	parte	in	rapporto	col	mondo	esteriore
in	 guisa,	 da	 potersi	 avvicinare	 in	 un	 determinato	 modo	 direttamente	 a	 questo
mondo	 esteriore.	 Questo	 si	 verifica,	 quando	 il	 sangue	 scorre	 attraverso	 il
polmone	 e	 entra	 in	 contatto	 con	 l’aria	 esteriore.	 Così	 viene	 ravvivato
dall’ossigeno	dell’aria	esteriore	e	viene	formato	in	modo	tale,	che	ora,	a	questa
formazione,	 non	 si	 contrappone	 niente	 che	 la	 indebolisca,	 di	 guisa	 che	 cosi,
effettivamente,	 l’ossigeno	dell’aria	si	avvicina	allo	strumento	dell’Io	umano,	 in
modo	 corrispondente	 alla	 peculiare	 sua	 natura	 ed	 entità.	 Così	 ci	 si	 presenta
dinanzi	 agli	 occhi	 quel	meraviglioso	 fatto,	 che,	 per	 cosi	 dire,	 lo	 strumento	più
nobile	che	l’uomo	possegga,	il	sangue,	lo	strumento	del	suo	Io,	si	trova	lì	come
un	essere,	 che	 riceve	ogni	nutrimento	—	dunque	 tutto	ciò	che	vive	nel	mondo
esteriore	—	lo	riceve	accuratamente	filtrato	attraverso	gli	organi	prima	descritti.
Per	mezzo	di	ciò	 il	 sangue	acquista	 la	capacita	di	diventare	 in	 tutto	e	per	 tutto
un’espressione	 dell’organizzazione	 interna	 dell’uomo,	 del	 ritmo	 interno
dell’uomo.	 Ma	 in	 quanto	 il	 sangue	 entra	 direttamente	 in	 contatto	 col	 mondo
esteriore,	—	con	quella	sostanza	del	mondo	esteriore,	che	nella	propria	legge	_e
attività	 interiore	 può	 essere	 accolta,	 senza	 che	 occorra	 direttamente	 di
combatterla	 —	 questa	 organizzazione	 umana	 non	 è	 in	 se	 segregata;	 ma	 e	 al
contempo,	dall’altra	parte,	in	completo	contatto	con	il	mondo	esteriore.
Anche	 da	 questo	 punto	 di	 vista	 abbiamo	 cosi	 dinanzi	 a	 noi,	 in	 questo

organismo	 sanguigno	 umano,	 qualcosa	 di	mirabile.	 Abbiamo	 in	 esso	 un	 vero,
reale	mezzo	 di	 espressione	 dell’Io	 umano,	 il	 quale	 effettivamente	 é	 rivolto	 da
una	 parte	 verso	 il	 mondo	 esteriore	—	 e	 dall’altra	 parte	 verso	 la	 propria	 vita
interiore.	 Come	 abbiamo	 visto	 che	 l’uomo	 e	 rivolto	 verso	 le	 impressioni	 del
mondo	esteriore	per	mezzo	del	suo	sistema	nervoso,	di	guisa	che,	per	così	dire,
accoglie	 in	 sè	 indirettamente	 il	 mondo	 esteriore	 attraverso	 la	 sua	 anima	 per
mezzo	dei	nervi,	così	pure	egli	viene	in	contatto	diretto	col	mondo	esteriore	nello
strumento	 del	 suo	 sangue,	 in	 quanto	 il	 sangue	 accoglie	 l’ossigeno	 dell’aria
attraverso	i	polmoni.	Possiamo	perciò	dire:	in	ciò	che	ci	viene	dato	da	una	parte
nel	 sistema	 milza	 -	 fegato	 -	 cistifellea,	 e	 dall’altra,	 nel	 sistema	 polmonare,
abbiamo	due	sistemi	opposti	di	attività.	In	certo	qual	modo,	il	mondo	esteriore	e
il	 mondo	 interiore	 vengono	 a	 diretto	 contatto,	 per	 mezzo	 del	 sangue,
nell’organismo	umano,	 in	 quanto	 da	 una	 parte,	 il	 sangue	 entra	 in	 contatto	 con
l’aria	 esteriore,	 —	 e	 dall’altra,	 con	 i	 mezzi	 nutritivi,	 a	 cui	 é	 stata	 tolta	 la
peculiare	loro	natura.	Cozzano	fra	di	loro	dunque	nell’uomo	—	si	potrebbe	dire
—	come	elettricità	positiva	ed	elettricità	negativa	due	attività	cosmiche.
E	 possiamo	 facilmente	 rappresentarci	 dove	 risieda	 il	 sistema	 organico,

destinato	a	far	agire	su	di	sé	il	reciproco	cozzo	di	questi	due	sistemi	cosmici	di



forze.	Fin	su	al	cuore,	 in	quanto	il	sangue	scorre	attraverso	il	cuore,	agiscono	i
succhi	 nutritivi	 trasformati;	 fin	 dentro	 al	 cuore,	 in	 quanto	 scorre	 attraverso	 di
esso	 il	 sangue,	 agisce	 l’ossigeno	 dell’aria,	 che	 entra	 nel	 nostro	 sangue
direttamente	dal	mondo	esteriore,	di	guisa	che	abbiamo	nel	cuore	quell’organo,
in	cui	s’incontrano	questi	due	sistemi	dentro	ai	quali	 l’uomo	é	contessuto,	e	ai
quali	é	collegato	da	due	parti.	Di	questo	cuore	umano	si	potrebbe	dire:	da	esso
dipende,	 da	 una	 parte,	 l’intero	 organismo	 interno	 umano	 —	 dall’altra	 parte,
questo	organismo	interno	stesso	é	a	sua	volta	direttamente	collegato	per	mezzo
del	cuore	al	ritmo,	all’interiore	attività	del	mondo	esteriore.	Quando	dunque	due
sistemi	 siffatti	 cozzano	 fra	 di	 loro,	 può	 anche	 succedere,	 che	 dalla	 loro
collaborazione	risulti	una	diretta	armonia.	Ci	possiamo	rappresentare,	che	questi
due	sistemi	—	per	così	dire,	il	sistema	del	grande	mondo,	il	quale	si	avvicina	a
noi,	in	quanto	manda	dentro	di	noi	l’ossigeno	o	l’aria	—	e	il	sistema	del	proprio
mondo	 interiore,	 del	 piccolo	mondo,	 che	 ci	 trasforma	gli	 alimenti	—	si	 creino
essi	 stessi	 nel	 sangue,	 in	 quanto	 scorre	 attraverso	 al	 cuore,	 un	 pareggio
armonico.	Se	cosi	fosse,	l’uomo	sarebbe	attaccato	a	due	mondi,	i	quali,	per	cosi
dire,	effettuano	il	suo	equilibrio	interiore.	Durante	il	corso	di	queste	conferenze
vedremo,	che	il	rapporto	del	mondo	con	l’entità	umana	non	è	tale,	che	il	mondo
ci	lasci	del	tutto	passivi	;	non	si	tratta	che	esso	mandi	le	sue	forze	in	due	modi,	e
che	noi	siamo	semplicemente	attaccati	alla	loro	contrapposta	azione.	Non	é	così:
sempre	più	 e	più	 impareremo	a	 conoscere,	 che	 é	 essenziale	nell’uomo	 il	 fatto,
che	gli	rimane	in	ultimo	sempre	un	residuo	per	la	propria	attività	interiore,	che	in
ultimo,	—	fin	dentro	ai	suoi	organi,	gli	é	concesso	di	procurarsi	da	sé	il	pareggio
l’equilibrio	interno.	Dobbiamo	così	cercare	anche	nell’organismo	umano	stesso
il	pareggio	di	questi	due	sistemi	cosmici,	l’armonizzazione	di	questi	due	sistemi
organici.	 Dobbiamo	 dire	 a	 noi	 stessi:	 a	 priori,	 per	 mezzo	 delle	 leggi	 che
risiedono	 al	 di	 fuori	 dell’uomo,	 e	 delle	 leggi	 che	 risiedono	 soltanto	 nel	 suo
organismo	 interiore,	 l’armonizzazione	 dei	 due	 sistemi	 di	 organi	 non	 é	 ancora
raggiunta;	bensì	questa	deve	essere	provocata	da	un	proprio	 sistema	di	organi.
L’uomo	 deve	 stabilire	 l’armonizzazione	 in	 sé	 stesso.	 (Non	 parliamo	 ora	 della
coscienza,	ma	 dei	 processi,	 che	 si	 svolgono	 del	 tutto	 incoscientemente	 entro	 i
sistemi	organici	dell’uomo).	Questo	pareggio	fra	i	due	sistemi,	il	sistema	milza
—	cistifellea	—	fegato	da	un	canto,	e	il	sistema	polmonare	dall’altro	—	rispetto
al	 sangue	 fluente	 attraverso	 al	 cuore,	 viene	 ora	 anche	 procurato.	 E	 viene
procurato	per	il	fatto,	che	nell’intero	organismo	umano	sta	inserito,	e	si	trova	in
intima	unione	con	la	circolazione:	il	sistema	renale.
Nel	 sistema	 renale	 abbiamo	 ciò	 che,	 per	 cosi	 dire,	 armonizza	 le	 influenze

esteriori,	 che	 provengono	 dal	 contatto	 diretto	 del	 sangue	 con	 l’aria,	 e	 quelle
influenze	 che	 emanano	 dall’interiore	 dell’organismo	 umano	 stesso,	 in	 quanto



prima	 deve	 farsi	 la	 preparazione	 degli	 alimenti	 eliminando	 la	 peculiare	 loro
natura.	 Nel	 sistema	 renale	 abbiamo	 dunque	 un	 sistema	 pareggiatore	 fra	 i	 due
generi	di	 sistemi	di	organi	 sopra	caratterizzati;	per	mezzo	di	 esso	 l’organismo,
per	cosi	dire,	si	trova	in	condizione	di	liberarsi	dall’eccedenza,	che	risulterebbe
da	una	collaborazione	non	armonica	degli	altri	due	sistemi.
Ora,	 in	 certo	 qual	 modo,	 all’intera	 organizzazione	 interiore,	 agli	 organi

dell’apparato	digerente	—	inclusi	quegli	organi	che	vi	dobbiamo	comprendere,
poiché	 abbiamo	 riconosciuto	 fegato,	 cistifellea	 e	 milza	 come	 tali	—	 abbiamo
posto	 di	 fronte	 ciò,	 per	 cui	 questi	 organi	 sviluppano	 anzitutto	 la	 loro	 attività
preparatoria:	 il	 sistema	 sanguigno.	 E	 dall’altra	 parte,	 in	 certo	 modo,	 abbiamo
posto,	di	fronte	a	questo	sistema	sanguigno,	quegli	organi,	i	quali,	da	una	parte,
lavorano	 contro	 un	 isolamento	 unilaterale,	 e	 dall’altra,	 però,	 creano	 anche	 di
nuovo	il	pareggio	fra	i	sistemi	interiori	già	citati	e	ciò	che	penetra	dentro	dal	di
fuori.	 -	 Se	 dunque	 (e	 vedremo	 ancora	 quanto	 ciò	 sia	 giustificato)	 ci
rappresentiamo	il	sistema	sanguigno	col	suo	punto	centrale,	il	cuore,	nel	centro
dell’organismo,	 allora	 con	 questo	 sistema	 sanguigno	 sono	 connessi	 i	 sistemi
della	milza,	del	fegato	e	della	cistifellea	da	una	parte,	—	e	in	rapporto	con	essi
dall’altra	parte,	il	sistema	polmonare	e	il	sistema	renale.	(Rileveremo	in	seguito,
quanto	sia	grande	il	rapporto	fra	il	sistema	polmonare	e	il	sistema	renale).	E	se	in
modo	 assolutamente	 schematico,	 disegniamo	 questi	 sistemi	 l’uno	 accanto
all’altro,	abbiamo	in	essi	tutto	ciò	che	in	fatto	di	organizzazione	umana	interiore
sta	in	una	certa	correlazione,	e	che	si	palesa	in	questa	correlazione	in	modo,	da
mostrarci	 il	 cuore,	 con	 il	 sistema	 sanguigno	 che	 ad	 esso	 appartiene,	 come	 il
fattore	 più	 importante.	 —	 Orbene,	 già	 ho	 accennato	 —	 e	 vedremo	 più
precisamente	in	seguito	quanto	questo	nome	sia	giustificato	-	che	in	occultismo,
l’azione	 della	milza	 viene	 indicata	 come	 un’azione	 saturnia,	 quella	 del	 fegato
come	azione	di	Giove,	e	quella	della	bile	come	azione	di	Marie.	Per	la	medesima
ragione	per	cui	questi	nomi	sono	stati	scelti	per	quelle	corrispondenti	attività,	la
conoscenza	 occulta	 vede	 nel	 cuore,	 e	 nel	 sistema	 sanguigno	 che	 ad	 esso
appartiene,	ciò	che	nell’organismo	umano	merita	il	nome	di	«sole	»,	così	come	il
sole	merita	questo	nome	fuori	nel	sistema	planetario:	nel	sistema	polmonare	sta
contenuto	ciò	che	l’occultista,	attenendosi	al	medesimo	principio	per	la	scelta	dei
nomi,	in	dica	come	“Mercurio”,	e	nel	sistema



renale	ciò	che,	allo	stesso	modo,	merita	il	nome	di	“Venere”.	In	questi	sistemi
dell’organismo	 umano	 con	 quei	 nomi	 —	 ora	 non	 ci	 occuperemo	 affatto	 di
considerare	 la	 giustificazione	 di	 essi	—	ci	 viene	 veramente	 indicato	 un	 che	 di
analogo	a	un	sistema	«	cosmico	interiore	».	Abbiamo	inoltre	potuto	completare
questo	 sistema	 cosmico	 interiore	 per	 il	 fatto,	 di	 esserci	 posti	 in	 condizione	 di
considerare	anche	il	rapporto	che	ci	risulta	dalla	natura	umana	stessa,	e	che	vale
per	gli	altri	due	sistemi	organici,



sanguigno.	E’	soltanto	quando	si	esamina	la	cosa	in	questo	modo,	che	si	può
arrivare	a	un	insieme	completo	nei	riguardi	di	ciò,	che	possiamo	chiamare	il	vero
mondo	interiore	umano.	Vi	dovrò	ancora	dimostrare	nelle	prossime	conferenze,
che	effettivamente	l’occultista	ha	delle	ragioni	per	rappresentarsi	il	rapporto	del
sole	 con	 Mercurio	 e	 con	 Venere	 in	 modo	 analogo,	 a	 come,	 nell’organismo
umano,	si	deve	rappresentare	il	rapporto	fra	cuore,	polmoni	e	reni.
Da	questo	vedete	dunque,	che	nello	strumento	del	nostro	Io,	nel	nostro	sistema

sanguigno,	che	esprime	il	suo	ritmo	nel	cuore,	e	dato	qualcosa	che,	in	certo	qual
modo,	nella	 intera	sua	costituzione,	nella	sua	natura	 interiore	e	nella	sua	entità
viene	 determinata	 dal	 sistema	 cosmico	 interiore	 dell’uomo;	 qualcosa,	 che
occorre	 che	 vi	 sia	 in	 questo	 sistema	 cosmico	 interiore	 dell’uomo,	 per	 poter
vivere,	 come	 appunto	 vive.	 In	 questo	 sistema	 sanguigno	 umano	—	già	 spesso
l’ho	detto	—	dobbiamo	vedere	lo	strumento	fisico	del	nostro	Io.	Sappiamo	che	il



nostro	 Io,	 così	 come	 l’abbiamo,	 é	 possibile	 soltanto	 per	 il	 fatto,	 che	 esso	 é
edificato	sulla	base	di	un	corpo	fisico,	di	un	corpo	eterico	e	di	un	corpo	astrale.
Un	Io,	che	voli	libero	in	giro	per	il	mondo	come	Io	umano,	non	si	può	pensare.
Un	Io	umano	nel	mondo,	che	anzitutto	e	il	nostro	mondo,	presuppone	come	base
un	 corpo	 astrale,	 un	 corpo	 eterico	 e	 un	 corpo	 fisico.	 Come	 ora	 questo	 Io
presuppone	 nei	 riguardi	 spirituali	 i	 tre	 arti	 surriferiti	 dell’essere	 umano,	 così
l’organo	fisico,	 il	 sistema	sanguigno,	che	é	 la	 riproduzione	dell’Io,	presuppone
pure	fisicamente,	in	certo	qual	modo,	delle	siffatte	riproduzioni	del	corpo	astrale
e	del	corpo	eterico.	Il	sistema	sanguigno	si	può	dunque	sviluppare	soltanto	sulla
base	di	qualcosa	d’altro.	Mentre	 la	pianta	si	sviluppa	semplicemente	sulla	base
della	 natura	 inanimata,	 inorganica,	 in	 quanto	 in	 certo	 modo,	 cresce	 da	 questa
dobbiamo	dire,	che	per	l’organismo	sanguigno	umano	non	deve	servire	di	base,
di	 sostegno,	 il	 solo	 mondo	 esteriore	 così	 come	 serve	 di	 sostegno	 alla	 pianta;
questo	 mondo	 esteriore	 deve	 ancora	 essere	 prima	 trasformato	 per	 mezzo	 del
nutrimento.	Come	il	corpo	fisico	dell’uomo	porta	ancora	in	sé	il	corpo	eterico	e
il	corpo	astrale,	cosi	ciò	che	scorre	dentro	per	mezzo	degli	alimenti	deve	prima
essere	 trasformato,	 perché	 a	 quelle	 sostanze	 nutritive	 trasformate	 possa	 venire
incorporate	ciò	che	é	lo	strumento	dell’Io	umano.
Ma	 se	 ora	 possiamo	 anche	 dire,	 che	 questo	 organo	 fisico,	 questo	 strumento

fisico	dell’Io	umano	viene	determinate	nel	sistema	polmonare	dall’esteriore,	esso
però	 viene	 determinate	 dall’esteriore	 in	 modo,	 da	 essere	 appunto	 un	 organo
dell’uomo,	 un	 organo	 dell’organizzazione	 corporea	 umana.	 E	 ora	 dobbiamo
nuovamente	distinguere	ciò	che	si	avvicina	all’uomo	dal	di	fuori	in	forma	di	aria,
che	 viene	 inspirata,	 e	 che	 rende	 possibile	 all’uomo	 di	 compenetrare	 il	 proprio
sangue	 direttamente	 di	 un	 ritmo	 esteriore,	 da	 ciò	 che	 non	 si	 avvicina
direttamente	 allo	 strumento	vivente	dell’Io	nell’organismo,	 al	 sangue,	ma	vi	 si
avvicina	nel	modo	già	caratterizzato,	cioè,	per	 la	via	indiretta	dell’anima	—	da
ciò	 che	 l’uomo	dunque	 accoglie	 per	 il	 fatto,	 che	 egli	 riceve	 le	 impressioni	 del
mondo	esteriore	per	mezzo	dei	sensi,	e	che	questi	sensi	poi	trasmettono	pure	le
loro	 impressioni	 fin	 sulla	 tavola	 del	 sangue.	 Potremo	 perciò	 dire:	 l’uomo	 non
entra	 col	mondo	esteriore	 in	diretto	 contatto	 soltanto	materialmente	per	mezzo
dell’aria,	in	quanto	questo	contatto	agisce	dentro	di	lui	fino	al	sangue:	bensì	egli
entra	in	contatto	col	mondo	esteriore	anche	per	mezzo	dei	suoi	organi	sensori	in
modo,	che	questo	contatto	é	anche	di	ordine	non	materiale,	come	si	verifica	nel
processo	 della	 percezione,	 che	 l’anima	 esplica,	 quando	 entra	 in	 rapporto	 col
mondo	circostante.	Qui	abbiamo	qualche	cosa,	che	si	riconnette	come	processo
più	 elevato,	 al	 processo	 respiratorio;	 qualcosa	 come	 un	 processo	 respiratorio
spiritualizzato.	 Mentre	 per	 mezzo	 del	 processo	 respiratorio	 accogliamo
materialmente	 il	mondo	esteriore,	nel	processo	percettivo	—	 intendo	ora	per	«



percezione	»	tutto	quanto	l’uomo	elabora	di	impressioni	esteriori	—	accogliamo
invece	 nel	 nostro	 organismo	 qualcosa,	 che	 é	 un	 processo	 respiratorio
spiritualizzato.	E	sorge	ora	la	domanda:	“come	collaborano	questi	due	processi?”
Poiché	 nell’organismo	 umano	 ogni	 cosa	 deve	 agire	 sull’altra,	 tutto	 deve
incontrarsi.	Rappresentiamoci	esattamente	questa	domanda;	perché	é	essenziale,
che	la	si	esamini	con	precisione.
Per	poterci	 prospettare	oggi	questa	 risposta,	 in	 linea	di	 ipotesi,	 é	necessario,

che	 ci	 si	 renda	 chiaramente	 conto	 di	 come	 una	 collaborazione,	 una	 reciproca
azione	possa	verificarsi,	 fra	 tutto	ciò	che	agisce	attraverso	 il	sangue,	 fra	quello
che	 il	 sangue	é	diventato	per	 il	 fatto	che	 tutti	 i	processi	 si	 sono	verificati	 sotto
l’impressione	 del	 sistema	 cosmico	 interiore,	 e	 ciò	 che	 noi	 compiamo	 come
processo	esteriore	di	percezione,	Perché	sebbene	il	sangue	sia	filtrato	in	modo,	e
tante	 cose	 abbiano	 concorso	 a	 far	 si	 che	 esso	 é	 divenuto	 una	 sostanza	 tanto
mirabilmente	organizzata	da	poter	essere	lo	strumento	del	nostro	Io,	nondimeno
questo	 sangue,	 nell’organismo	 umano,	 é	 anzitutto	 una	 sostanza	 fisica,	 e
appartiene	come	tale	al	corpo	fisico.	Possiamo	perciò	dire:	a	tutta	prima	sembra
esservi	una	grandissima	distanza	fra	il	sangue	umano,	così	preparato,	e	tutto	ciò
che	 noi	 conosciamo	 quali	 nostri	 processi	 percettivi,	 come	 ciò	 che	 l’anima
compie.	E	questa	é	una	realtà	che	non	si	può	negare;	perché	un	uomo	che	volesse
negare,	 che	vi	 sono	percezioni,	 concetti,	 idee,	 sentimenti,	 impulsi	volitivi,	 cosi
come	vi	 é	 una	 sostanza	 sangue,	 una	 sostanza	 nervi,	 una	 sostanza	 fegato	 e	 una
sostanza	bile,	sarebbe	proprio	un	uomo	che	non	sa	pensare.	Di	come	queste	cose
stiano	 in	 rapporto	 fra	 di	 loro,	 —	 le	 varie	 concezioni	 del	 mondo	 potranno
disputare;	 per	 esempio,	 per	 decidere	 se	 i	 pensieri	 siano	 semplicemente	 azione
della	sostanza	nervosa,	o	di	alcunché	di	simile;	su	questo	possono	cominciare	a
discutere	 le	 concezioni	 del	 mondo.	 Ma	 nessuna	 concezione	 del	 mondo	 potrà
mettere	 in	 discussione	 il	 fatto	 naturale,	 che	 la	 nostra	 vita	 animica	 interiore,	 la
vita	 del	 nostro	 pensiero,	 la	 vita	 del	 nostro	 sentimento,	 tutto	 ciò	 che	 si	 edifica
sulla	base	delle	percezioni	e	delle	impressioni	esteriori,	rappresenti	una	realtà	a
sé.	Notate	bene:	io	non	dico	una	(realtà	separata	assoluta	»,	ma	una	«	realtà	a	sé
»,	 perche	 niente	 v’ha	 di	 “isolato”	 nel	 mondo.	 Con	 «	 realtà	 a	 sé	 »	 s’intende
soltanto	indicare,	ciò	che	può	essere	osservato	realmente	entro	il	nostro	sistema
cosmico,	 e	 a	 ciò	 appartengono	 tutti	 i	 pensieri,	 sentimenti,	 ecc.	 cosi	 come	 lo
stomaco,	 il	 fegato	 e	 la	 bile.	Ma	 un’altra	 cosa	 può	 colpirci,	 quando	 queste	 due
realtà	stanno	l’una	accanto	all’altra;	da	una	parte	tutto	ciò	che	in	sé	é	materiale,
fisico,	per	quanto	accuratamente	filtrato,	come	il	sangue	—	dall’altra	parte,	ciò
che	sembra,	a	tutta	prima,	di	non	avere	a	che	fare	con	alcunché	di	fisico,	cioè,	il
contenuto	dell’anima,	 i	 sentimenti,	 i	 pensieri	 ecc.	Ed	effettivamente	 la	vista	di
questi	due	generi	di	realtà	presenta	all’uomo	tali	difficoltà,	che	su	di	esse	sono



state	date	svariatissime	risposte,	dalle	concezioni	del	mondo	più	diverse.
Vi	 sono	 delle	 concezioni	 del	 mondo	 che	 ritengono	 vi	 sia	 una	 influenza

immediata	 dell’elemento	 anima,	 pensiero	 e	 sentimento	 sulla	 sostanza	 fisica,	 in
certo	qual	mo	do	come	se	 il	pensiero	potesse	agire	direttamente	 sulla	 sostanza
fisica.	 A	 queste	 concezioni	 se	 ne	 oppongono	 delle	 altre,	 che	 ritengono,	 che
pensieri,	 sentimenti,	 ecc.	 siano	 semplicemente	 prodotti	 di	 processi	 fisico-
materiali.	La	disputa	 fra	queste	due	concezioni	 é	 stata	 importante	 e	 si	 e	 svolta
per	lunghe	epoche	nel	mondo	esteriore	—	non	però	nel	campo	dell’occultismo,
perché	per	esso	questa	è	disputa	di	parole	vuote.	E	quando	finalmente	non	se	ne
arrivava	 a	 capo,	 e	 sorta	 nei	 tempi	 più	 recenti	 un’altra	 opinione,	 che	 porta	 lo
strano	nome	di	«	parallelismo	psico-fisico	».	In	proposito	permettetemi	di	dire:
che	non	sapendo	 i	 litiganti	come	arrivare	a	decidere	quale	delle	due	 idee	 fosse
giusta:	 se	 é	 lo	 spirito	 che	 agisce	 sui	 processi	 corporei,	 o	 se	 sono	 i	 processi
corporei	che	agiscono	sullo	spirito	—	hanno	voluto	supporre	che	si	tratti	di	due
processi,	 che	 scorrono	 paralleli.	 Dicono:	 Mentre	 l’uomo	 pensa,	 sente	 ecc.	 si
svolgono,	nei	 suoi	 sistemi	di	organi	 fisici,	dei	determinati	processi	paralleli;	 la
percezione:	 «	 io	 vedo	 rosso»,	 corrisponderebbe	 dunque	 a	 un	 qualche	 processo
materiale.	 Ma	 dicono	 soltanto	 che	 esso	 «	 corrisponde	 ».	 Questo	 é	 difatti	 un
espediente,	che	permette	di	sorvolare	tutte	le	difficoltà,	in	quanto	non	le	supera,
ma	le	toglie	di	mezzo.	E	tutte	le	dispute	che	si	sono	svolte	su	questo	argomento,
e	anche	l’impotenza	del	parallelismo	psico-fisico,	risultano	dal	fatto,	che	si	vuol
giudicare	 di	 queste	 questioni	 sopra	 un	 terreno,	 sul	 quale	 non	 si	 possono
assolutamente	decidere.	Abbiamo	a	che	fare	con	processi	non	materiali,	quando
vogliamo	considerare	le	attività	della	nostra	vita	ani-	mica	come	vita	interiore;	e
abbiamo	 a	 che	 fare	 con	 processi	 materiali,	 quando	 dirigiamo	 le	 nostre
osservazioni	 su	 ciò	 che	 vi	 ha	 di	 più	 organizzato,	 il	 sangue.	 Se	 si	 pongono
semplicemente	di	fronte	queste	due	cose	—	attività	fisica	e	attività	animica	—	e
con	la	riflessione	si	vuole	arrivare	a	conoscere	la	loro	reciproca	azione,	si	arriva
a	 un	 bel	 nulla.	 Per	 mezzo	 della	 riflessione	 si	 può	 escogitare	 ogni	 specie	 di
soluzione	 o	 di	 non-soluzione	 arbitraria.	 Non	 si	 potranno	 decidere	 queste
questioni,	 se	 non	 dopo	 aver	 acquistato	 una	 conoscenza	 superiore,	 che	 non	 si
arresta,	ne	alla	vista	fisica	del	mondo	esteriore,	ne	al	pensiero	legato	al	semplice
mondo	esteriore	fisico;	ma	che	si	eleva,	in	certo	qual	modo,	a	ciò	che	conduce	a
trascendere	il	fisico	—	e	anche	a	ciò,	che	dalla	nostra	vita	animica	interiore,	che
sperimentiamo	nel	mondo	fisico,	conduce	fuori,	nel	mondo	superfisico.	Da	una
parte,	da	quella	materiale,	dobbiamo	salire	al	 supersensibile,	al	 supermateriale;
però	anche	dalla	nostra	vita	animica	dobbiamo	risalire	al	superfisico,	vale	a	dire
a	ciò,	che	sta	a	base	della	nostra	vita	animica	nel	mondo	superfisico;	perché	la
nostra	 vita	 animica,	 con	 tutti	 i	 sentimenti	 ecc.	 la	 sperimentiamo	 nel	 mondo



fisico.	Dobbiamo	perciò	salire	da	due	parti	a	un	mondo	superfisico.
Per	 salire	 dalla	 parte	 materiale	 nel	 mondo	 superfisico	 occorrono	 quegli

esercizi	dell’anima,	che	rendono	possibile	all’uomo	di	guardare	dietro	a	ciò	che
é	 esteriormente	 sensibile,	 dietro	 al	 velo,	 del	 quale	 ieri	 ho	 parlato,	 e	 nel	 quale
stanno	 intessute	 le	 impressioni	 dei	 nostri	 sensi.	 Tali	 impressioni	 sensorie	 le
abbiamo	 del	 resto	 anche	 dinanzi	 a	 noi,	 se	 consideriamo	 l’intero	 organismo
umano	 esteriore.	 E	 anche	 quando	 discendiamo	 a	 ciò	 che	 vi	 ha	 di	 più	 sottile
nell’organismo	 umano,	 al	 sangue,	 abbiamo	 in	 esso	 tuttavia	 a	 che	 fare	 soltanto
con	l’elemento	fisico	—	sensibile,	se	lo	consideriamo	con	i	sensi	fisici,	o	per	lo
meno	 con	 gli	 strumenti	 e	 i	metodi	 della	 scienza	 esteriore;	 la	 quale	 ci	 darebbe
un’immagine	 siffatta	 del	 sangue,	 se	 un	 occhio	 esteriore	 lo	 potesse	 vedere
direttamente	 Abbiamo	 dunque	 detto	 che	 l’uomo,	 per	mezzo	 di	 quegli	 esercizi
dell’anima	 che	 conducono	 su	 nei	 mondi	 supersensibili,	 può	 penetrare	 nei
sottostrati	 del	 mondo	 fisico,	 nel	 supersensibile	 dell’organismo	 umano.	 Come
supersensibile	 dell’organismo	 umano	 ci	 si	 presenta	 allora	 per	 primo,	 ciò	 che
chiamiamo	il	«	corpo	eterico	».	Questo	corpo	eterico	(lo	esamineremo	ancora	più
esattamente	 dal	 punto	 di	 vista	 occulto	 fisiologico)	 e	 un’organizzazione
supersensibile,	 che	 dobbiamo	 rappresentarci	 dapprima	 semplicemente	 come	 la
sostanza	 fondamentale	 supersensibile,	 dalla	 quale	 l’organismo	 sensibile
dell’uomo	 trae	 la	propria	organizzazione,	 e	della	quale	 esso	 è	un’impronta.	Di
questo	corpo	eterico,	naturalmente,	anche	il	sangue	e	un’impronta.	Abbiamo	ora
qui	 dunque,	 sol	 che	 guardiamo	 di	 un	 grado	 dietro	 all’organismo	 umano,	 un
supersensibile	 nel	 corpo	 eterico	 umano;	 e	 ora	 ci	 si	 può	 chiedere:	 possiamo
arrivare	a	questo	supersensibile	anche	dall’altra	parte,	dalla	parte	animica,	da	ciò
che	 noi	 sperimentiamo	 nelle	 nostre	 sensazioni,	 pensieri	 e	 sentimenti,	 che	 ci
edifichiamo	sulla	base	delle	impressioni	del	mondo	esteriore?
Abbiamo	visto,	che	non	possiamo	avvicinarci	direttamente	fino	all’organismo

fisico;	urtiamo	contro	 fisicità	e	materialità.	Possiamo	avvicinarci	all’organismo
eterico?	Orbene,	 direttamente,	 cosi	 come	 abbiamo	 la	 nostra	 vita	 animica,	 non
possiamo	 avvicinarci	 subito	 all’organismo	 eterico.	 —	 Se	 noi	 lavoriamo	 nella
nostra	anima,	succede,	che	riceviamo	dapprima	le	impressioni	esteriori;	sui	sensi
agisce	 il	 mondo	 esteriore,	 poi	 elaboriamo	 le	 impressioni	 esteriori	 nella	 nostra
anima.	Ma	facciamo	anche	di	più;	immagazziniamo	queste	impressioni	ricevute
dentro	 di	 noi.	 Riflettete	 soltanto	 sul	 semplice	 fenomeno	 della	 memoria,	 del
ricordo,	quando	vi	ricordate	di	qualcosa	che	avete	conseguito	vari	anni	prima:	in
tal	 caso	 delle	 impressioni	 si	 sono	 formate	 sulla	 base	 delle	 percezioni	 esteriori,
che	voi	avete	elaborate,	e	che	oggi	traete	su	dai	sostrati	della	vostra	anima;	ce	ne
affiora	oggi	il	ricordo,	per	esempio,	di	qualcosa	di	molto	semplice:	il	ricordo	di
un	albero	o	di	un	odore.	In	questo	caso	dovete	dire:	che	nella	vostra	anima	avete



immagazzinato,	ciò	che	vi	ha	potuto	rimanere	dell’impressione	esteriore	e	della
sua	 elaborazione	 animica,	 che	 può	 formare	 il	 ricordo	 in	 noi.	 Ora,	 però,
l’osservazione	 da	 acquistarsi	 per	 mezzo	 dell’esercizio	 dell’anima,	 della	 vita
animica	stessa,	ci	mostrerà,	che	nel	momento	in	cui	la	nostra	vita	animica	arriva
a	 tanto	 da	 potere	 immagazzinare	 delle	 rappresentazioni	 mnemoniche,	 l’azione
che	esercitiamo	con	le	nostre	esperienze	animiche	non	agisce	soltanto	nel	nostro
Io.	 Dapprima	 ci	 presentiamo	 col	 nostro	 Io	 di	 fronte	 al	 mondo	 esteriore,
accogliamo	 da	 esso	 delle	 impressioni	 nel	 nostro	 Io,	 e	 le	 elaboriamo	 nel	 corpo
astrale.	Ma	 se	 si	 elaborassero	 soltanto	nel	 corpo	 astrale,	 noi	 dimenticheremmo
subito	 tutto.	Quando	si	 trag-gono	delle	conclusioni,	 si	 lavora	nel	corpo	astrale,
ma	se	le	impressioni	si	raffermano	in	noi	in	modo,	che	dopo	qualche	tempo,	—
magari	 anche	 dopo	 pochi	 minuti,	 si	 possano	 di	 nuovo	 ricordare,	 allora,	 le
impressioni	 che	 abbiamo	 acquistate	 per	 mezzo	 del	 nostro	 Io,	 e	 che	 abbiamo
elaborate	per	mezzo	del	nostro	corpo	astrale,	vengono	da	noi	impresse	nel	nostro
corpo	 eterico:	 di	 guisa,	 che	 nelle	 rappresentazioni	 della	 memoria	 abbiamo
impresso	dall’Io	fin	dentro	al	corpo	eterico,	ciò	che	abbiamo	sperimentato	come
attività	ani-	mica	nel	contatto	col	mondo	esteriore.	Se	dunque	abbiamo	qualcosa,
che	 come	 dalla	 nostra	 anima	 imprime	 nel	 corpo	 eterico	 le	 nostre
rappresentazioni	mnemoniche,	 e	 se	 riconosciamo	 d’altra	 parte	 il	 corpo	 eterico
come	 la	più	vicina	espressione	 supersensibile	del	nostro	organismo,	chiediamo
ora:	come	succede	questo	processo	d’impressione?	Insomma,	se	l’uomo	elabora
le	impressioni	esteriori,	ne	fa	delle	rappresentazioni	mnemoniche	e	così	le	spinge
innanzi	fin	dentro	al	suo	corpo	eterico,	come	succede	poi,	che	effettivamente,	ciò
che	 viene	 anzitutto	 elaborato	 dal	 corpo	 astrale	 e	 che	 ora	 si	 avvicina	 al	 corpo
eterico,	viene	da	lui	portato	veramente	dentro	al	corpo	eterico?	Come	ve	lo	può
trasmettere?
Questo	 passaggio	 succede	 in	modo	molto	 strano.	 Se	 noi	—	 ci	 troviamo	 ora

dentro	 il	 corpo	 eterico	 umano	 —	 consideriamo	 anzitutto	 telematicamente	 il
sangue,	 che	 scorre	 attraverso	 il	 cuore,	 e	 concepiamo	 questo	 sangue	 come
l’espressione	 esteriore	 fisica	 dell’Io	 umano,	 vediamo	 come	 l’Io	 lavora,	 come
accoglie	 in	corrispondenza	con	il	mondo	esteriore	 le	 impressioni	e	 le	condensa
fino	a	farne	delle	rappresentazioni	mnemoniche;	e	vediamo	effettivamente	allora
che	in	quei	processi	il	nostro	sangue	non	soltanto	é	attivo,	ma	che	nell’intero	suo
corso,	sopratutto	verso	l’alto	—	meno	verso	il	basso	—	stimola	ovunque	il	corpo
eterico;	 di	 guisa	 che	 dappertutto	 vediamo	 svilupparsi	 nel	 corpo	 eterico	 delle
correnti,	 le	 quali	 seguono	 un	 corso	 ben	 determinato,	 e	 sembrano	 volersi
connettere	al	sangue	dal	cuore	verso	l’alto,	e	dirigersi	verso	la	testa.	E	nella	testa
esse	si	raccolgono,	—	si	raccolgono	a	un	dipresso	—	se	mi	é	permesso	servirmi
di	 un	 paragone	 esteriore	 —	 come	 si	 raccolgono	 le	 correnti	 dell’elettricità,



quando	si	dirigono	verso	una	punta,	posta	di	fronte	a	un’altra	punta,	a	pareggiare
l’elettricità	 positiva	 con	 la	 negativa.	 Da	 quel	 punto	 di	 concentrazione,	 se
guardiamo	occultamente	e	con	l’anima	a	ciò	esercitata,	vediamo	le	forze	eteriche
concentrate	 come	 sotto	 fortissima	 tensione;	 vediamo	 quelle	 forze	 eteriche	 che
vengono	 suscitate	 dalle	 impressioni,	 le	 quali	 ora	 vogliono	 diventare	 delle
determinate	 rappresentazioni,	 delle	 rappresentazioni	 mnemoniche,	 e	 vogliono
imprimersi	nel	corpo	eterico.	—	Ora	disegnerò	gli	ultimi	derivati	delle	correnti
eteriche	verso	il	cervello	e	questo	condensarsi,	a	un	dipresso,	come	veramente	si
presenta:	vediamo	qui	una	potente	tensione,	che	si	raccoglie	in	un	punto	e	dice	a
se	 stessa:	 «	 io	 voglio	 entrare	 ora	 nel	 corpo	 eterico!	 »	 proprio	 come	 quando
l’elettricità	 positiva	 e	 l’elettricità	 negativa	 si	 devono	 compensare.	 Vediamo
allora	 certamente,	 da	 quella	 parte	 del	 corpo	 eterico	 che	 appartiene	 al	 resto
dell’organizzazione	 corporea,	 delle	 altre	 correnti	 che	 muovono	 incontro	 alle
prime;	queste

altre	 correnti	 emanano	 particolarmente	 dal	 petto	 inferiore,	ma	 anche	 da	 vasi
linfatici	e	da	altri	organi,	e	si	raccolgono	in	guisa,	da	contrapporsi,	in	certo	qual
modo,	 alle	 prime.	 Abbiamo	 così	 nel	 cervello,	 quando	 si	 vuole	 formare	 una
rappresentazione	mnemonica,	 due	 correnti	 eteriche	 a	 massima	 tensione	 che	 si
contrappongono,	—	uno	da	sotto,	l’altra	da	sopra	—	come	due	correnti	elettriche
a	massima	 tensione	 che	 si	 contrappongono;e	 quando	 fra	 queste	 due	 correnti	 si
verifica	un	pareggio,	vuol	dire	che	una	rappresentazione	e	diventata	mnemonica,
e	si	e	incorporata	nel	corpo	eterico.
Tali	correnti	supersensibili	nell’organismo	umano	si	esprimono	sempre	per	il

fatto,	 che	 si	 creano	 anche	 un	 organo	 fisico	 sensibile,	 che	 dobbiamo	 anzitutto
considerare	 come	 una	 densificazione	 sensibile.	Abbiamo	 dunque	 un	 organo	 in
noi,	che	si	trova	nel	centro	del	cervello,	e	che	é	l’espressione	fisico-sensibile	per
ciò	che	si	vuol	 formare	come	rappresentazione	mnemonica;	a	questo	organo	si
contrappone	un	altro	organo	nel	cervello.	Questi	due	organi	nel	cervello	umano
sono	 l’espressione	 sensibile	 fisica	 per	 queste	 due	 correnti	 nel	 corpo	 eterico



umano;	sono,	per	cosi	dire,	come	degli

ultimi	 indizi	 per	 segnalare	 che	 tali	 correnti	 si	 verificano	 nel	 corpo	 eterico.
Delle	 correnti	 siffatte	 si	 condensano,	 in	 certo	 qual	modo,	 così	 fortemente,	 che
esse	 afferrano	 la	 sostanza	 corporea	 umana	 e	 ne	 fanno,	 condensandola,	 questi
organi;	 di	 guisa	 che	 abbiamo	 effettivamente	 l’impressione,	 come	 se	 le	 chiare
correnti	eteriche	di	luce	scorressero	da	un	organo	nell’altro	—	e	si	riversassero
sul	corpo	eterico	umano.
Questi	 organi	 esistono	 nell’organismo	 umano;	 uno	 di	 essi	 e	 la	 glandula

pineale,	 l’altro	e	 la	cosiddetta	glandula	pituitaria	«	 ipofisi	»	ed	«	epifisi	».	Qui
avete,	in	un	posto	ben	determinate	dell’organismo	fisico,	l’espressione	esteriore
fisica	per	la	collaborazione	dell’animico	col	corporeo!
Questo	é	ciò	che	vi	ho	voluto	dare	anzitutto	come	descrizione	preliminare	in

questa	conferenza,	domani	proseguiremo	più	oltre	il	nostro	esame.
E’	 sempre	 importante	 fissare	 con	 precisione	 questi	 pensieri,	 che	 possiamo

sempre	investigare	nel	supersensibile,	e	chiedere:	esiste	pure	una	espressione	fi‐
sica	per	il	supersensibile?	Abbiamo	visto,	che	questa	espressione	sensibile	per	il
supersensibile	esiste	assolutamente.	Ma	come	qui	si	tratta	della	porta	di	accesso
dal	sensibile	al	supersensibile,	comprenderete	facilmente,	che	questi	organi,	per
la	scienza	esteriore,	sono	organi	molto	discutibili,	e	che	da	essa	non	si	potranno
avere	su	questi	organi	che	notizie	insufficienti.



I 	SISTEMI	SUPERSENSIBILI	DI
FORZE

Prima	 di	 proseguire	 il	 nostro	 studio,	 mi	 propongo	 oggi	 di	 esporre	 alcuni
concetti,	dei	quali	dovremo	valerci	nel	 corso	ulteriore	delle	nostre	 spiegazioni.
E’	di	speciale	 importanza	che	ci	si	 intenda	sul	significato	di	ciò,	che	nel	senso
scientifico-spirituale	antroposofico,	si	chiama	un	“	organo	fisico”,	o	piuttosto	«
l’espressione	 fisica	di	un	organo	»	 .Perché	avete	già	visto	che,	per	esempio,	 si
può	parlare	della	milza	in	modo,	da	dire:	che	la	milza	fisica	può	essere	perfino
materialmente	tolta	o	pure	può	diventare	inutilizzabile,	senza	che	quello,	che	nel
senso	 antroposofico	 chiamiamo	 “	 la	 milza”,	 venga	 distolta	 dalla	 sua	 attività.
Dobbiamo	 dunque	 dire:	 quando	 nell’organismo	 viene	 tolto,	 allontanato	 tale
organo	 fisico,	 rimane	 tuttavia	 l’attività,	 l’operosità	 interiore,	 che	 deve	 essere
esercitata	 attraverso	 quell’organo.	 Da	 questo	 già	 vediamo	 —	 e	 vi	 prego
caldamente	di	applicare	questo	concetto	a	tutto	ciò	che	starò	per	dire	—	che,	per
così	dire,	si	potrebbe	immaginare	tutto	ciò	che	é	visibile	fisicamente,	percepibile
fisicamente	 in	 un	 organo	 siffatto	 (però	 non	 può	 essere	 così	 per	 ogni	 organo),
come	 tolto,	 allontanato,	 e	 nondimeno	 la	 funzione,	 l’attività	 di	 detto	 organo
continuerebbe	a	essere	esercitata;	di	guisa	che	dobbiamo	assegnare	ciò	che	in	tal
caso	 rimane,	 al	 supersensibile	 dell’organismo	 umano.	 Generalmente,	 quando
parliamo	nel	senso	della	nostra	scienza	dello	Spirito	di	organi	come	la	milza,	il
fegato,	 la	 cistifellea,	 i	 reni,	 i	 polmoni	 e	 simili,	 pronunciando	questi	 nomi,	 non
intendiamo	 alludere	 anzitutto	 affatto	 a	 ciò	 che	 si	 può	 vedere	 fisicamente,	 ma
parliamo	 dei	 sistemi	 di	 forze,	 i	 quali	 sono	 veramente	 di	 natura	 supersensibile.
Quando	perciò	parliamo	di	un	organo	quale	appunto	e	la	milza	—	da	un	punto	di
vista	spirituale-scientifico,	dobbiamo	anzitutto	rappresentarci	un	sistema	di	forze
che	non	e	esteriormente	fisicamente	visibile.
Rappresentiamoci	dunque,	in	ciò	che	ora	disegnerò,	un	sistema	di	forze,	fisico,



non	visibile.	Questo	sarebbe	un	sistema	di	forze	che	potrebbe	essere	visibile	per
la	 sola	 vista	 chiaroveggente;	 un	 sistema	 siffatto	 sarebbe	 visibile,	 per	 esempio,
nella	vicinanza	della	nostra	milza,	soltanto	come	sistema	supersensibile	di	forze.
Se	 consideriamo,	 che	 nel	 vero	 organismo	 umano,	 quale	 ci	 sta	 dinanzi,	 questo
sistema	 supersensibile	 di	 forze	 e	 riempito	 di	 materia	 sensibile,	 dobbiamo
chiederci:	 come	 dobbiamo	 rappresentarci	 il	 rapporto	 di	 questo	 sistema
supersensibile	di	forze,	con	ciò	che	è	materia	sensibile?
Credo	 non	 vi	 riuscirà	 difficile	 di	 pensare	 che	 possano	 attraversare	 lo	 spazio

delle	forze,	che	non	siano	fisicamente	visibili.	Basta	por	mente	al	fatto	seguente:
chi,	 per	 esempio,	 non	 abbia	 udito	mai	 parlare	 della	 reale	 esistenza	 dell’aria	 in
una	 bottiglia	 di	 acqua,	 rimane	 alquanto	 sorpreso,	 se	 poniamo	 una	 bottiglia	 da
acqua	 vuota	 sulla	 tavola	 e	 su	 di	 essa	 un	 imbuto,	 e	 versando	 rapidamente
dell’acqua	 nell’imbuto,	 tratteniamo	 l’acqua	 nel	medesimo,	 non	 potendo	 quella
scorrere	nella	bottiglia,	perche	piena	di	aria.	Quell’uomo	si	accorgerà	allora,	che
vi	 è	 pure	 alcunché	 di	 invisibile	 nella	 bottiglia,	 che	 trattiene	 l’acqua.
Immaginatevi	che	questo	concetto	venga	alquanto	esteso,	e	non	vi	sarà	difficile
di	 pensare,	 che	 lo	 spazio	 possa	 essere	 riempito	 di	 sistemi	 di	 forze,	 i	 quali
appunto	siano	anzitutto	di	natura	supersensibile;	—	di	tale	natura	supersensibile,
che	 non	 soltanto	 non	 è	 possibile	 di	 reciderli	 con	 un	 coltello,	 ma	 neppure	 di
offenderli	quando,	per	esempio,	si	ammala	una	materia	fisica,	quale,	quella	dei
reni,	che	si	trovi	immagazzinata	in	quei	sistemi	di	forze.



Dobbiamo	 dunque	 rappresentarci,	 che	 un	 siffatto	 sistema	 supersensibile	 di
forze	sta	in	un	rapporto	tale	con	ciò	che	noi	vediamo	come	organo	sensibile,	che
la	 materia	 sensibile,	 la	 materia	 del	 mondo	 fisico,	 attirata	 dai	 punti	 di	 forza,
s’incastra	e	s’immagazzina	dentro	le	 linee	di	forza.	Ed	e	appunto	per	mezzo	di
questo	 immagazzinamento	 della	 materia	 fisica	 nel	 sistema	 superserisibile	 di
forze,	che	l’organo	diventa	fisico,	di	guisa	che	possiamo	dire:	la	ragione,	per	cui,
per	 esempio,	 al	 posto	 della	 milza	 è	 visibile	 un	 organo	 fisico	 sensibile,	 si	 è,
perché	là,	in	un	modo	ben	determinato,	dei	sistemi	di	forze	riempiono	lo	spazio;
sistemi	di	 forze	che	attraggono	la	materia	 in	guisa,	che	essa	vi	si	 immagazzina
quale	la	vediamo	nell’organo	esteriore	della	milza,	quando	lo	consideriamo	per
via	anatomica.
Così	 potete	 rappresentarvi	 i	 diversissimi	 organi	 dell’organismo	 umano;

dapprima	 sono	 disposti	 supersensibilmente,	 e	 poi,	 sotto	 l’influenza	 dei	 più
diversi	sistemi	supersensibili	di	 forze,	sono	riempiti	di	materia	fisica.	Perciò	 in
questi	 sistemi	di	 forze,	che	s’immagazzinano	 la	materia	 fisica	nei	diversi	punti
dell’organismo,	 dobbiamo	 vedere	 un	 organismo	 supersensible	 in	 sé
differenziato,	 e	 il	 quale	 nei	 modi	 più	 diversi	 s’incorpora	 la	 materia	 fisica.	 In
questo	 modo	 abbiamo	 acquistato,	 non	 soltanto	 il	 concetto	 del	 rapporto	 fra	 i
sistemi	supersensibili	di	forze	e	la	materia	fisica	immagazzinata	degli	organi,	ma
anche	 l’altro	 concetto,	 quello	 della	 nutrizione	 del	 complesso	 dell’organismo.
Perché	 questa	 nutrizione	 del	 complesso	 dell’organismo	 consiste	 appunto	 in
questo,	 che	 le	 sostanze	 nutritive	 accolte	 vengono	 preparate	 in	 modo,	 che	 è
possibile	 di	 avviarle	 verso	 i	 diversi	 organi,	 e	 che	 questi	 diversi	 organi
s’incorporano	 quindi	 le	 sostanze.	 In	 quale	 relazione	 questo	 concetto	 generate
della	nutrizione	—	che	si	palesa	come	una	forza	di	attrazione	nei	diversi	sistemi
di	organi	verso	le	sostanze	nutritive	—	stia	alla	creazione	del	singolo	uomo,	alla
storia	 embrionale	 prenatale	 del	 singolo	 uomo,	 lo	 vedremo	 nelle	 prossime
conferenze.	Il	concetto	più	vasto	della	nutrizione	è	quello,	che	per	mezzo	di	un
organismo	 supersensibile	 vengono	 assimilate	 nei	 modi	 più	 diversi	 le	 singole
sostanze	nutritive.
Ora	dobbiamo	renderci	chiaramente	conto,	che	il	corpo	eterico	dell’uomo,	che

dopo	il	corpo	fisico	è	il	più	vicino	arto	supersensibile	nell’organizzazione	uma‐
na,	e,	come	arto	supersensibile,	per	così	dire	il	più	grossolano;	esso,	però,	come
un	 archetipo	 supersensibile	 sta	 a	 base	 del	 complesso	 dell’organismo:	 e	 in	 sé
differenziato,	e	contiene	i	sistemi	di	forze	più	vari,	per	incorporare	in	se	nei	modi
più	 diversi	 le	 sostanze	 accolte	 per	 mezzo	 della	 nutrizione.	 Ma	 oltre	 a	 questo
organismo	 eterico,	 che	 possiamo	 considerare,	 in	 certo	 qual	modo,	 come	 il	 più
vicino	archetipo	della	organizzazione	umana,	abbiamo	ancora	un	arto	superiore,
il	 cosiddetto	 corpo	 astrale.	 (Come	 queste	 cose	 concordino	 ci	 verrà	 dimostrato



dalle	 prossime	 conferenze).	 Il	 corpo	 astrale	 è	 ciò,	 che	 si	 può	 inserire	 soltanto
quando	sieno	già	preparati,	tanto	l’organismo	fisico,	secondo	la	sua	disposizione,
quanto	pure	l’organismo	eterico,	secondo	la	sua	disposizione.	Esso	è	l’arto	per	il
quale	occorre	supporre	gli	altri	due	organismi;	abbiamo	poi	l’Io	umano,	di	guisa
che	mettiamo	 assieme	 l’entità	 umana	 con	 questi	 quattro	 arti.	—	Possiamo	 ora
rappresentarci,	che	già	nel	corpo	eterico	stesso	vi	sieno	certi	sistemi	di	forze,	che
attirino	a	sé	 le	masse	alimentari	e	poi	 le	plasmino	nell’organismo	fisico	 in	ben
determinate	 modo.	 —	 Possiamo	 però	 anche	 rappresentarci,	 che	 un	 sistema
siffatto	 di	 forze	 non	 sia	 determinato	 soltanto	 dal	 corpo	 eterico,	 bensì	 pure	 dal
corpo	 astrale,	 e	 che	 quest’ultimo	 vi	mandi	 dentro	 le	 sue	 forze.	 Se	 dunque	 col
nostro	 pensiero	 prescindiamo	 dall’organo	 fisico,	 se	 pensiamo	 la	materia	 fisica
come	eliminata,	abbiamo	in	primo	luogo	il	sistema	di	forze	eterico,	poi	quello	di
forze	astrale.	il	quale	interpenetra	a	sua	volta	in	modo	ben	determinato	il	sistema
di	 forze	 eterico.	 Veramente,	 ci	 potremmo	 pure	 rappresentare,	 che	 penetrino
dentro	anche	delle	irradiazioni	dall’Io.
Vi	 possono	 ora	 essere	 degli	 organi	 incorporati	 nell’intero	 organismo	 di	 cui,

per	esempio,	la	parte	più	essenziale	poggia	sul	fatto,	che	le	correnti	eteriche,	in
ultima	analisi,	sono	ancora	ben	poco	determinate;	di	guisa,	che	se	s’investigasse
lo	spazio	in	cui	vi	è	l’organo	corrispondente,	si	troverebbe	che,	per	così	dire,	la
parte	eterica	dell’organismo	umano,	in	questa	forma	spaziale,	è	ben	poco	di	per
sé	stessa	differenziata,	contiene	scarsi	 sistemi	di	 forze,	—	ma	che	all’incontro,
queste	scarse	forze	del	corpo	eterico	subiscono	l’influenza	di	forti	forze	astrali.
Allora,	se	la	materia	fisica	s’incorpora	in	un	organo	siffatto,	il	corpo	eterico	non
eserciterà	che	una	minima	forza	d’attrazione,	e	 la	forza	di	attrazione	principale
dovrà	allora	essere	esercitata	 sul	 relativo	organo	dal	corpo	astrale.	E’,	per	così
dire,	 come	 se	 le	 sostanze	 adatte	 venissero	 portate	 dentro	 all’organo
corrispondente	 dal	 corpo	 astrale.	 Da	 questo	 vedete,	 che	 i	 rispettivi	 organi
dell’uomo	hanno	diversissimo	valore.	Vi	sono	organi,	dei	quali	bisogna	dire,	che
essi	sono	principalmente	determinati	da	sistemi	di	 forze	del	corpo	eterico;	altri
ve	 ne	 sono	 maggiormente	 determinati	 da	 correnti	 o	 forze	 del	 corpo	 astrale,
mentre	degli	 altri	 ancora	 sono	determinati	 piuttosto	da	 correnti	 dell’Io.	—	Dai
vari	particolari	 esposti	 nelle	 conferenze,	potete	già	dire,	 che	 specialmente	quel
sistema	 di	 organi	 che	 conduce	 il	 nostro	 sangue,	 dipende	 essenzialmente	 dalle
irradiazioni	 che	 emanano	 dal	 nostro	 Io;	 che	 il	 sangue	 umano	 dunque	 sta
essenzialmente	 in	 rapporto	 con	 correnti	 e	 irradiazioni	 dell’Io	 umano.	 Gli	 altri
sistemi	di	organi	e	i	loro	contenuti	sono	determinati	nei	modi	più	vari	dagli	arti
super-	sensibili	della	natura	umana.
Ma	 può	 presentarsi	 anche	 il	 caso	 inverso;	 quando	 cioè,	 prendiamo	 il	 corpo

fisico	 da	 per	 sé,	 il	 quale	 —	 a	 prescindere	 ora	 dai	 suoi	 arti	 superiori	 —



rappresenta	pure	un	sistema	di	forze.	Perché	esso	rappresenta	anzitutto	ciò,	che
si	 può	 immaginare	 come	 costituito	 da	 tutte	 le	 sostanze	 che	 ha	 assorbite	 dal
mondo	esteriore,	le	quali	pure	hanno	portate	in	esso	—	sebbene	trasformate	—	le
proprie	forze	interiori.	—	Il	corpo	fisico	è	dunque	anche	un	sistema	di	forze:	di
guisa	 che	 potete	 anche	 raffigurarvi	 il	 caso,	 che	 l’organismo	 fisico,	 col	 suo
sistema	di	forze,	 reagisca	a	sua	volta	sul	sistema	di	forze	eteriche	fin	dentro	al
sistema	di	 forze	astrali	—	o	perfino	dentro	 il	 sistema	dell’Io.	Ci	possiamo	non
soltanto	 rappresentare.	che	 il	 sistema	di	 forze	eterico	venga	afferrato	da	quello
astrale	 o	dal	 sistema	dell’Io,	ma	 è	 altrettanto	possibile,	 che	vi	 siano	 sistemi	di
organi	 vincolati	 in	modo	 speciale	 anche	 da	 parte	 dei	 sistemi	 fisici	 di	 forze,	 di
guisa	 che	 questi	 ultimi	 sarebbero	 in	 questo	 caso	 preponderanti.	Tali	 sistemi	 di
organi,	in	cui	il	corpo	fisico	è	preponderante,	che,	dunque,	subiscono	soltanto	in
minima	misura	l’influenza	degli	arti	superiori	dell’organizzazione	umana,	—	ma
d’altra	 parte	 subiscono,	 in	modo	 più	 forte,	 l’influenza	 delle	 leggi	 interiori	 del
corpo	fisico,	—	sono	sopratutto	quei	sistemi	di	organi,	che	servono,	in	senso	più
esteso,	 come	organi	di	 secrezione,	 come	organi	glandulari,	o	 in	generale	come
organi	 di	 secrezione.	 Tutti	 gli	 organi	 di	 secrezione,	 gli	 organi	 che	 secernono
direttamente	 le	 sostanze	 nell’organismo	 umano,	 vengono	 principalmente
stimolati	a	queste	secrezioni	di	sostanze	—	dunque	a	un	processo,	che	ha	la	sua
importanza	 essenziale	 semplicemente	 entro	 il	 mondo	 fisico	 —	 dalle	 forze
dell’organismo	fisico.
Sempre,	 ovunque	 nell’organismo	 umano	 vi	 sieno	 di	 questi	 organi	 —	 se

destinati	sopratutto	a	servire	nell’organismo	fisico	alla	secrezione	delle	sostanze
—	dobbiamo	 renderci	 chiaramente	 conto,	 che	 tali	 organi,	 per	 causa	 della	 loro
malattia	 o	 del	 loro	 allontanamento	—	dunque	 della	 loro	 inutilizzabilità	 per	 un
determinate	scopo	—	portano	l’organismo	a	decadenza,	di	guisa	che	questo,	se
tali	organi	gli	vengono	tolti,	non	può	appunto	più	svilupparsi	in	modo	adeguato.
In	un	organo	come	la	milza,	della	quale	 ieri	abbiamo	potuto	dire	che	nelle	sue
funzioni	subisce	l’influenza	della	malattia	o	di	altri	casi	di	inutilizzabilità	meno
degli	 altri	 organi,	 potete	 vedere,	 che	 essa	 subisce	 in	 special	 modo	 l’influenza
delle	parti	 supersensibili	della	natura	umana,	del	 corpo	eterico,	 sopratutto	però
del	 corpo	 astrale.	 E	 negli	 altri	 organi	 vedete,	 che	 il	 sistema	 fisico	 di	 forze
predomina.	 La	 glandula	 tiroidea,	 che	 in	 casi	 di	 speciali	 malattie	 s’ingrossa	 e
diventa	il	cosiddetto	gozzo,	può	esercitare	sull’intero	organismo	un’azione	molto
dannosa,	 perché	ha	da	 esplicare	 la	 sua	 attività	 in	modo,	 che	 il	 processo	 fisico,
che	 vien	 da	 essa	 compiuto	 nel	mondo	 fisico	 è	 assolutamente	 essenziale	 per	 la
conservazione	del	complesso	dell’organismo	u-	mano.
Ora	vi	possono	essere	degli	organi	che	dipendono	in	sommo	grado	dagli	altri

sistemi	supersensibili	di	forze	dell’organizzazione	umana,	ma	che	tuttavia	sono



vincolati	 nell’organismo	 fisico,	 e	 stimolati	 dalle	 forze	 di	 quest’ultimo	 a
secernere	 le	 sostanze.	Un	 organo	 siffatto,	 per	 esempio,	 è	 il	 fegato,	 così	 pure	 i
reni.	 Questi	 sono	 organi,	 i	 quali,	 proprio	 come	 la	 milza,	 dipendono	 dagli	 arti
supersensibili	dell’organizzazione	umana,	dal	corpo	eterico	e	dal	corpo	astrale;
però	essi	sono	avvinti	dalle	forze	dell’organismo	fisico,	la	loro	azione	è	tratta	giù
fino	 alle	 forze	 dell’organismo	 fisico.	 Per	 questi	 organi,	 perciò,	 è	 molto	 più
importante	 che,	 come	 organi	 fisici,	 si	 trovino	 nell’organismo	 umano	 in
condizione	sana,	che	non	per	altri	organi,	quale	per	esempio	la	milza,	nella	quale
il	fisico	conta	assai	poco,	in	confronto	della	parte	di	gran	lunga	preponderante	di
ciò	 che	 proviene	 dalle	 altre	membra	 dell’organizzazione	 umana.	 Di	 guisa	 che
nella	milza	 abbiamo	un	organo,	del	 quale	possiamo	dire:	 «	 è	un	organo	molto
spirituale	»;	 cioè,	 la	 parte	 fisica	di	 quest’organo	 rappresenta	una	minima	parte
della	 sua	 importanza.	Questa	 e	 la	 ragione,	 per	 cui	 la	milza,	 in	 tutte	 le	 epoche,
nella	 letteratura	 occulta	 proveniente	 da	 circoli	 dove	 veramente	 si	 sapevano
queste	 cose,	 è	 considerata	 un	 organo	 particolarmente	 spirituale	 ed	 è	 descritta
come	tale.
Abbiamo	 ora	 acquistato,	 per	 così	 dire,	 il	 concetto	 di	 un	 «	 organo	 nel	 suo

complesso	 ».	 Un	 organo,	 come	 tale,	 pub	 essere	 considerate	 un	 sistema
supersensibile	di	forze;	però	negli	organi	vengono	immagazzinate,	in	certo	qual
modo,	 le	 sostanze	 fisico-sensibili,	 per	mezzo	 di	 tutto	 il	 processo	 nutritivo.	Un
altro	concetto	che	dobbiamo	acquistare	è	il	seguente:	che	cosa	significa	in	genere
per	 l’uomo,	 sia	 l’assorbimento	 di	 una	 sostanza,	 o	 pure	 quell’assorbimento	 che
viene	 effettuato	 a	 mezzo	 della	 nostra	 attività	 animica,	 per	 esempio,	 nel
percepire?	E	che	cosa	significa	la	secrezione	di	una	sostanza?
Prendiamo	 dapprima	 come	 punto	 di	 partenza	 il	 processo	 di	 secrezione	 nella

più	larga	sua	estensione.	Sappiamo	che	dai	mezzi	nutritivi	accolti	viene	separata
gran	 parte	 della	 sostanza.	 Sappiamo	 pure,	 che	 viene	 in-	 oltre	 separato
dall’organismo	 umano	 l’acido	 carbonico,	 per	mezzo	 dei	 polmoni;	 dopo	 che	 il
sangue	è	stato	mandato	dal	cuore	attraverso	ai	polmoni,	per	 rinnovarsi,	 l’acido
carbonico	 viene	 eliminato.	 Abbiamo	 poi	 un	 altro	 processo	 di	 secrezione
attraverso	i	reni,	e	un	altro	ancora	attraverso	la	pelle.	Con	quest’ultimo,	il	quale
—	se	vogliamo	ancora	procedere	 schematicamente	—	si	 svolge	 anzitutto	nella
formazione	del	 sudore,	ma	anche	 in	 tutto	ciò	che	come	processo	di	 secrezione
deve	 esplicarsi	 attraverso	 la	 pelle,	 abbiamo,	 per	 così	 dire,	 indicato	 quelle
secrezioni,	che	si	svolgono	nell’uomo	nella	sfera	pm	esteriore,	nella	periferia	più
esteriore	 del	 suo	 corpo.	 Ora	 chiediamo:	 quale	 importanza	 un	 processo	 di
secrezione	ha	in	generale	per	l’uomo?
Potremo	 renderci	 chiaramente	 conto	 dell’importanza	 di	 un	 processo	 di

secrezione	 soltanto	nel	modo	 seguente.	Vedete,	 senza	dei	 concetti	 come	quelli



che	 oggi	 svilupperemo,	 non	 si	 può	 in	 genere	 arrivare	 a	 capo	 di	 niente
nell’osservazione	 dell’organismo	 umano.	 Per	 guidare	 gradualmente	 le	 nostre
idee	alla	natura	essenziale	di	un	processo	di	secrezione,	vorrei	prima	esporre	un
altro	 concetto,	 il	 quale	 non	 ha	 veramente	 che	 una	 lontana	 somiglianza	 con	 il
processo	 di	 secrezione,	 ma	 che	 tuttavia	 ci	 può	 condurre	 ad	 esso:	 il	 processo,
cioè,	del	diventare	consapevoli	di	noi	stessi.	—	Riflettete	come,	in	ultima	analisi,
potete	 pur	 dirvi:	 che	 esiste	 un	modo	 di	 diventare	 consapevoli	 di	 se	 stessi.	 Se
entrate	 senza	 precauzione	 in	 un	 ambiente	 e	 urtate	 contro	 un	 oggetto	 esteriore,
direte:	 che	 avete	 urtato	 contro	 quell’oggetto.	 Questo	 “urtare”	 è,	 in	 fondo,	 un
diventare	consapevoli	di	se	stessi;	lo	è,	in	quanto	l’evento	che	così	si	è	compiuto,
è	 veramente	 diventato	 un	 evento	 interiore.	 Difatti,	 che	 cosa	 è	 per	 voi	 l’urto
contro	un	oggetto	estraneo?	E’	causa	che	vi	 fate	male,	è	causa	di	un	dolore.	 Il
processo	 del	 dolore	 si	 svolge	 completamente	 nella	 vostra	 interiorità.	 Viene
dunque	 provocato	 un	 procedimento	 interiore	 dal	 fatto,	 che	 vi	 siete	 messo	 in
contatto	 con	un	 corpo	 estraneo,	 e	 che	 il	 corpo	 estraneo	pone	un	ostacolo	 sulla
vostra	via.	Il	diventare	consapevoli	di	questo	ostacolo	è	ciò,	che	provoca	poi	 il
processo	 interiore,	 che	 sorge	 come	 “dolore”	 nell’urtarsi.	 In	 fondo	 potete
facilmente	 rappresentarvi,	 che,	 in	 genere,	 altro	 non	 vi	 occorre	 di	 sapere,	 per
sperimentare	 il	 divenire	 consapevole	 di	 voi	 stessi,	 che	 l’azione	 —	 il	 dolore
dell’urto	 contro	 un	 oggetto	 esteriore.	 —	 Rappresentatevi	 di	 urtare	 all’oscuro
contro	un	oggetto,	che	non	sapete	quale	sia,	e	di	urtarvi	con	tale	forza,	che	non
arrivate	neppure	a	capire	che	cosa	possa	essere,	ma	sentite	soltanto	l’azione	del
dolore;	avete	allora	sentito	l’urto,	nella	sua	azione,	in	modo,	che	sperimentate	in
voi	stesso	un	processo	interiore.	Voi	non	sperimentate	altro	che	un	procedimento
interiore,	se	vi	raffigurate	l’urto	in	modo,	che	esso	si	verifichi	al	buio,	e	che	ne
sperimentiate	l’azione	del	dolore.	Dite	allora	indubbiamente:	“io	ho	urtato	contro
qualche	 cosa”,	 questa	 è	 però,	 più	 o	 meno,	 una	 conclusione	 incosciente	 della
esperienza	interiore	sull’oggetto	esteriore.
Da	 questo	 potete	 vedere,	 che	 l’uomo	 diventa	 consapevole	 della	 propria

interiorità,	 in	 quanto	 “incontra	 resistenza”.	 Dobbiamo	 acquistare	 questo
concetto:	 che	 ci	 si	 accorge,	 si	 sperimenta	 l’interiore,	 si	 è	 riempiti	 di	 vere
esperienze	 nell’	 interiore	 per	 il	 fatto,	 di	 incontrare	 resistenza.	 Questo	 è	 un
concetto,	che,	vorrei	dire,	ho	sviluppato	all’ingrosso	per	potere	da	esso	passare
ad	 un	 altro	 concetto:	 a	 quello,	 cioè,	 delle	 secrezioni	 nell’organismo	 umano.
Raffiguriamoci	che	l’organismo	umano	accolga	in	se	in	un	modo	qualsiasi,	in	un
sistema	di	organi,	una	data	sostanza,	e	che	questo	sistema	sia	costituito	in	modo,
che	 per	 mezzo	 della	 propria	 attività	 segreghi	 qualcosa	 dalla	 sostanza	 che	 ha
accolta;	la	separi	per	così	dire,	la	tolga	dal	complesso	della	sostanza,	di	guisa	che
poi,	 per	 mezzo	 dell’attività	 dell’organo,	 l’insieme	 della	 sostanza	 si	 divida,	 in



certo	qual	modo,	in	una	parte	sottile,	filtrata,	e	in	un’altra	parte	più	grossolana,
che	viene	scartata.	Si	verifica	dunque	una	differenziazione	della	sostanza	accol‐
ta,	che	si	risolve	in	una	sostanza	più	utilizzabile	per	essere	accolta	da	altri	organi
—	e	in	un’altra	sostanza,	che	viene	segregata	e	poi	scartata.	Qui,	a	questo	punto,
dove	 —	 e	 ora	 possiamo	 adoperare	 il	 termine	 —	 le	 parti	 inutilizzabili	 della
sostanza	vengono	respinte	a	differenza	di	quelle	utilizzabili,	qui	avete	un	caso	di
urto	 simile	 a	 quello,	 che	 ho	 descritto	 all’ingrosso,	 dell’urto	 contro	 un	 oggetto
esteriore:	 la	 corrente	 complessiva	 della	 sostanza	 urta,	 per	 cosi	 dire,	 quando	 si
avvicina	 a	un	organo,	 contro	una	 resistenza;	 essa	non	può	 rimanere	 così,	 deve
modificarsi;	 viene	 ad	 essa	 detto,	 in	 certo	 qual	 modo,	 dall’organo:	 «	 non	 puoi
rimanere	quale	tu	sei,	devi	trasformarti	».	Supponiamo	che	una	sostanza	siffatta
vada	nel	fegato,	là	le	vien	detto:	«	tu	devi	trasformarti	»;	le	viene	dunque	opposta
una	 resistenza;	 essa	 deve	 essere	 adoperata	 più	 oltre	 come	 sostanza	 diversa,	 e
deve	 respingere	 delle	 determinate	 parti	 di	 sé	medesima.	Nel	 nostro	 organismo
succede,	 che	 la	 sostanza	 osserva:	 “qui	 vi	 è	 resistenza!”.	 Tali	 «resistenze»	 si
trovano	nel	complesso	dell’organismo	negli	organi	più	diversi.	E	per	il	fatto,	che
nel	 nostro	 organismo	 si	 verificano	 in	 generale	 delle	 secrezioni,	 e	 che	 abbiamo
degli	organi	di	secrezione,	è	data	la	possibilità,	che	il	nostro	organismo	sia	una
entità	 in	 sé	 stessa	 chiusa,	 che	 sperimenta	 sé	 stessa.	 Perché	 un’entità	 può
sperimentare	 se	 stessa	 soltanto	per	 il	 fatto,	 che	con	 la	 sua	vita	urta	 contro	una
resistenza.	Così	nei	processi	di	secrezione	abbiamo	dei	processi	importanti	della
vita	 umana	 —	 cioè,	 quei	 processi,	 per	 mezzo	 di	 cui	 l’organismo	 vivente	 si
chiude	 in	 se	 stesso.	 L’uomo	 non	 sarebbe	 un	 essere	 in	 se	 racchiuso,	 se	 tali
processi	di	secrezione	non	vi	fossero.
Pensate	 ora,	 che	 la	 corrente	 di	 nutrizione,	 o	 la	 corrente	 di	 ossigeno	 che

abbiamo	 accolte	 in	 noi	 dovessero	 passare	 per	 l’organismo	 umano	 come
attraverso	un	tubo.	Se	dagli	organi	non	venisse	opposta	resistenza	succederebbe
che	 l’organismo	 umano	 non	 potrebbe	 avere	 esperienza	 di	 sé	 stesso;	 ma	 si
sperimenterebbe	soltanto	come	appartenente	al	complesso	del	grande	mondo.	Ci
potremmo	 certo	 anche	 immaginare	 il	 caso,	 che	 si	 presenti	 entro	 l’organismo
umano	 una	 forma	 più	 grossolana	 di	 resistenza,	 che,	 per	 cosi	 dire,	 la	 sostanza
stessa	appunto	urti	contro	una	solida	parete,	e	debba	retrocedere	in	sé	stessa.	Ma
questo	non	produrrebbe	niente	per	l’esperienza	interiore	dell’organismo	umano;
perché	se	una	corrente	di	nutrizione	o	una	corrente	di	ossigeno	passa	attraverso
l’organismo	umano	entrando	da	una	parte	e	uscendo	dall’altra,	e	come	attraverso
un	 tubo,	 viene	 in	 sé	medesima	 riflessa,	 ciò,	 non	 produce	 effetto	 alcuno	 per	 lo
sperimentare	interiore	dell’organismo	umano.	Che	sia	così	già	lo	potete	rilevare
dal	 fatto,	 che	 quando	 nel	 nostro	 sistema	 nervoso	 riusciamo	 a	 far	 sì,	 che	 una
rappresentazione	 torni	 indietro	 in	 sé	 stessa,	 noi	 solleviamo	 appunto	 il	 nostro



sistema	nervoso	al	di	sopra	dell’esperienza	interiore	dell’organismo	umano.	Non
vi	è	perciò	differenza,	se	è	per	via	di	completa	riflessione	—	o	per	causa	di	un
semplice	passaggio	—	che	l’organismo	umano	non	viene	toccato	dalle	correnti,
che	dal	di	fuori	entrano	in	esso.	Ciò	che	da	all’organismo	umano	la	possibilità	di
sperimentare	 se	 stesso,	 sono	 le	 secrezioni.	—	Se	considerate	quell’organo,	 che
abbiamo	 dovuto	 indicare,	 come	 l’organo	 centrale	 per	 l’organismo	 umano,
l’organo	del	sangue,	e	vedete	come	da	un	canto	rinnovi	continuamente	il	sangue
con	 l’accogliere	 dell’ossigeno,	 e	 se	 voi	 scorgete	 nell’organo	 del	 sangue	 lo
strumento	dell’Io	umano,	potete	dire	a	voi	stessi:	se	il	sangue	attraversasse	l’or‐
ganismo	 umano	 senza	 modificarsi,	 non	 potrebbe	 in	 tal	 caso	 essere	 l’organo
dell’Io	 umano,	 che	 è	 nel	 senso	 più	 assoluto,	 ciò	 che	 permette	 all’uomo	 di
sperimentare	interiormente	sé	stesso.	Soltanto	per	il	fatto,	che	il	sangue	subisce
in	 sé	 delle	 modificazioni,	 e	 ritorna	 diverse,	 dunque,	 che	 si	 verifica	 una
separazione	del	sangue	alterato,	per	questo	fatto	soltanto	é	possibile,	che	l’uomo
non	solo	abbia	l’Io,	ma	che	egli	anche	lo	possa	sperimentare	con	l’aiuto	di	uno
strumento	fisico-sensibile.
Da	tutto	ciò	ci	è	dunque	risultato	il	concetto	della	“secrezione”.	E	ora	dovremo

chiederci:	di	che	si	tratta
nei	 riguardi	 di	 quella	 secrezione,	 di	 cui	 prima	 abbiamo	 parlato,	 come

appartenente	 alla	 periferia	 esteriore	 dell’organismo	 umano?	 —	 Non	 ci	 sarà
difficile	di	rappresentarci,	che	il	complessivo	organismo	dell’uomo	debba	agire
in	modo,	che	questa	secrezione	alla	periferia	possa	appunto	verificarsi.	A	tal	fine
occorre,	che	alle	complessive	correnti	dell’organismo	umano	venga	contrapposto
un	 organo,	 che	 stia	 in	 rapporto	 appunto	 con	 questo	 processo	 periferico	 di
secrezione.	E	questo	organo	—	potete	 facilmente	 indovinarlo	—	è	 la	pelle	nel
senso	più	lato,	con	tutto	ciò	che	ad	essa	appartiene;	essa	è	al	contempo	ciò	che
presenta	 direttamente	 allo	 sguardo	 umano	 quello	 che	 noi	 consideriamo
essenziale	della	forma	dell’uomo.	Se	dunque	ci	rappresentiamo	che	l’organismo
umano	 può	 sperimentare	 sé	 stesso	 nella	 sua	 periferia	 esteriore	 soltanto	 per	 il
fatto,	che	l’organo	della	pelle	è	stato	da	esso	contrapposto	alle	complessive	sue
correnti,	 dobbiamo	 scorgere	 nella	 peculiare	 formazione	 della	 pelle,	 una	 delle
espressioni	della	più	intima	forza	dell’organismo	umano.
Ora	 dovremo	 chiederci:	 come	 dobbiamo	 rappresentarci	 questo	 organo	 della

pelle?	 Come	 dobbiamo	 rappresentarci	 la	 pelle	 con	 tutto	 ciò	 che	 ad	 essa
appartiene?	Vedremo	in	seguito,	ciò	che	singolarmente	vi	«	appartiene»,	ma	oggi
ci	 limiteremo	a	caratterizzare	questi	 rapporti	nel	 loro	complesso.	—	Dobbiamo
anzitutto	 renderci	 chiaramente	 conto,	 che	 in	 ciò	 che	 appartiene	 al	 nostro
sperimentare	cosciente	e	di	cui	possiamo	ancora	avere	conoscenza	per	mezzo	di
una	 qualsiasi	 auto-osservazione,	 non	 è	 compresa	 quella	 formazione,	 che	 poi



viene	a	esprimersi	nella	forma	della	nostra	pelle	nostra	pelle.

Perfino	 quando	 noi	 ancora	 collaboriamo	 alla	 formazione	 del	 nostro	 corpo
esteriore,	questo	collaborare	è	tuttavia	tale,	che	si	sottrae	—	si	potrebbe	dire	—
nel	 «	 modo	 più	 completo	 »	 al	 diretto	 arbitrio.	 Certamente,	 nei	 riguardi	 della
mobilità	della	superficie	del	nostro	corpo,	e	nei	riguardi	del	giuoco	della	nostra
espressione,	 dei	 nostri	 gesti	 ecc.	 abbiamo	 un’influenza,	 che	 ancora	 rientra	 in
quello	che	possiamo	chiamare	la	nostra	attività	cosciente;	ma	sulla	formazione	di
quella	superficie	non	abbiamo	influenza	alcuna.	Si	deve	naturalmente	ammettere
che	l’uomo,	con	la	sua	vita	interiore	fra	nascita	e	morte,	ha	una	certa	influenza,
entro	 stretti	 limiti,	 sulla	 sua	 forma	 esteriore	 corporea.	 Di	 questo	 ognuno	 può
convincersi,	che	abbia	conosciuto	un	uomo	a	una	determinata	età	della	sua	vita
—	 e	 poi	 lo	 riveda	 forse	 dopo	 dieci	 anni,	 specialmente	 se	 quest’uomo	 ha
attraversato	 durante	 quei	 dieci	 anni	 delle	 esperienze	 interiori	 profonde,
sopratutto	delle	esperienze	di	conoscenza	—	non	di	quelle	esperienze	di	cono‐
scenza,	 che	 sono	 oggetto	 della	 scienza	 esteriore,	 ma	 di	 quelle,	 che	 costano
sangue,	 che	 sono	 collegate	 con	 l’intera	 intima	 vita	 del	 nostro	 destino.	 Allora
vediamo	 indubbiamente,	 come	 entro	 stretti	 limiti	 la	 fisionomia	 si	 trasformi,	 e
come	dunque	l’uomo	abbia,	sotto	un	certo	riguardo,	influenza,	entro	quei	limiti,
sulla	 formazione	 del	 suo	 corpo.	Ma	 non	 l’ha	 che	 in	minima	misura,	 e	 questo
ognuno	 lo	 deve	 ammettere;	 perche	 l’elemento	 principale	 nella	 formazione
umana	 non	 è	 lasciato	 al	 nostro	 arbitrio	 attraverso	 ciò	 che	 ci	 arriva	 per	mezzo
della	 nostra	 coscienza.	Nondimeno	 d’altra	 parte	 dobbiamo	 dire:	 l’intera	 figura
umana	 è	 adattata	 all’entità	 umana.	 E	 chi	 approfondisce	 l’argomento	 non	 potrà
mai	rappresentarsi,	che	ciò	che	chiamiamo	l’intero	ambito	delle	facoltà	umane,
potrebbe	svilupparsi	 in	un	essere	di	 figura	diversa	da	quella	umana	nel	mondo
fisico.	Tutte	le	facoltà	che	vi	sono	nell’	uomo	dipendono	da	questa	figura	umana.



Raffiguratevi	 che,	 per	 esempio,	 l’osso	 frontale	 si	 trovi,	 rispetto	 al	 complesso
dell’organismo,	in	una	posizione	qualsiasi	diversa	da	quella	in	cui	si	trova	—	e
che	vi	dobbiate	rappresentare	che	quest’altra	posizione	dell’osso	frontale,	questa
modificazione	 della	 figura,	 presupponga	 facoltà	 e	 forze	 affatto	 diverse
nell’uomo.	 Su	 questo	 si	 possono	 fare	 degli	 studi	 nell’ambito	 dell’umanità,
rendendosi	conto,	come	negli	uomini	siano	diverse	 le	facoltà	col	differire	della
forma	 esteriore	 della	 testa,	 o	 di	 altri	 organi.	 Dobbiamo	 dunque	 formarci	 un
concetto	 dell’adeguamento	 della	 figura	 umana	 al	 complesso	 dell’entità	 umana;
della	completa	corrispondenza	della	figura	esteriore,	col	complesso	dell’interiore
entità	dell’uomo.	Ciò	che	risiede	nelle	forze	di	questo	adattamento	non	ha	nulla	a
che	fare	con	ciò,	che	rientra	nell’attività	che	l’uomo	può	abbracciare	con	la	sua
coscienza.	 Ma	 poiché	 la	 figura	 dell’uomo	 sta	 in	 rapporto	 con	 la	 sua	 attività
spirituale	e	anche	con	la	sua	vita	animica,	cosi	sarete	costretti	a	rappresentarvi,
che	 nelle	 forze	 che	 effettuano	 la	 figura	 dell’uomo,	 vi	 sono	 altre	 forze,	 che	 da
un’altra	 parte	 si	muovono	 incontro,	 in	 certo	 qual	modo,	 alle	 forze	 che	 l’uomo
stesso	 sviluppa	 entro	 la	 sua	 figura.	Abbiamo	 così	 le	 forze	 dell’intelligenza,	 le
forze	del	sentimento,	le	forze	affettive	ecc.;	queste	l’uomo	le	può	sviluppare	nel
mondo	 fisico	 sol	perché	 è	dotato	della	 speciale	 sua	 figura.	Occorre	 che	questa
figura	gli	venga	data.	Dunque	a	quella	parte	delle	nostre	facoltà,	che	ha	bisogno
di	 quella	 figura,	 quest’ultima	 deve	 venir	 preparata	 —	 se	 mi	 e	 permesso	 di
esprimermi	 così	 —	 da	 forze	 del	 medesimo	 genere,	 le	 quali	 edificano	 prima
dall’altra	parte	questa	figura,	per	poter	poi	essere	impiegate	in	ciò,	a	cui	devono
appunto	 essere	 impiegate.	 Non	 è	 difficile	 di	 crearsi	 questo	 concetto,	 basta
pensare	 a	quanto	 segue:	 se	 abbiamo	una	macchina	 che	viene	 adoperata	per	 un
attività	 intelligente,	e	volta	a	un	determinato	fine,	abbiamo	anzitutto	a	che	fare
con	la	macchina	e	con	quella	sua	particolare	attività;	ma	perché	la	macchina	sia
creata,	 è	 necessario,	 che	 prima	 delle	 attività	 affini	 siano	 esplicate,	 per
organizzare	 le	 parti	 della	 macchina	 e	 dare	 all’intera	 macchina	 la	 sua	 forma;
queste	 devono	 essere	 attività	 uguali	 a	 quelle	 che	 poi	 vengono	 esplicate	 dalla
macchina.	Così	dobbiamo	dire:	se	abbiamo	dinanzi	a	noi	una	macchina,	essa	è
per	 noi	 assolutamente	meccanicamente	 spiegabile;	ma	 il	 fatto	 che	 la	macchina
corrisponde	 al	 suo	 scopo,	 ce	 lo	 dobbiamo	 rappresentare	 in	modo,	 che	 essa	 sia
stata	creata	per	virtù	di	una	attività	spirituale,	che	abbia	previsto	questo	scopo.
Questa	attività	 spirituale	 si	 è	bensì	 ritirata	—	 :	 non	e	necessario	 ricorrere	ad

essa	 per	 spiegare	 la	 macchina	 in	 modo	 scientifico;	 ma	 essa	 sta	 dietro	 alla
macchina,	essa	l’ha	creata.
Così	 pure	 possiamo	 dire:	 tutto	 ciò	 che	 come	 sistemi	 di	 forme	 vi	 è	 nella

formazione	del	nostro	organismo,	ci	occorre	in	prima	linea	per	sviluppare	come



uomini	 le	 nostre	 facoltà	 e	 le	 nostre	 forze.	 Ma	 dietro	 a	 questa	 formazione
dell’uomo	 vi	 devono	 essere	 delle	 forze	 plasmatrici,	 formative,	 che	 si	 trovano
altrettanto	 poco	 nelle	 forme	 plasmate	 e	 completate	 quanto	 nella	 macchina	 il
costruttore	della	medesima.	—	Con	questa	idea	vi	riuscirà	chiaro	anche	qualcosa
d’altro.	 Un	 pensatore	 materialista	 potrebbe	 venire	 a	 dire:	 a	 che	 cosa	 serve
supporre	 l’esistenza	 di	 forze	 e	 di	 entità	 intelligenti	 dietro	 a	 ciò	 che	 forma	 il
nostro	mondo	fisico?	Possiamo	spiegare	il	mondo	fisico	di	per	se	stesso,	con	le
sue	 proprie	 leggi;	 un	 orologio,	 una	 macchina,	 può	 venire	 spiegata	 dalle	 sue
proprie	 leggi!	 Qui	 ci	 troviamo	 certamente	 a	 un	 punto	 dove	 da	 ogni	 parte
vengono	commessi	grandi	errori,	anche	da	parte	antroposofica,	e	da	coloro,	che
stanno	sul	terreno	di	una	concezione	spirituale	del	mondo.	Se,	per	esempio,	una
concezione	 del	 mondo	 secondo	 la	 scienza	 spirituale	 volesse	 negare,	 che
l’organismo	umano,	quale	ci	sta	dinanzi,	—	consideriamolo	ora	secondo	la	sua
forma	—	 si	 possa	 spiegare	 meccanicamente,	 o	 meccanisticamente	 per	 mezzo
delle	sue	proprie	leggi,	ciò	sarebbe	naturalmente	andare	troppo	oltre	e	del	tutto
ingiustificato.	 L’organismo	 umano	 e	 in	 tutto	 e	 per	 tutto	 spiegabile	 con	 le	 sue
proprie	leggi,	cosi	come	l’orologio.	Ma	dal	fatto,	che	l’orologio	si	possa	spiegare
con	le	sue	proprie	leggi,	non	consegue	che	dietro	al-	l’orologio	non	vi	sia	stato
l’inventore	dell’orologio.	—	Dunque	questa	obbiezione,	che	può	essere	sollevata
da	 parte	 materialistica,	 cade,	 perché	 bisogna	 ammettere:	 che	 così	 come
l’organismo	 umano	 sta	 dinanzi	 a	 noi,	 esso	 deve	 essere	 spiegato	 con	 le	 sue
proprie	leggi.
Se	 dunque	 pensiamo	 in	 modo	 spirituale-scientifico	 dobbiamo	 cercare

anzitutto,	 dietro	 alla	 complessiva	 figura	 dell’uomo,	 le	 entità	 formative,	 ciò
dunque,	 che	 sta	 a	 base	 del	 complesso	 dell’entità	 umana.	 Se	 vogliamo	 ora
formarci	un	concetto	di	come	questa	forma	umana	sia	stata,	in	genere,	costituita,
dobbiamo	 raffigurarci,	 che	da	un	 canto,	 essa	 è	 stata	 effettuata	dal	 fatto,	 che	 le
forze	 che	 danno	 la	 forma	 si	 sviluppano	 e	 nell’edificare	 la	 forma	 umana	 si
chiudono	anzitutto	esse	stesse	dentro	a	questa	forma	umana,	al	limite	di	essa.	—
Nella	formazione	della	pelle	ci	viene	dunque	presentato,	in	larga	estensione	nello
spazio,	ciò	che	significa	il	rinchiudersi	delle	forze	formative	dentro	all’uomo.	—
Schematicamente,	 possiamo	 raffigurarci,	 che	 le	 forze	 formative	 dell’uomo
scorrono	in	là,	e	si	chiudono	nella	forma	esteriore	che	viene	qui	accennata	con	la
linea	A	B.	Vedrete,	come	ora	avremo	di	nuovo	bisogno	di	questo	concetto,	per
potere	riconoscere	tutto	ciò,	che	succede	in	questa	estensione	esteriore	periferica
dell’uomo	 —	 sopratutto	 dentro	 la	 pelle.	 Dovremo	 però	 inoltre	 renderci
chiaramente	 conto,	 che	 non	 è	 soltanto	 nella	 pelle	 uma	na,	 che	 troviamo	 simili
segregazioni,	 ma	 che	 pure	 nell’organismo	 umano	 stesso	 si	 trova	 questo
rinchiudersi,	 questo	 isolarsi	 delle	 attività	 e	 delle	 essenzialità	 che	 agiscono



dall’esteriore.	Basta	riflettere	su	ciò	che	finora	è	stato	detto	per	accorgersi,	che
nell’interiorità	 dell’uomo	 abbiamo	 delle	 attività,	 che	 si	 segregano,	 alle	 quali
partecipiamo	altrettanto	poco,	quanto	alla	 formazione	della	nostra	superficie.	E
queste	 sono	 appunto	 quelle	 attività	 che	 si	 verificano	 negli	 organi	 fegato,
cistifellea,	 milza	 e	 simili.	 Da	 questi	 organi	 viene	 trattenuto	 ciò	 che	 scorre
nell’organismo	attraverso	le	forze	che	risiedono	nei	mezzi	di	nutrizione;	ad	esso
viene	creata	una	opposizione,	viene	opposta	una	resistenza,	—	vale	a	dire,	che	in
questi	 organi	 viene	 trasformata	 l’attività	 esteriore	 delle	 sostanze.	 Mentre,
dunque,	dobbiamo	raffigurarci,	che	le	forze	che	danno	la	forma	sono	attive	fino
alla	 pelle,	 e	 che	 al	 di	 fuori	 della	 pelle	 non	 abbiamo	 più	 forze	 formative,
dobbiamo	 rappresentarci	 invece,	 che	 presso	 quelle	 forze,	 che	 penetrano
interiormente	in	noi	con	la	corrente	della	nutrizione	o	dell’aria,	non	avviene	una
segregazione	completa	di	ciò	che	penetra	dentro	come	correnti	dal	di	fuori,	ma
se	ne	verifica	 invece	una	 trasformazione.	Dobbiamo	immaginarci	questi	organi
in	modo,	che	essi	non	segregano,	come	la	pelle,	di	guisa	che	dentro	non	vi	sia
più	niente,	bensì	l’attività	delle	sostanze	viene	trasformata	per	mezzo	di	essi;	di
guisa	che	la	corrente	della	nutrizione,	che	viene	accolta	da

parte	di	questi	organi	(a)	viene	condotta	più	oltre	in	un	altro	modo	(b),	dopo
che	una	resistenza	le	e	stata	opposta.	—	Abbiamo	dunque	a	che	fare	qui	con	una
trasformazione,	 il	 che	 concerne	 anzitutto	 quegli	 organi	 che	 abbiamo	 indicati,



come	un	sistema	cosmico	interiore	dell’uomo.	Questi	trasformano	il	movimento
esteriore	delle	sostanze.	Queste	sono	forze,	che	chiamiamo	forze	del	movimento,
in	 contrapposizione	 alle	 forze	 formative,	 che	plasmano	 l’intero	organismo;	 nel
nostro	 sistema	 cosmico	 interiore	 queste	 forze,	 le	 quali	 trasformano	 l’attività
interiore	 delle	 sostanze	 nutritive,	 diventano	 poi	 movimento,	 di	 guisa	 che
possiamo	parlare	qui	di	forze	del	movimento	negli	organi.
Siamo	 proceduti	 talmente	 innanzi	 nell’esame	 dell’organismo	 umano,	 che

possiamo	 dire:	 nell’organismo	 umano	 agiscono	 dall’esteriore	 delle	 forze,
l’attività	delle	quali	non	è	abbracciata	dall’orizzonte	della	nostra	coscienza;	tutta
questa	attività	si	svolge	al	di	sotto	dell’orizzonte	della	nostra	coscienza;	perché
con	 la	coscienza	normale	nessuno	può	osservare	 l’attività	del	 suo	 fegato,	della
sua	 bile	 o	 della	 milza	 ecc.	Ma	 poiché	 l’insieme	 del	 nostro	 sistema	 nervoso	 è
incorporato	 nel	 nostro	 organismo,	 sorge	 la	 domanda:	 che	 cosa	 impedisce	 a
questo	 sistema	 nervoso	 di	 avere	 conoscenza	 delle	 formazioni	 dei	 suoi	 organi?
Queste	si	svolgono	dentro	di	noi;	nel	nostro	organismo	si	esplicano	le	forze,	che
ci	danno	 la	nostra	 forma,	 e	 cosi	 pure	 le	 altre,	 che	 trasformano	 il	movimento	 e
l’attività	delle	sostanze	nel	nostro	sistema	cosmico	interiore.	Quale	e	la	ragione
per	cui	di	tutto	ciò	non	sappiamo	niente?
Come	 il	 sistema	 nervoso	 del	 nostro	 cervello	 e	 del	 nostro	midollo	 spinale	 è

destinato,	 nella	 coscienza	 normale,	 a	 guidare	 le	 impressioni	 esteriori	 fino	 al
sangue,	 ad	 accogliere	 dunque	 le	 impressioni	 in	 processi	 fisici	 tali,	 che	 questi
processi	 fisici	 si	 incontrino	 col	 sangue,	 e	 per	mezzo	 di	 ciò	 s’imprimano	 nello
strumento	 dell’Io	 —	 per	 cui	 le	 impressioni	 esteriori	 vengono	 trasmesse	 allo
strumento	dell’Io,	 ai	 sangue,	—	cosi	parimenti	gli	 arti	 del	 sistema	nervoso	del
simpatico,	 che	 con	 i	 suoi	 gangli	 e	 le	 sue	 ramificazioni,	 in	 certo	 qual	modo,	 si
stende	 davanti	 al	 sistema	 cosmico	 interiore,	 sono	 destinati	 a	 non	 lasciare
arrivare,	 in	 certo	 qual	 modo,	 fino	 al	 sangue,	 i	 processi	 del	 sistema	 cosmico
interiore;	 sono	destinati	 a	 trattenerli,	per	così	dire,	dal	 sangue.	Avete	ora	udito
qualcosa	di	nuovo	su	ciò	che	già	ho	esposto:	che	il	sistema	nervoso	del	simpatico
ha	 un	 compito	 opposto	 a	 quello	 del	 sistema	 nervoso	 cerebro	 spinale.	 Mentre
quest’ultimo	deve	sforzarsi	a	guidare,	il	meglio	possibile,	le	impressioni	esteriori
fino	 al	 sangue,	 dall’attività	 del	 contrapposto	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico,
invece,	 devono	 essere	 continuamente	 respinte	 dal	 sangue	—	 come	 strumento
dell’Io	—	tutte	le	attività	trasformate	dalle	sostanze	assimilate.	Se	consideriamo
il	processo	digerente,	 troviamo	anzitutto	che	esso	accoglie	 le	sostanze	nutritive
esteriori,	 poi	 respinge	 le	 peculiari	 attività	 proprie	 a	 dette	 sostanze,	 e	 trasforma
queste	 attività	 per	mezzo	 del	 sistema	 cosmico	 interiore	 dell’uomo,	 Dunque	 le
attività	 delle	 sostanze	 nutritive	 vengono	 trasformate	 in	 attività	 diverse.	 Perché
noi	 continuamente,	 cosi	 come	 stiamo	 qui	 nel	 mondo,	 non	 si	 percepisca



interiormente	tutto	ciò	che	si	effettua	nei	nostri	organi	interiori,	l’intera	corrente
dei	processi	deve	venire	arrestata	e	 respinta	dal	sistema	nervoso	del	simpatico,
perche	 non	 arrivi	 al	 sangue,	—	proprio	 come	 l’altro	 sistema	 nervoso	 arresta	 e
respinge	quello	che	viene	accolto	dall’esteriore.
Vedete	così	il	compito	del	sistema	nervoso	del	simpatico;	esso	s’incorpora	in

noi,	per	 trattenere	i	nostri	processi	 interiori,	—	per	non	lasciarli	spingersi	 in	su
fino	 allo	 strumento	 dell’Io,	 al	 sangue.	 E	 ieri	 già	 ho	 accennato,	 che	 la	 vita
esteriore	 e	 la	 vita	 interiore	 dell’uomo,	 quali	 si	 esprimono	 nel	 corpo	 eterico,	 si
contrappongono,	 e	 che	 questa	 opposizione	 fra	 vita	 esteriore	 e	 vita	 interiore	 si
esprime	in	tensioni,	le	quali,	come	abbiamo	visto,	arrivano	in	ultimo	a	massima
forza	 in	 quegli	 organi	 del	 cervello,	 che	 abbiamo	 indicati	 come	 glandula
pituitaria,	e	grandula	pineale.
Se	 riunite	 questa	 conferenza	 con	 quella	 precedente,	 potrete	 raffigurarvi,	 che

ciò	 che	 fa	 ressa	 dal	 di	 fuori,	 per	 porsi	 nel	 più	 stretto	 contatto	 possibile	 con	 la
circolazione	del	sangue,	si	sforza	di	unirsi	col	suo	opposto,	che	viene	trattenuto
dal	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico,	 Perciò	 nella	 glandula	 pineale	 abbiamo	 il
punto,	dove	ciò	che	viene	portato	al	sangue	dal	sistema	nervoso	cerebro	spinale
si	riunisce	a	ciò	che	si	avvicina	all’uomo	dall’altra	parte,	e	la	glandula	pituitaria
sta	 lì,	 come	 sentinella	 avanzata,	 per	 impedire	 che	 si	 avvicini	 ciò	 che	 è	 la	 vita
interiore	 dell’uomo.	 Due	 organi	 importanti	 si	 trovano	 contrapposti	 a	 questo
punto	nel	cervello	umano.	Il	complesso	dello	sperimentare	interiore	rimane	al	di
sotto	della	nostra	coscienza;	perché	difatti	ci	disturberebbe	terribilmente	di	dover
accompagnare	 tutti	 i	 nostri	 processi	 nutritivi;	 questi	 vengono	 allontanati	 dalla
coscienza,	per	virtù	del	 sistema	nervoso	del	 simpatico.	Soltanto	quando	questo
reciproco	 rapporto	 fra	 i	 due	 sistemi	 nervosi,	 quale	 si	 esprime	 nel	 rapporto	 di
tensione	fra	glandula	pineale	e	glandula	pituitaria,	non	è	in	ordine,	si	affaccia	ciò
che	potremmo	chiamare	il	«	trasparire	di	una	parte	nell’altra	»,	una	parte	viene
disturbata	dall’altra.	Questo	 si	verifica,	quando	un’attività	 irregolare	del	nostro
organo	digerente	arriva	a	esprimersi	nella	nostra	coscienza	a	mezzo	di	sentimenti
di	 malessere.	 In	 questo	 caso	 si	 tratta	 —	 sebbene	 ancora	 molto
indeterminatamente	 —	 di	 un’irradiazione	 nella	 coscienza,	 della	 vita	 interiore
umana,	che	dalla	vita	esteriore	si	è	 trasformata	per	mezzo	del	sistema	cosmico
interiore.	O	pure	in	speciali	passioni	—	ira,	collera,	ecc.	che	agiscono	nell’uomo
con	speciale	 forza	e	che	hanno	 la	 loro	origine	nella	coscienza,	—	si	può	avere
una	penetrazione	nell’organismo	umano	dalla	parte	opposta.	E	allora	si	presenta
il	caso,	che	delle	passioni,	delle	speciali	eccitazioni	interiori	dell’anima	possono
esercitare	 un’influenza	 particolarmente	 dannosa	 sulla	 digestione,	 sul	 sistema
respiratorio,	e	per	mezzo	di	ciò	anche	sulla	circolazione	del	sangue	e	di	tutto	ciò
che	vi	e	al	di	sotto	della	coscienza.



Queste	due	parti	della	natura	umana	possono	dunque	agire	 l’una	sull’altra.	E
dobbiamo	dire:	come	uomini,	stiamo	effettivamente	nel	mondo	con	una	dualità:
con	 una	 dualità,	 che	 ha	 come	 strumenti	 il	 nostro	 sistema	 nervoso	 cerebro-
spinale,	il	quale	porta	le	impressioni	esteriori	fino	al	sangue,	fino	allo	strumento
dell’Io;	ma	da	questa	 intera	 corrente	 della	 vita	 animica,	 il	 sistema	nervoso	del
simpatico	trattiene	tutto	ciò	che	è	sperimentare	interiore	degli	organi.	Queste	due
parti	 si	 trovano,	 in	 certo	qual	modo,	di	 fronte	 su	 tutta	 la	 linea;	ma	abbiamo	 la
loro	 speciale	 espressione	 in	 quei	 due	 organi,	 di	 cui	 ieri	 abbiamo	 parlato
all’ultimo.	—	Da	questo	punto	proseguiremo	domani	le	nostre	osservazioni.



IL	SANGUE	COME	ESPRESSIONE	E
STRUMENTO	DELL’IO	UMANO

Dall’ultima	 conferenza	 abbiamo	 potuto	 vedere	 che	 l’uomo,	 come
organizzazione	fisica,	è	 limitato	verso	l’esteriore,	 in	certo	qual	modo,	dalla	sua
pelle.	 Se	 concepiamo	 l’organismo	 umano	 completamente	 nel	 senso	 in	 cui
abbiamo	 dovuto	 considerarlo	 nelle	 precedenti	 conferenze,	 è	 necessario	 che	 si
dica:	 è	 l’organismo	 stesso,	 con	 i	 suoi	 diversi	 sistemi	 di	 forze,	 che	 da	 a	 se
medesimo,	con	la	pelle,	un	limite	determinato	verso	il	di	fuori.	Insomma,	ci	deve
riuscir	 chiaro,	 che	 l’organismo	 umano	 è	 un	 sistema	 di	 forze	 tale,	 che	 si
determina	di	per	se	stesso	in	modo,	da	dare	a	se	medesimo	quei	contorni,	quella
forma,	 che	 ci	 si	 palesa	 nella	 formazione	 della	 nostra	 pelle.	Dobbiamo	 dunque
dire	veramente,	che	il	processo	di	vita	dell’uomo	ci	presenta	il	fatto	interessante,
che	 nella	 limitazione	 esteriore	 della	 forma	 ci	 dà,	 in	 certo	 qual	 modo,
l’espressione	 figurata	 della	 complessiva	 attività	 dei	 sistemi	 di	 forze
nell’organismo.	Ma	se	nella	pelle	stessa	ci	deve	venir	data	un’espressione	siffatta
dell’organismo,	 dobbiamo	 allora	 premettere,	 che	 entro	 la	 pelle,	 in	 una
determinata	guisa,	si	debba,	in	un	modo	qualsiasi,	trovare	l’	intero	uomo.	Perché
se	l’uomo,	quale	è,	deve	formarsi	in	modo,	che	la	pelle	esteriore	esprima,	come
limitazione	di	 forma	ciò	che	egli	è,	allora	nella	pelle	devesi	poter	 trovare	 tutto
ciò	 che	 appartiene	 al	 complesso	 dell’organizzazione	 dell’uomo.	 Ed
effettivamente,	 se	 esaminiamo	 ciò	 che	 appartiene	 all’insieme
dell’organizzazione	dell’uomo,	troveremo	come	veramente	nella	pelle,	dentro	la
pelle,	 vi	 sia	 ciò	 che	 è	 stato	 disposto	 nei	 sistemi	 di	 forze	 del	 complesso
dell’organismo.
Abbiamo	visto	cosi	anzitutto,	che	l’uomo	nel	suo	complesso,	quale	si	presenta

a	noi	come	uomo	terrestre,	ha	lo	strumento	del	suo	Io	nel	sistema	sanguigno,	di
guisa	che	egli	è	«	uomo	»	per	il	fatto,	che	alberga	un	«	Io	»	in	se,	e	che	questo	Io



può	crearsi	nel	sangue,	fin	dentro	al	sistema	fisico	un’espressione,	uno	strumento
di	cui	disporre.	Se	ora	la	superficie	del	nostro	corpo,	la	limitazione	della	nostra
forma	è	un	arto	essenziale	del	complesso	della	nostra	organizzazione,	dobbiamo
dire:	 il	 complesso	 di	 questa	 organizzazione	 deve	 agire	 attraverso	 il	 sangue	 fin
dentro	nella	pelle,	perché	vi	possa	essere,	in	genere,	un’espressione	della	intera
entità	 umana,	 in	quanto	 essa	 è	 fisica.	Se	 esaminiamo	 la	pelle,	 così	 quale	 ce	 la
dobbiamo	 raffigurare,	 costituita	 da	 vari	 strati,	 e	 tesa	 sull’intera	 superficie	 del
corpo,	troveremo	che
effettivamente,	dei	sottili	vasi	sanguigni	entrano	in	questa	pelle,	di	guisa	che

dobbiamo	 dire:	 attraverso	 questi	 sottili	 vasi	 sanguigni	 che	 entrano	 nella	 pelle,
l’Io	può	mandare	 le	sue	forze	e	crearsi,	per	mezzo	del	sangue,	 fin	dentro	nella
pelle,	un’espressione	dell’entità	umana.	Sappiamo	inoltre,	che	per	 tutto	ciò	che
possiamo	indicare	come	coscienza,	il	sistema	nervoso	è	lo	strumento	fisico.	E	in
quanto	 la	 delimitazione	 della	 superficie	 del	 corpo	 è	 un’espressione	 della
complessiva	compagine	dell’uomo,	anche	i	nervi	devono	estendersi	fin	dentro	ai
limiti	 della	 pelle,	 perché	 l’uomo	 si	 possa	 dare,	 nella	 limitazione	 cutanea,
un’espressione	 adeguata.	 Vediamo	 perciò,	 oltre	 ai	 sottili	 vasi	 sanguigni,	 che
giacciono	entro	gli	strati	della	pelle,	anche	le	estremità	dei	nervi,	che	di	solito	—
sebbene	non	del	tutto	giustamente	—	vengono	chiamate	«	papille	tattili	»,	perche
si	crede	che	l’uomo,	con	l’aiuto	di	queste	papille,	percepisca	il	mondo	esteriore
per	mezzo	del	senso	tattile,	cosi	come	percepisce	la	 luce	e	il	suono,	per	mezzo
degli	occhi	e	degli	orecchi.	Questo	non	è	il	caso	però;	in	seguito	vedremo	come
stanno	 le	 cose.	Troviamo	dunque	nella	pelle,	 io	 che	è	 l’espressione	o	 l’organo
corporeo	 dell’Io	 umano;	 vediamo	 però	 pure	 ciò	 che	 è	 l’espressione	 della
coscienza	 umana	 stendersi	 dentro	 nella	 pelle	 come	 nervi	 sottili,	 con	 i	 loro
filamenti.	 Dobbiamo	 poi	 cercare	 l’espressione	 di	 ciò	 che	 possiamo	 in	 genere
considerare	come	lo	strumento	del	processo	della	vita.	Altra	volta	già	abbiamo
richiamato	 l’attenzione,	 in	 un	 de-	 terminato	 modo,	 su	 questo	 strumento	 del
processo	della	vita,	parlando	della	secrezione.	E	in	questa	secrezione,	nella	quale
abbiamo	 visto,	 in	 certo	 qual	 modo,	 una	 specie	 di	 ostacolo	 che	 si	 presenta,
dobbiamo	 vedere	 l’espressione	 del	 processo	 vitale,	 in	 quanto	 come	 un	 essere
vivente,	 che	 vuole	 esistere	 nel	mondo,	 ha	 bisogno	 di	 segregarsi	 dall’esteriore.
Questo	rinchiudersi	può	verificarsi	soltanto	per	il	fatto,	che	esso	sperimenti	in	sé
medesimo	un	ostacolo.	Questo	sperimentare	di	un	ostacolo	in	sé	medesimo	viene
procurato	 per	 mezzo	 di	 organi	 di	 secrezione,	 i	 quali,	 in	 senso	 più	 esteso,	 si
possono	indicare	come	“glandule	“.	Le	glandule	sono	organi	di	secrezione,	e	in
quanto	 lo	 sono,	 si	 presenta	 in	 esse	 quell’ostacolo,	 che	 provoca	 interiormente
delle	 resistenze,	 perché	 un	 essere	 possa	 chiudersi	 nella	 propria	 interiorità.
Dobbiamo	dunque	premettere,	che	tali	organi	di	secrezione,	così	come	di	solito



stanno	 distribuiti	 nell’organismo,	 appartengono	 anche	 alla	 pelle;	 perché
troviamo	nella	pelle	degli	organi	di	secrezione,	delle	glandule	di	svariato	genere,
che	esercitano	dentro	la	pelle	quest’opera	di	secrezione	—	dunque	un	processo
vitale.	—	E	se	finalmente	chiediamo,	ciò	che	vi	è	al	di	sotto	di	questo	processo
vitale,	vedremo	quello	che	possiamo	chiamare:	il	puro	processo	delle	sostanze,	il
passaggio	 di	 esse	 da	 un	 organo	 all’altro.	 —	 Vorrei	 ora	 appunto	 pregarvi,	 di
distinguere	con	precisione	fra	un	processo	siffatto,	che	appartiene	alla	vita	ed	è
un	 processo	 di	 secrezione,	 che	 procura	 ostacoli	 interiori,	 e	 quel	 processo,	 che
trasporta	 le	 sostanze	 in	 modo	 puramente	 esteriore,	 che	 effettua	 la	 ripartizione
delle	 sostanze	 da	 un	 organo	 all’altro:	 i	 due	 processi	 non	 sono	 uguali.	 Per	 la
visione	 materialistica	 lo	 potrebbero	 essere;	 ma	 per	 una	 comprensione	 vivente
della	realtà	non	lo	sono.	Non	vi	è	organo	dell’organizzazione	umana,	che	serva
nella	vita	unicamente	al	 trasporto	delle	sostanze	da	un	organo	all’altro.	Ma	nel
momento,	 in	 cui	 le	 sostanze	 nutritive	 vengono	 assimilate	 dal	 processo	 vitale,
abbiamo	a	che	fare	con	quei	processi,	che	ci	vengono	dati	nei	processi	interiori
di	secrezione.	Discendiamo	dunque	dall’effettivo	processo	vitale	al	processo	del
corpo	 fisico,	 se	 diciamo	 ora:	 fisicamente,	 questo	 processo	 di	 secrezione	 ci	 si
palesa	in	modo,	che	le	sostanze	nutritive	assimilate	vengono	trasportate	nelle	più
diverse	parti	del	corpo	fisico	mentre	d’altra	parte	esso	è	un’attività	vivente:	e,	in
certo	 qual	 modo,	 l’acquisto	 dell’auto-consapevolezza	 da	 parte	 dell’organismo
nella	 sua	 interiorità,	 in	 conseguenza	della	 creazione	di	 ostacoli.	Per	mezzo	dei
processi	vitali	si	verifica	simultaneamente	un	 trasporto	delle	sostanze,	e	questo
avviene	 tanto	 nella	 pelle,	 quanto	 nelle	 altre	 parti	 dell’organismo.	 Le	 sostanze
nutritive	vengono	continuamente	 scartate,	vengono	nella	pelle	portate	 fuori,	 ed
eliminate,	attraverso	pure	il	processo	della	traspirazione,	di	guisa	che,	nel	senso
fisico,	 anche	 qui	 vi	 è	 fisicamente	 un	 cosiddetto	 trasporto,	 una	 trasformazione
delle	sostanze	nell’organismo.
Abbiamo	 così	 essenzialmente	 precisato,	 che	 soltanto	 nell’organo	 esteriore

della	 pelle	 si	 trovano,	 tanto	 il	 sistema	 sanguigno,	 come	 espressione	 dell’Io,
quanto	 pure	 il	 sistema	 nervoso,	 come	 espressione	 della	 coscienza;	 ora
gradualmente	 andrò	 dimostrando,	 che	 siamo	giustificati	 nel	 riassumere	 tutte	 le
manifestazioni	della	coscienza	con	l’espressione:	“corpo	astrale”;	di	riassumere
dunque	 il	 sistema	 nervoso	 come	 un’espressione	 del	 corpo	 astrale;	 che	 ciò	 che
possiamo	indicare	come	sistema	glandulare	è	un’espressione	del	corpo	eterico,	o
corpo	vitale,	e	che	l’effettivo	processo	distributivo	della	nutrizione	lo	dobbiamo
indicare	 come	 un’espressione	 del	 corpo	 fisico.	 Sotto	 questo	 riguardo	 tutti	 i
singoli	 arti	 dell’organismo	 umano	 stanno	 effettivamente	 entro	 il	 sistema	 della
pelle	 per	 mezzo	 di	 cui	 l’uomo	 si	 segrega	 dall’esteriore.	 Dobbiamo	 però
considerare,	 che	 tutti	 questi	 vari	 arti	 dell’organismo	 umano,	 come	 il	 sistema



sanguigno,	 il	 sistema	 nervoso,	 il	 sistema	 nutritivo	 ecc.,	 formano,	 nel	 loro
reciproco	 rapporto,	 un	 Tutto,	 e	 che,	 in	 certo	 qual	modo,	mentre	 consideriamo
questi	 quattro	 sistemi	 dell’organizzazione	 umana	 e	 li	 esaminiamo	 nel	 corpo,
l’organismo	umano	ci	si	presenta	da	due	parti.	Ci	si	presenta	effettivamente	da
due	parti	—	e	in	modo,	che	possiamo	dire:	l’organismo	umano	ha	un	significato
entro	la	nostra	esistenza	terrena	soltanto	se,	nel	suo	complesso	come	organismo,
esso	è	lo	strumento	dell’Io.	Ma	questo	lo	può	essere	soltanto,	se	lo	strumento	più
vicino,	 di	 cui	 l’Io	umano	 si	 possa	 servire,	 il	 sistema	 sanguigno,	 esiste	 in	 esso.
Veramente,	 possiamo	 dire:	 il	 sistema	 sanguigno	 e	 il	 primo	 strumento	 dell’Io
umano.	Ma	 il	 sistema	 sanguigno	non	 è	 possibile,	 se	 non	preceduto	 da	 tutti	 gli
altri	sistemi.	Il	sangue	non	è	soltanto,	nel	senso	delle	parole	del	poeta,	un	“succo
del	tutto	peculiare”,	ma	di	esso	si	può	vedere	facilmente,	che	cosi	quale	è,	non
può	 affatto	 esistere	 se	 non	 si	 dispone	 nell’intero	 organismo	 dell’uomo;	 è
necessario	che	per	la	sua	esistenza	sia	preparato	da	tutto	il	resto	dell’organismo
dell’uomo.	 Il	 sangue,	 come	 è	 nell’uomo,	 non	 può	 mai	 presentarsi	 altro	 che
nell’organismo	umano.	Indicheremo	in	seguito	con	poche	parole	il	rapporto	fra
sangue	 umano	 e	 sangue	 animale;	 si	 tratterà	 di	 un	 esame	 importante,	 perché	 la
scienza	 esteriore	 oggidì	 ne	 tiene	 poco	 conto.	—	Oggi	 abbiamo	 a	 che	 fare	 col
sangue	come	espressione	dell’Io	umano	—	anche	nei	riguardi	di	un’osservazione
fatta	 fin	 dal	 principio	 di	 queste	 conferenze,	 cioè,	 che	 quanto	 vien	 detto	 per
l’uomo,	non	si	può	senz’altro	applicare	ad	alcun	altro	essere	terrestre.	Possiamo
dunque	 dire:	 quando	 tutto	 il	 resto	 dell’organismo	 dell’uomo	 è	 edificato,	 come
ora	lo	è,	allora	e	capace	di	accogliere	in	sé	la	circolazione	del	sangue,	è	capace	di
avere	il	sangue;	può	dunque	avere	in	se	lo	strumento,	che	è	l’arnese	dell’Io.	Ma
per	questo	occorre,	che	sia	prima	edificato	il	complessivo	organismo	dell’uomo.
Sapete,	che	accanto	all’uomo	vi	sono	sulla	Terra	anche	degli	altri	esseri,	che

hanno	 apparentemente	 una	 certa	 affinità	 con	 l’uomo,	 che	 non	 sono	 però	 in
condizione	di	portare	a	espressione	un	Io	umano.	In	essi	è	manifesto,	che	ciò	che
negli	 altri	 sistemi	 somiglia	 alle	 predisposizioni	 umane,	 è	 edificato	 in	 modo
diverso	che	nell’uomo.	Insomma,	in	tutti	questi	sistemi,	che	precedono	il	sistema
sanguigno,	tutto	deve	essere	già	disposto,	per	potere	accogliere	il	sangue.	Cioè:
dobbiamo	 avere	 un	 sistema	 nervoso	 precisamente	 tale,	 da	 poter	 accogliere	 un
sistema	sanguigno	del	genere	del	sistema	sanguigno	umano;	dobbiamo	avere	un
sistema	glandulare	tale,	che	sia	appunto	preparato	per	la	circolazione	umana	del
sangue,	 e	 ugualmente	 il	 sistema	 nutritivo	 deve	 pure	 essere	 preparato
precisamente	per	 il	 sistema	sanguigno	dell’uomo.	Questo	 significa	a	 sua	volta,
che	 anche	 dall’altra	 parte	 dell’organismo	 umano	—	 per	 esempio,	 nel	 sistema
nutritivo,	che	abbiamo	indicato	come	esprimente	il	vero	corpo	fisico	dell’uomo
—	già	vi	deve	essere	la	predisposizione	all’Io.	L’intera	nutrizione	deve,	in	certo



qual	modo,	essere	diretta	e	guidata	attraverso	l’organismo	in	guisa,	che	il	sangue
possa	in	ultimo	muoversi	nel	suo	giusto	corso.	Che	significa	questo?
Supponiamo,	 poiché	 ogni	 cosa,	 essenzialmente,	 nella	 sua	 formazione,	 nel

genere	della	sua	attività,	è	dipendente	dall’entità	dell’uomo,	di	dover	disegnare
la	circolazione	del	sangue	—	ora	soltanto	schematicamente	—	con	questa	forma:
dobbiamo	 dire:	 questa	 circolazione	 deve	 ora	 essere	 accolta	 dal	 resto
dell’organismo;	 il	 resto	dell’organismo	la	deve	disporre	 in	se.	Vale	a	dire:	 tutti
gli	altri	sistemi	di	organi	devono	essere	condotti	al	posto	e	vicino	a	dove	vi	deve
essere	il	sangue.	Non	potremmo	avere	l’intero	contesto	dei	nostri	vasi	sanguigni,
per	es.,	nella	testa,	o	in	altra	parte	del	nostro	organismo,	così	quali	li	abbiamo,	—
se	 ovunque,	 dove	 il	 sangue	 deve	 circolare,	 non	 fossero	 state	 trasportate	 tutte
quelle	cose	adeguate,	che	vi	devono	essere;	cioè,	 i	 sistemi	di	 forze	 (che	 indico
ora	con	 la	 seconda	 linea)	devono	agire	nell’organismo	umano	—	a	cominciare
dal	 sistema	 della	 nutrizione	 —	 in	 modo,	 da	 trasportare	 nei	 posti	 adatti	 il
complesso	del	materiale	nutritivo,	 e	da	 formarlo	e	presentarlo	 in	modo,	 che	 in
quei	 posti,	 per	 mezzo	 di	 una	 siffatta	 formazione	 del	 materiale	 nutritivo,	 il
sistema	sanguigno	possa	conservare	precisamente	la	forma	che	segue	nel	proprio
corso,	 e	 possa	 divenire,	 in	 tal	 modo,	 un’espressione	 dell’Io.	 Dentro,	 perciò,	 a
tutti	 gl’impulsi	 del	 nostro	 apparato	 nutritivo	—	 dunque	 del	 nostro	 sistema	 di
organi	 più	 basso	—	 deve	 già	 essere	 stato	 posto	 ciò,	 che	 fa	 dell’uomo	 un	 Io.
Insomma,	l’intera	forma,	che	l’uomo	in	ultimo	ci	palesa,	deve	essere	incorporata
in	ciò,	che	noi	chiamiamo	 i	diversi	generi	di	nutrizione	dell’uomo.	Guardiamo
ora,	a	partir	dal	sangue,	tutti	quei	sistemi	di	organi	che	preparano	la	circolazione
del	 sangue,	—	 guardiamo	 lontano,	molto	 lontano	 dal	 nostro	 Io,	 quei	 processi,
che	 si	 svolgono,	 per	 cosi	 dire,	 nell’oscurità	 del	 nostro	 organismo.	 Mentre	 il
nostro	 sangue	è	 l’espressione	della	nostra	attività	come	 Io,	dunque	dell’attività
cosciente	che	anzitutto	abbiamo,	vi	è	in	noi	al	contempo	la	necessità	di	guardare
giù	nelle	oscure	profondità	del	nostro	organismo	e	di	dire	a	noi	stessi:	 il	modo
come	 il	 nostro	 organismo	 viene	 ivi	 edificato	 e	 formato	 per	 mezzo	 di	 altri
processi	—	 nei	 quali	 non	 sappiamo	 affatto	 come	 le	 singole	 sostanze	 vengano
trasportate	 ai	 posti	 dove	 occorre	 che	 siano,	 perché	 per	mezzo	 di	 tutti	 i	 singoli
sistemi	di	forze	il	nostro	organismo	venga	edificato	nel	modo,	quale	l’Io	lo	esige
—	 ci	 indica,	 che	 già	 a	 cominciare	 dai	 processi	 nutritivi,	 tutte	 le	 leggi,	 che
conducono	 in	 ultimo	 alla	 formazione	 della	 circolazione	 del	 sangue,	 esistono
nell’organismo	dell’uomo.
Il	sangue	come	tale	ci	rappresenta	soltanto	il	nostro	sistema	pi	mobile,	quello

più	movimentato.	E	 sappiamo	che	 se	 anche	 in	minima	misura	 c’intromettiamo
nella	 circolazione	 del	 sangue,	 quest’ultimo	 segue	 immediatamente	 vie	 diverse,
da	quelle	che	suole	seguire	nel	corso	regolare	della	vita	dell’uomo,	Basta	che	in



un	punto	qualunque	ci	si	punga,	e	il	sangue	prende	subito	a	quel	punto	una	via
diversa	da	quella	consueta.	Questo	fatto	è	di	straordinaria	importanza,	perché	da
esso	si	può	vedere,	che	il	sangue	è	l’elemento	più	cedevole	nel	corpo	umano;	che
esso	ha	la	sua	buona	base	negli	altri	sistemi	di	organi,	ma	che	è	al	contempo	il
più	 cedevole	 —	 è	 quello	 che	 ha	 minima	 stabilità	 interiore	 e	 che	 può	 essere
maggiormente	determinato	dalle	esperienze	dell’Io	cosciente.
Non	mi	occuperò	qui	delle	teorie	fantastiche	della	scienza	esteriore	sul	rossore

e	 il	 pallore	 dovuti	 a	 sentimenti	 di	 vergogna	 o	 di	 paura,	 ma	 voglio	 soltanto
indicare	 il	 fatto	 puramente	 esteriore:	 che	 a	 base	 di	 tali	 esperienze,	 come
sentimenti	di	paura,	di	spavento,	o	di	vergogna,	vi	sono	delle	esperienze	dell’Io,
che	si	possono	riconoscere	dalla	loro	azione	sul	sangue.	Nel	sentimento	di	paura
o	 di	 spavento	 si	 tratta,	 che	 noi	 vogliamo,	 in	 certo	 qual	 modo,	 difenderci	 da
qualcosa	che	 riteniamo	possa	agire	 su	di	noi:	 il	 nostro	 Io	 si	 ritrae	 sussultando.
Nel	 sentimento	 di	 vergogna	 si	 tratta	 che	 ci	 vorremmo	 nascondere,	 vorremmo
estinguere	 il	nostro	Io.	Ambedue	le	volte	—	tratterò	soltanto	del	fatto	esteriore
—	 il	 sangue	 segue	materialmente,	 come	 strumento	 esteriore	materiale,	 ciò	 che
l’Io	 sperimenta	 in	 sé:	 nel	 sentimento	 di	 paura	 e	 di	 spavento,	 in	 cui	 l’uomo
vorrebbe	 violentemente	 trarsi	 indietro	 da	 ciò	 da	 cui	 si	 sente	 minacciato,	 egli
diventa	pallido:	il	sangue	si	ritira	verso	il	centro,	verso	l’interiore;	se	l’uomo	nel
sentimento	 di	 vergogna	 si	 vorrebbe	 nascondere,	 vorrebbe	 estinguere	 il	 suo	 Io,
preferirebbe	sparire	o	infilarsi	in	un	nascondiglio	qualsiasi,	 il	sangue	si	estende
fino	alla	periferia,	sotto	l’influenza	di	ciò	che	l’Io	può	sperimentare.	Vedete	così,
che	 il	 sangue	 è	 nell’uomo	 il	 sistema	 che	 si	 adatta	 a	 seguire	 in	 modo	 ben
determinato	 le	esperienze	dell’Io.	Quanto	più	addentro	si	 scende	nei	 sistemi	di
organi,	 tanto	meno	 le	disposizioni	dei	sistemi	seguono	 il	nostro	Io,	 tanto	meno
sono	 disposti	 ad	 adattarsi	 completamente	 alle	 esperienze	 interiori	 dell’Io.	 In
quanto	a	ciò	che	concerne	il	sistema	nervoso,	sappiamo,	che	esso	è	disposto	in
determinate	 vie	 nervose,	 le	 quali	 rappresentano,	 nel	 loro	 corso,	 qualcosa	 di
relativamente	 fisso	 rispetto	 al	 sangue.	 Mentre	 il	 sangue	 è	 attivo,	 e	 sotto
l’impressione	delle	esperienze	dell’Io	può	essere	spostato	da	una	parte	del	corpo
all’altra,	 come	 succede	nel	 caso	della	 vergogna	 e	 della	 paura,	 invece	 delle	 vie
nervose	dobbiamo	dire,	 che	 lungo	di	 esse	 devono	 agire	 quelle	 forze,	 che	 sono
forze	della	coscienza,	e	che	queste	non	possono	trasportare	il	materiale	nervoso
da	 un	 posto	 all’altro,	 come	 può	 verificarsi	 per	 quello	 del	 sangue.	 Questo	ma‐
teriale	del	sistema	nervoso	e	già	più	fisso	di	quello	del	sangue.	E	ancora	più	lo	è
il	sistema	glandulare,	che	ci	mostra	delle	glandule	con	funzioni	ben	determinate,
in	posti	speciali	dell’organismo.	Se	una	glandula	deve	essere	attivata	da	una	cosa
qualsiasi	 per	 un	 determinato	 scopo,	 essa	 non	 può	 essere	 stimolata	 da	 corde
nervose;	ma	questa	glandula	deve	venire	stimolata	proprio	al	posto	dove	si	trova.



Ciò	 che	 vi	 è	 nel	 sistema	 glandulare	 è	 dunque	 ancora	 più	 fisso,	 e	 dobbiamo
stimolare	 le	 glandule	 là	 dove	 stanno.	Mentre	 noi	 possiamo	 guidare	 l’atti-	 vita
nervosa	 lungo	 i	 cordoni	 nervosi,	 (abbiamo	 là	 anche	 dei	 filamenti	 di
congiunzione,	che	ricollegano	i	singoli	gangli	nervosi	fra	di	loro)	la	glandula	va
cercata	 invece	 nel	 posto	 dove	 sta.	 Questo	 processo,	 in	 certo	 qual	 mo	 do	 di	 “
consolidamento	 ”,	 questo	 processo	 d’interiore	 “	 determinatezza	 ”	 non	 di	 “
determinabilità	”	—	si	esprime	ancora	più	in	tutto	ciò,	che	appartiene	al	sistema
della	 nutrizione	 per	mezzo	 di	 cui	 l’uomo	 s’incorpora	 direttamente	 le	 sostanze,
per	 diventare	 un	 essere	 fisico-	 sensibile.	 Nondimeno	 questa	 incorporazione	 di
sostanze	deve	provvedere	a	una	completa	preparazione	per	lo	strumento	dell’Io,
e	anche	per	gli	altri	sistemi.
Possiamo	dunque	dire:	consideriamo	l’organismo	umano	anzitutto	nei	riguardi

del	suo	sistema	più	basso	—	del	sistema	nutritivo	nel	senso	più	esteso,	per	mez‐
zo	di	cui	 le	sostanze	dell’organismo	vengono	 trasportate	 in	 tutte	 le	membra;	 la
disposizione	di	queste	sostanze	deve	verificarsi	 in	modo,	che	 la	 formazione,	 la
costruzione	esteriore	dell’uomo	possa	svolgersi	in	guisa,	che	nell’organizzazione
umana	 sia	 possibile	 in	 ultimo	 l’espressione	 dell’Io.	 A	 questo	 fine	 molte	 cose
sono	necessarie.	Non	soltanto	occorre	che	le	sostanze	nutritive	siano	trasportate
nei	modi	più	diversi	e	immagazzinate	nei	punti	più	diversi	dell’organismo,	ma	a
tal	 fine	 è	 anche	 necessario,	 che	 ogni	 possibile	 precauzione	 sia	 presa,	 per
determinare	la	forma	esteriore	dell’organismo	umano.
Ora	 è	 importante	 che	 ci	 si	 renda	 chiaramente	 conto	di	 quanto	 segue.	 In	 ciò,

che	abbiamo	chiamato	la	pelle,	sono	rappresentati	tutti	i	sistemi	dell’organismo
umano,	di	guisa	che	arriviamo	perfino	al	sistema	più	basso,	al	sistema	nutritivo,
e	possiamo	dire:	nella	pelle	viene	riversato	tutto	ciò	che,	nei	senso	più	assoluto,
appartiene	a	quanto	v’ha,	nei	sistema	fisico	dell’uomo,	di	sistema	nutritivo.	Ma
potete	facilmente	pensare	che	questa	pelle	in	sé	—	sebbene	contenga	tutti	questi
sistemi	 —	 ha	 un	 gran	 difetto.	 Essa,	 così	 come	 è	 nell’uomo,	 ha	 la	 forma
dell’organismo	umano;	di	per	sé	stessa	essa	non	ne	avrebbe	quella	forma:	di	per
sé	stessa,	sebbene	abbia	in	sé	tutti	i	sistemi	di	organi,	non	sarebbe	in	condizione
di	dare	all’uomo	la	delimitazione	della	sua	forma.	Se	esistesse	soltanto	ciò	che	è
nella	 pelle,	 l’uomo	 ricadrebbe	 su	 se	 stesso,	 per	 mezzo	 di	 essa	 l’uomo	 non
potrebbe	sostenersi	in	forma	eretta.	Da	questo	vediamo,	che	sono	necessari,	non
soltanto	quei	processi	di	nutrizione	che	fanno	della	pelle	un	sistema	fisico;	bensì
occorre	 la	 possibilità	 anche	 dei	 diversissimi	 altri	 processi	 nutritivi,	 che
determinano	 la	 complessiva	 forma	 dell’organismo	 umano.	 Ci	 sarà	 facile	 di
comprendere,	 che	 ora	 dovremo	 considerare	 come	 processi	 nutritivi	 trasformati
quei	 processi	 di	 nutrizione,	 che	 si	 svolgono	 nelle	 cartilagini	 e	 nelle	 ossa.	 Che
processi	sono?



Se	 il	 materiale	 delle	 nostre	 sostanze	 nutritive	 viene	 guidato	 fino	 a	 una
cartilagine	o	a	un	osso,	vi	è,	in	ultima	analisi,	trasportato	soltanto	come	materiale
fisico,	e	ciò	che	troviamo	in	ultimo	nella	cartilagine	o	nell’osso,	non	è	altro	che
sostanza	 nutritiva	 trasformata;	 ma	 essa	 è	 trasformata	 diversamente	 che	 nella
pelle.	 Perciò	 possiamo	 dire:	 abbiamo	 bensì	 nella	 pelle	 le	 sostanze	 nutritive
trasformate,	 che	 si	 dispongono	 lungo	 la	 forma	 del	 limite	 esteriore	 del	 nostro
corpo,	per	 fare	 ivi	di	noi	de-	gli	uomini	 fisici;	ma	nel	modo	come	 il	materiale
nutritivo	viene	disposto	nelle	ossa,	dobbiamo	vedere	un	processo	nutritivo,	che
si	 arrotonda	 a	 forma	 umana,	 che	 però	 è	 un	 processo	 nutritivo	 trasformato,
rispetto	 a	 quello	 che	 arriva	 a	 esprimersi	 nella	 pelle.	 E	 ora	 non	 ci	 riuscirà	 più
affatto	difficile,	prendendo	in	certo	qual	modo	a	modello	le	osservazioni	già	fatte
per	 il	 sistema	 nervoso,	 di	 raffigurarci	 anche	 questo	 complessivo	 sistema	 di
nutrizione,	il	sistema	di	trasporto	dei	mezzi	nutritivi.
Se	consideriamo	 la	pelle,	che	chiude	 in	ultimo	 l’uomo	verso	 l’esteriore,	e	se

guardiamo	le	sostanze	nutritive	che	creano	il	 limite	esteriore,	 il	quale	di	per	sé
solo	 conferisce	 bensì	 all’uomo	 la	 superficie,	ma	 non	 potrebbe	mai	 produrre	 la
forma	umana,	ci	riuscirà	chiaro,	che	questo	genere	di	nutrizione	della	pelle	è	il
più	recente	nell’organismo	umano,	e	che	nel	modo	come	vengono	nutrite	le	ossa,
dobbiamo	vedere	un	processo,	che	sta	con	la	nutrizione	della	pelle	in	un	rapporto
analogo	 a	 quello	 che	 abbiamo	potuto	 stabilire	 fra	 il	 processo	della	 formazione
del	cervello	e	il	processo	di	formazione	del	midollo	spinale.	Mentre	il	cervello	ci
è	apparso	come	l’organo	più	antico,	e	il	midollo	spinale	come	il	più	giovane	—	e
il	 cervello	 come	 un	midollo	 spinale	 trasformato	—	 potremo	 con	 ugual	 diritto
dire:	 ciò	 che	 ve-	 diamo	 in	 ultimo	 esteriormente	 nel	 processo	 della	 formazione
della	 pelle,	 raffiguriamocelo	 trasformato,	 a	 un	 gradino	 successivo:	 allora	 lo
potremo	scorgere	nel	processo	di	nutrizione	più	solido	e	in	se	medesimo	consoli‐
date,	quale	si	presenta	nella	 formazione	della	cartilagine	e	 in	quella	delle	ossa.
Questo	 esame	 dell’organismo	 umano	 tenderebbe	 a	 farci	 pensare:	 ciò	 che	 si
presenta	 a	 noi	 oggi	 come	 sistema	 osseo,	 in	 cui	 ci	 si	 palesa	 un	 genere
interiormente	 solido,	 in	 certo	 qual	 modo,	 terreo,	 di	 processo	 nutritivo,	 si
svolgeva	prima	effettivamente	anche	con	una	sostanza	più	molle,	e	soltanto	più
tardi	 si	 è	 solidificato,	 formandosi	 a	 sistema	 osseo	 solido.	 Questo	 può	 essere
dimostrato	anche	per	mezzo	della	scienza	esteriore,	che	ci	può	insegnare,	come
certe	formazioni,	che	più	tardi	sono	chiaramente	ossa	nell’organismo	umano,	si
presentano,	 nell’età	 infantile,	 ancora	 molli,	 cartilaginose.	 Questo	 significa
dunque,	che	da	una	massa	più	molle,	cartilaginosa,	le	ossa	si	formano	per	mezzo
dell’immagazzinamento	di	materiale	nutritivo	diverso	da	quello	che	si	deposita
nelle	masse	cartilaginose.	Abbiamo	qui	già	il	passaggio	da	una	forma	più	molle	a
una	pi	 solida,	quale	anche	oggi	 si	verifica	nella	vita	 individuale	dell’uomo.	Se



dunque	scorgiamo	nella	cartilagine	uno	stadio	antecedente	delle	ossa,	possiamo
dire:	 l’intero	 immagazzinamento	 del	 sistema	 osseo	 ci	 appare	 di	 già
nell’organismo	come	qualcosa,	che,	per	cosi	dire,	rappresenta	un	ultimo	risultato
di	quei	processi,	 che	ci	 si	 affacciano,	per	esempio,	nella	nutrizione	della	pelle.
Dapprima	tutto	deve	trasformare	le	sostanze	nel	modo	più	semplice	in	sostanze
molli,	 spingendole	 verso	 gli	 organi	 del	 corpo;	 e	 quando	 questo	 lavoro	 è	 fatto,
allora,	 perché	 possa	 in	 ultimo	 riuscire	 la	 forma	 complessiva	 dell’organismo
umano,	 il	 processo	 nutritivo	 può	 svolgersi	 e	 delle	 determinate	 parti	 possono
venire	indurite	a	materiale	osseo.	Il	modo	però	come	ci	si	presentano	le	ossa,	ci
autorizza	 a	 dire:	 al	 di	 là	 della	 formazione	 delle	 ossa	 non	 abbiamo	 veramente
nessun	progresso	ulteriore	del	processo	nutritivo,	almeno	in	quanto	l’uomo	viene
considerato	al	suo	attuale	grado	di	evoluzione.	Mentre	da	una	parte	nel	materiale
sangue	 abbiamo	 ciò	 che	 di	 più	 cedevole	 vi	 è	 come	 sostanza	 nell’uomo,	 nella
sostanza	ossea	invece	—	in	quello	che	ci	si	presenta	nella	forma	ossea,	abbiamo
ciò	 che	 non	 si	 può	 influenzare,	 ciò	 che	 si	 e	 solidificato	 fino	 a	 un	 determinato
punto,	al	di	là	del	quale	non	può	andare;	e	arrivato	a	un	determinato	punto	nella
forma	più	solida.	Veramente,	se	proseguiamo	le	prime	nostre	osservazioni,	che	il
sangue	è	lo	strumento	più	cedevole	dell’uomo,	mentre	i	nervi	già	lo	sono	meno,
dobbiamo	dire:	nel	sistema	osseo,	che	sta	a	base	di	tutta	l’organizzazione	umana,
abbiamo	ciò,	che	e	arrivato	all’ultimo	punto	della	sua	evoluzione	—	in	quanto	si
consideri	l’uomo	al	suo	stadio	attuale	—	ciò	che	rappresenta	un	ultimo	prodotto
di	 trasformazione.	 Quindi	 anche	 tutto	 ciò	 che	 appartiene	 alla	 formazione	 del
sistema	osseo	—	benché	debba	essere	 tale,	da	assestarsi	completamente	sull’Io
—	succede	in	modo,	che	in	ultimo	le	ossa	possano	essere	portatrici	e	sostegno	di
quell’organismo,	perche	le	correnti	del	sangue	scorrano	in	modo	giusto,	perché
l’Io	umano	possa	avere	in	esse	uno	strumento.
Vorrei	 sapere,	 se	 sia	 possibile	 guardare	 senza	 profonda	 meraviglia

l’organismo	 umano,	 senza	 dire	 a	 se	 stessi:	 ho	 qui	 dinanzi	 a	 me	 ciò	 che	 deve
avere	 superato	 le	 più	 grandi	 trasformazioni,	 il	maggior	 numero	 di	 gradini,	 ciò
che	deve	avere	incominciato	dal	grado	più	basso	di	un	processo	di	nutrizione,	e
poi	 finalmente	 essere	 salito	 attraverso	 molte,	 infinite	 epoche,	 fino	 al	 sistema
osseo;	 questo	 è	 stato	 in	 ultimo	 formato	 in	 modo,	 da	 poter	 essere	 il	 solido
portatore,	il	solido	sostegno	dell’Io!	Quando	ci	si	accorge,	come	fin	dentro	alle
formazioni	delle	 singole	ossa	 la	 tendenza	all’Io	esercita	 la	 sua	azione,	di	guisa
che	 in	 ultimo	 l’uomo	 possa	 essere	 portatore	 dell’Io,	 chi	 potrebbe	 non	 essere
riempito	di	meraviglia	di	 fronte	a	questa	costruzione	dell’organismo	umano,	di
guisa	 da	 poter	 dire:	 «	 consideriamo	 quest’uomo;	 nel	 sistema	 sanguigno	 ci
vengono	 dati,	 in	 certo	 qual	 modo,	 due	 poli	 dell’esistenza	 fisica:	 il	 sistema
sanguigno	che	è	il	sistema	più	cedevole,	e	il	sistema	osseo,	che	interiormente	è



più	solido,	più	resistente,	ed	è	arrivato	al	massimo	punto	di	fissità	».	 In	questo
sistema	 osseo	 dell’uomo	 l’organizzazione	 fisica	 ha	 trovato	 anzitutto	 un’ultima
espressione,	 un	ultimo	 termine,	mentre	nel	 sistema	 sanguigno	 l’organizzazione
fisica	dell’uomo	ha	iniziato,	in	un	determinato	senso,	all’attuale	grado	della	sua
esistenza,	 un	nuovo	principio.	Se	guardiamo	 il	 nostro	 sistema	osseo,	 possiamo
dire:	 «	 noi	 veneriamo	 in	 questo	 sistema	 osseo	 un	 ultimo	 termine
dell’organizzazione	fisica	umana».	E	se	guardiamo	il	nostro	sistema	sanguigno,
possiamo	dire:	vediamo	in	esso	un	principio,	qualcosa	che	ha	potuto	cominciare
soltanto,	 dopo	 che	 tutti	 gli	 altri	 sistemi	 l’hanno	 preceduto	 in	 questa	 or‐
ganizzazione	 umana	 ».	 Del	 sistema	 osseo	 possiamo	 dire:	 il	 suo	 primo	 germe,
come	 germe	 molle,	 deve	 già	 essere	 esistito	 prima	 che	 le	 glandule	 potessero
assestarsi	 nell’organismo:	 perché	 le	 glandule	 dovevano	 prima	 essere	 portate,
dalle	forze	ossee,	alle	località	per	esse	adatte,	—	così	pure	il	tracciato	dei	nervi	e
del	 corso	del	 sangue.	 Il	 più	vecchio	 sistema	di	 forze	dell’organismo	umano	 lo
abbiamo	 nel	 sistema	 osseo;	 cosi	 questo	 sistema	 osseo	 sta	 a	 base	 della	 nostra
organizzazione.
Se	 consideriamo	 dunque	 questi	 due	 estremi	 esteriori	 dell’organizzazione

umana,	 abbiamo	 nel	 nostro	 sistema	 sanguigno	 l’elemento	 più	 mobile;	 esso	 è
talmente	 attivo	 in	 noi,	 che	 fino	 a	 un	 determinate	 grado	 segue	 ogni	 interiore
emozione	dell’Io;	 e	nel	 sistema	osseo	 abbiamo	ciò	 che	 è	quasi	 completamente
sottratto	all’influenza	dell’Io,	ciò	fino	a	cui	non	possiamo	arrivare	col	nostro	Io
—	nondimeno,	 nella	 sua	 forma,	 già	 vi	 è	 l’intera	 organizzazione	 dell’Io.	 In	 tal
modo	—	 considerati	 dall’esteriore	—	 il	 sistema	 sanguigno	 e	 il	 sistema	 osseo
stanno,	nell’uomo,	uno	di	fronte	all’altro,	come	un	principio	e	una	fine.	E	se	noi
guardiamo	 noi	 stessi,	 col	 nostro	 sistema	 sanguigno,	 che	 segue	 continuamente
ogni	 emozione	 dell’Io,	 diremo:	 “nel	 sangue	 mobile	 si	 esprime	 bene	 la	 vita
umana”.	 E	 se	 guardiamo	 il	 nostro	 sistema	 osseo,	 diciamo	 a	 noi	 stessi:	 «	 è
piuttosto	 isolato;	 esso	 si	 sottrae	 alla	 nostra	 vita	 umana	 e	 non	 le	 serve	 che	 di
sostegno	».	O	pure	con	altre	parole,	diremo:	il	nostro	sangue	pulsante	è	la	nostra
vita;	 il	nostro	 sistema	osseo	è	ciò	che	già	 si	 è	 sottratto	—	perché	è	un	signore
così	vecchio	—	alla	vita	immediata,	ciò	che	già	se	ne	è	separato,	e	non	vuole	più
servire	 che	 da	 sostegno,	 non	 vuole	 più	 dare	 che	 la	 forma.	 Mentre	 nel	 nostro
sangue	viviamo,	nel	 nostro	 sistema	osseo,	 invece,	 siamo,	 in	ultima	 analisi,	 già
morti.	E	vi	prego,	di	considerare	questa	massima	come	motivo	dominante	delle
conferenze	 che	 seguiranno:	 perché	 da	 essa	 risulteranno	 dei	 fatti	 fisiologici
importanti:	«	mentre	nel	nostro	sangue	viviamo,	nel	nostro	sistema	osseo	siamo
veramente	 già	morti	 ».	 Il	 nostro	 sistema	 osseo	 è	 come	 un’armatura,	 è	 ciò	 che
meno	è	vivente	in	noi,	e	che	ci	serve	soltanto	come	armatura	di	sostegno.
Fin	da	principio	abbiamo	visto	nell’uomo	una	dualità.	Ora	questa	dualità	ci	si



presenta	di	nuovo	in	altro	modo;	da	un	canto,	abbiamo	nel	nostro	sangue	ciò	che
nell’uomo	vi	ha	di	pi	attivo,	di	più	vivente	—	e	dall’altro	canto,	come	qualcosa
che	si	sottrae	alla	nostra	attività	umana	e	che	già	porta	effettivamente	la	morte	in
sé,	abbiamo	il	nostro	sistema	osseo.	Il	nostro	sistema	osseo	è	anche	ciò,	che	in
certo	 modo,	 nella	 sua	 forma,	 meno	 è	 soggetto	 alla	 vita	 del	 nostro	 Io.	 Questo
sistema	osseo,	perciò,	ha	già	raggiunto	nella	sua	forma	un	determinato	 termine
—	anche	se	più	tardi	crescerà	ancora	—	all’epoca	in	cui	nell’uomo	le	esperienze
dell’Io	 cominciano	 a	 divenire	 interiormente	 attive;	 con	 il	 cambio	 dei	 denti	 il
sistema	osseo	si	è	dato	sostanzialmente	la	sua	forma;	dopo	crescono	soltanto	le
forme	 che	 esso	 ha	 ricevute.	 La	 formazione	 dei	 denti,	 verso	 il	 settimo	 anno,	 è
l’ultima	cosa	che	può	ancora	nascere	dal	sistema	osseo.	Appunto	a	quel	tempo	si
verifica	 lo	 sviluppo	principale	del	nostro	 sistema	osseo,	nel	 tempo	cioè,	 in	 cui
noi	 stessi	 ancora	 siamo	 sottratti	 alla	 nostra	 attività	 interiore.	 Possono	 essere
commessi	 massimi	 errori	 nella	 nutrizione,	 allorché	 il	 sistema	 osseo	 si	 edifica
dagli	oscuri	sostrati	e	dalle	forze	del	nostro	organismo.	Proprio	per	mezzo	della
nutrizione	possono	essere	commessi	 allora	degli	 errori	nei	 riguardi	del	 sistema
osseo.	In	quegli	anni	appunto	possono	prepararsi	quelle	malattie	delle	ossa	come
la	rachitide	e	simili,	le	quali	provengono	principalmente	dal	fatto,	che	i	processi
nutritivi	 in	 quegli	 anni	 non	 sono	 stati	 diretti	 giustamente.	 In	 questo	 vediamo,
come	ciò	che	è	sottratto	al	nostro	Io,	agisce	dentro	al	sistema	osseo.
Il	 caso	 è	 completamente	 diverso	 per	 il	 sistema	 sanguigno,	 che	 segue

attivamente	 la	 nostra	 singola	 vita	 umana,	 e	 che	 più	 di	 qualunque	 altra	 cosa
dipende	dai	processi	del	nostro	sperimentare	interiore.	Non	è	che	una	specie	di
sofisma	da	parte	della	scienza	esteriore	di	credere,	che	il	sistema	nervoso	sia,	più
di	quello	 sanguigno,	dipendente	dalle	nostre	 esperienze	 interiori.	 Indicherò	ora
una	delle	più	semplici	influenze	sul	sistema	sanguigno	da	parte	delle	esperienze
dell’Io	in	una	manifestazione	quale,	per	esempio	il	rossore	della	vergogna,	dove
si	 verifica	 un’affluenza	 del	 sangue;	 e	 quando	 diventiamo	 pallidi	 per	 paura	 o
terrore,	 abbiamo	 delle	 espressioni	 chiare,	 fuggevoli,	 delle	 espe	 rienze	 dell’Io
nello	 strumento	 dell’Io.	 L’Io,	 quale	 si	 sente	 nella	 paura	 o	 nella	 vergogna,	 si
esprime	nel	 suo	 strumento,	nel	 sangue.	Potete	dunque	 raffigurarvi	—	anche	 se
ciò	 si	 esprime	 soltanto	 in	 procedimenti	 transitori	 —	 come	 delle	 esperienze
durevoli,	abitudinarie	dell’Io,	si	debbano	esprimere	nell’elemento	eccitabile	del
sangue.	Non	vi	è	passione,	istinto	o	affetto,	che	si	abbiano	per	abitudine,	o	che
arrivino	a	esprimersi	in	modo	esplosivo,	che	non	siano	trasferiti	come	esperienze
interiori	 nel	 sangue,	 quale	 strumento	 dell’Io	 —	 e	 in	 quello	 trovino	 la	 loro
espressione	 esteriore.	 Tutti	 gli	 elementi	 malsani	 dello	 sperimentare	 dell’Io
vengono	anzitutto	a	esprimersi	nel	sistema	del	sangue.	E	sempre,	ogni	qualvolta
si	 voglia	 comprendere	 alcunché	 di	 ciò	 che	 si	 svolge	 nel	 sangue,	 è	 importante,



non	 soltanto	di	 informarsi	del	processo	nutritivo,	ma	 sopra-	 tutto	di	 ricercare	 i
processi	 psichici,	 in	 quanto	 sono	 esperienze	 dell’Io,	 quali	 le	 disposizioni
d’animo,	 le	 passioni	 durevoli,	 gli	 affetti	 ecc.	 Soltanto	 un	 atteggiamento
materialistico	dirigerà	la	sua	attenzione	principalmente	sulla	nutrizione	nel	caso
di	disturbi	del	 sistema	sanguigno.	Perché	 la	nutrizione	del	 sangue	si	basa	sulla
nutrizione	del	sistema	fisico,	del	sistema	glandulare,	del	sistema	nervoso	ecc.	e
in	 ultima	 analisi,	 i	 mezzi	 nutritivi	 sono	 già	 molto	 filtrati,	 quando	 arrivano	 al
sangue.	Perché	dunque	 il	 sangue	venga	danneggiato	da	parte	esteriore,	occorre
che	vi	sia	già	una	malattia	completamente	essenziale	dell’organismo,	per	contro
tutti	i	processi	animici,	i	processi	dell’Io	reagiscono	proprio	su	ciò,	che	si	svolge
nella	circolazione	del	sangue.
E’	dunque	il	nostro	sistema	osseo	che	si	sottrae	maggiormente	ai	processi	del

nostro	 Io	—	e	cosi	 il	 nostro	 sistema	 sanguigno	è	principalmente	 connesso	con
tutti	 i	 processi	 del	 nostro	 Io.	 Si,	 questo	 sistema	 osseo	 ha	 una	 costituzione,	 si
potrebbe	 dire,	 completamente	 indipendente	 dall’Io	 umano	—	 pur	 essendo	 nel
senso	 dell’Io	 umano;	 —	 tranne	 un	 unico	 punto	 del	 sistema	 osseo,	 che
indubbiamente,	 per	 il	 fatto	 che	 rappresenta	 un’eccezione,	 perché	 non	 è
insensibile	 come	 il	 resto	 all’influenza	 dell’Io,	 ha	 dato	 occasione	 a	 varie
perturbazioni.
Voi	sapete,	che	vi	è	una	frenologia,	una	indagine	del	cranio.	Questa	indagine

delle	ossa	gradualmente	—	sebbene	venga	da	molti	materialisti	considerata	come
un	 pregiudizio	 anche	 là,	 dove	 viene	 coltivata	 onestamente,	 ha	 assunto,
conformemente	 alla	 moda	 generale	 della	 nostra	 epoca,	 una	 sfumatura
materialistica.	 All’ingrosso	 possiamo	 dire:	 in	 generale	 la	 frenologia	 viene
coltivata	in	modo,	che	nelle	forme	della	modellatura	del	nostro	cranio	vengono
cercate	le	qualità	interiori	del	nostro	Io;	in	certo	qual	modo,	vengono	stabiliti	dei
punti	 di	 vista	 generali:	 questa	 protuberanza	 significa	 questo,	 l’altra	 quello.	 Si
vogliono	scoprire	le	qualità	umane	dalle	diverse	protuberanze	che	si	palesano	sul
nostro	cranio,	di	guisa	che	nel	sistema	osseo	del	nostro	cranio	la	frenologia	cerca
effettivamente	 una	 specie	 di	 espressione	 plastica	 del	 nostro	 Io.	 La	 frenologia
però,	 coltivata	 a	 quel	 modo,	 sebbene	 cerchi	 apparentemente	 delle	 espressioni
spirituali	 nella	 costruzione	 delle	 singole	 ossa,	 è	 non	 di	meno	 un’esagerazione.
Perché	un	osservatore	veramente	esatto	sa,	che	non	vi	è	alcun	cranio	umano	che
sia	 simile	 a	 un	 altro,	 e	 che	 in	 via	 generate	 non	 si	 possono	 mai	 indicare
protuberanze	 o	 infossamenti	 per	 questa	 o	 quella	 facoltà;	 perché	 ogni	 singolo
cranio	 si	 differenzia	 talmente	 dall’altro,	 che	 in	 ogni	 singolo	 cranio	 umano	 ci
troviamo	di	fronte	a	forme	differenti.
Abbiamo	 dunque	 detto,	 che	 il	 sangue	 segue	 principalmente	 l’Io	 nella	 sua

attività,	mentre	la	costruzione	ossea	invece	si	sottrae	all’influenza	dell’	Io,	è	ciò



che	 meno	 lo	 segue.	 Nondimeno	 —	 mentre	 le	 ossa	 in	 generale	 appaiono
tipicamente	 disposte	 —	 le	 ossa	 del	 cranio	 e	 anche	 quelle	 della	 faccia	 ci	 si
palesano	conformi,	 in	un	determinate	modo,	all’Io	umano.	Ma	chi	 considera	 il
cranio,	 sa	 —	 nonostante	 che	 l’uomo	 stesso	 sia	 individuale,	 e	 che	 anche	 la
costruzione	 del	 suo	 cranio	 sia	 individuale,	 —	 che	 nondimeno	 questa
meravigliosa	 configurazione	 del	 cranio	 è	 stata	 disposta	 fin	 da	 principio,	 in
corrispondenza	della	singola	individualità	umana,	e	che	si	deve	sviluppare,	come
le	altre	ossa,	—	ma	 in	modo	diverso	presso	ogni	uomo.	Da	che	cosa	proviene
questo?	 Proviene	 dalla	 medesima	 ragione,	 per	 cui	 le	 facoltà	 individuali
dell’uomo	si	sviluppano	 in	generale;	perché	 il	complesso	della	vita	 individuale
umana	non	si	svolge	soltanto	da	nascita	a	morte,	ma	si	svolge	anche	attraverso
molte	 incarnazioni.	Mentre	 il	 nostro	 Io,	dunque,	non	ha	 influenza	nella	 attuale
incarnazione	sulla	costruzione	del	cranio,	esso	ha	sviluppato,	dopo	le	esperienze
della	sua	 incarnazione	precedente,	 le	 forme	determinanti	per	 la	costruzione	del
cranio,	e	 le	ha	appunto	sviluppate	durante	 l’epoca	 intermedia,	 fra	 la	morte	e	 la
prossima	 nascita;	 sono	 queste	 forze	 che	 determinano	 la	 forma	 del	 cranio	 in
questa	 attuale	 incarnazione.	 Come	 l’Io	 è	 stato	 nella	 incarnazione	 precedente,
ecco	ciò	che	determina	la	forma	del	cranio	in	questa	incarnazione,	di	guisa	che
nella	costruzione	del	nostro	cranio	abbiamo	un’espressione	esteriore	plastica	del
modo	 come	 noi	—	 ogni	 singolo	 uomo	 di	 nuovo	 individualmente	—	 abbiamo
vissuto	 e	 agito	 nella	 incarnazione	 precedente.	 Mentre	 tutte	 le	 altre	 ossa
esprimono	 in	noi	 qualcosa	di	 generalmente	umano,	 il	 cranio	 esprime	nella	 sua
forma	esteriore,	ciò	che	eravamo	in	un’incarnazione	precedente.
Cosi	l’elemento	più	attivo	del	sangue	può	essere
determinato	 dall’Io	 in	 questa	 incarnazione;	 in	 nostre	 ossa	 pero	 si	 sono	 già

completamente	 sottratte	 in	 questa	 incarnazione	 all’influenza	 dell’Io	—	perfino
nel	loro	ultimo	residuo,	le	ossa	del	cranio;	le	quali	però	neppure	seguono	più	l’Io
in	questa	incarnazione,	ma	lo	seguono	soltanto	nel	modo	come	esso	si	sviluppa
da	 una	 incarnazione	 all’altra,	 e	 nel	 tempo	 intermedio	 si	 forma	 le	 forze
plasmatrici	in	guisa	da	arrivare,	proprio	nelle	ossa	del	cranio,	a	dare	espressione
a	 quello	 che	 eravamo	 nell’incarnazione	 precedente.	 Una	 dottrina	 generale	 di
frenologia	non	vi	è;	ma	—	detto	brevemente	—	dobbiamo	giudicare	ogni	uomo
di	per	sé	stesso,	e	giudicare	della	costruzione	del	nostro	cranio	come	di	un’opera
d’arte.	Dobbiamo	indubbiamente	vedere	nella	costruzione	del	cranio	qualcosa	di
individuale,	 ma	 qualcosa	 di	 individuale	 che	 è	 un’	 espres	 sione	 dell’Io	 in	 una
precedente	 incarnazione.	 Così	 vediamo,	 che	 perfino	 questa	 forma	 della
costruzione	delle	ossa,	quale	ci	si	presenta	nella	struttura	del	cranio,	è	talmente
sottratta	al	sangue,	che	l’Io	non	ha	più	influenza	alcuna	su	di	essa;	ne	ha	soltanto
ancora	 al	 passaggio	 fra	 morte	 e	 una	 nuova	 nascita,	 nel	 tempo	 in	 cui	 dopo	 la



morte	 accoglie	 forze	 più	 potenti,	 per	 superare	 quelle	 forze,	 che	 già	 si	 sono
completamente	sottratte	all’	attività	umana,	e	per	adattarsele.	Se	dunque	si	parla
dell’	 idea	 della	 rincarnazione	 e	 si	 dice:	 “questa	 è	 una	 cosa	 che	 si	 sottrae	 in
generale	 al	 nostro	 giudizio,	 alla	 nostra	 ragione”,	 si	 può	 rispondere	 in	 un
determinate	senso:	“vi	potete	convincere	assolutamente,	che	l’Io	umano	vi	era	in
un’incarnazione	precedente;	quando	si	tocca	una	testa	umana,	si	tocca	con	mano
la	 prova	 della	 rincarnazione”.	 E	 chi	 non	 ammette	 questo,	 e	 vede	 qualcosa	 di
paradossale	 nel	 fatto,	 che	 dal	 modo	 come	 qualcosa	 di	 esteriore	 è	 formato,	 da
come	 appare	 nelle	 sue	 forme	 esteriori,	 si	 debba	 conchiudere	 l’esistenza	 di
qualcosa	 di	 vivente,	 che	 da	 una	 vita	 interiore,	 abbia	 determinato	 la	 forma
esteriore,	 non	 ha	 neppure	 diritto	 di	 dedurre,	 che	 vi	 sia	 qualcosa	 di	 vivente,
quando	 in	 qualsiasi	 altro	modo	 si	 trovi	 dinanzi	 a	 una	 figura	 plastica.	 Chi	 non
riconosce	 come	 assolutamente	 logica	 la	 deduzione:	 che	 nella	 forma	 del	 cranio
individuale	che	noi	abbiamo,	viene	a	esprimersi	 la	configurazione	dell’Io	dalle
incarnazioni	precedenti,	non	ha	neppure	il	diritto,	di	fronte,	per	esempio,	a	una
conchiglia	che	trova	nel	terreno,	di	dedurre	dalla	forma	esteriore	di	essa,	che	una
volta	 sia	 stata	 abitata	da	un	essere	vivente.	Chi	da	una	morta	 conchiglia	vuole
dedurre	la	passata	esistenza	di	un	essere	vivente,	che	vi	abitava	dentro	una	volta
e	 che	 ha	 formato	 la	 conchiglia	 stessa,	 non	 può	 respingere	 quest’altra
conclusione,	 logicamente	 di	 pari	 valore:	 che	 nella	 individuale	 formazione	 del
cranio	dell’uomo,	ci	viene	data	la	diretta	prova	dell’azione	di	una	vita	precedente
sulla	vita	attuale!
Così	 vedete	 che	 qui	 abbiamo	 una	 delle	 porte,	 attraverso	 la	 quale	 possiamo

gettare	 luce	 fisiologicamente	 sull’idea	 della	 rincarnazione.	 Bisogna	 concederci
del	tempo.	Se	si	è	pazienti	e	si	aspetta,	si	scoprirà	il	posto	dove	le	prove	possono
essere	trovate,	e	si	saprà	come	poterle	attingere.	E	chi	volesse	negare	che	in	ciò
che	 è	 stato	 detto	 vi	 sia	 della	 logica,	 dovrebbe	 negare	 l’intera	 paleontologia;
perché	essa	si	basa	sulle	medesime	deduzioni.
Cosi	 vedete,	 come	 dall’esame	 approfondito	 delle	 forme	 dell’organizzazione

umana,	 possiamo	 ricondurre	 questa	 organizzazione	 umana	 alle	 sue	 basi
spirituali.



LA	VITA	COSCIENTE	DELL’UOMO

Nel	corso	di	queste	conferenze	abbiamo	ricevuto	 l’impressione,	che	 i	diversi
sistemi	 di	 organi	 e	 di	 strutture	 dell’uomo	 partecipano	 nei	 più	 svariati	modi	 al
complesso	dei	processi	dell’organismo	umano.	Abbiamo	potuto	dare	parecchie
indicazioni	 a	 questo	 riguardo,	 e	 nel	 corso	 di	 queste	 conferenze	 ci	 siamo	 visti
costretti	 ad	 attribuire,	 provvisoriamente,	 le	 attività	 che	 agiscono	 nei	 diversi
sistemi	 di	 organi,	 a	 degli	 arti	 superiori,	 supersensibili,	 dell’organizzazione
umana.	 Cosi,	 per	 esempio,	 abbiamo	 dovuto	 dire,	 che	 ciò	 che	 chiamiamo	 l’Io
umano	sta	in	intimo	rapporto	con	la	circolazione	umana	del	sangue,	di	guisa	che
abbiamo	 dovuto	 indicare	 questo	 sangue,	 come	 uno	 strumento	 dell’Io	 umano;
abbiamo	potuto	inoltre	attribuire	ciò	che	si	avvicina	all’Io	quale	vita	cosciente,	al
sistema	 nervoso;	 abbiamo	 però	 anche	 indicato,	 come	 una	 speciale	 parte	 del
sistema	 nervoso	—	 il	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico	—	 abbia	 un	 compito,	 in
certo	modo,	opposto	a	quello	del-	l’altra	parte	del	sistema	nervoso;	un	compito,
che	consiste,	per	così	dire,	«	nel	trattenere	»,	in	guisa	che	non	possa	salire	nella
coscienza	 normale	 fino	 all’orizzonte	 dell’Io,	 tutto	 ciò	 che	 si	 svolge	 nelle
profondità	 dell’organizzazione	 dell’uomo,	 ciò	 che	 viene	 provocato	 dall’attività
degli	arti	di	quel	sistema	cosmico	interiore.	Ieri	abbiamo	cercato	inoltre,	almeno
approssimativamente,	di	riconoscere	che	quello	che	maggiormente	si	sottrae	alla
vita	 cosciente	 dell’uomo,	 è	 ciò	 che	 si	 edifica	 nella	 solida	 armatura	 ossea;
abbiamo	dovuto	però	dire,	 che	nella	 solida	 armatura	ossea	dell’uomo	già	deve
essere	 operoso	 un	 principio	 essenziale,	 che	 rende	 in	 ultimo	 l’uomo	 capace	 di
sviluppare	l’organo	della	vita	cosciente	del	suo	Io	—	la	circolazione	del	sangue.
—	 Dalle	 considerazioni	 dell’ultima	 conferenza	 possiamo	 dunque	 dire:	 la
disposizione	 del	 sistema	 osseo	 dell’uomo	 significa,	 per	 il	 complesso
dell’organizzazione	 dell’uomo,	 che	 egli	 in	 generate	 può	 ottenere	 una	 forma
umana,	e	che	tutto	ciò	che	arriva	a	esprimersi	nei	procedimenti	che	si	svolgono
nel	 solido	 sistema	 osseo	 stesso,	 vien	 tenuto	 al	 di	 sotto	 della	 coscienza.



Nell’organizzazione	umana	sempre	abbiamo	a	che	 fare	con	alcunché	di	simile:
cioè,	 sempre	 (è	 bene	 in	 proposito	 che	 ci	 s’intenda	 con	 precisione)
nell’organizzazione	umana,	vi	è	qualcosa,	che,	in	certo	qual	modo,	vien	tenuto	al
riparo	dalle	influenze	che	si	esplicano	nell’ambiente	a	noi	circostante	del	grande
mondo.	 Abbiamo	 detto,	 per	 esempio,	 che	 i	 sette	 arti	 del	 sistema	 cosmico
interiore	 —-	 particolarmente	 per	 mezzo	 dell’arto	 più	 spirituale	 ad	 essi
appartenente,	 la	milza,	—	 trattengono,	 in	certo	qual	modo,	 le	 leggi	esteriori	di
ciò	 che	 ingeriamo	 come	 mezzi	 nutritivi,	 e	 introducono	 le	 sostanze	 nutritive
nell’organismo	 umano	 in	 modo,	 che	 esse	 risultino	 filtrate,	 e	 arrivino
nell’organismo	umano	in	forma	tale,	da	potere	dominare	entro	quest’organismo
con	legge	e	attività	propria.
Nel	modo	più	evidente	e	più	chiaro	questa	difesa	dei	processi	interiori,	questo

trasformare	e	inserire	della	materia	esteriore,	ci	si	presenta	nell’uomo	nel	calore
del	 sangue.	 Questo	 calore	 del	 sangue,	 che	 si	 svolge	 entro	 stretti	 limiti	 di
temperatura,	viene	regolato	da	una	legge	interiore,	e	in	questa	sua	legge	interiore
è	indipendente	nella	vita	normale	da	ciò	che	si	svolge	attorno	a	noi	nei	processi
termici	del	Macrocosmo,	del	grande	mondo.	Qui	avete	un	genere	di	 fenomeno
fonda-	 mentale	 ben	 visibile	 nella	 costanza	 del	 calore	 del	 sangue.	 Dobbiamo
perciò	indicare,	che	un	elemento	dei	più	essenziali	della	interiore	organizzazione
dell’uomo	 è	 ovunque	 costituito	 dal	 fatto,	 che	 un’essenzialità	 limitata	 viene
segregata	dal	Macrocosmo	e	sviluppa	le	sue	proprie	attività.
Faremo	bene	oggi,	per	comprendere	meglio	l’organismo	umano,	di	prendere	le

mosse	da	un’altra	parte,	e	di	gettare	un	rapido	sguardo	sulla	vita	cosciente.	Dalle
precedenti	conferenze	già	sappiamo,	come	la	vita	cosciente	dell’uomo	si	serva,
come	 strumenti,	 del	 sangue	 e	 del	 sistema	 nervoso.	 Ma	 non	 abbiamo	 ancora
potuto	 esaminare	 i	 processi	 più	 delicati,	 perché	 questo	 esame	 dei	 processi	 più
delicati	 e	 cosa	 oggidì	 ancora	 sommamente	 adatta	 a	 scandalizzare	 il	 mondo
esteriore,	che	si	basa	sulla	scienza	attualmente	praticata.	—	Ma	chiunque	poggia
oggidì	con	sincerità	sul	terreno	del	vero,	genuino	occultismo,	vi	potrà	dire,	che	la
tendenza	della	nostra	scienza	è	avviata	a	confermare,	nel	corso	di	pochi	decenni,
quei	 fatti	 che	 oggi	 possiamo	 esporre	 —	 soltanto	 però	 come	 frutto
dell’osservazione	occulta.	Se	 invece	di	un	simile	breve	corso	di	conferenze,	 io
potessi	parlarvi	per	qualche	mese,	 sarebbe	possibile	di	 raccogliere,	dai	 risultati
già	 ottenuti	 dalla	 scienza	 esteriore,	 tutto	 ciò	 che	 si	 può	 addurre,	 anche	 come
esempi	 esteriori,	 in	 appoggio	 di	 quanto	 verrà	 detto	 nei	 brevi	 accenni	 della
presente	conferenza.	Ma	mi	trovo	costretto	a	lasciare	molto	alla	buona	volontà	di
coloro	 che	 oggi	 mi	 ascoltano.	 Da	 ciò	 che	 verrà	 detto	 è	 possibile	 ovunque	 di
cercare	le	vie	verso	la	scienza	esteriore,	la	quale	già	nei	risultati	odierni,	se	non
si	 parte	 da	 pregiudizi	 teoretici	—	 ma	 dai	 fatti,	 può	 fornirci	 dappertutto	 delle



conferme	per	quanto	si	trova	sul	terreno	del-	l’occultismo.
Dapprima	è	necessario,	—	e	vi	prego	di	accogliere	tutte	queste	osservazioni	in

questo	 senso	 —	 se	 partiamo	 dalla	 nostra	 vita	 cosciente,	 e	 consideriamo	 il
rapporto	 della	 nostra	 vita	 animica	 più	 o	meno	 cosciente	 col	 nostro	 organismo,
che	sopratutto	si	tenga	conto	—	e	di	questo	si	tratta	appunto	nella	fisiologia	—	di
ciò	che	chiamiamo	la	nostra	attività	pensante	nel	senso	più	lato.	Non	occorre	a
questo	 proposito	 di	 spingerci	 in	 distinzioni	 logiche	 o	 psicologiche	 sottili,	 ma
basta	soltanto	tener	conto	del	fatto,	che	abbiamo	a	che	fare	con	la	vita	pensante
dell’uomo,	 e	 inoltre,	 nella	 cerchia	 della	 nostra	 vita	 animica,	 con	 la	 vita	 del
sentimento	e	la	vita	della	volontà	dell’uomo.
Orbene,	 fra	 coloro	 che	 si	 basano	 sul	 vero	 occultismo,	 non	 troverete	 mai

opposizione,	 quando	 si	 dice,	 che	 per	mezzo	 di	 tutti	 quei	 procedimenti,	 che	 si
svolgono	 nella	 nostra	 vita	 animica	 sul	 piano	 fisico,	 e	 che	 rientrano	 nella
categoria	 del	 pensare,	 del	 sentire	 o	 degl’impulsi	 volitivi,	 vengono	 effettuati,
nell’organismo,	 per	 la	 coscienza	 normale,	 dei	 processi	 realmente	 materiali,
animati,	 o	 altri;	 di	 guisa,	 che	 ovunque,	 per	 tutto	 quanto	 si	 svolge	 nella	 nostra
anima,	 si	 possono	 trovare	 nel	 nostro	 organismo	 i	 processi	 materiali
corrispondenti.	 E	 questo	 appunto	 e	 di	massimo	 interesse!	 Perché	 soltanto	 alla
nostra	epoca,	per	virtù	di	speciali	tendenze,	che	oggi	per	la	prima	volta	affiorano
nella	 scienza,	 sarà	 possibile,	 nel	 corso	 dei	 prossimi	 decenni,	 di	 scoprire
realmente	nell’organismo	queste	corrispondenze	fra	processi	animici	e	processi
fisiologici,	e	di	confermare	ciò	che	è	già	stato	acquistato	dall’occultismo.
A	ogni	processo	del	pensiero	corrisponde	un	processo	nel	nostro	organismo,

così	pure	a	ogni	processo	del	sentimento	e	anche	a	ogni	processo,	che	si	possa
designare	 col	 nome	 di	 «	 impulso	 volitivo	 ».	 Si	 potrebbe,	 in	 certo	 qual	modo,
dire:	 quando	 qualcosa	 si	 svolge	 nella	 nostra	 vita	 animica	 ne	 risulta	 un’ondata,
che	 si	 propaga	 fin	 dentro	 al	 fisico	 dell’organismo.	 Consideriamo	 prima	 il
processo	 pensante,	 il	 processo	 del	 pensiero.	 Voglio	 far	 notare	 a	 coloro,	 che
s’interessano	 a	 questi	 argomenti,	 che	 è	 meglio	 considerare	 un	 processo	 di
pensiero	 come	 quello	 puro	 matematico,	 o	 qualsiasi	 simile	 altro	 pensiero
obiettivo,	che	non	eserciti	influenza	sui	nostri	sentimenti	e	sulla	nostra	volontà:
vale	a	dire,	vogliamo	considerare	anzitutto	quei	processi	del	pensiero,	che	sono
processi	cogitanti	nell’ambito	della	scienza	pura.	Che	cosa	si	svolge	nel	nostro
organismo	quando	tali	processi	di	pensiero	si	svolgono	nella	nostra	vita	animica?
—Ogni	 volta	 che	 noi	 pensiamo,	 che	 concepiamo	 dei	 pensieri,	 si	 verifica	 nel
nostro	organismo	un	procedimento,	che	possiamo	paragonare	(non	dico	ora	che
si	 tratti	 di	 analogia,	 non	 è	 un’analogia,	 ma	 un	 fatto,	 e	 quando	 parlo	 di
paragonare,	mi	riferisco	al	fatto)	a	un	altro	processo;	se	dentro	a	un	bicchiere	di
acqua	 calda	 fino	 a	 un	 determinato	 grado,	 si	 ha	 del	 sale	 qualsiasi	 disciolto,	 del



salgemma,	 per	 esempio,	 per	 mezzo	 del	 raffreddamento	 dell’acqua	 questo	 sale
disciolto	arriva	a	cristallizzarsi,	di	guisa	da	compiere	nell’acqua	il	procedimento
inverso	 a	 quello	 della	 soluzione.	 Quando	 il	 sale	 e	 completamente	 disciolto,
l’acqua	 è	 trasparente.	 Quando	 però	 l’acqua	 si	 è	 di	 nuovo	 raffreddata	 e	 il
procedimento	 inverso	 si	 compie	 in	 essa,	 il	 sale	viene	di	 nuovo	a	 cristallizzarsi
dall’acqua,	 e	 si	 verifica	 nuovamente	 una	 formazione	 a	 ritroso	 del	 sale,	 un
sedimento	 di	 sale	 nell’acqua.	 E	 se	 guardiamo	 quest’acqua	 che	 era	 calda,	 e
arriviamo	a	far	di	nuovo	cristallizzare	il	sale,	vedremo	che:	là	dentro	nel	liquido
nasce	un	solido;	si	deposita	di	nuovo	un	solido;	un	sedimento	salino	(ripeto:	ho
premesso,	 che	 le	dichiarazioni	di	questi	 risultati	occulti	potranno	scandalizzare
sopratutto	 coloro,	 che	 ammettono	 i	 fatti	 registrati	 dalla	 scienza	 con	 senso	 di
meschina	e	stretta	pedanteria).	Un	procedimento	perfettamente	analogo	si	svolge
nel	 nostro	 organismo	 quando	 pensiamo.	 Il	 corrispondente	 procedimento	 del
pensare	 è,	 per	 cosi	 dire,	 un	 processo	 sedimentoso	 di	 sale,	 che	 deriva	 da
un’azione	del	nostro	sangue,	e	che	reagisce	in	modo	irritante	sul	nostro	sistema
nervoso;	 si	 svolge	 dunque	 al	 limite	 del	 nostro	 sangue	 e	 del	 nostro	 sistema
nervoso.	 E	 proprio	 come,	 guardando	 l’acqua	 nel	 bicchiere,	 potete	 osservare	 il
divenire	del	sale	che	si	cristallizza	dall’acqua,	così	potete	vedere,	se	osservate	un
uomo,	che	si	trovi	nella	condizione	soddisfacente	di	pensare,	come	si	svolga	in
lui	 supersensibilmente	 e	 con	 tutta	 precisione,	 un	 processo	 analogo,	 che	 e
percepibile	 per	 l’occhio	 chiaroveggente.	 Siamo	 riusciti	 così	 a	 rappresentarci
questa	correlazione	fisica	del	processo	pensante.
Chiediamo	ora	 a	 noi	 stessi:	 come	 si	 verifica	 una	 analoga	 correlazione	 per	 il

sentimento?	Quando	sentiamo	non	abbiamo	a	che	fare	con	un	sedimento	di	sale
che	si	solidifica,	e	con	un	processo	inverso	di	soluzione,	ma	col	fatto,	che	dentro
al	nostro	organismo	si	svolgono	quelli	che	possiamo	chiamare	dei	procedimenti
delicati,	 che	 sono	 a	 un	 dipresso,	 come	 se	 un	 liquido	 divenisse	 semisolido.
Raffiguratevi	 che	 un	 fluido	 diventi	 semisolido,	 che	 assuma	 una	 forma,	 come
potrebbe	avere	all’incirca	un	bianco	d’uovo	molto	denso	—	dunque	appunto	una
coagulazione,	un	solidificarsi	di	un	liquido.	Mentre	nei	processi	del	pensiero	si
tratta	 di	 un	 elemento	 salino,	 che	 si	 deposita	 da	 un	 liquido,	 nei	 riguardi	 del
sentire,	 invece,	 abbiamo	 a	 che	 fare	 con	 un	 passaggio	 da	 una	 condizione
interiormente	 più	 scorrevole	 a	 una	 condizione	pullulante.	E’	 la	 sostanza	 stessa
che	 viene	 trasformata	 in	 una	 condizione	 più	 densa,	 che	 si	 può	 indicare	 con	 lo
sguardo	chiaroveggente,	come	il	 formarsi	di	piccoli	 fiocchetti	—	proprio	come
se	 in	un	bicchiere,	 in	cui	vi	 è	un	determinate	 liquido,	 si	potesse,	per	mezzo	di
speciali	procedimenti,	effettuare	il	processo	di	una	flocculazione	interiore,	ossia
determinare	 in	 una	 sostanza	 fluida,	 il	 suo	 interiore	 trasformarsi	 in	 piccole
goccioline	pullulanti.



Se	 ora	 passiamo	 a	 considerare	 ciò	 che	 possiamo	 chiamare	 “albergare	 entro
l’anima	un	impulso	volitivo”,	troveremo	che	la	correlazione	fisica	ne	è	di	nuovo
diversa.	Questo	è	già	più	facile	a	comprendere;	arriviamo	così	di	nuovo	a	quella
parte,	 in	 cui	 il	 fisico	 veramente	 già	 diventa	 più	 manifesto.	 Il	 correlato	 fisico
dell’impulso	 volitivo	 è	 una	 specie	 di	 processo	 termico,	 di	 riscaldamento,	 che
provoca	 in	un	modo	qualsiasi	un	determinate	grado	di	aumento	di	 temperatura
nell’organismo,	un	aumento	di	calore,	sotto	un	determinate	riguardo.	Da	questo
potete	giudicare	—	poiché	 il	 riscaldarsi,	 l’aumento	di	calore,	e	 in	 rapporto	con
l’intera	 pulsazione	del	 nostro	 sangue	—	che	 è	 appunto	 con	questo	 aumento	di
calore	del	nostro	sangue	che	gl’impulsi	volitivi	sono	assolutamente	in	rapporto.
Non	 è	 difficile	—	 se	 si	 ha	 un	 poco	 di	 disposizione	 per	 la	 vera	 indagine	—	di
potere	vedere	veramente,	tanto	nell’organizzazione	umana,	quanto	pure	in	quella
animale,	che	tali	processi	possono	avere	in	questo	modo	il	loro	correlato	fisico.
Possiamo	dunque	caratterizzare	in	certo	modo	i	correlati	fisici	che	si	svolgono

per	 i	 procedimenti	 animici	 interiori.	—	Ciò	 che	 ora	 vi	 ho	 caratterizzato	 non	 è
cosa	 naturalmente	 che	 si	 svolge	 in	 modo	molto	 evidente;	 si	 tratta	 di	 processi
straordinariamente	 delicati	 e	 sottili	—	 processi	 di	 una	 finezza	 di	 cui	 di	 solito,
indubbiamente,	 non	 ci	 si	 può	 formare	 un’idea:	ma,	 tranne	 il	 processo	 termico,
questi	procedimenti	si	svolgono	tutti	in	modo,	che	rispetto	a	ciò	che	conosciamo
come	processi	analoghi	nel	mondo	fisico	esteriore,	si	presentano	di	una	finezza
eccezionale.	Tutti	questi	sono	processi,	che	l’organismo	compie,	per	mezzo	delle
complessive	sue	 forze,	quando	 l’Io	è	 in	attività	con	 l’aiuto	dello	strumento	del
sangue	—	dal	sedimento	salino	fino	alla	pullulazione	ebolliente	e	alle	alterazioni
termiche	 —	 che	 si	 svolgono	 in	 parte	 in	 modo,	 che	 si	 potrebbe	 dire:	 questi
processi	hanno	presa	sull’intero	organismo;	o	pure:	il	processo	cogitativo	—	per
esempio	—	ha	principalmente	presa	sopra	una	parte	della	nostra	organizzazione,
sul	 cervello	 o	 sul	 midollo	 spinale.	 Questi	 processi	 sono	 anche	 distribuiti
nell’organismo	umano	nei	modi	più	diversi;	 essi	 sono	conseguenze	dell’azione
dei	 processi	 animici.	 —	 Se	 s’imparano	 a	 conoscere	 gradualmente	 questi
particolari	 come	 fatti,	 si	 arriva	 a	 dovere	 ammettere	 indubbiamente:	 che	 quelli
che	si	chiamano	pensieri	o	sentimenti,	sono	forze	reali,	che	hanno	azione	reale
nell’organizzazione	 fisica,	 e	 che	 si	 esprimono	 in	 effetti	 reali;	 di	 guisa	 che,
considerando	 dalla	 pura	 osservazione	 occulta,	 dobbiamo	 parlare	 di	 una	 reale
azione	dell’anima	sull’organismo	umano.	E	queste	azioni	 reali	nei	processi	più
delicati	 dell’organismo	 umano	 si	 riveleranno	 gradualmente,	 nei	 corso	 dei
prossimi	 decenni,	 alla	 scienza;	 perché	 questi	 processi	 reali	 diventeranno
assolutamente	 accessibili	 ai	 metodi	 più	 raffinati	 della	 scienza	 —	 anche	 per
l’indagine	esteriore.	E	allora	si	calmerà	da	sé	quella	resistenza	oggi	opposta	alle
osservazioni	che	provengono	dalla	conoscenza	occulta,	e	che	non	sono	tratte	dai



fatti	della	scienza,	bensì	—	da	determinate	teorie	che	si	collegano	a	quei	fatti,	e
che	sono	piene	di	preconcetti.
Ora	 abbiamo	 già	 indicato,	 che	 ciò	 che	 noi	 concepiamo	 come	 un’attività

cosciente	dell’Io	non	è,	in	ultima	analisi,	che	una	parte	dell’entità	umana,	e	che
sotto	alla	soglia	di	ciò	che	si	fa	strada	in	tal	modo	entro	l’orizzonte	della	nostra
coscienza,	 si	 svolgono	 dei	 processi,	 che	 stanno	 sotto	 alla	 coscienza	 e	 che
vengono	 quasi	 trattenuti	 dall’affiorare	 alla	 medesima	 dal	 sistema	 nervoso	 del
simpatico.	Sotto	vari	aspetti	abbiamo	potuto	indicare,	come	questi	processi,	che
si	svolgono	al	di	sotto	della	coscienza,	stiano	pure,	in	certo	modo,	in	rapporto	col
nostro	Io.	Del	sistema	più	incosciente,	—	del	nostro	sistema	osseo	—	abbiamo
detto,	che	fin	dall’inizio	è	stato	organizzato	in	modo,	da	poter	dare	appunto	allo
strumento	dell’Io	cosciente	la	base	dell’Io.	Così	un’organizzazione	dell’Io	cresce
dall’incosciente	 e	 va	 incontro	 all’organizzazione	 dell’Io	 cosciente.	 L’uomo,	 in
certo	 modo,	 si	 divide	 per	 noi	 in	 due	 parti:	 da	 una	 parte	 nell’organizzazione
dell’uomo	agisce	 l’organizzazione	dell’Io	cosciente,	dall’altra	parte	affluisce	 in
lui	l’organizzazione	dell’Io	incosciente.	E	a	questo	riguardo	abbiamo	veduto,	che
il	 sistema	 sanguigno	 e	 il	 sistema	 osseo	 formano	 veramente	 una	 specie	 di
opposizione,	 si	 palesano	 come	 poli	 contrapposti;	 il	 sangue,	 nella	 sua	 attività
interiore,	 segue	 come	 uno	 strumento	 l’attività	 dell’Io;	 ciò	 però	 che	 viene
organizzato	 in	opposizione	all’Io,	perche	 l’Io	si	possa	esprimere	nel	sangue	—
cioè,	il	sistema	osseo	come	polo	opposto	—	si	sottrae
All’attività	dell’Io	in	modo,	che	di	tutto	ciò	che	si	verifica	nel	sistema	osseo,

l’Io	non	ha	coscienza;	 i	processi	del	sistema	osseo	si	svolgono	dunque	sotto	 la
superficie	degli	eventi	effettivamente	coscienti	dell’Io.
Sono	 dunque	 processi	 che	 corrispondono	 alla	 nostra	 attività	 dell’Io,	ma	 che

sono	altrettanto	morti,	quanto	 i	nostri	processi	sanguigni	sono	viventi	—	e	con
ciò	essi	formano,	 in	ultima	analisi,	soltanto	una	parte	di	quei	processi,	che	non
giungono	alla	coscienza	dell’Io	e	che	solo	a	grado	a	grado,	dall’incosciente,	 si
elevano	sempre	più	e	più	all	coscienza.
Se	consideriamo	e	riflettiamo	su	questo	sistema	osseo	nel	complesso	della	sua

funzione	 nell’organismo	 umano,	 ci	 dobbiamo	 accorgere	 ovunque	 che	 esso	 si
sottrae,	per	così	dire,	alla	vita	cosciente	—	fra	 tutti	 i	sistemi	di	organi	è	quello
che	maggiormente	si	sottrae	alla	vita	cosciente.	Se	però	da	questo	sistema	osseo
spingiamo	 il	 nostro	 esame	 ad	 altri	 sistemi	 di	 organi,	 per	 esempio,	 al	 sistema
cosmico	 interiore	 dell’uomo,	 o	 al	 sistema	 fegato-milza,	 o	 a	 quello	 polmone-
cuore	 ecc.,	 dobbiamo	 dire:	 i	 processi	 di	 questi	 sistemi	 si	 sottraggono	 pure	 in
sommo	 grado	 alla	 nostra	 vita	 cosciente;	 ma	 non	 così	 completamente,	 come	 i
processi	del	nostro	sistema	osseo.	Al	nostro	sistema	osseo	occorre	che	la	nostra
coscienza	pensi	molto	meno	e	ponga	minor	cura,	che	non	agli	organi	appunto	ora



nominati.	Alcuni	degli	organi	appunto	citati	si	manifestano	molto	chiara-	mente
nello	loro	funzioni	—	per	lo	meno	a	molti	uomini	—	come	qualcosa,	che	emerge
al	di	sopra	del	livello	della	coscienza.	Come	gli	esseri	che	stanno	nell’acqua	del
mare,	vengono	spinti	su	alla	superficie	dalle	onde,	così	pure	molto	di	ciò	che	si
svolge	nel	 cuore	o	negli	 organi	 appartenenti	 a	questi	 sistemi,	 affiora	nella	vita
cosciente.	 E	 sappiamo	 come	 delle	 nature	 ipocondriache,	—	 naturalmente	 con
danno	 proprio	 —	 sentono	 alcunché	 di	 queste	 cose,	 però	 le	 sentono	 affatto
diverse	 da	 come	 si	 svolgono	 nel	 profondo	 dell’uomo.	Non	 intendo	 parlare	 del
caso	 in	 cui	 un	 dato	 grado	 di	malattia	 si	 sia	 prodotto	 negli	 organi;	 il	 divenirne
coscienti,	 allora,	 si	 verifica	 per	 tutt’altro	 tramite;	 voglio	 dire	 che	 quel	 limite
necessario—	per	così	dire	—	che	un	uomo	sano	può	indicare	come	il	limite,	al	di
là	 del	 quale	 si	 ritiene	 malato,	 non	 è	 stato	 raggiunto.	 Questo	 limite	 oggidì
purtroppo	si	va	spostando	sempre	più	con	danno	degli	uomini.	Sappiamo	che	è
dal	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico,	 contrapponentesi	 ai	 processi	 interiori,	 che
siamo	protetti	contro	l’affiorare	nella	coscienza	di	ciò	che	si	svolge	al	di	sotto	di
essa.
Se	vediamo	nel	sistema	osseo	qualcosa	che	edifica	la	forma,	la	configurazione

dell’uomo	 in	 guisa,	 che	 il	 sistema	 sanguigno	 possa	 essere	 in	 quella	 uno
strumento	 adeguato	per	 l’Io,	 occorre	 che	dopo	quanto	 è	 stato	 detto	 ci	 si	 renda
conto,	 in	 certo	 modo,	 che	 gli	 altri	 organi	 per	 esempio,	 —	 quelli	 che
appartengono	 al	 sistema	 cosmico	 interiore	 —	 vanno	 pure	 crescendo	 in	 un
determinate	modo,	verso	la	vita	cosciente	dell’uomo,	la	quale	in	ultimo	si	dovrà
sviluppare	come	un	fiore	dall’organizzazione	umana;	dobbiamo	renderci	conto,
che	 tutti	 questi	 organi,	 benché	 non	 compenetrati	 da	 vita	 completamente
cosciente,	 già	 contengono	 ciò	 che	 cresce	 e	 muove	 incontro	 alla	 nostra	 vita
animica	—	così	come	abbiamo	visto	che	il	nostro	sistema	osseo	cresce	e	muove
incontro	alla	vita	dell’Io.
Dobbiamo	però	porci	la	domanda:	in	qual	misura	questo	sistema	interiore,	che

possiamo	indicare	come	un	sistema	cosmico	interiore,	cresce	e	muove	incontro
alla	 vita	 cosciente	 animica	 dell’uomo?	 —	 Se	 da	 una	 parte	 ci	 rendiamo
chiaramente	conto,	che	nel	nostro	sistema	osseo	abbiamo	il	nostro	sostegno	più
solido,	ciò	che,	per	cosi	dire,	dà	al	sistema	sanguigno	il	suo	ordinamento,	perché
esso	 possa	 svilupparsi	 come	 strumento	 dell’Io,	 e	 perche	 le	 singole	 parti	 del
sistema	sanguigno	stesso	si	 trovino	al	posto	giusto,	dobbiamo	dire:	 in	un	certo
modo	questo	sistema	osseo	agisce	nei	profondi	sostrati	che	stanno	a	base	della
nostra	 organizzazione,	 in	modo,	 che	 al	 contempo	 esso	 sostiene,	 porta	 a	 giusta
posizione	 quegli	 organi,	 che	 abbiamo	 indicati	 come	 un	 sistema	 cosmico
interiore.	Perché	 ciò	 che	 a	 questo	 riguardo	va	 a	 pro	del	 sistema	 sanguigno,	 da
parte	 del	 sistema	 osseo,	 va	 da	 quest’ultimo	 anche	 a	 pro	 di	 quegli	 organi.	 E



specialmente	ce	ne	potremo	accorgere,	anche	esaminando	questi	organi	del	tutto
esteriormente:	 in	questi	organi,	per	esempio,	nel	modo	come	sono	disposti,	ma
anche	 nella	 loro	 forma,	 non	 possiamo	 scoprire	 niente	 che	 nell’uomo	 abbia
rapporto	 cosi	 intimo	 con	 l’esteriore	 limite	 della	 sua	 forma,	 quanto	 il	 sistema
osseo.	Nell’uomo	 avete	 qualcosa,	 di	 cui	 potete	 dire	 a	 voi	 stessi	 :	 «	 il	 sistema
osseo	è	la	base,	e	ciò	che	si	dispone	attorno	al	sistema	osseo	può	disporsi	a	quel
modo	soltanto,	perché	il	sistema	osseo	dà	all’uomo	la	sua	forma	fondamentale	».
E	se	nella	pelle	vediamo	il	limite	esteriore	dell’uomo,	dobbiamo	dire	a	noi	stessi:
«	 quella	 che	 è	 la	 nostra	 limitazione	 esteriore	 epidermica	 è	 stata,	 in	 certo	 qual
modo,	in	sommo	grado	predisposta	dall’intera	configurazione	del	nostro	sistema
osseo	»	—	questo	 ha	 dato	 occasione	 a	 un’espressione	 scientifica,	 non	 soltanto
esteticamente	bella,	ma	meravigliosamente	bella	per	parte	di	Goethe.	Egli	dice:
«.	 Nulla	 v’-ha	 nella	 pelle,	 che	 non	 sia	 nell’osso	 ».	 Ciò	 significa:	 nella	 forma
esteriore	 della	 pelle,	 in	 cui	 si	 esprime	 la	 configurazione	 dell’uomo,	 si	 esprime
ciò	che	già	si	 trova	predisposto	nel	sistema	osseo.	Non	possiamo	dire	 lo	stesso
del	nostro	sistema	cosmico	interiore.	D’altra	parte	il	fatto	appunto,	che	le	attività
del	 sistema	 cosmico	 interiore	 affiorano	 fino	 ai	 gradi	 inferiori	 della	 coscienza,
mostra,	 che	questo	 sistema	cosmico	 interiore	ha	a	che	 fare	con	 il	nostro	corpo
astrale;	perché	il	corpo	astrale	è	il	portatore	della	coscienza.	E	la	ragione	per	cui
il	corpo	astrale,	come	portatore	della	coscienza,	non	sperimenta	coscientemente
ciò	 che	 si	 svolge	 in	questo	 sistema	cosmico	 interiore,	 dipende	dal	 fatto,	 che	 il
sistema	 nervoso	 del	 simpatico	 trattiene	 quelle	 impressioni	 perché	 non	 arrivino
alla	 coscienza.	 Questo	 già	 lo	 abbiamo	 detto.	 —	 Dobbiamo	 dunque	 dire,	 che
questo	 sistema	 cosmico	 interiore	 non	 può	 sembrarci	 l’espressione	 dell’Io	 sub-
cosciente,	 dell’Io	 già	 preparato	 e	 giacente	 nei	 profondi	 sostrati	 dell’essere
umano;	ma	che	esso	può	apparirci	come	ciò	che	 l’intero	processo	mondiale	ha
inserito	 in	 noi	 in	 modo	 da	 porlo	 con	 il	 nostro	 corpo	 astrale	 in	 un	 rapporto
analogo	a	quello	in	cui	la	forma	umana,	esprimentesi	nel	sistema	osseo,	da	la	ba‐
se	per	la	forma	dell’Io	umano	nel	suo	senso	più	vasto.	Possiamo	perciò	dire:	nel
sistema	 osseo,	 nelle	 profondità	 dell’incosciente,	 abbiamo	 GIA	 preparato	 ed
evoluto	l’Io	umano;	e	in	ciò	che	chiamiamo	il	nostro	sistema	cosmico	interiore,
abbiamo	già	 preparato	 ciò	 che	 chiamiamo	 il	 nostro	 corpo	 astrale.	Esaminiamo
bene	anzitutto	questo	ordinamento:	 il	 sistema	osseo	prepara	prima	di	 tutto,	 ciò
che	chiamiamo	il	nostro	Io	—	dal	punto	di	vista,	naturalmente,	dal	quale	ora	si	è
parlato;	—	 il	 sistema	 cosmico	 interiore	 prepara,	 ciò	 che	 chiamiamo	 il	 nostro
corpo	astrale.
Naturalmente	questo	sistema	cosmico	interiore,	in	tutta	la	sua	organizzazione

—	perché	appunto	ancora	sta	in	sommo	grado	al	di	sotto	della	coscienza	—	non
deriva	affatto	dalla	vita	animica	cosciente;	ci	viene	dunque	inserito,	attraverso	la



nostra	organizzazione	esteriore,	dal	Macrocosmo.	Cioè:	qualcosa,	che	possiamo
chiamare	 a	 un	 dipresso	 un	 astrale	 cosmico,	 si	 inserisce	 in	 noi	 in	 modo,	 da
esprimersi	 nel	 nostro	 sistema	 cosmico	 interiore.	 E	 con	 il	 sistema	 osseo	 a	 sua
volta	viene	inserito	nel	nostro	intero	organismo,	dall’intero	ambiente	circostante,
ciò	 che	 il	 processo	 cosmico	 ci	 può	 dare.	 E	 siccome	 questo	 è	 connesso	 con	 la
complessiva	forma	della	nostra	organizzazione	fisica,	dobbiamo	dire:	questo	si‐
stema	 osseo	 veramente	 e	 la	 base	 del	 nostro	 corpo	 fisico,	 in	 quanto	 esso	 ci	 si
presenta	 esteriormente	 nella	 limitazione	 fisica	 della	 sua	 forma.	 Un	 sistema
macrocosmico	 —	 o	 semplicemente	 cosmico,	 che	 ha	 fatto,	 di	 noi,	 uomini
fisicamente	 formati	 è	 disposto	 in	 noi	 nel	 sistema	 osseo:	 un	 sistema
macrocosmico	 astrale	 mondiale	 viene	 disposto	 nel	 nostro	 sistema	 cosmico
interiore.	L’Io,	in	quanto	si	presenta	come	Io	cosciente,	ha	come	strumento	il	si‐
stema	sanguigno;	 in	quanto	è	 stato	preparato	come	 forma,	come	 figura,	v’ha	a
base	 di	 esso	 un	 sistema	 cosmico	 di	 forze,	 che	 spinge	 verso	 l’organizzazione
dell’Io;	 verso	 una	 solida	 formazione	 dell’Io,	 e	 che	 arriva	 più	 profondamente	 a
esprimersi	nel	nostro	sistema	osseo.
Consideriamo	 ancora	 la	 cosa	 da	 un	 altro	 punto	 di	 vista.	 Sappiamo	 ora,	 che

tutto	ciò	che	v’ha	di	 attività	pensante	nell’Io,	 arriva	a	esprimersi	per	mezzo	di
una	 specie	 di	 sedimento	 salino,	 se	mi	 è	 concesso	 servirmi	 del	 termine;	 perché
potete	 comprendere,	 che	 non	 vi	 possono	 essere	 termini	 adatti	 per	 tali	 cose,	 le
quali	 non	 sono	 affatto	 riconosciute	 dalla	 coscienza	 ordinaria	 dell’umanità,	ma
che	dalla	coscienza	chiaroveggente	possono	essere	conosciute	come	una	specie
di	sottilissimo	processo	di	precipitazione	salina.	—	La,	dove	dal	cosmo	il	nostro
Io	 viene	 preparato	 nel	 nostro	 sistema	 osseo,	 come	 suo	 più	 solido	 sostegno,	 di
guisa	che	l’organismo	ha	questo	sostegno,	possiamo	aspettarci	pure,	che	per	noi
uomini,	come	esseri	pensanti,	debba	essere	stato	preparato	il	«sedimento	salino»
—	anche	per	mezzo	di	un	processo	fisico	di	deposito	salino.	Potremmo	dunque
cercare	dei	sedimenti	 salini	nel	sistema	osseo.	E	di	 fatti	 troviamo,	che	 l’osso	è
costituito	di	fosfato	di	calce	e	di	carbonato	di	calce	—	dunque	di	depositi	salini.
Anche	qui	perciò	abbiamo	due	poli	contrapposti.	In	quanto	l’uomo	è	un	essere

pensante,	 in	quanto	i	processi	del	pensiero	sono	ciò	che	interiormente	fa	di	noi
degli	esseri	solidi	—	perché	il	nostro	sistema	pensante	è,	sotto	un	certo	riguardo,
il	 nostro	 sistema	 osseo	 interiore,	 —	 l’uomo	 ha	 dei	 pensieri	 determinati,
nettamente	 delineati.	 Mentre	 i	 suoi	 sentimenti	 sono	 pi	 o	 meno	 indeterminati,
incerti,	 in	 ogni	 uomo	 diversi,	 invece	 i	 sistemi	 di	 pensiero	 rappresentano	 dei
nuclei	 fissi	 nel	 sistema	del	 sentimento;	mentre	 questi	 nuclei	 fissi	 si	 esprimono
nella	vita	della	coscienza	per	mezzo	di	una	specie	di	procedimento	attivo	mobile
di	sedimento	salino,	ciò	che	li	prepara	nel	sistema	osseo	e	che	da	loro	il	giusto
sostegno,	si	esprime	nel	fatto,	che	il	Macrocosmo,	con	i	suoi	processi	formativi,



edifica	 il	 nostro	 sistema	 osseo	 in	 modo,	 che	 in	 una	 parte	 del	 suo	 essere	 è
costruito	da	sedimenti	salini.	Questi	sedimenti	salini	sono	ora	l’elemento	statico
in	noi,	l’altro	polo,	il	polo	opposto	a	quelle	attività	interiori,	che	si	svolgono	nei
procedimenti	 di	 sedimenti	 salini	 corrispondenti	 al	 principio	 pensante.	 Così	 da
due	parti	diverse	veniamo	organizzati	 in	modo	da	diventare	esseri	pensanti;	da
una	parte	in-	coscientemente,	in	quanto	il	nostro	sistema	osseo	ci	viene	edificato
—	dall’altra	parte	coscientemente,	 in	quanto	noi	 stessi,	 secondo	 il	modello	del
processo	di	costruzione	ossea	compiamo	dei	processi	coscienti,	che	si	palesano
nell’organismo	 come	 tali,	 e	 dei	 quali	 possiamo	 dire,	 che	 sono	 interiormente
attivi.	 Perché	 i	 sali	 formati	 devono	 essere	 subito	 nuovamente	 disciolti,	 tolti	 di
mezzo,	 per	 mezzo	 del	 sonno;	 altrimenti	 provocherebbero	 dei	 processi	 di
decomposizione,	 dei	 processi	 di	 dissoluzione.	 Abbiamo	 così	 dei	 processi	 che
cominciano	con	dei	 sedimenti	 salini,	 e	poi	ne	 abbiamo	degli	 altri,	 dei	processi
distruttivi,	 che	 rappresentano	 una	 specie	 di	 processo	 di	 trasformazione
regrediente.	 Il	 sonno	benefico,	 in	quanto	discioglie	nuovamente	ciò	che	è	stato
depositato,	esercita	su	di	noi	ciò	che	ci	occorre,	perché	si	possano	nuovamente
sviluppare	i	pensieri	coscienti	nella	vita	diurna	di	veglia.
Procediamo	innanzi;	possiamo	dunque	rappresentarci,	che	tutti	 i	processi	che

si	trovano	entro	l’organismo	umano	devono	svolgersi	fra	questi	due	poli	esteriori
—	in	certo	modo,	di	depositi	salini.	Abbiamo	a	che	fare	qui	con	 il	processo	di
formazione	salina	nel	senso	spirituale,	ma	deve	essere	compreso	nel	modo	come
oggi	l’ho	esposto.	E	non	serve	dire	semplicemente:	«	pensare	è	un	procedimento
di	formazione	salina	»,	dopo	di	che	la	gente	s’immagina	che	si	tratti	di	ciò	che	ci
si	rappresenta	oggidì	volgarmente	come	processo	di	formazione	salina:	qualcuno
potrebbe	 allora	 dire;	 la	 scienza	 dello	 Spirito	 ci	 racconta	 delle	 frottole	 ben
stupide!	—	Frammezzo	a	questi	processi,	che	non	devono	essere	interpretati	che
nel	 senso	 indicato,	 sono	 tutti	gli	altri	processi,	ai	quali	già	abbiamo	accennato.
Perché	se	abbiamo	una	formazione	salina	in	un	processo	attivo	di	pensiero,	che
ha	il	suo	polo	opposto	nei	processi	di	formazione	salina
del	 nostro	 sistema	 osseo	 e	 che	 fino	 a	 un	 certo	 grado	 e	 arrivato	 a	 riposo,

possiamo	anche	dire,	che	abbiamo	in	tutti	gli	organi	un	polo	opposto	a	ciò	che
dobbiamo	 indicare	 come	 processo	 pullulante	 interiore,	 come	 coagulazione
interiore,	come	processo	di	flocculazione	—	a	un	dipresso	di	nuclei,	del	genere
del	 bianco	 d’uovo	 o	 simili.	 Questo	 a	 sua	 volta	 non	 avviene	 soltanto	 là,	 dove
procede	sotto	l’influenza	della	vita	del	nostro	sentimento	già	più	profondamente
radicata	nell’anima,	bensì	anche	dall’altra	parte.	Dobbiamo	ora	dire:	tutto	ciò	che
v’ha	 di	 processi	 più	 interiori,	 più	 vicini	 nell’anima,	 di	 quel	 che	 non	 sia	 il
processo	della	formazione	delle	ossa,	ai	processi	centrali	del	nostro	organismo,
prende	 parte	 a	 questo	 incosciente	 pullulare,	 a	 tale	 condensarsi	 di	 sostanze,	 le



quali	in	questo	modo	si	formano	e	si	depositano.	Dopo	viene	ciò	a	cui	il	processo
della	 formazione	 ossea	 già	 prende	 parte,	 cioè	 la	 presenza	 di	 questi	 processi
pullulanti,	 in	 ciò	 che	 è	 frammischiato	 ai	 sali	 ossei	 come	 cosiddetto	 “	 stroma
osseo”.	A	questa	l’altro	polo	del	nostro	sistema	osseo	già	prende	parte,	e	con	ciò
si	 contrappone	 a	 quello	 che	 si	 esprime	 come	 correlazione	 fisica	 dei	 nostri
processi	 del	 sentimento.	 E	 il	 processo	 dell’impulso	 volitivo	 si	 esprime	 in	 un
processo	termico,	per	così	dire	in	processi	interiori	di	riscaldamento,	in	processi
di	 combustione,	 di	 collegamenti,	 che	 si	 formano,	 e	 che	 noi	 indichiamo	 come
processi	 interiori	 di	 ossi-	 dazione,	 e	 che	 si	 trovano	 in	 tutta	 la	 nostra
organizzazione;	in	quanto	essi	si	svolgono	sotto	la	soglia	della	nostra	coscienza,
e	non	hanno	nulla	a	che	fare	con	la	vita	cosciente,	con	impulsi	volitivi	o	simili,
essi	 appartengono	 all’altra	 parte	 della	 nostra	 organizzazione,	 che	 è	 isolata	 per
mezzo	 dei	 rispettivi	 organi,	 e	 che	 può	 ricevere	 un’influenza	 dalla	 vita
subcosciente.
L’uomo,	 così	 è	 protetto,	 da	 un	 canto,	 interiormente,	 da	 una	 parte	 del	 suo

organismo,	 in	 cui	 questi	 processi	 si	 svolgono	nel	modo,	 come	 si	 svolgono	più
esteriormente	nel	Macrocosmo	—	e	dall’altro	canto	egli	è	protetto,	in	quanto	essi
seguono	 i	 suoi	processi	 animici,	 e	 si	possono	svolgere	più	 sottilmente,	 come	è
stato	descritto.	Si	trovano	dunque	nel	nostro	organismo	dei	processi	fisiologici,
come	i	processi	di	formazione	di	sale,	quelli	di	formazione	pullulativa,	e	quelli
di	formazione	termica,	che	seguono	la	nostra	vita	cosciente;	e	altri	processi	che
si	svolgono	al	di	fuori	della	nostra	vita	cosciente	in	modo	da	dare	la	base	per	ciò
che	 si	 prepara	 nell’organismo	 umano,	 affinché	 si	 possano	 svolgere	 i	 processi
associati	 con	 la	 nostra	 coscienza.	 L’intero	 nostro	 organismo	 è	 dunque	 un
intertessersi	di	quei	processi,	che	dobbiamo	indicare	come	appartenenti	in	parte
alla	nostra	vita	cosciente,	e	 in	parte	a	quella	 incosciente.	E’	straordinariamente
importante	 il	 fatto,	 che	 il	 nostro	 organismo	 rappresenta	 veramente	 qualcosa	 di
omogeneo,	costituito	da	due	polarità:	che	dei	processi,	per	cosi	dire,	si	compiono
in	 modo,	 che	 dal	 Macrocosmo	 essi	 emergono	 nell’organismo	 e	 si	 svolgono
all’ingrosso,	 mentre	 d’altra	 parte	 vi	 sono	 dei	 processi,	 che	 si	 svolgono	 più
sottilmente,	come	conseguenze	della	vita	cosciente	dell’uomo.
Ora	però	—	come	vi	potete	 immaginare	—	per	 il	 fatto	che	 l’organismo	è	un

Tutto,	 e	 che	 tutte	 queste	 parti	 agiscono	una	 attraverso	 l’altra,	 succede	 che,	 nel
compiuto	 organismo	 odierno,	 tutti	 questi	 processi	 appunto	 agiscono	 pure
assolutamente	 l’uno	nell’altro	 e	 che	noi,	 così	 come	 l’organismo	ci	 sta	dinanzi,
non	li	possiamo	a	tutta	prima	veramente	separare	in	modo,	da	segnare	ovunque
dei	 limiti	 precisi:	 un	 processo	 scorre	 nell’altro.	Basterebbe	osservare	 il	 sangue
stesso,	l’elemento	più	attivo	e	più	sottile;	in	esso	potete	vedere	uno	stimolatore,
tanto	dei	processi	di	sedimenti	salini,	dei	processi	di	condensazione	del	liquido,



come	 anche	 dei	 processi	 termici.	 E	 potete	 vedere	 in	 tutti	 i	 sistemi	 di	 organi,
come	 questi	 processi	 si	 svolgano	 e	 vengano	 stimo-	 lati,	 sotto	 un	 determinato
riguardo,	in	tutti	i	sistemi	di	organi.	Perciò	possiamo	anche	dire	a	noi	stessi:	se
accogliamo,	per	esempio,	gli	alimenti	da	fuori	nel	nostro	canale	digerente,	questi
mezzi	nutritivi	hanno	in	sé	stessi	ciò,	che	io	ho	indicato	come	“attività	esteriore”.
Ed	essi	attraversano,	per	cosi	dire,	un	primo	grado	di	stacciatura,	in	quanto	sono
accolti	 e	 vengono	 digeriti	 anzitutto	 dallo	 stomaco,	 e	 da	 quanto	 ad	 esso
appartiene,	e	poi	vengono	specialmente	elaborati	dal	sistema	cosmico	interiore	e
condotti	 su	 fino	 dove	 essi	 possono	 anche	 nutrire	 lo	 strumento	 più	 raffinato
dell’organismo	 umano,	 il	 sangue.	 Così	 è	 il	 sistema	 cosmico	 interiore	 che
s’incarica	per	primo	di	stacciare	gli	alimenti,	che	poi	vanno	condotti	verso	tutti
gli	altri	sistemi.	Ma	poiché	noi	abbiamo	riconosciuto	una	graduatoria	dei	sistemi
organici	umani,	possiamo	ora	facilmente	raffigurarci,	che,	per	esempio,	di	fatto,
il	 sistema	 più	 delicato,	 il	 sangue,	 debba	 accogliere	 in	 sé	 le	 attività	 nutritive
maggiormente	 stacciate	 e	 che,	 quando	 una	 qualsiasi	 cosa	 penetra	 nel	 sangue,
questa	già	non	contenga	più	che	una	minima	parte	delle	attività	che	le	sostanze
possedevano,	quando	vennero	accolte	nello	stomaco.	Quando	le	sostanze	entrano
nello	stomaco	contengono	ancora	buona	parte	della	propria	peculiare	natura	ed
entità	—	o	attività;	quando	poi	esse	si	trovano	nel	sangue	—	in	quanto	esse	sono
sostanze	 nutritive	 che	 sono	 state	 condotte	 su	 fin	 dentro	 al	 sangue	 —	 hanno
dovuto	rinunziare	a	tutto	ciò,	sono	diventate	qualcosa	di	nuovo.	Perciò	il	sangue
è	anche	quello	che	maggiormente	difende	interiormente	tutti	i	propri	processi,	e
che	 li	 compie	 indipendente-	mente	 dai	 processi	 del	mondo	 esteriore.	Questo	 è
dunque	un	aspetto	del	sangue.	Ma	abbiamo	già	detto,	che	questo	sangue	è	come
una	 tavola,	 volta	 tanto	 da	 una	 parte,	 che	 dall’altra,	 ed	 esposta	 da	 due	 parti	 a
ricevere	 impressioni.	Da	una	parte	 è	volta	verso	 i	processi	 sub-	 coscienti	delle
regioni	più	profonde	dell’organismo	umano,	dove	salgono	le	sostanze	nutritive,
subiscono	dei	processi	di	filtrazione,	e	penetrano	fino	al	sangue.	Tutto	ciò	che	ivi
si	 svolge,	 viene	 attenuato	 dal	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico,	 di	 guisa	 che	 non
arrivi	 più	 alla	 coscienza.	Ora	 il	 sangue	 deve	 volgere	 l’altra	 faccia	 della	 tavola
verso	 le	 esperienze	 della	 vita	 animica	 cosciente.	 Non	 soltanto	 i	 processi
incoscienti	 del	 nostro	 Io,	 che	 si	 esplicano	 dal	 nostro	 sistema	 osseo	 in	 su,	 ma
anche	dall’altra	parte	dell’Io	devono	penetrare	dentro	al	sangue	le	nostre	attività
animiche	coscienti;	esse	devono	potersi	 trasformare	fin	che	arrivano	al	sangue,
perche	 in	 questo	 sangue	 possano	 diventare	 l’espressione	 per	 ciò	 che	 abbiamo
nell’ambiente	che	ci	circonda	come	mondo	fisico-sensibile;	perché	ciò	che	già	è
incorporato	 nel	 mondo	 vegetale	 come	 corpo	 eterico,	 non	 è	 visibile	 per	 la
coscienza	 normale.	 Abbiamo	 attorno	 a	 noi	 anzitutto	 il	 mondo	 fisico	 e	 per	 la
coscienza	l’uomo	stesso	appartiene	sol-	tanto	al	mondo	fisico.	Così	poniamo	di



fronte	 all’altra	 faccia	 della	 tavola	 sanguigna	 il	 mondo	 fisico-sensibile,	 che
diventa	 il	 contenuto	 della	 nostra	 coscienza.	 L’intera	 vita	 animica,	 come	 viene
stimolata	 ai	 pensieri	 dalle	 impressioni	 del	 mondo	 fisico-sensibile,	 come	 viene
svegliata	ai	 sentimenti,	 come	viene	 incitata	agli	 impulsi	volitivi,	 tutto	ciò	deve
poter	trovare	il	suo	strumento	nel	sistema	sanguigno,	in	quanto	è	vita	cosciente
dell’Io.	 Tutto	 ciò	 deve	 potervi	 pulsare	 dentro.	 Che	 cosa	 significa	 questo?
Significa,	 che	 non	 soltanto	 nel	 nostro	 sangue	 dobbiamo	 avere	 ciò	 che	 i	mezzi
nutritivi	 sono	divenuti,	 in	quanto	si	 sono	spinti	 su	dal	 subcosciente,	 filtrati,	 fin
dove	 possono	 vivere	 nel	 sangue	 una	 vita	 propria,	 al	 riparo	 da	 tutte	 le	 leggi
macrocosmiche	—	ma	che	sull’altra	faccia	della	tavola	del	sangue	deve	potersi
iscriverà	tutto	ciò,	che	si	svolge	nel	fisico-sensibile,	nell’elemento	inanimato	del
mondo	 fisico-sensibile,	 che	 viene	 alla	 conoscenza	 dell’uomo	 attraverso	 le
impressioni,	e	che	alla	coscienza	appare	come	ciò	che	può	fare	delle	impressioni
sull’uomo;	 perché	 quello	 che	 forma	 la	 vita,	 può	 essere	 riconosciuto	 dalla
coscienza	normale	 soltanto	attraverso	 le	 combinazioni	delle	 impressioni	 fisico-
sensibili.	 In	 realtà,	 viene	 per	 primo	 riconosciuto	 dall’arto	 supersensibile	 più
vicino	—	dal	corpo	eterico.	Così	 il	sangue	deve	potere	avere	affinità	anche	col
mondo	fisico-sensibile,	quale	esso	e	direttamente.
Potremo	 ora	 aspettarci	 che	 s’incorpori	 nel	 sangue	 qualcosa,	 di	 cui	 si	 possa

dire,	che	non	è	ora	nel	nostro	sangue	come	se	fosse	determinato	dai	processi	che
risalgono	 dai	 profondi	 sostrati	 del	 nostro	 essere,	ma	 come	 se	 si	 svolgesse	 per
azione	di	 legge	e	di	energia	esteriore	macrocosmica.	Dobbiamo	avere	qualcosa
nel	 nostro	 sangue	 che	 sia	 e	 agisca	 come	 i	 processi	 esteriori	 immediati,	 che	 si
svolgono	esteriormente	così,	come	poi	gradualmente	si	dovranno	svolgere	anche
interiormente	 nell’organismo.	 Cioè:	 nel	 nostro	 sangue	 dei	 processi	 fisico-
chimici,	 inorganici,	 devono	 esercitare	 la	 loro	 azione;	 sono	 necessari,	 perché	 il
nostro	Io	possa	partecipare	al	mondo	fisico.	Dovremo	dunque	cercare	nel	sangue
dei	processi,	in	cui	le	sostanze	possano	agire	per	mezzo	del	loro	carattere	fisico-
sensibile,	quale	esse	sono	nel	Macrocosmo.	E	questo	lo	troviamo	effettivamente,
in	quanto	nei	corpuscoli	rossi	del	sangue	ci	vien	dato	qualche	cosa	che	mostra,	di
essere	 appena	al	principio	della	vita,	 al	margine	della	non-vita.	D’altra	parte	 è
incorporate	nel	 sangue	qualcosa,	 che	possiamo	chiamare	un	processo,	 che	può
essere	paragonato	a	un	processo	esteriore	di	combustione.	Insomma,	nel	sangue,
sta	 disposto	 dall’altra	 parte	 tutto	 ciò	 —	 che	 possiamo	 anche	 riconoscere
fisicamente	—	che	fa	dell’uomo	un	essere	fisico-sensibile,	per	 il	fatto,	che	egli
ha	 nel	 sangue	 uno	 strumento	 dell’lo,	 che	 vive	 nel	 mondo	 fisico-sensibile.
Dunque	 fin	 dentro	 nella	 organizzazione	 del	 sangue,	 perfino	 l’investigazione
fisico-chimica	 può	 indicarci,	 quanto	 le	 premesse	 occulte	 possano	 essere
importanti	 e	 illuminanti	 per	 ciò	 che	 nella	 fisiologia	 dell’uomo	 si	 presenta



direttamente	 alla	 vista.	 Da	 tutto	 questo	 però	 potremo	 dire:	 abbiamo	 cosi
nell’organismo	umano	dei	processi,	che	vengono	stimolati	anzitutto	dal	processo
sanguigno,	 in	 quanto	 esso	 sta	 in	 rapporto	 col	 mondo	 esteriore,	 e	 che	 sono
processi	 fisico-sensibili	 del	mondo	 esteriore;	 abbiamo	 però	 anche	 dei	 processi
che	salgono	dall’altra	parte	e	giungono	al	sistema	sanguigno	e	che	si	dispongono
in	 questo,	 quando	 sono	 filtrati	 in	 sommo	 grado.	 Se	 consideriamo	 questo,	 il
sangue	 veramente	 ci	 appare	 come	 un	 organo	molto	 importante.	Allora	 esso	 ci
appare	in	guisa,	che	da	una	parte	ha	volto	l’intera	sua	entità,	per	cosi	dire,	verso
la	vita	inferiore,	la	più	bassa	che	si	conosca	attorno	a	noi,	—	in	modo,	da	essere
quasi	una	sostanza,	una	materia	continuamente	inclina	a	provocare	dei	processi
esteriori	fisico-chimici,	per	poter	essere	uno	strumento	dell’Io;	e	dall’altra	parte
esso	 è	 la	 sostanza	 che	 si	 trova	 più	 al	 riparo,	 e	 che	 svolge	 dei	 procedimenti
interiori,	i	quali	altrimenti	in	nessun	altro	posto	potrebbero	essere	svolti,	perché
al	 loro	 svolgimento	 occorre	 tutto	 ciò	 che	 si	 svolge	 sulla	 base	 di	 tutti	 gli	 altri
processi,	 che	si	dispongono	nel	processo	sanguigno:	vale	a	dire,	che	 i	processi
più	 delicati,	 più	 elevati,	 che	 vengono	 stimolati	 dalle	 profondità	 del	 nostro
organismo,	 si	 congiungono	 poi	 dall’altra	 parte	 nella	 circolazione	 del	 nostro
sangue	 con	 i	 processi	 fisico-chimici,	 che	 conservano	 la	 norma	 delle	 leggi	 del
mondo	esteriore.	In	nessun’altra	sostanza,	quanto	in	quella	sanguigna,	il	mondo
fisico-sensibile	più	 immediato	s’incontra	con	un	altro	mondo	 la	cui	esistenza	è
condizionata	dall’attività	di	sistema	supersensibili	di	forze.	Ciò	non	si	palesa	in
modo	 cosi	 manifesto	 sul	 piano	 fisico	 in	 nessun’altra	 sostanza,	 quanto	 nella
sostanza	del	sangue,	che	fluisce	attraverso	l’organismo	umano.	Questo	sangue	è
difatti	qualcosa,	in	cui,	ciò	che	di	più	basso	l’uomo	può	vedere	attorno	a	sé	nei
vari	 processi,	 si	 riunisce	 a	 quanto	 di	 più	 elevato	 può	 formarsi	 organicamente
nella	 sua	 natura.	 Perciò	 ci	 riuscirà	 chiaro,	 che	 nei	 riguardi	 di	 questi	 processi
sanguigni,	 abbiamo	 dinanzi	 a	 noi	 qualcosa	 che,	 se	 diventa	 irregolare,	 deve
provocare	in	sommo	grado	delle	irregolarità	nel	complessivo	nostro	organismo.
Poiché	il	sangue	da	una	parte	esprime	il	risultato	dell’insieme	dei	nostri	processi
organici,	 dovremo	 sempre	 riflettere,	 nei	 riguardi	 di	 siffatte	 irregolarità	 del
sangue,	 allorché	 questo	 palesa	 dei	 fenomeni	 anormali	 —	 e	 sarà	 difficile	 di
isolare	le	singole	irregolarità	—	a	quale	corso	di	processi	dobbiamo	attribuirle	—
se,	 per	 esempio,	 al	 corso	 del	 processo	 nei	 vasi	 sanguigni,	 che	 si	 svolgono	 sul
modello	 del	 processo	 fisico-chimico;	 se	 questo	 è	 il	 caso,	 dovremo	 essere
coscienti,	 che	 a	 queste	 irregolarità,	 proprio	 nel	 sangue,	 si	 deve	 ovviare	 (prima
occorre	riconoscerle	e	non	scambiarle	l’una	per	l’altra)	dal	lato	della	coscienza,
in	quanto	questa	coscienza	è	connessa	col	piano	fisico.	Qui	si	schiude	un	campo
terapeutico,	di	cui	si	deve	tener	conto,	in	guisa	da	indagare	se	delle	determinate
irregolarità	 nella	 circolazione	 del	 sangue	 dipendono	 da	 processi,	 che	 nel	 vero



senso	 della	 parola,	 si	 possono	 indicare	 come	 processi	 fisico-chimici.	 Allora
diventa	 possibile	 un	 nostro	 intervento	 proprio	 per	 mezzo	 di	 quanto	 potremo
provocare	 nell’uomo	 in	 fatto	 di	 impressioni	 esteriori	 e	 della	 corrispondente
regolarizzazione	 delle	 impressioni	 esteriori,	 che	 in	 questo	 caso	 provocano	 dei
processi	fisico-chimici	—	dunque	per	mezzo	di	tutto	ciò	che	possiamo	apportare
all’organismo	 fisico	dal	 di	 fuori.	Con	che	non	 intendo	 tanto	parlare	di	 ciò	 che
possiamo	 apportare	 in	 fatto	 di	 impressioni	 animico-spirituali	 (sebbene	 si	 tratti
anche	 di	 queste)	 quanto	 principalmente	 di	 ciò,	 che	 possiamo	 effettuare	 per
mezzo	 della	 regolarizzazione	 del	 processo	 respiratorio,	 della	 sorveglianza	 del
processo	 respiratorio	 e	 anche	 della	 sorveglianza	 della	 reciproca	 azione,	 fra
organismo	umano	e	mondo	esteriore,	attraverso	la	pelle.
Possiamo	 però	 poi	 anche	 vedere	 nell’organismo	 sanguigno	 dei	 delicatissimi

processi	organici	provenienti	dall’altra	parte.	E	per	questo	organismo	sanguigno
dovremo	 renderci	 chiaramente	 conto,	 che	 esso	 rappresenta,	 in	 certo	 modo,	 il
terzo	 grado	 di	 raffinamento	 delle	 nostre	 sostanze	 nutritive.	 Se	 l’organismo
sanguigno	—	in	quanto	provoca	quei	processi	delicati	della	formazione	salina,	di
quella	 pullulante,	 e	 del	 calore,	 sotto	 l’azione	 delle	 impressioni	 esteriori	 —	 e
determinate	 in	 quel	 modo	 dall’esteriore	 nel	 suo	 corso	 fisico-chimico,	 dagli
eventi	animici	stessi,	possiamo	chiedere:	questo	processo,	 in	quale	modo	viene
esso	 determinate	 dall’interiore	 come	 processo	 sanguigno?	 —	 Dobbiamo
distinguere,	 ciò	 che	 il	 sangue	 ha	 come	 compito	 per	 il	 fatto	 che	 è	 sangue;
dobbiamo	però	renderci	pure	conto,	che	esso	deve	essere	nutrito	come	ogni	altro
organo,	 che	 dobbiamo	 considerarlo	 come	 un	 qualsiasi	 altro	 organo	 che	 deve
essere	nutrito;	ma	d’altra	parte	dobbiamo	pure	riconoscerlo	come	l’organo,	che
si	 trova	 al	 grado	 più	 elevato	 di	 attività	 organica.	 Per	 questa	 attività	 entra
principalmente	in	considerazione	ciò	che	possiamo	ora	indicare	come	il	sostegno
interiore	della	vita	umana.	Il	sangue	—	che	è,	per	cosi	dire,	il	termine	opposto	al
sistema	osseo,	ed	esprime	 il	polo	opposto	al	 sistema	osseo	—	deve	sopra	ogni
altra	 cosa	 essere	 protetto,	 perché	 possa	 creare	 nei	 nostri	 pensieri,	 come
strumento	di	essi,	in	quanto	sono	pensieri	dell’Io	cosciente,	possa	dunque	creare
il	 processo,	 che	 abbiamo	 indicato	 come	 sedimento	 salino.	 Questo	 riparo	 deve
provenire	dal	sangue	stesso;	dunque,	sopra	ogni	altra	cosa,	questo	sangue	deve
essere	 in	 condizione,	 come	 sangue,	 di	 provocare,	 in	 certo	 qual	modo,	 verso	 la
parte	spirituale,	un	sistema	osseo	spirituale,	deve	potere	provocare	dei	processi
sedimentosi	salini.	Questo	è	un	compito,	a	cui	il	sangue	si	deve	assoggettare	in
guisa,	da	distinguersi	esso	stesso	dagli	altri	organi,	 in	modo,	che	da	questi	altri
organi	 dell’organismo	 umano,	 esso	 non	 riceva	 che	 un	 minimo	 di	 sostegno	 in
questo	suo	lavoro.
In	questo	processo	di	formazione	salina	del	sangue	esercitano	azione	minima



le	 energie	 degli	 altri	 organi,	 di	 guisa	 che	 il	 sangue,	 nei	 riguardi	 del	 suddetto
processo	—	nei	riguardi	del	pensiero	—	interiorizza	al	massimo	l’organismo.	E
come	si	potrebbe	non	riconoscere	questo,	poiché	i	nostri	pensieri	sono	veramente
ciò	 che	 abbiamo	 di	 più	 intimo	 —	 ciò,	 per	 mezzo	 di	 cui	 maggiormente	 ci
interiorizziamo	per	la	coscienza	normale;	mentre	con	i	nostri	sentimenti	stiamo,
perfino	per	 la	 coscienza	normale,	 al	 limite	 fra	 l’esteriore	 e	 l’interiore	—	e	 coi
nostri	impulsi	volitivi	muoviamo	incontro	al	mondo	esteriore	con	tale	forza,	che
l’uomo,	 nelle	 circostanze	 ordinarie,	 non	 si	 riconosce	 affatto	 nei	 propri	 impulsi
volitivi!	 L’uomo	 si	 riconoscerà	 sempre	 nei	 suoi	 pensieri	—	 ma	 non	 nei	 suoi
impulsi	volitivi.	Questo	già	lo	potete	rilevare	dal	fatto,	che	nel	mondo	tanto	si	di‐
scute	 di	 libertà	 e	 di	 non-libertà,	 e	 delle	 altre	 qualità	 della	 volontà	 umana.	Nel
nostro	 sistema	 di	 pensiero,	 che	 ha	 come	 suo	 correlato	 fisico	 un	 processo	 di
sedimento	salino,	abbiamo	ciò	che	v’ha	di	più	interiore	di	quanto	il	sangue	deve
eseguire	 come	 strumento	 dell’Io.	 E	 dovendo	 il	 processo	 di	 sedimento	 salino
essere	 quanto	 più	 possibile	 interiorizzato	 e	 anche	 quanto	 più	 possibile	 difeso
contro	gli	altri	organi,	questa	facoltà	del	sangue	pub	essere	sopratutto	ostacolata
da	anormalità	del	sangue	stesso.	E	quando	osserviamo,	che	il	sangue	viene	così
ostacolato,	 e	 che	 non	 rivela	 più	 le	 sue	 capacità	 in	 questa	 direzione,	 dobbiamo
renderci	chiaramente	conto,	che	esso	deve	venire	stimolato	a	un’attività	che	nella
sua	propria	vita	è	discesa	al	di	sotto	di	un	determinate	limite.
Può	 però	 anche	 verificarsi	 l’altro	 caso,	 cioè,	 che	 l’attività	 interiore	 di	 un

organo	—	in	questo	caso,	dunque,	dell’organo	del	sangue,	poiché	questa	attività
interiore	è	destinata	a	sviluppare	vita	propria	—	superi	una	determinata	misura,
ed	esageri	questa	vita	propria.	Fra	le	irregolarità	umane	che	si	verificano	questo
caso	 è	 di	 gran	 lunga	 il	 più	 importante,	 perche	 va	 considerato	 sopra	 ogni	 altra
cosa,	nei	casi	di	malattia.	In	casi	rarissimi	abbiamo	a	che	fare	con	l’opposto	—
per	lo	più,	invece,	si	tratta	che	alcune	parti	della	organizzazione	nostra	interiore
si	 trovano	 troppo	 poco	 protette	 e	 vengono	 perciò	 troppo	 fortemente	 stimolate.
Quando	il	sangue	si	mostra	maggiormente	stimolato,	quando	mostra	al	massimo
grado	di	volere	sviluppare	questa	attività	oltre	misura,	e	per	noi	necessita	di	agire
in	 senso	 opposto.	 Possiamo	 far	 questo	 apportando	 dal	 di	 fuori	 le	 attività
corrispondenti.	 Cioè:	 contribuiremo	 a	 un	 processo	 siffatto	 con	 l’apporto
terapeutico	 di	 sostanze,	 che	 conducono	 alla	 formazione	 del	 sale,	 al	 sedimento
salino.	Questo	ci	conduce	contemporaneamente	a	vedere	che,	in	un	determinato
modo,	si	può	dare	una	sistemazione	al	modo	di	porre	riparo	alla	irregolarità	del
nostro	organismo.
In	questa	direzione	possiamo	ora	procedere	oltre.	Quando	gli	organi	del	nostro

mondo	 astrale	 interiore,	 del	 nostro	 sistema	 cosmico	 interiore	—	milza,	 fegato,
cistifellea	 ecc.	 —	 si	 trovano,	 per	 il	 genere	 delle	 loro	 attività,	 in	 un’attività



interiore	 troppo	 forte,	 come	 possiamo	 venir	 loro	 in	 aiuto?	 Dobbiamo	 allora
prima	 di	 tutto	 tener	 presente	 nell’anima,	 che	 questi	 organi	 sono	 destinati	 a
operare	fin	su	alla	circolazione	del	sangue,	che	devono,	per	così	dire,	preparare
l’intero	organismo,	condurre	dunque	le	sostanze	nutritive	su	fino	al	sangue,	che
essi	le	ricevono	quali	vengono	introdotte	nel	canale	digerente,	e	devono	condurle
con	attività	 trasformata	 al	 sistema	 sanguigno;	 essi	 sono	dunque	 i	mediatori	 fra
questi	due	sistemi.	Come	il	sistema	sanguigno	si	palesa	operoso	nella	più	grande
attività	interiore,	 in	quanto	è	il	sistema	pensante,	esso	diventa	un’attività	che	si
mostra	 connessa	 con	 la	 nostra	 vita	 del	 sentimento;	 già	 lo	 abbiamo	 descritto,
quando	abbiamo	detto:	nell’autocondensazione	interiore,	nel	pullulare	interiore,
il	 sistema	 sanguigno	 viene	 sorretto	 da	 ciò	 che	 vien	 su	 irradiando	 dal	 nostro
sistema	cosmico	 interiore.	 Il	 sangue,	 in	quanto	è	strumento	della	nostra	 facoltà
pensante,	è	quasi	abbandonato	a	se	medesimo;	viene	stimolato	da	ciò	che	vien	su
irradiando,	e	a	cui	partecipano	con	la	loro	peculiare	azione	gli	organi	del	sistema
cosmico	interiore;	di	guisa	che	qui	abbiamo	fatto	cenno	di	un’attività,	che	già	va
oltre	 la	 vita	 propria	 del	 sangue,	 e	 ci	 indica	 la	 vita	 propria	 degli	 organi	 che
appartengono	al	 sistema	cosmico	 interiore.	Quando	dunque	 le	attività	di	questi
organi	 —	 fegato,	 cistifellea,	 reni,	 polmoni	 e	 tutti	 gli	 altri	 organi	 simili,
sviluppano	un’attività	troppo	intensa,	un’eccessiva	scaturigine	di	vita,	si	tratterà
di	 domandarci:	 come	 possiamo	 provvedere	 in	 questo	 stesso	 modo
terapeuticamente	a	questi	processi?	Dobbiamo	allora	paralizzare	l’interiore	atti‐
vità	con	l’apporto	di	ciò,	che	è	atto	a	conservare	l’azione	e	l’operosità	della	vita
cosmica	 esteriore,	 e	 a	 paralizzare	 cosi	 l’eccesiva	 attività	 interiore.	 Come	 con
l’apporto	 di	 sostanze	 saline	 possiamo	 combattere,	 per	 così	 dire,	 paralizzare
l’eccessiva	interiore	attività	del	sangue,	così	possiamo	parimenti	attenuare	anche
questa	 eccessiva	 attività	 di	 questi	 organi	 con	 l’apporto	 di	 sostanze,	 che
sviluppino	 una	 loro	 propria	 attività	 interiore,	 e	 operino	 in	 senso	 opposto
all’attività	dei	relativi	organi.
Sorge	 per	 noi	 dunque	 ora	 la	 domanda:	 come	 possiamo	 noi	 agire	 su	 questi

organi	 e	 sugli	 organi	 inferiori	 che	 hanno	 un’attività	 ancora	 più	 bassa,	 sugli
organi	 della	 digestione,	 che	 per	 primi	 devono	 preparare	 al	 sistema	 cosmico
interiore	 le	 sostanze	 nutritive?	 Vale	 a	 dire,	 come	 dobbiamo	 procedere	 con	 i
singoli	sistemi	di	organi,	quando	consideriamo	la	loro	costruzione	per	gradi	?	—
Risponderemo	 domani	 alla	 domanda:	 con	 quale	 aspetto	 ci	 si	 presenta	 una
malattia	 degli	 organi	 nel	 senso	 della	 fisiologia	 occulta?	 E	 mostreremo	 come
s’innestino	 altri	 organi	 —	 per	 esempio,	 il	 sistema	 muscolare.	 E	 le	 nostre
considerazioni	 saranno	 tali	 da	 mostrare,	 come	 ciò	 che	 ci	 si	 presenta
nell’organismo	 compiuto	 si	 riconnetta,	 in	modo	 chiaro,	 all’organismo	 in	 dive‐
nire,	 alla	 vita	 germinale	 dell’uomo;	 e	 ciò	 in	 un	 modo	 appunto	 molto



comprensibile,	 se	 possiamo	 prendere	 a	 premessa	 i	 principi	 dell’occultismo.	 E
allora	 ci	 risulterà	 di	 per	 sé	 come	 le	 altre	 membra	 prendano	 parte	 al	 lavoro
dell’organizzazione	fisica	umana.



ORGANIZZAZIONE	DELLA	FORMA	E
DELLE	FORZE	UMANE

Oggi	 sarà	 mio	 compito	 riassumere	 le	 considerazioni	 di	 questi	 ultimi	 giorni
sulla	 “Fisiologia	 Occulta”,	 le	 quali,	 sebbene	 in	 parte	 appena	 abbozzate,
tentavano	 di	 rappresentare	 alcunché	 dei	 processi	 dell’organizzazione	 umana,	 e
riassumerli	 in	 una	 specie	 di	 quadro	 (che	 a	 sua	 volta	 può	 essere	 soltanto	 un
abbozzo),	 mediante	 il	 quale	 saremo	 in	 grado	 di	 acquistare	 una	 visione	 della
vivente	 attività	 vitale	 e	 tessitrice	 dell’organizzazione	 umana.	 Faremo	 bene	 a
rifarci	 al	 punto	 di	 partenza	 più	 grossolano,	 ossia	 alle	 relazioni	 di	 scambio	 fra
l’organizzazione	umana,	in	quanto	essa	accoglie	le	sostanze	nutritive,	e	il	mondo
esteriore,	la	nostra	Terra.
Queste	 sostanze	 nutritive,	 dopo	 esser	 accolte	 e	 trasformate	 nei	 più	 diversi

modi,	 e	 gradualmente	 modificate,	 vengono	 poi	 condotte,	 attraverso	 le	 più
svariate	 attività	 organiche,	 ai	 singoli	 arti	 dell’organizzazione	 umana,	 a	 tutti	 i
singoli	 sistemi	 dell’entità	 fisica	 umana.	Non	 è	 difficile	 di	 comprendere,	 che	 è
soltanto	da	 tutto	ciò	che	 le	sostanze	nutritive	diventano	nell’organismo	umano,
che	 l’uomo,	 in	 ultima	 analisi,	 quale	 si	 presenta	 a	 noi	 nel	mondo	 fisico,	 e	 reso
veramente	 uomo	 fisico.	 Certamente	 questo	 concetto	 presenta	 talune	 difficoltà.
Ma	 colui	 che	 accoglie	 seriamente	 i	 principi	 applicati	 in	 queste	 nostre
considerazioni	 sull’uomo,	 deve	 dirsi:	 tutto	 il	 rimanente,	 tutto	 ciò	 di	 cui
nell’organizzazione	 umana	 va	 tenuto	 conto,	 a	 prescindere	 da	 questa
compenetrazione	 delle	 sostanze	 nutritive	 nell’organismo	 uma	 no,	 è,	 in	 fondo,
alcunché	di	supersensibile,	d’invisibile,	è	azione	di	forze.	E	se,	per	un	momento,
fate	astrazione	da	 tutte	 le	sostanze	nutritive	che	riempiono	l’organismo	umano,
vi	 residua,	 in	 fatto	di	organizzazione	 fisica,	perdonate	 l’espressione	volgare	—
molto	meno	di	un	sacco	—	cioè,	non	vi	rimane	nulla	di	fisico.	Perché,	anche	ciò
che	 esiste	 come	 pelle	 e	 involucri	 dell’organismo	 fisico,	 esiste	 soltanto,	 perché



delle	sostanze	nutritive	sono	state	spinte	verso	le	rispettive	parti	dalle	attività	di
forze	 supersensibili.	Astraete	dunque	dalle	 sostanze	nutritive	 e	da	 ciò	 che	 esse
diventano,	 e	dovrete	 raffigurarvi	 l’organismo	umano	come	un	 sistema	di	 forze
supersensibili,	 che	 sta	 dietro	 e	 agisce	 in	 modo,	 che	 queste	 sostanze	 nutritive
possano	 appunto	 essere	 condotte	 verso	 tutte	 le	 direzioni.	 Se	 vi	 ponete	 questo
pensiero,	così	come	è	stato	espresso,	 in	modo	giusto	dinanzi	all’anima,	potrete
dire	a	voi	stessi:	vi	è	una	condizione	che	occorre	presupporre	prima	che	una	par‐
te,	sia	pur	minima,	delle	sostanze	nutritive	possa	essere	assimilata:	perché	queste
sostanze	 nutritive	 non	 potrebbero	 essere	 accolte	 dal	 mondo	 esteriore,	 in	 ogni
qualsiasi	 forma,	 e	 inoltrate	 in	 ogni	 qualsiasi	 essere,	 perche	possa	 svolgersi	 ciò
che	 si	 svolge	 nell’organismo	 umano.	 L’organismo	 umano	 dunque	 deve	 poter
contrapporre,	 dai	 mondi	 supersensibili,	 alle	 sostanze	 nutritive,	 fin	 dal	 primo
momento	 che	 le	 accoglie,	 un’organizzazione	 interiore	 di	 forze;	 in	 questa
organizzazione	 interiore	 di	 forze,	 esso	 deve	 essere	 proprio	 «	 I’uomo	 »,	 come
tale.	 E	 in	 occultismo,	 ciò	 che	 viene	 anzitutto	 contrapposto	 ai	 materiali
propriamente	fisici	che	riempiono	l’uomo,	ciò	che	dobbiamo	assolutamente	già
raffigurarci	come	alcunché	di	supersensibile,	lo	chiamiamo	nel	senso	più	lato	«
la	 forma	 umana	 ».	 Se	 voi	 dunque	 cercate,	 per	 così	 dire,	 l’ultimissimo	 limite
dell’organizzazione	umana,	dovete	raffigurarvi	un	primissimo	supersensibile,	la
forma	umana,	 la	quale,	 come	sistema	di	 forze	nato	dai	mondi	 supersensibili,	 è
destinata	 —	 e	 ora	 non	 come	 un	 sacco	 o	 una	 spoglia	 fisica	 —	 ma	 come	 un
superfisico,	supersensibile,	ad	accogliere	ciò	che	sopratutto	permette	all’uomo	di
apparire	 con	 aspetto	 fisico-	 sensibile.	 Soltanto	 per	 il	 fatto,	 che	 questa	 forma
supersensibile	 s’incorpora	 la	 sostanza	 nutritiva,	 l’organismo	umano	diventa	 un
organismo	fisico	sensibile,	diventa	ciò	che	si	può	vedere	con	gli	occhi	e	toccar
con	mano.	 Ciò	 che	 viene	 cosi	 contrapposto	 alle	 sostanze	 nutritive	 esteriori,	 si
chiama	“forma”,	perché	veramente,	in	tutta	la	natura,	vige	una	legge	siffatta,	una
legge	assolutamente	uniforme,	 che	è	chiamata	ovunque:	 “principio	 formativo”.
Potete	 scendere	 fino	 al	 cristallo	 e	 dovete	 dire:	 le	 sostanze	 che	 costituiscono	 il
cristallo,	per	diventar	ciò	che	ci	si	presenta	come	cristallo,	devono,	per	così	dire,
essere	 catturate	 dai	 principi	 formativi,	 che	 nei	 cristalli	 sono	 i	 principi	 della
cristallizzazione.	Prendete,	p.	es.,	il	sale	di	cucina,	il	cloruro	di	sodio,	nel	senso
della	nostra	fisica	attuale	avrete	come	sostanze	fisiche	il	“cloro”	e	il	“sodio”,	un
gas	e	un	minerale.	Potrete	accorgervi	 facilmente,	che	queste	due	sostanze,	così
come	 sono,	 prima	 di	 entrare	 in	 quell’essere	 che	 le	 cattura	 in	 modo	 da	 farle
apparire	nella	loro	combinazione	chimica	cristallizzate	a	cubo,	non	hanno	niente
che	 possa	 indicare	 questo	 principio	 formativo.	 Prima	 di	 entrare	 in	 questo
principio	 di	 forma,	 esse	 non	 hanno	 niente	 in	 comune,	ma	 vengono	 aggiogate,
accolte,	 da	 questo	 principio	 di	 forma,	 e	 si	 costituisce	 il	 corpo	 fisico:	 il	 sale	 di



cucina;	 questo	 occorre	 premettere.	Tutto	 ciò	 che	 come	 sostanza	 nutritiva	 entra
nell’organismo	umano	presuppone	dunque	la	più	bassa	entità	supersensibile,	“la
forma”	 supersensibile.	 Quando	 le	 sostanze	 nutritive	 entrano,	 per	 così	 dire,	 in
questa	 regione,	 a	 cui	 questo	 principio	 formativo	 dà	 la	 limitazione	 esteriore
dell’entità	umana,	esse	vengono	anzitutto	accolte	dal	canale	nutritive.	In	quanto
vengono	 accolte	 da	 esso,	 a	 cominciare,	 si	 può	 dire,	 dalla	 bocca,	 subiscono	 la
primissima	trasformazione.
Per	mezzo	del	canale	nutritivo	già	viene	effettuata	una	trasformazione.	Questa

trasformazione	 non	 potrebbe	 effettuarsi,	 se	 nell’organismo	 umano	 non	 fosse
incorporato	ciò	che	trasforma	le	sostanze	nutritive,	le	quali	a	tutta	prima,	quando
sono	 accolte,	 sono	 reciprocamente	 indifferenti,	 e	 non	 hanno	 alcun	 reciproco
rapporto	 vi-vente,	 e	 le	 trasforma	 nell’organismo	 umano	 in	 modo,	 che	 esse
vengano	 destate	 a	 vita.	Dobbiamo	—	benché	 nell’uomo	 il	 processo	 sia	 affatto
differente,	 perché	 si	 verifica	 a	 un	 gradino	 diverso	 —	 raffigurarci	 la	 trasfor‐
mazione	delle	 sostanze	nutritive	 lungo	 il	 percorso	del	 canale	digerente	umano,
come	 quella	 con	 cui	 le	 piante	 traggono	 le	 loro	 sostanze	 nutritive	 dal	 terreno.
Dobbiamo	quindi	raffigurarci	una	corrente	nutritiva	accolta	dal	processo	vitale,
o,	come	diciamo	in	occultismo,	dal	corpo	eterico.	Appena	entrate	nell’organismo
umano,	le	sostanze	nutritive	vengono	elaborate	dal	corpo	eterico,	cioè,	 il	corpo
eterico	 provvede	 alla	 loro	 trasformazione	 e	 anzitutto	 alla	 loro	 organizzazione
nelle	attività	interiori	dell’organismo	umano.	In	tal	modo	dovremmo	considerare
questo	arto	supersensibile	del-	l’uomo,	a	noi	più	vicino,	il	corpo	eterico,	come	il
suscitatore	della	prima	trasformazione	delle	sostanze	nutritive.	—	Quando	queste
sostanze	nutritive	sono	 trasformate	a	 tal	punto,	da	essere,	per	così	dire,	accolte
nel	 processo	 vitale,	 dobbiamo	 renderci	 conto	 che	 esse,	 —	 conformemente	 al
senso	 e	 alla	 direzione	 delle	 nostre	 descrizioni	 nelle	 passate	 conferenze	 —
devono	venire	ulteriormente	elaborate	e	adattate	all’organismo	umano.
Esse	 vi	 devono	 esser	 elaborate	 in	 modo,	 da	 poter	 servire	 gradualmente	 a

quegli	 organi	 che	 sono	 un’espressione	 dei	 principi	 supersensibili	 superiori
dell’organismo	umano:	 il	 corpo	astrale	e	 l’Io.	—	Insomma,	dobbiamo	 renderci
chiaramente	conto,	che	le	attività	dei	processi	superiori	devono	mandare	il	 loro
peculiare	 genere	 di	 azione	 interiore	 fin	 giù	 a	 queste	 sostanze	 nutritive
trasformate,	cosi	come	esse	vengono	elaborate	attraverso	l’esofago,	lo	stomaco,
l’intestino	ecc.	Ora,	alla	corrente	nutritiva,	in	quanto	essa	è	trasformata	dal	solo
canale	digerente,	si	contrappongono	appunto	gli	organi,	che	possiamo	chiamare	i
sette	organi	interiori,	da	noi	già	conosciuti,	e	che,	per	così	dire,	rappresentano	il
sistema	 cosmico	 interiore	 dell’uomo.	 Schematicamente	 si	 potrebbe	 dire:	 le
sostanze	nutritive	vengono	accolte,	vengono	già	elaborate	nei	più	diversi	modi
nel	canale	digerente,	e	ad	esse	si	contrappongono	il	fegato,	i	reni,	la	cistifellea,	la



milza,	 il	 cuore,	 i	polmoni,	 ecc.	—	Se	ci	 si	 rende	chiaramente	conto	che	questi
organi,	 mediante	 i	 rispettivi	 loro	 sistemi	 di	 forze,	 sono	 destinati	 a	 elaborare
ulteriormente	 le	 sostanze	 nutritive,	 potremo	 dire	 riguardo	 al	 senso	 di	 queste
trasformazioni:	se	la	corrente	nutritiva	fosse	elaborata	soltanto	fino	al	punto,	che
le	 è	 dato	 raggiungere	 nel	 canale	 digerente,	 l’uomo	 dovrebbe	 condurre
un’esistenza	vegetale;	perché	egli	non	sarebbe	riuscito	a	tanto	nel	mondo	fisico
da	 formare	 degli	 organi,	 che	 potessero	 essere	 strumenti	 per	 le	 sue	 capacità
superiori.	I	sette	organi	trasformano	perciò	ulteriormente	la	corrente	nutritiva,	e
ciò	che
essi	fanno	viene	trattenuto	dal	sistema	nervoso	del	simpatico,	che	gl’impedisce

di	penetrare	fino	alla	coscienza	umana.	Perciò	nel	sistema	nervoso	del	simpatico,
assieme	ai	sette	organi,	abbiamo	ciò	che	si	contrappone	alla	corrente	nutritiva.
Siamo	così,	partendo,	per	così	dire,	dall’esteriore,	già	penetrati	profondamente

nell’interiore	 dell’organismo	umano.	Perché	 ciò	 che	 si	 svolge	—	 in	 certo	 qual
modo	—	in	fatto	di	reciproche	funzioni	dei	sette	organi,	è	cosa,	che	così	come	si
svolge	là	dentro	non	potrebbe	svolgersi	in	nessun	altro	punto	nel	nostro	mondo
terrestre;	 e	 si	 può	 svolgere	 ivi	 appunto	 a	 quel	modo,	 perché	questo	 interiore	 è
segregato	dal	mondo	esteriore,	e	questa	attività	dell’interiore	viene	preparata	dal
canale	 digerente.	 Ci	 troviamo	 già	 dunque	 nell’interiore	 dell’organizzazione
umana.
Ora	 abbiamo	 da	 registrare	 la	 peculiarità,	 che,	 in	 quanto	 stiamo	 così

nell’interiore	 dell’organismo,	 questo	 organismo	 stesso	 deve	 pure	 nuovamente
organizzarsi	 e	 differenziarsi	 interiormente.	 Esso	 deve	 consistere	 di	 una
moltitudine	di	organi,	per	poter	attendere	alle	 innumerevoli	 sue	 funzioni,	e	per
queste	 sue	 funzioni	 interiori	 ha	 bisogno	 di	molte,	molte	 cose.	Ciò	 che	 si	 deve
ottenere	 ulteriormente	 può	 esser	 raggiunto	 soltanto	 nel	 modo	 seguente:	 noi
comprenderemo	 questo	 modo,	 se	 c’immaginiamo	 che	 dapprima	 la	 corrente
nutritiva	 viene	 trasformata	 soltanto	 dai	 sette	 organi,	 dal	 sistema	 cosmico
interiore	 stesso,	 e	 che	 alla	 nostra	 coscienza	 questa	 attività	 viene	 occultata	 dal
sistema	nervoso	del	simpatico.	Si	sarebbe	in	tal	caso	verificato	un	fatto,	per	cui
l’uomo	non	 sarebbe	 potuto	mai	 arrivare	 ad	 essere	 un	 essere	 cosciente,	 per	 cui
non	avrebbe	potuto	avere	neppure	la	forma	più	ottusa	di	coscienza	che	possiede
attualmente;	perché	 tutto	questo	processo	ci	viene	occultato.	—	Deve	stabilirsi
un	 collegamento	 fra	 i	 cosiddetti	 sistemi	 di	 organi	 costruiti	 dall’esteriore	 verso
l’interiore,	 e	 ciò	 che	 sta	 più	 addentro	 nell’interiorità	 dell’organismo	 umano.
Questo	collegamento	viene	stabilito	dal	 fatto,	che	effettivamente,	per	mezzo	di
tutto	 ciò	 che	 il	 processo	 di	 nutrizione	 offre	 nel	 suo	 insieme,	 l’intera	 forma
dell’organismo	 umano	 vien	 permeata	 da	 ciò,	 che	 in	 senso	 lato	 noi	 chiamiamo
“un	 tessuto”.	 Un	 tessuto,	 una	 determinata	 specie	 di	 semplicissima



organizzazione,	pervade	tutte	le	singole	membra	dell’entità	umana.	E	da	questo
tessuto	 si	 formano	a	 loro	volta	gli	organi	più	diversi.	Certe	 specie	di	 tessuti	 si
modificano	 p.	 es.	 in	modo,	 che	 poi,	 quando	 immagazzinano	 ancora	 delle	 altre
cellule	 speciali,	 si	 trasformano	 in	 muscoli;	 inoltre	 alcune	 specie	 di	 tessuti	 si
trasformano	 in	modo,	da	diventare	 solide,	 e	da	 immagazzinarsi	 le	 cellule	delle
ossa,	 in	 quanto	 si	 appropriano	 le	 relative	 sostanze;	 di	 guisa	 che	 nei	 singoli
organi,	 che	 si	 formano	 allora	 come	 riempitura	 del	 complesso	 della	 forma
dell’organismo	 umano,	 dobbiamo	 raffigurarci	 qualche	 cosa,	 che	 sta	 a	 base	 di
esso;	 e	 precisamente	 in	 modo,	 che	 il	 corpo	 è	 compenetrato	 da	 tessuti,	 che
esercitano	la	loro	azione	in	tutte	le	direzioni,	e	generano	i	singoli	organi.
Però	questo	 tessuto,	 anche	 se	 crescesse	 ancora	molto	 e	 creasse	molti	 singoli

organi,	non	rappresenterebbe,	in	ultima	analisi,	che	qualcosa	di	vegetale;	perché
appunto	 è	 essenziale	 del	 vegetale	 il	 fatto,	 che	 gli	 esseri	 vegetali	 crescono	 e
cacciano	fuori	degli	organi	e	simili.	In	quanto	però	con	l’uomo	trascendiamo	il
vegetale,	 ci	 si	 deve	 presentare	 un	 elemento	 affatto	 nuovo,	 per	 mezzo	 di	 cui
l’uomo	 si	 trovi	 in	 condizione	 di	 aggiungere	 a	 ciò	 che	 vi	 è	 nella	 vita	 vegetale,
quello	che	lo	elevi	appunto	al	di	sopra	della	vita	vegetale	stessa;	l’uomo	vi	deve
aggiungere	 la	 coscienza;	—	 dapprima	 la	 più	 semplice	 forma	 di	 coscienza,	 la
coscienza	ottusa,	per	percepire	la	propria	vita	interiore.	—	Finché	un	essere	non
partecipa	 alle	 esperienze	 della	 propria	 vita	 interiore,	 e	 non	 è,	 per	 così	 dire,	 in
condizione	 di	 rispecchiarsi	 interiormente	 per	 partecipare	 a	 questa	 propria	 vita
interiore,	non	potremo	dire,	che	egli	 si	 sol-	 levi	al	di	 sopra	della	vegetalità.	—
Un	essere	si	eleva	al	di	sopra	della	vegetalità,	soltanto	allorché	non	ha	 in	sé	 la
sola	«	vita	»,	ma	rispecchia	e	sperimenta	questa	vita.	A	tutta	prima	questo	è	una
esperienza	 interiore,	 un’esperienza	di	 processi	 interiori.	 In	 qual	modo	 si	 arriva
alla	capacita	di	sperimentare?
Ci	 siamo	 già	 formati	 un	 concetto	 in	 proposito.	 Nelle	 conferenze	 precedenti

abbiamo	mostrato,	che	lo	sperimentare	è	frutto	di	processi	di	secrezione.	Le	basi
dell’esperienza	 interiore,	 dello	 sperimentare	 ottuso	 della	 coscienza	 che	 penetra
nei	processi	vitali	 interiori,	dovremo	perciò	cercarle	nei	processi	di	 secrezione.
Dovremo,	per	così	dire,	premettere,	che	ovunque,	dai	tessuti,	da	tutto	ciò	che	sta
a	 base	 dell’intera	 organizzazione	 umana	 —	 si	 verificano	 dei	 processi	 di
secrezione.	 Questi	 processi	 di	 secrezione	 ci	 si	 presentano	 di	 nuovo
nell’osservazione	 esteriore	 del	 corpo	 umano,	 quando	 vediamo,	 come
continuamente	delle	 sostanze	vengano	 tratte	da	 tutte	 le	parti	dei	 tessuti	 e	degli
organi	e	accolte	da	ciò	che	noi	chiamiamo	i	vasi	linfatici,	che,	come	una	specie
di	sistema	a	sé,	percorrono	l’intero	organismo	allato	del	sistema	sanguigno.	E	in
questi	 vasi	 entrano,	 da	 tutte	 le	 zone	 dell’organismo	 umano,	 anzitutto	 quelle
secrezioni,	 che	 sono	 mediatrici	 dell’ottuso	 sperimentare	 interiore.



Raffiguriamoci	 per	 un	momento	 che	 non	 vi	 sia	 l’intero	 sistema	 sanguigno,	 ci
potremmo	 allora,	 indubbiamente,	 rappresentare	 il	 tessuto	 stesso,	 senza	 alcun
carattere	sanguigno.	—	Una	cotale	raffigurazione	è	possibile,	ed	effettivamente
così	 appare	 ciò	 che	 in	 fatto	 di	 succhi	 si	 trova	 negli	 organismi	 inferiori.	 In	 tal
modo	dovremmo	rappresentarci	il	nostro	processo	sanguigno	come	un	processo
superiore,	 rispetto	 al	 processo	 che	 si	 forma	 dal	 fatto,	 che	 da	 tutte	 le	 regioni
dell’organismo	 umano	 delle	 secrezioni	 penetrano	 nelle	 vie	 linfatiche,	 le	 quali
accompagnano	 i	 corsi	 sanguigni	 che	 più	 tardi	 si	 associano	 ad	 esse.	 In	 queste
secrezioni	 l’uomo	 sente,	 per	 così	 dire,	 il	 suo	 essere	 ottuso,	 animale,	 nel	 corpo
fisico;	 egli	 rispecchia	 in	modo	 ottuso	 la	 propria	 organizzazione.	 E	 allo	 stesso
modo	 come	 dal	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico	 viene	 trattenuto	 tutto	 ciò	 che
risorge	dai	processi	digerenti	e	nutritivi	fino	ai	sette	organi,	così	pure,	attraverso
il	 riverbero	 dell’attività	 del	 sistema	 nervoso	 del	 simpatico,	 per	 mezzo	 del
collegamento	 e	 della	 reciproca	 azione	 di	 questo	 sistema	 con	 le	 vie	 linfatiche,
vien	 formata	 nell’uomo	 odierno	 una	 coscienza	 ottusa,	 irradiata	 dalla	 chiara
coscienza	di	veglia	dell’Io.	Questa	coscienza	ottusa	è,	in	certo	qual	modo,	l’altra
parte	di	quella	coscienza,	che	si	 serve	come	strumento	del	sistema	nervoso	del
simpatico;	essa	viene	 irradiata,	come	una	 luce	debole	da	una	 luce	più	 forte,	da
tutto	ciò	che	vive	nella	nostra	anima	sotto	l’influenza	dell’Io.	—
Se	 noi	 avessimo	 sviluppato	 la	 nostra	 organizzazione	 umana	 soltanto	 fino	 a

questo	punto,	 fino	 alla	 formazione	del	 tessuto	 corporeo	 e	dei	primi	organi	 che
debbono	formarsi	perché	tutti	questi	processi	possano	verificarsi	(perché,	come
facilmente	 potete	 comprendere,	 la	 formazione	 di	 certi	 muscoli	 è	 necessaria
affinché	 questi	 processi,	 p.	 es.	 le	 secrezioni	 nelle	 vie	 linfatiche	 —	 possano
verificarsi),	un	uomo	organizzato	in	tal	modo	potrebbe	conseguire,	per	il	tramite
del	suo	organismo,	una	coscienza	ottusa	della	sua	vita	interiore	nel	mondo	fisico;
non	 potrebbe	 però	 raggiungere	 quella	 coscienza	 dell’Io,	 che	 può	 esistere	 sol
quando	l’uomo	sperimenta	se	stesso	come	un	essere	nella	propria	interiorità,	ma
si	schiude	anche	verso	l’esteriore.	E	questo	è	appunto	lo	schiudersi,	per	così	dire,
l’aprirsi	 di	 nuovo	 verso	 l’esteriore	 che	 dobbiamo	 registrare	 a	 questo	 punto.
Anche	 di	 questo	 nuovo	 schiudersi	 verso	 l’esteriore	 abbiamo	 già	 parlato.
Abbiamo	 mostrato,	 come	 nella	 respirazione	 ecc.	 l’uomo	 si	 schiuda	 di	 nuovo
verso	 l’esteriore,	per	venire	a	contatto	diretto	col	mondo	 fisico.	Ora	—	poiché
abbiamo	visto,	quanto	sia	difficile	applicare	i	concetti	abituali	a	questi	argomenti
—	possiamo	anche	proseguire,	e	dire:	finché	ci	fermiamo	all’uomo	interiore,	non
possiamo	veramente	 arrivare	 che	 fino	al	 canale	digerente;	perché,	 in	quanto	 le
propaggini	 dei	 sette	 organi	 si	 estendono	nel	 canale	 digerente,	—	 il	 fegato,	 per
mezzo	 della	 bile,	 nel	 canale	 intestinale	 —	 e	 si	 manifestano	 nella	 digestione,
arriviamo	 già,	 con	 l’urto	 fra	 questo	 sistema	 cosmico	 interiore	 e	 il	 canale



digerente,	a	un	siffatto	schiudersi	verso	 l’esteriore.	E’	già	uno	schiudersi	verso
l’esteriore,	 quando	 l’uomo	 si	 dichiara	 pronto	 ad	 accogliere	 delle	 sostanze
nutritive	 dal	 di	 fuori;	 di	 guisa	 che	 dobbiamo	 considerare	 l’uomo	 interiore
soltanto	 fino	 al	 limite	 del	 canale	 digerente.	 —	 Abbiamo	 poi	 un	 ulteriore
schiudersi	 verso	 l’esteriore	 da	 una	 parte,	 nella	 respirazione,	 e	 dall’altra	 negli
organi	superiori,	che	servono	alle	funzioni	animiche.
In	tal	modo	vediamo	come	l’uomo,	in	quanto	egli	ha,	per	cosi	dire,	come	base

il	grado	di	vita	interna	ottusa,	si	schiude	di	nuovo,	per	avere	comunicazione	con
il	 mondo	 esteriore.	 Così	 soltanto	 l’uomo	 può	 essere	 una	 entità	 -	 Io.	 Non	 è
soltanto	in	quanto	egli	sente	le	opposizioni	nel	suo	interiore,	nei	suoi	processi	di
secrezione,	 ma	 è	 per	 il	 fatto	 che	 egli	 dischiude	 il	 suo	 interiore	 e	 sente	 le
resistenze	 del	 mondo	 esteriore,	 che	 l’uomo	 può	 sviluppare	 la	 sua	 coscienza
dell’Io.	Di	guisa	che	è	veramente	nel	 fatto,	che	 l’uomo	si	 schiude	nuovamente
verso	l’esteriore,	che	viene	data	la	base	per	l’egoità	fisica	dell’uomo.	Ma	con	ciò
l’uomo	 deve	 avere	 anche	 la	 possibilità	 di	 sviluppare	 in	 modo	 multiforme
l’organo	 di	 questa	 egoità.	 Abbiamo	 visto	 come	 l’organo	 dell’egoità	 s’innesti
nella	 circolazione	 del	 sangue	 che	 ora	 interpenetra	 effettivamente	 tutti	 questi
organi,	 per	 essere	 strumento	 dell’egoità	 nell’intero	 organismo	 umano.	 Come
l’egoità	 pervade	 spiritualmente	 e	 animicamente	 l’intero	 uomo,	 così	 la
circolazione	del	 sangue	pervade	 fisicamente	 l’intera	organizzazione	umana.	La
quale	 con	 ciò	 sviluppa,	 in	 certo	 qual	 modo,	 questi	 due	 aspetti:	 da	 una	 parte,
l’essere	interiore	dell’uomo	nei	sette	organi,	nel	sistema	nervoso	del	simpatico,
nel	 sistema	 dei	 tessuti	 e	 specialmente	 nell’apparecchio	 digerente,	 ecc.	 e	 poi,
dall’altra	 parte,	 sviluppa	 lo	 schiudersi	 verso	 l’esteriore,	 col	 mettersi	 in
comunicazione	col	mondo	esterno;	dunque	una	vera	circolazione,	nel	senso	più
alto	della	parola.
Ora	ci	occuperemo	alquanto	delle	singole	fasi	di	questa	circolazione.	Innanzi

tutto,	 occorre	 seguire	 ancora	 una	 volta	 il	 processo	 nutritivo,	 l’accogliere	 delle
sostanze	 nutritive,	 che	 per	 il	 fatto	 di	 essere	 accolte	 dal	 corpo	 eterico	 —	 o
piuttosto	 di	 essere	 afferrate	 dalle	 forze	 del	 corpo	 eterico	 —	 diventano	 una
corrente	vivente	nell’organismo	umano;	si	contrappone	ad	esse	allora	il	sistema
cosmico	 interiore,	 i	 sette	 organi,	 perche	 altrimenti,	 l’uomo,	—	 come	 abbiamo
visto,	 —	 non	 potrebbe	 oltrepassare	 l’esistenza	 vegetale.	 Il	 gradino	 superiore
dell’esistenza	 umana	 rende	 necessario	 che	 le	 funzioni	 di	 questi	 sette	 organi	 si
contrappongano	 al	 processo	 digerente.	 Così	 tutto	 ciò	 che	 giunge	 a	 vita
nell’effettiva	 natura	 astrale	 dell’uomo,	 agisce	 in	 opposizione	 alla	 corrente
nutritiva;	 la	 corrente	nutritiva	viene	dal	di	 fuori,	 e	 l’azione	di	 ciò	che	è	natura
interiore	dell’uomo	le	si	contrappone.	La	corrente	nutritiva	incontra	dapprima	il
corpo	eterico,	che	trasforma	le	sostanze	nutritive,	lungo	il	sistema	digerente;	poi



le	 si	 fa	 incontro	 il	 sistema	 astrale	 dell’uomo	 che	 trasforma	 ulteriormente	 le
sostanze	nutritive	 e	 le	 organizza	 in	modo	da	 farle	 divenire	 sempre	più	 energie
interiori.	E	ora	la	complessiva	corrente	nutritiva,	—	piche	nell’organismo	umano
tutto	 è	 uno,	 tutto	 collabora	—	 deve	 essere	 afferrata	 ulteriormente	 anche	 dalle
forze	dell’Io,	del	sangue	stesso.	Vale	a	dire,	lo	strumento	dell’Io	deve	con	la	sua
azione	arrivare	giù	 fin	dove	viene	accolta	 la	corrente	nutritiva.	—	Fa	questo	 il
sangue?	—	E’	confermato	ciò	che	dobbiamo	dire	dal	punto	di	vista	della	visione
occulta?
Si,	il	sangue	viene	spinto	in	giù,	negli	organi	della	nutrizione	come	in	tutti	gli

altri	 organi.	 Anche	 nell’organizzazione	 della	 nutrizione,	 esso,	 per	 cosi	 dire,
svolge	 il	 completo	 suo	 processo,	 per	 mezzo	 di	 cui	 può	 essere	 lo	 strumento
dell’Io	 umano	 nel	 mondo	 fisico.	 Noi	 sappiamo	 che	 il	 sangue,	 in	 quanto	 è
strumento	 dell’Io,	 per	 avere	 anche	 qui	 un’opposizione,	 compie	 una
trasformazione	da	sangue	rosso	in	sangue	“blu”.	In	tal	modo	l’Io	giunge	col	suo
strumento	 fino	 giù	 nei	 processi	 di	 nutrizione,	 in	 quanto	 il	 sangue	 così
trasformato,	 per	 poter	 essere	 l’espressione	 dell’Io,	 agisce	 quasi	 sopra	 i
primissimi	inizi	del	processo	nutritivo.
Questo	avviene,	in	quanto	il	sistema	arterioso	si	scarica	nel	fegato,	e	in	quanto

dal	sangue	trasformato	vien	preparata	la	bile	—	e	la	bile	di	nuovo	si	contrappone
direttamente	alla	corrente	nutritiva.
In	 tal	 modo	 abbiamo	 qui	 una	 meravigliosa	 riunione	 dei	 due	 termini	 della

organizzazione	umana.	Da	una	parte	la	corrente	nutritiva	viene	accolta	dal	canale
digerente	 e	 rappresenta	 la	 materialità	 esteriore,	 che	 entra	 nella	 nostra
organizzazione	fisica.	L’Io,	col	suo	strumento,	il	sangue,	rappresenta	il	dono	più
nobile	 che	 l’uomo	 possegga	 nel	mondo	 terrestre:	 rappresenta	 un	 collegamento
diretto,	in	quanto	giunge	assolutamente	fino	alla	fine	del	processo	sanguigno,	e
poi,	alla	fine	di	questo	processo	sanguigno,	si	presta	ancora	a	preparare	ciò	che	si
contrappone,	per	cosi	dire,	direttamente	alla	corrente	nutritiva.	Così,	per	mezzo
dello	strumento	del	sangue,	per	la	via	indiretta	del	fegato,	viene	preparata	la	bile;
nella	bile,	l’Io	umano	si	contrappone	alla	corrente	nutritiva;	perché	là,	il	sangue
è	arrivato	al	suo	termine,	prima	di	agire	nella	corrente	nutritiva	può	preparare	la
bile.
Ivi	vediamo	agire	 l’uno	nell’altro.	E	colui	 che	vuole,	può	appunto	vedere	 in

questo	 fatto,	 qualcosa	 che	 conduce	 mirabilmente	 a	 tanti	 e	 tanti	 misteri
dell’organizzazione	 umana;	 e	 se	 vuole,	 può	 seguire	 ulteriormente	 questi
processi;	 anche	 i	 processi	 anormali,	 che	 p.	 es.	 si	 svolgono	 appunto,	 in	 un
riversamento	 a	 ritroso,	 in	 una	 respinta	 all’indietro	 della	 bile	 nel	 sangue.	 Per
esempio,	in	questo	modo,	si	potrebbe	facilmente	giudicare	«	dell’itterizia	»,	con
le	 sue	 cause	 ed	 effetti.	Ma	 l’esame	 di	 queste	 cose	 ci	 condurrebbe	 oggi	 troppo



lontano.
Così	 vediamo,	 come,	 effettivamente,	 i	 sette	 organi	 si	 estendano	 fin	 giù

nell’attività	 del	 corpo	 eterico	 e	 abbiano	 accolto	 in	 sé	 l’azione	 dell’Io,	 discesa
dall’alto.	Nella	bile,	dunque,	abbiamo	un	diretto	contrapporsi	dell’Io.	Se	la	bile
vuole	ora	incontrare	la	corrente	nutritiva,	che	nel	canale	digestivo	già	e	diventata
vivente,	 allora	 anch’essa	 deve	 presentarglisi	 come	 una	 sostanza	 vivente,
altrimenti	non	potrebbe	qui	nascere	un	processo	direttamente	continuo.	La	bile
deve	 contrapporsi	 alla	 corrente	 nutritiva,	 come	 una	 sostanza	 vivente.	 Questo
avviene	 per	 il	 fatto,	 che	 essa	 viene	 appunto	 formata	 da	 quell’organo,	 che
appartiene	 ai	 sette	 organi	 del	 sistema	 cosmico	 interiore,	 che	 vivificano	 la	 vita
interiore	 dell’uomo,	 affinché,	 come	 vita	 interiore,	 incontri	 la	 vita	 esteriore.
Dall’apparecchio	 biliare	 arriviamo	 al	 fegato	 stesso,	 e	 troviamo	 il	 fegato,	 a	 sua
volta,	in	rapporto	con	la	milza.
Se	consideriamo	questi	organi:	fegato,	vescichetta	biliare,	milza	(questo	già	si

rileverà	 dalle	 considerazioni	 precedenti,	 perché,	 a	 questo	 riguardo,	 la	 milza	 è
stata,	 per	 così	 dire,	 considerata	 provvisoriamente	 con	 abbastanza	 esattezza)
dobbiamo	dire:	sono	essi,	che	si	contrappongono	direttamente	alla	corrente	nutri‐
tiva	e	 la	 trasformano	in	modo,	che	essa	diventa	capace	di	ascendere	al	gradino
superiore	 dell’organizzazione	 umana,	 ma	 anche	 capace	 di	 provvedere	 agli
organi,	 che	 si	 schiudono	 verso	 l’esteriore.	 Si	 schiudono	 verso	 l’esteriore:	 il
cuore,	per	mezzo	dei	polmoni,	il	canale	digestivo	stesso,	ma	prima	di	ogni	altra
cosa,	gli	organi	della	testa,	che	servono	da	organi	sensori.
Dobbiamo	ora	 renderci	chiaramente	conto,	che	ogni	percepire	 interiore,	ogni

sperimentare	 interiore,	 deve	 avere	 a	 che	 fare	 con	 dei	 processi	 di	 secrezione.
Perciò	 abbiamo	 esaminato	 anche	 questi	 processi	 di	 secrezione	 in	 modo
particolare.	 Il	 fegato,	 l’apparecchio	 biliare	 e	 la	 milza	 non	 hanno	 a	 che	 fare
direttamente	 con	 i	 processi	 di	 secrezione;	 il	 fatto,	 che	 essi	 stessi	 compiano	 la
secrezione	 delle	 loro	 sostanze	 nutritive,	 è	 un’altra	 questione,	 ma
dell’organizzazione	generale	essi	non	secernono	niente.	Essi	significano	 la	vita
ascendente,	 che,	 dalla	 semplice	 vita,	 si	 svolge	 verso	 l’organizzazione	 della
coscienza.	 Ma	 in	 quanto	 in	 questa	 organizzazione	 si	 incorpora	 come	 quarto
organo	il	cuore,	e	questo	si	schiude	verso	l’esteriore,	l’uomo,	per	virtù	di	questo
schiudersi	 verso	 l’esteriore,	 acquista	 veramente	 la	 sua	 coscienza	 dell’Io.	 Non
sarebbe	 però	 in	 condizione	 di	 sperimentare	 questo	 Io,	 se	 non	 come	 ciò	 che	 si
contrappone	 al	 mondo	 esteriore;	 non	 potrebbe	 mettere	 questo	 Io	 che	 guarda
verso	 l’esteriore,	 in	 relazione	 con	 ciò	 che	 egli	 sperimenta	 interiormente	 per
mezzo	degli	organi	interiori,	come	ottusa	vita	corporea.	Egli	deve	aggiungere	ai
processi	di	secrezione	dell’organizzazione	interiore	ancora	un	altro	processo,	che
gli	permetta	pure	di	sperimentare	la	propria	interiorità	con	quell’Io,	che	ha	il	suo



strumento	nel	sangue.	Dapprima	l’uomo	sperimenta	la	sua	vita	interiore	soltanto
con	coscienza	ottusa,	e	abbiamo	visto	come	ciò	 si	 esprima	nell’organizzazione
nel	 fatto,	 che	 dal	 fegato,	 dall’apparecchio	 biliare	 e	 dalla	 milza	 i	 processi	 di
secrezione	 vengono	 accolti	 nelle	 vie	 linfatiche.	 Ugualmente,	 affinché	 l’uomo
possa	elevarsi	al	vero	Io	cosciente,	occorre	che	si	verifichi	una	secrezione	anche
dal	 sangue.	 E	 in	 questa	 secrezione	 l’uomo	 si	 accorge,	 che	 egli	 si	 contrappone
come	 un’entità	 interiore	 al	 mondo	 esteriore.	 Se	 l’uomo	 non	 avesse	 questi
processi	interiori	di	secrezione,	egli,	nel	suo	sperimentare,	si	contrapporrebbe	al
mondo	 esteriore	 in	 modo,	 da	 perdere	 sé	 stesso;	 egli	 perderebbe	 sé	 stesso
interiormente,	—	o	tutt’al	più,	sperimenterebbe	in	sé	stesso	dei	processi	interiori
ottusi,	e	non	saprebbe	ciò	che	vi	è	fuori,	e	che	ciò	che	respira	l’aria	e	accoglie	le
sostanze	 nutritive	 è	 il	 medesimo	 essere	 di	 quello	 che	 lavora	 la	 nell’interiore.
Sapere	 ciò	 é	 possibile	 per	 il	 fatto,	 che	 l’uomo	 si	 libera	 attraverso	 i	 polmoni
dell’acido	 carbonico	 del	 sangue	 trasformato,	 e	 attraverso	 i	 reni	 delle	 sostanze
trasformate	 che	 devono	 uscire	 dal	 sangue,	 perche	 l’uomo	 possa	 avere	 verso
l’interiore	le	percezioni	della	propria	entità.
Cosi	vediamo	giustificato	perché,	tanto	gli	organi	che	significano	un	processo

ascendente,	—	fegato,	cistifellea,	milza	—	quanto	quelli	che	significano,	 in	un
certo	senso,	un	processo	discendente,	—	polmoni	e	reni,	—	(sebbene	i	polmoni,
in	 quanto	 si	 schiudono	 verso	 il	 di	 fuori	 sono	 al	 contempo	 mediatori	 di	 un
processo	 ascendente;	 i	 singoli	 organi	 stanno	 assolutamente	 in	 una	 reciproca
relazione	 vivente	 e	 noi	 non	 dobbiamo	 troppo	 schematizzare)	 perché	 dunque
questi	 sette	organi	del	 sistema	cosmico	 interiore	dell’uomo,	 stanno	 in	 rapporto
con	 lo	 sperimentare	 interiore	 dell’uomo	 stesso,	 e	 col	 suo	 schiudersi	 verso
l’esteriore.	Questi	sette	organi,	da	un	canto,	trasformano	l’attività	che	è	propria
alle	 sostanze	 nutritive	 in	 attività	 interiori,	 e	 provvedono	 con	 queste	 sostanze
trasformate	 all’organismo	 umano.	 Esse	 rendono	 possibile	 che	 l’uomo	 si	 possa
schiudere	di	nuovo	verso	l’esteriore;	esse	rendono	però	anche	possibile	che	ciò
che	l’uomo	sviluppa	come	attività	interiore	troppo	forte,	e	che	non	si	troverebbe
in	armonia	con	l’attività	che	penetra	dentro	dal	di	fuori,	si	pareggi	nuovamente
con	l’attività	esteriore	e	venga	respinta	nei	processi	di	secrezione	dei	polmoni	e
dei	reni.	In	questo	sistema	cosmico	interiore	dell’uomo,	abbiamo	dinanzi	a	noi	la
completa	 regolarizzazione	 delle	 attività	 interiori.	 Questo	 intero	 rapporto,	 così
come	è	costituito,	si	esprime	effettivamente	in	modo,	che	nell’occultismo	è	stato
applicato	 ad	 esso	 come	 immagine	 migliore,	 la	 rappresentazione,	 che	 il	 cuore,
come	sole,	sta	nel	centro,	e	provvede	ai	tre	corpi	del	sistema	cosmico	interiore,
che	significano	il	processo	ascendente	e	ricevente.	Come	nel	sistema	planetario
il	 sole	 sta	 a	 Saturno,	 Giove	 e	 Marte,	 così	 pure	 il	 sole	 interiore,	 il	 cuore,	 sta
nell’organismo	 umano	 alla	 milza-Saturno,	 al	 fegato-Giove	 e	 all’apparecchio



biliare	Marte.	Dovrei	parlarvi,	non	per	settimane,	ma	per	mesi	addirittura,	se	vi
volessi	spiegare	tutte	le	ragioni	per	cui,	da	un’osservazione	esatta	e	intimamente
occulta,	è	veramente	permesso	stabilire	un	parallelo	fra	il	rapporto	del	sole	con	i
pianeti	esteriori	del	nostro	sistema	planetario,	e	il	rapporto	del	nostro	organismo
umano	 fra	 il	 cuore	 e	 il	 sistema	 cosmico	 interiore:	 fegato,	 cistifellea	 e	 milza.
Perché,	effettivamente,	il	rapporto	esteriore	è	ripetuto	in	modo,	che	la	reciproca
azione	di	questi	organi	rispecchia	ciò	che	si	svolge	nel	nostro	sistema	solare	nel
grande	mondo,	nel	macrocosmo.	I	processi	che	si	svolgono	fra	il	sole	e	i	pianeti
interiori,	 fin	 dentro	 nella	 nostra	Terra,	 li	 vediamo	 rispecchiati	 nel	 rapporto	 del
cuore	-	sole	con	i	polmoni,	come	con	Mercurio,	e	nel	rapporto	con	i	reni,	come
con	Venere.	In	tal	modo	abbiamo	in	questo	sistema	cosmico	interiore	dell’uomo,
qualche	cosa	che	rispecchia	il	sistema	cosmico	esteriore.
Nel	 corso	 di	 queste	 conferenze	 abbiamo	 già	 accennato	 come,	 se	 ci

immergiamo	 chiaroveggentemente	 nella	 nostra	 propria	 interiorità,	 la	 possiamo
effettivamente	percepire,	 e	 come	cessiamo	di	percepire	 i	 nostri	organi	 interiori
soltanto	 così	 quali	 ci	 si	 presentano	 allo	 sguardo	 esteriore	 dell’occhio	 fisico.
Allora	superiamo	l’immagine	fantastica	che	dei	nostri	organi	ci	viene	presentata
dall’anatomia	 esteriore,	 in	 quanto	 ci	 eleviamo	 alla	 contemplazione	 della	 vera
figura	di	questi	organi,	quando	pensiamo	che	questi	organi	sono	sistemi	di	forze.
Per	mezzo	dell’anatomia	esteriore	non	si	può	penetrare	nel	vero	essere	di	questi
organi,	perché	essa	vede	soltanto	la	sostanza	nutritiva,	che	vi	e	stipata	dentro.	E
se	 si	 considerano	 le	 cose	 più	 profondamente,	 nessuno	 può	 dubitare,	 che
l’anatomia	esteriore	veda	solamente	la	materia	nutritiva	che	vi	sta	stipata	dentro.
Ciò	 che	 sta	 a	 base	 di	 questi	 organi,	 come	 sistemi	 di	 forze,	 può	 essere	 veduto
soltanto	per	mezzo	dell’osservazione	chiaroveggente;	e	questa	visione	giustifica
questi	 nomi,	 perché	nel	 nostro	 sistema	cosmico	 interiore	vediamo	 riprodotto	 il
sistema	cosmico	esteriore.
Abbiamo	detto	ieri,	che	l’organismo	può,	in	certo	modo,	sviluppare	un’attività

interiore	 troppo	 forte.	 Ogni	 singolo	 organo	 può	 sviluppare	 un’attività	 troppo
forte.	 Questo	 si	 esprime	 nell’irregolarità	 dei	modi	 come	 funziona	 l’organismo
umano.	Ho	già	 indicato	 ieri,	che	se	negli	organi	 interiori,	per	mezzo	di	 siffatte
attività	 interiori	 troppo	 forti,	 si	 presenta	 una	 loro	 vita	 propria,	 peculiare,	 è
importante	allora	di	contrapporre	a	quegli	organi	ciò	che	attenua	queste	attività
interiori.	 Vale	 a	 dire:	 se	 gli	 organi	 interiori	modificano,	 o	 trasformano	 troppo
violentemente	le	attività	esteriori	delle	sostanze	nutritive,	se	esse	forniscono	un
prodotto	 di	 ricambio	 interiore	 troppo	 forte,	 dobbiamo	 contrapporre	 ad	 essi
dall’esteriore,	qualche	cosa	che	li	possa	arginare	e	che	attenui	l’attività	interiore.
Come	può	avvenire	questo?
Se	vogliamo	colpire	il	sistema	di	organi	interiore,	che	in	ogni	suo	organo	può



sviluppare	un’attività	interiore	troppo	forte,	dobbiamo	introdurre	nell’organismo,
dal	mondo	circostante,	ciò	che	ha	 l’attività	op-	posta	a	quella	degli	organi	e	 la
può	combattere.	Questo	significa,	che	dobbiamo	cercare	di	trovare	quelle	attività
esteriori,	che	corrispondono	alle	singole	attività	degli	organi.	All’uomo	attuale,	il
quale	 talvolta	s’imbatte	con	queste	cose	negli	 scritti	 travisati	del	Medio	Evo,	e
che	non	è	capace	di	scorgere	in	esse	che	superstizione	variopinta,	deve	sembrare
molto	strano	sentirsi	dire:	che	la	corrispondenza	delle	attività	di	questi	organi	del
sistema	di	organi	interiori	con	quella	di	determinate	sostanze	esteriori	dotate	di
attività	 opposte,	 è	 stata	 già	 studiata	 da	millenni	 con	molta	 cura,	 dalla	 scienza
occulta;	 è	 stata	 investigata	 profondamente	 ed	 esaurientemente,	 e	 dalle
innumerevoli	 osservazioni	 fatte	 con	 l’occhio	 chiaroveggente,	 risulta	—	per	 es.
che	per	frenare	 il	Giove	 interiore,	se	agisce	eccessivamente,	dobbiamo	opporre
quella	 attività	 esteriore,	 che	 si	 esprime	 nella	 sostanza	 metallica	 dello	 zinco.
Combattiamo	 l’attività	 interiore	 della	 bile,	 mediante	 ciò	 che	 si	 esprime	 nella
sostanza	metallica	del	ferro.	Veramente	non	dovete	meravigliarvi	che	proprio	la
bile	si	debba	combattere	col	ferro.	Perché	il	ferro	è	l’unico	metallo	che	occorra
avere	nel	nostro	sangue,	che	dunque	appartiene	allo	strumento	dell’Io.	Abbiamo
visto	che	nella	bile	è	rappresentato	appunto	l’organo	mediatore	del	collegamento
fra	l’Io	e	la	sostanza	più	densa	che	viene	immagazzinata	nell’uomo,	per	mezzo
del	 processo	 della	 digestione.	 Ugualmente	 la	 milza	 (Saturno)	 ha	 la	 sua
corrispondenza	nel	piombo;	il	cuore	(il	sole)	nell’oro;	il	Mercurio	corrisponde	al
proprio	nome;	dunque	il	metallo	argento-vivo,	corrisponde	ai	polmoni,	e	ai	reni
corrisponde	il	metallo	rame.
Se	noi	introduciamo	nell’organismo	le	attività	che	si	trovano	in	questi	metalli,

per	 combattere	 le	 attività	 che	 vogliono	 predominare	 nell’organismo	 interiore,
dobbiamo	renderci	conto,	che	nell’organismo	 tutto	sta	più	o	meno	 in	 reciproca
relazione,	 e	 che	 i	 singoli	 sistemi	 di	 organi	 sono	 formati	 parallelamente	 fra	 di
loro.	 Poiché	 non	 bisogna	 credere	 che	 sia	 prima	 compiuto	 ciò	 che	 abbiamo
disegnato	 qui	 schematicamente:	 ossia	 l’uomo,	 per	 così	 dire,	 senza	 testa;	ma	 il
cervello	e	il	midollo	spinale	si	formano	contemporaneamente	con	gli	altri	organi,
di	guisa	che	ciò	che	abbiamo	come	processo	sanguigno	che	scorre	verso	il	basso,
lo	abbiamo	pur	che	scorre	verso	l’alto.	E	come	abbiamo	mostrato,	che	esistono
queste	 due	 circolazioni	 del	 sangue,	 in	 modo	 analogo	 abbiamo	 pure	 un’azione
verso	 l’alto,	verso	 la	 testa,	del	 sistema	 linfatico;	 è	 stata	dunque	pure	assegnata
una	coscienza	ottusa	alle	parti	superiori	dell’organismo	umano.	E	questo	avviene
per	 la	 ragione,	 che	 ciò	 che	 è	 stato	 descritto	 come	 una	 corrente	 sanguigna
inferiore	incorporata	nell’organismo,	corrisponde,	in	un	determinate	modo,	a	ciò
che	 è	 incorporato	 in	 alto,	 nella	 corrente	 sanguigna	 superiore.	 Allora	 vediamo,
che	 alcuni	 di	 questi	 metalli,	 che	 si	 trovano	 sulla	 Terra,	 hanno	 la	 loro



corrispondente	 affinità	 con	 degli	 organi	 che	 abbiamo	 disposti
nell’organizzazione	 sanguigna	 superiore.	 Per	 es.	 ciò	 che	 nel	 polmone	 si	 apre
verso	la	laringe,	e	diventa	quindi	un	organo	dell’organizzazione	umana
superiore,	e	ciò	che	come	vita	ottusa	si	spinge	giù	nell’apparecchio	biliare,	si

manifesta	corrispondentemente	come	sistema	di	Marte,	o	sistema	di	ferro,	nella
laringe,	che	contiene	le	parti	superiori	del	polmone.
Certo	 queste	 cose	 sono	 difficili	 a	 distinguersi,	 ma	 vorrei	 nondimeno	 darne

qualche	accenno.	Nello	stesso	modo,	la	parte	superiore	della	nostra	testa	con	la
formazione	del	 cervello	mostra	 la	medesima	corrispondenza,	 nei	 riguardi	della
sua	 disposizione	 nella	 corrente	 sanguigna	 superiore,	 come	 il	 Giove	—	 fegato
(zinco)	 corrisponde	 alla	 corrente	 sanguigna	 inferiore,	 di	 guisa	 che	 anche	 là
abbiamo	una	corrispondenza,	tra	la	parte	anteriore	della	testa	nella	circolazione
superiore,	 con	 lo	 zinco,	 cioè	 con	 Giove;	 e	 la	 parte	 posteriore	 della	 testa
corrisponde	nello	stesso	modo	al	piombo,	cioè,	a	Saturno.	Queste	sono	le	cose,
che	debbono	essere	considerate	come	disposte	nel	sistema	cosmico	superiore.
In	tal	modo,	abbiamo	potuto	estendere	il	nostro	esame	fino	a	ciò	che	è	inserito

nella	circolazione	del	sangue	umano	in	modo	da	essere	in	connessione	con	essa,
—	ma	anche	da	subordinarla	come	organizzazione	alle	sette	membra	del	sistema
cosmico	interiore.	E	abbiamo	potuto	prendere	in	considerazione	il	rapporto	con
il	mondo	esteriore,	tanto	per	la	vita	normale,	quanto	per	quella	anormale.	Questa
corrispondenza	dei	metalli	con	gli	organi	interiori	e	un	fatto	molto	interessante.
E	 quando	 i	 dati	 dei	 nostri	 libri	 di	 terapeutica	 saranno	 coordinati
sistematicamente,	e	non	in	modo	caotico,	questa	immagine	sorgerà,	di	per	sé,	dai
fatti	 esteriori.	 Possiamo	 sempre	 dire,	 quando	 attingiamo	 in	 modo	 giusto	 alle
sorgenti	 occulte:	 “dobbiamo	 star	 tranquilli,	 i	 fatti	 stessi	 ne	 recheranno	 la
conferma	all’uomo”.
Quando	 introduciamo	 nell’organismo	 le	 sostanze	 di	 questi	metalli	 principali

—	e	sono	sempre	i	metalli.	che	a	un	dato	punto	di	riscaldamento	passano	in	una
specie	di	vapore	metallico,	nel	quale	come	dei	piccoli	globuli	di	fumo	esercitano
un’azione	—	allora	questa	metallicità	agisce	su	ciò	che	sta	dentro	a	questi	sette
organi.	E	come	il	metallo	agisce	in	questi	sistemi	di	organi,	così	pure	l’elemento
salino	agisce	sul	sistema	sanguigno.	Dobbiamo	però	introdurre	l’elemento	salino
nel	sangue	in	modo,	da	portarvelo	dal	di	fuori	per	mezzo	dell’aria	contenente	il
sale	 o	 mediante	 un	 bagno	 di	 sale.	 Però	 possiamo	 introdurre	 ciò	 che	 è	 sale	 o
forma	sale,	 anche	dall’altra	parte,	per	mezzo	del	pro-	cesso	digerente,	di	guisa
che	siamo	 in	condizione	di	provocare	 il	processo	che	 fa	nascere	 la	 formazione
del	sale,	il	sedimento	del	sale,	da	due	parti.
Se	 vi	 ricordate	 di	 ciò	 che	 vi	 ho	 esposto	 ieri	 intorno	 agli	 effetti	 fisici	 dei

processi	spirituali-animici	interiori,	potremo	anche	supporre,	che	tutto	ciò	che	si



contrappone	 a	 questi	 processi	 di	 attività	 metallica,	 che	 si	 depositano	 nei	 vari
sistemi	come	minuscoli	globuletti,	e	ciò	che	ho	chiamato	ieri:	“l’azione	fisica	dei
processi	del	sentimento”.	Così	 i	processi	ottusi	e	anche	 i	processi	superiori	del
sentimento	 sono	 connessi	 con	 ciò,	 che	 da	 un	 canto,	 sono	 processi	 interiori
pullulanti,	 se	 sviluppano	 la	 giusta	 attività	 interiore,	 e	 dall’altro	 canto,	 possono
anche	 essere	 trattenuti	 per	 mezzo	 dell’introduzione	 di	 un	 rifornimento
dall’esteriore,	 se	 le	sostanze	corrispondenti,	che	contengono	 le	attività	esteriori
opposte,	 vi	 si	 depositano	 dal	 di	 fuori.	 Se	 in	 un’attività	 digestiva	 troppo
invadente,	 che	 si	 svolge	 là,	dove	 la	corrente	nutritiva	viene	afferrata	dal	 corpo
eterico,	questo	 corpo	eterico	 sviluppa	un’attività	 interiore	ostinata,	 in	modo	da
contrastare	con	l’esteriore,	se	questo	processo	cresce	troppo	nella	propria	attività
interiore,	 possiamo	 reagire	 contro	 di	 esso,	 con	 un	 processo	 di	 introduzione	 di
sale,	 in	 quanto	 i	 sali	 agiscono	 come	 tali.	 Nel	 caso	 di	 un’attività	 interiore
intensificata	 di	 quei	 processi	 appunto,	 che	 si	 svolgono	 là,	 dove	 le	 sostanze
nutritive	esteriori	vengono	afferrate	dal	corpo	eterico,	—	e	un	processo	siffatto
significa	appunto,	che	viene	accolto	troppo	sale,	viene	assorbito	troppo	sale,	—
si	reagisce	contro	un	tale	processo,	mediante	l’attività	esteriore	del	sale.
Poi	 abbiamo	 dei	 processi	 che	 si	 svolgono	 esteriormente	 come	 processi	 di

combustione,	 o	 di	 ossidazione,	 nei	 quali	 una	 cosa	 qualsiasi	 si	 combina	 con
l’ossigeno	dell’aria.	Quando	quelle	 sostanze,	 che	 si	 combinano	 facilmente	 con
l’ossigeno	 dell’aria,	 vengono	 accolte	 nell’organismo,	 esse	 pervadono
maggiormente	 con	 la	 loro	 attività	 interiore	 l’organismo	 interiore.	Mentre	 i	 sali
agiscono	soltanto	se	li	introduciamo	nell’organismo	per	mezzo	della	digestione,
o	 li	 conduciamo	 nel	 sangue	 dall’esteriore,	 e	 possono	 quindi	 accedere
nell’interiore	 soltanto	 fino	 a	 un	 determinato	 grado,	 mentre	 con	 i	 metalli
possiamo	agire	fin	dentro	nel	sistema	cosmico	interiore,	—	invece,	nell’attività
esteriore	 delle	 materie,	 che	 si	 combinano	 facilmente	 con	 l’ossigeno	 dell’aria,
abbiamo	qualche	cosa	che	 irradia	nell’intero	organismo	fin	dentro	al	 sangue,	e
che	è	 in	condizione	di	 irradiare	attraverso	 tutti	 i	 sistemi	di	organi.	 In	 tal	modo
possiamo	comprendere,	 che	per	mezzo	dei	 processi,	 che	 sviluppano	un’attività
interiore	 troppo	 intensa	 di	 calore,	 che	 è	 l’espressione	 esteriore	 dello	 sviluppo
volitivo,	 ci	 troviamo,	 per	 cosi	 dire,	 stimolati	 in	 tutto	 il	 nostro	 organismo.	—
Questo	non	è	il	caso,	quando	dirigiamo	il	nostro	sguardo	verso	quei	processi,	che
sono	i	processi	del	pensare.	Sentiamo,	che	le	azioni,	che	ieri	abbiamo	ricollegate
col	sale,	possono	svolgersi	soltanto	in	determinati	organi.	Da	ciò	potete	vedere,
che	apparato	complicato	sia	l’organismo	umano,	e	anche	quanto	sia	complicato
il	 suo	 rapporto	 col	 mondo	 esteriore;	 e	 vedete,	 come	 soltanto	 ora	 abbiamo
contrapposto	 l’organismo	 umano	 con	 le	 attività	 interiori	 della	 sua	 natura
minerale,	inorganica,	inanimata,	a	ciò	che	sono	i	sali,	a	ciò	che	è	una	metallicità



vaporizzabile,	a	ciò	che	sono	materie	facilmente	combustibili.
Lo	stesso	contrasto	esiste	fra	l’organismo	umano	e	ciò	che	sono	le	forze	attive

nel	regno	vegetale	esteriore.	Se	accogliamo	una	pianta	in	modo,	che	essa	ci	dia
semplicemente	una	sostanza	qualsiasi	da	noi	accolta	come	materia	non	vivente,	e
che	 agisce	 in	noi	 come	 tale,	 allora	dell’elemento	vegetale	non	va	 tenuto	 conto
nell’uomo.	Ma	 il	 vegetale	 può	 anche	 essere	 accolto	 nell’organismo	 umano	 in
modo,	 da	 continuare	 ad	 agire	 nella	 sua	 qualità	 di	 vegetale,	 cioè:	 l’attività
vegetale	 esteriore	 continua	 ad	 agire	 come	 attività	 esteriore,	 quale	 agisce	 nella
pianta.	Allora	non	può	agire	quel	processo,	che	si	svolge	al	limite	fra	le	sostanze
nutritive	fisiche	e	 il	corpo	eterico.	Perché	 il	corpo	eterico	è	affine	alla	pianta	e
questa	 è	 appunto	 “pianta”,	 perché	 ha	 un	 corpo	 eterico.	L’entità	 vegetale	 viene
semplicemente	 accolta	 là,	 dove	 la	 corrente	 nutritiva	 viene	 afferrata	 dal	 corpo
eterico,	 di	 guisa	 che,	 di	 ciò	 che	 dall’elemento	 vegetale	 agisce	 nell’organismo
umano,	non	pub	ancora	essere	tenuto	conto	nel	canale	digerente,	ma	soltanto	in
quegli	organi,	che	sono	disposti	nei	processi,	con	cui	il	corpo	eterico	già	ha	un
rapporto,	 e	 nei	 quali	 agisce	 l’essere	 astrale	 dell’uomo.	 Per	 questa	 ragione,	 il
vegetale,	 l’attività	 esteriore,	 comincia	 ad	 agire	 soltanto	 sul	 sistema	 cosmico
interiore,	col	sistema	nervoso	del	simpatico,	—	e	in	quanto	esso	e	collegato	col
sistema	 linfatico.	 L’elemento	 vegetale	 non	 si	 estende	 più	 fin	 dove	 l’uomo	 si
schiude	 nuovamente	 per	 mezzo	 del	 sangue	 al	 mondo	 esteriore.	 Il	 vegetale	 è
coordinato	 alla	 parte	 media,	 alla	 parte	 propriamente	 interiore	 dell’organismo
umano;	 di	 guisa,	 che	 tutto	 ciò	 che	 nel	 vegetale	 può	 essere	 ricercato	 di	 siffatte
attività	 capaci	 di	 combattere	 le	 attività	 interiori	 troppo	 forti	 delle	 funzioni	 del
nostro	organismo,	non	può	affatto	agire	su	 tutto	quello	che	nei	sette	organi	del
sistema	cosmico	 interiore	e	negli	organi	corrispondenti	della	 testa	appartiene	a
ciò	che	è	sostanza	e	che	nutrisce	se	stesso	in	questi	organi,	ma	può	agire	soltanto
su	ciò,	che	appartiene	alle	attività,	alle	funzioni,	di	questi	organi.	Se	le	funzioni
di	 questi	 organi	 sono	 disturbate,	 se	 agiscono	 in	 modo	 anormale,	 senza	 che	 si
possa	 dire	 che	 siano	 troppo,	 o	 troppo	 poco	 nutrite,	 va	 tenuto	 allora	 conto
dell’attività	 vegetale.	 Quindi,	 se	 si	 verifica	 una	 super	 attività	 degli	 organi,
possiamo	combatterla	mediante	qualsiasi	cosa	che	sia	tratta	dal	vegetale;	questa
però	—	può	agire	 soltanto	 fin	dentro	 ai	 sette	organi,	 fino	al	 limite	del	 sistema
linfatico	e	del	sistema	sanguigno.
Non	è	possibile	di	esaminare	più	profondamente	la	lotta	contro	le	irregolarità

dell’organismo	 umano,	—	 non	 tanto	 per	 la	mancanza	 di	 tempo,	 quanto	 per	 la
ragione	 che	 un	 antroposofo	 dovrebbe	 tenersi	 lontano	 da	 tutto	 ciò	 che	 oggi	 è
argomento	di	contesa	fra	i	partiti.	Quanto	abbiamo	esposto	finora	non	è	ancora
entrato	nel	campo	della	disputa,	dove	già	parla	troppo	il	fanatismo.	Perché,	se	è
considerato	come	semplice	sciocchezza,	segue	quello	che	per	molti	è	 il	destino



di	 tutta	 l’antroposofia,	 di	 non	 condurre,	 cioè,	 a	 nulla.	L’antroposofia	 dovrebbe
tacere	del	tutto,	se	non	volesse	parlare	delle	cose	considerate	come	sciocchezze
da	coloro,	che	oggidì	ancora	non	la	vogliono	accettare.	Ma	se	si	proseguisse	più
oltre,	 e	 si	 volesse	 cercare	 l’azione	 del-	 l’elemento	 animale	 sull’organismo
umano,	ci	si	porrebbe	ben	presto	in	mezzo	alla	lotta	dei	partiti.
Ma	 avrete	 visto,	 che	 questo	 organismo	 umano	 è	 un	 sistema	 complicato	 di

singoli	organi	e	strumenti,	che	si	trovano	a	diversissimi	gradi	di	evoluzione,	—	a
gradi	 di	 evoluzione	 completamente	 diversi,	 connessi	 in	 svariatissimi	modi	 con
l’intero	organismo.	Ciò	che	agisce	nell’organizzazione	fisica	dell’uomo,	quale	la
vediamo	con	gli	 occhi	 esteriori	 e	 la	 tocchiamo	con	mano,	 affinché	 le	 sostanze
nutritive	si	organizzino	in	modo	adeguato,e	si	coordinino	organicamente,	non	si
vede	più	con	gli	occhi	esteriori,	ma	si	 rivela	all’occhio	spirituale	del	veggente.
Tutto	 ciò	 che	 ci	 si	 palesa	nell’organismo	umano,	dobbiamo	considerarlo	 come
un	sistema,	 in	cui	vi	 è	del	nuovo	e	del	vecchio.	Abbiamo	 fatto	 rilevare	questo
con	dei	singoli	esempi:	nel	fatto	che	il	cervello	ci	si	palesa	come	un	organo	più
antico	e	 il	midollo	spinale	come	uno	più	recente,	—	che	il	cervello	è	stato	una
volta	un	midollo	spinale	e	da	questo	si	e	trasformato.	Inoltre	abbiamo	visto,	che
il	nostro	complicato	sistema	digerente,	col	sistema	sanguigno,	è	un	sistema	più
vecchio,	 che	 si	 è	 trasformato;	 mentre	 nel	 sistema	 linfatico,	 che	 non	 può
accogliere	le	sostanze	dal	di	fuori,	ma	può	aprirsi	soltanto	verso	l’interiore,	verso
la	produzione	delle	sostanze	dei	tessuti	interiori,	abbiamo	appunto	il	sistema	più
giovane	rispetto	al	complessivo	sistema	digerente	sanguigno,	come	nel	midollo
spinale	abbiamo	l’organo	più	giovane	rispetto	al	cervello.	Questo	è	di	nuovo	un
punto	di	vista	molto	 importante.	Se	guardiamo	oggi	 il	nostro	 sistema	 linfatico,
con	 tutto	 ciò	 che	 gli	 appartiene,	 abbiamo	 dinanzi	 a	 noi	 qualcosa,	 che,	 se	 non
fosse	 disposto	 in	 noi	 come	 sistema	 linfatico	 e	 non	 rimanesse	 chiuso,	 ma	 si
aprisse	verso	il	suo	grado	superiore	nel	processo	di	evoluzione,	progredirebbe	e,
—	 in	 modo	 analogo	 al	 midollo	 spinale	 che	 è	 progredito	 a	 cervello	 —
diventerebbe	sistema	digerente	e	sistema	sanguigno.	Così	il	sistema	digerente	e
sanguigno	 ci	 rappresentano	 un	 sistema	 linfatico	 trasformato	 proveniente	 dalle
sostanze	e	dai	tessuti	del	corpo,	i	quali	ora	soltanto	ritornano	ad	avere	la	forma,
che	 hanno	 nell’interiore;	 mentre	 il	 sistema	 linfatico	 serve	 ad	 accogliere	 le
sostanze	 prodotte	 interiormente.	 Nel	 sistema	 linfatico	 e	 in	 ciò	 che	 ad	 esso
appartiene	abbiamo	un	sistema	digerente	più	semplice	e	un	sistema	trasmettitore
più	semplice	per	la	coscienza.	Ciò	che	è	più	complicato	del	sistema	linfatico,	di
guisa	 che	 si	 apre	 non	 soltanto	 verso	 l’interiore,	ma	 anche	 verso	 l’esteriore,	 lo
abbiamo	 nel	 sistema	 linfatico	 trasformato,	 nel	 sistema	 digerente	 e	 nel	 sistema
sanguigno.
Tutto	 ciò	 che	 in	 un	 essere	 vivente	 comparisce	 più	 tardi	 nel	 corso	 del	 suo



sviluppo	 già	 è	 preformato	 germinalmente.	 Ciò	 che	 vi	 ho	 esposto	 qui	 della
complicata	organizzazione	dell’uomo,	si	 trova	già	nella	disposizione	del	germe
umano,	 quale	 si	 forma	 e	 si	 dispone	 quando	 viene	 a	 esistenza	 mediante	 il
processo	 di	 fecondazione.	 Se,	 per	 così	 dire,	 risaliamo	 da	 questo	 uomo	 già
costituito	 al	 germe	 dell’uomo	 stesso,	 possiamo	 scoprire	 in	 esso	 (dapprima	 e
difficile	 percepirlo	 anche	 con	 l’osservazione	 microscopica,	 —	 che	 questi
complicati	 sistemi	 di	 organi	 già	 esistono	 in	 piccolo	 nel	 primissimo	 germe,	 ed
esistono	perfino	in	guisa,	che	essi	stessi	ci	palesano,	in	questo	primo	germe,	in
modo	giusto,	il	loro	reciproco	rapporto.
Se	considerate	ciò	che	vi	è	alla	periferia	esteriore	dell’uomo	come	suo	limite

epidermico,	che	vi	conduce	poi	agli	organi	sensori	 in	esso	 immagazzinati,	e	se
vedete,	 come	 gli	 organi	 sensori	 nella	 loro	 organizzazione	 si	 estendono	 verso
l’interiore	 fino	 al	 sistema	 nervoso,	 voi	 direte:	 tutto	 ciò	 che	 esiste	 al	 limite
esteriore	dell’uomo	deve	essere	già	frutto	di	una	trasformazione	perché	ora	già	si
presenta	come	molto	complicato.	Al	sistema	nervoso	appartiene	p.	es.	il	cervello.
Rappresentarsi	 un	 cervello,	 che	 non	 sia	 stato	 preparato	 da	 altri	 organi,	 e
trasformato	da	essi,	è	impossibile.	Perciò	dovremo	dire:	dobbiamo	ritenere,	che
l’involucro	 esteriore	 dell’uomo,	 quale	 si	 presenta	 a	 noi	 oggi,	 è	 il	 prodotto	 di
trasformazione	 di	 organi	 che	 stanno	 a	 base	 di	 esso,	 ed	 è	 passato	 attraverso	 un
processo	 di	 trasformazione,	 così	 come	 il	 cervello	 si	 è	 trasformato	 dal	midollo
spinale,	e	come	il	nostro	sistema	digerente	sanguigno,	con	tutto	ciò	che	ad	esso
appartiene,	risulta	dalla	trasformazione	del	sistema	linfatico.	Ora,	proprio	in	tutto
ciò	 che	 possiamo	 considerare	 come	 cervello,	 abbiamo	 un	 sistema	 di	 midollo
spinale	trasformato.	Oggi,	il	sistema	del	midollo	spinale	ci	si	palesa	di	nuovo	in
modo,	che	si	può	vedere	in	esso,	per	così	dire,	un	organo	in	corso	di	evoluzione
discendente,	 di	 guisa	 che	 in	 quegli	 organi,	 che	 ci	 rappresentano	 degli	 stadi
anteriori,	abbiamo	dinanzi	a	noi	dei	sistemi	di	organi	formatisi	più	tardi,	ma	in
corso	 di	 evoluzione	 discendente.	Questo	 criterio	 si	 deve	 applicare	 anche	 al	 si‐
stema	linfatico.	—	In	ciò	che	nell’uomo	ci	si	presenta	come	uomo	inferiore,	—
concepito	spazialmente	—	abbiamo	già	nell’opposizione	 fra	sistema	 linfatico	e
sistema	digerente	e	sanguigno	qualche	cosa,	che	trasforma	il	sistema	linfatico	in
sistema	digerente	 e	 sanguigno.	 Indubbiamente	dobbiamo	 renderci	 conto,	 che	 il
sistema	 sanguigno	 stesso	 è	 un	 sistema	 organico	 svolgentesi	 verso	 l’interiore	 e
così	complicato,	che	mostra	già	nella	sua	configurazione,	come	esso	stesso	sia	il
prodotto	di	una	trasformazione	da	uno	stato	anteriore,	—	come	sia	il	prodotto	di
una	doppia	trasformazione.
Ciò,	però	,	che	ci	mostra	di	aver	raggiunto	la	sua
trasformazione	 soltanto	 con	 lo	 schiudersi	 verso	 l’esteriore,	 e	 il	 canale

digerente.	 Perciò	 possiamo	dire:	 se	 il	 canale	 digerente	 fosse	 stato	 spostato	 più



verso	dentro,	avremmo	avuto	il	sistema	di	organi	chiuso	nell’interiorità,	limitato
all’attività,	 che	 è	 l’impronta	 dell’attività	 odierna	 linfatica,	 in	 cui	 viene	 accolto
solo	ciò	che	per	produzione	interiore	si	segrega	dai	tessuti.
In	tal	modo	abbiamo	visto,	che	da	un	canto,	nel	limite	esteriore	dell’uomo,	nel

sistema	 della	 pelle,	 ci	 è	 data	 la	 trasformazione	 di	 un	 altro	 sistema,	 e	 che	 nel
sistema	 digerente,	 possiamo	 pure	 vedere	 la	 trasformazione	 di	 un	 sistema
anteriore	di	organi,	dal	quale	esso	si	è	formato,	e	che	oggi	esiste	in	evoluzione
discendente.	 Quindi,	 stando	 al	 modo	 come	 la	 natura	 ci	 presenta	 i	 sistemi	 di
organi	—	dovremmo,	 per	 cercarne	 la	 prima	 disposizione,	 sentire	 tutto	 ciò	 che
vediamo	come	disposizione	in	germe	degli	organi	sensori	e	della	pelle,	e	anche
del	 sistema	 nervoso,	 come	 una	 trasformazione	 di	 un	 altro	 sistema,	 che
attualmente	 sta	 dentro	 l’organismo	 e	 si	 trova	 in	 evoluzione	 discendente;	 così
anche	 la	 disposizione	 digerente	 è	 una	 trasformazione	 di	 un	 altro	 sistema
interiore,	 che	 attualmente	 è	 in	 sviluppo	 discendente;	 di	 guisa	 che	 oggi	 già
troviamo	 uno	 sviluppo	 ascendente	 e	 uno	 discendente	 accennati	 nelle
predisposizioni	dei	germi.
In	tal	modo	possiamo	ricondurre	l’intero	organismo	dell’uomo	a	uno	schema,

in	cui	tutto	sta	predisposto	come	germe	nei	singoli	organi.	Ed	effettivamente,	nel
germe	umano,	che	entra	nell’esistenza	per	mezzo	del	processo	di	fecondazione,
ci	 si	 palesa,	 che	 nei	 quattro	 foglietti	 germinativi	 sovrapposti	 —	 nel	 foglietto
germinativo	esterno	“Ectoderma”,	nel	foglietto	germinativo	interno	«	Entoderma
»,	 e	 nel	 foglietto	 germinativo	medio	 esterno	 e	 interno:	 «	Mesoderma	 »,	—	 si
sono	 veramente	 già	 formati	 nel	 germe	 stesso	 i	 quattro	 sistemi	 principali
dell’organismo	umano.	Nel	senso	della	nostra	evoluzione	dobbiamo	considerare
il	 foglietto	 germinativo	 esterno,	 che	 nell’anatomia	 o	 fisiologia	 odierna	 è
chiamato:	 foglietto	epitelliare	e	degli	organi	dei	sensi	—	come	prodotto	di	una
trasformazione,	 che	 ci	 mostra	 ancora	 la	 sua	 predisposizione	 nel	 foglietto
germinativo	esterno	medio.	—	Nel	Mesoderma	esteriore	abbiamo	dinanzi	a	noi
in	sviluppo	discendente,	come	predisposizione	germinale,	ciò	che	ci	si	palesa	in
un	 grado	 superiore	 nel	 foglietto	 epitelliare	 e	 degli	 organi	 dei	 sensi.	 E	 nel
foglietto	 germinativo	 interno	 medio	 abbiamo	 in	 formazione	 più	 recente,	 in
sviluppo	discendente,	ciò	che	ci	,si	palesa	nel	foglietto	intestinale	glandulare	—
foglietto	 germinativo	 interno.	 Quando	 consideriamo	 il	 germe	 umano	 nel	 suo
sviluppo,	 abbiamo,	 nei	 due	 foglietti	 germinativi	medi,	 nel	Mesoderma	 come	 li
chiama	 la	 fisiologia	 esteriore,	 ancora	 un	 accenno	 di	 ciò	 che	 è	 la	 prima
predisposizione	 dell’uomo;	 mentre	 i	 due	 foglietti	 germinativi	 esterni	 —
Ectoderma	ed	Entoderma	—	sono	foglietti	trasformati.	I	due	foglietti	medi	sono
veramente	quelli,	che	ci	rappresentano	lo	stato	originario,	mentre	gli	altri	due	ci
mostrano	 gradi	 di	 sviluppo	 superiore	 dello	 stato	 originario.	 E	 non	 è	 che



apparentemente,	 che	 le	 indagini	 microscopiche	 esteriori	 non	 dimostrano
esattamente	questo	stato	di	fatto.

Ora	sappiamo,	che	questa	predisposizione	germinale	dell’uomo	confluisce	da
due	disposizioni	—	la	maschile	e	la	femminile	—	e	che	il	germe	completo	può
formarsi	 soltanto	mediante	 la	 cooperazione	 vivente	 di	 queste	 due	 disposizioni.
Nei	 due	 germi	 dunque	 devono	 essere	 contenuti	 tutti	 i	 processi,	 che	 nella	 loro
cooperazione	 formano	 una	 predisposizione	 germinale	 unica,	 per	 il	 complesso
dell’organizzazione	umana.
Che	 cosa	 ci	 mostra	 l’occultismo,	 riguardo	 alla	 cooperazione	 del	 germe

maschile	e	di	quello	femminile?
Ci	mostra,	 che	 nelle	 condizioni	 presenti,	 l’organismo	 femminile	 è	 capace	 di

produrre	 soltanto	 una	 predisposizione	 germinale	 umana,	 la	 quale,	 se	 si
sviluppasse	completamente	da	sola,	non	potrebbe	sviluppare	ciò,	che	nel	senso
più	 lato,	 chiamiamo:	“principio	 formativo”.	Quindi	ciò	che	conduce	alla	 finale
disposizione	del	sistema	osseo,	che	conferisce	all’uomo	completa	solidità,	e	che
effettua	 anche	 l’odierno	 schiudersi	 finale	 al	 sistema	 cutaneo	 sensoriale,	 non
potrebbe	esser	 fornito	dal	 contributo	 femminile.	 Il	 contributo	 femminile	è	 tale,
che	 si	 potrebbe	dire:	 ciò	 che	da	 esso	nascerebbe	 e	 troppo	buono	per	 il	mondo
terrestre	 quale	 e	 attualmente;	 perché	 nel	 nostro	 mondo	 esteriore	 non	 esistono



tutti	 quei	 processi,	 che	 potrebbero	 servire	 a	 un	 siffatto	 organismo	 se,	 quale	 è
predisposto	 nella	 sua	 tendenza	 dal	 contributo	 femminile,	 esso	 si	 sviluppasse
come	organismo	umano	generale.	—	L’organismo	umano	femminile	dovrebbe,
per	 così	 dire,	 non	 svilupparsi	 fino	 a	 quella	 terrestrità	 costituita
dall’immagazzinamento	del	denso	sistema	osseo,	e	dovrebbe	non	essere	costretto
a	uno	schiudersi,	che	gli	permette	di	guardare	nel	mondo	fisico	attuale	attraverso
i	 sensi;	 dovrebbe	 bensì	 avere	 la	 possibilità,	 per	 cosi	 dire,	 di	 possedere	 i	 suoi
sostegni	interiori,	di	un	materiale	più	duttile,	che	non	quello	della	nostra	solida
armatura	 ossea;	 dovrebbe	 inoltre	 avere	 la	 possibilità	 di	 non	 schiudere	 i	 suoi
occhi	a	tali	distanze	esteriori	e	di	non	aprire	i	suoi	altri	sensi	in	tal	misura	verso
l’esteriore,	come	succede	oggidì,	ma	dovrebbe	con	la	percezione	poter	rimanere
più	 rinchiuso	 nella	 sua	 vita	 interiore.	 Questo	 rappresenta	 la	 partecipazione
femminile	 al	 complesso	 dell’organismo	 dell’uomo,	 cioè,	 una	 predisposizione
germinale	che	supera	la	metà	di	ciò	che	è	possibile	oggidì	nella	nostra	esistenza
terrestre,	 semplicemente	perché	nelle	 condizioni	 fisiche	 terrestri	 attuali,	 non	vi
sono	le	condizioni,	di	cui	avrebbe	bisogno	un	organismo	così	raffinato,	così	poco
disposto	 a	 terrestrizzarsi,	—	 come	 succede	 nel	 sistema	 osseo	—	 e	 così	 poco
predisposto	 a	 schiudersi	 verso	 l’esteriore.	 Nelle	 condizioni	 naturali,	 un
organismo	 siffatto	 è	 destinato	 a	 priori	 alla	 morte.	 Cioè:	 a	 causa	 di	 ciò	 che
l’organismo	 femminile	 non	 può	 imprimere	 nel	 germe	 umano,	 questo	 germe
umano	è	destinato	a	priori	alla	morte.
L’altro	 contributo	 conferito	 alla	 disposizione	 del	 germe	 viene	 da	 parte

maschile.	Questa	 si	 trova	 assolutamente	 nella	 condizione	 opposta.	 Se	 il	 germe
maschile	 dovesse	 da	 solo	 far	 nascere	 l’uomo,	 il	 progresso	 di	 quella
organizzazione,	che	si	esplica	con	uno	schiudersi	verso	l’esteriore,	ciò	che	è	dato
nel	 sistema	 cutaneo	 sensoriale,	 e	 nel	 potente	 sviluppo	 di	 ciò	 che	 conduce	 al
consolidamento	 nel	 sistema	 osseo,	 sorpasserebbe	 la	 metà	 nella	 direzione
opposta.	 L’organizzazione	 maschile	 di	 per	 sé	 sola	 sarebbe	 altrettanto	 poco	 in
grado	 di	 creare	 un	 germe	 capace	 di	 vivere,	 quanto	 ne	 e	 incapace
l’organizzazione	 femminile;	 non	 potrebbe	 da	 sola	 creare	 che	 un	 germe	morto;
perche	 ciò	 che	 l’organizzazione	 maschile	 potrebbe	 creare	 e	 dare	 al	 germe,
sarebbe	organizzato	in	modo,	che,	—	se	per	così	dire	dovesse	sviluppare	da	sé	le
proprie	 forze,	 —	 sarebbe	 condannato	 a	 sparire	 a	 causa	 delle	 condizioni	 che
trovansi	 oggi	 sulla	 Terra;	 giacché	 avrebbe	 sviluppato	 forze	 troppo	 potenti	 per
esistere	 come	organismo	 in	 questo	mondo.	Vale	 a	 dire,	 che	 il	 germe	maschile
non	 nasce	 affatto,	 esso	 può	 agire	 soltanto	 se	 agisce	 unitamente	 al	 germe
femminile.	Ciò	che,	per	cosi	dire,	il	germe	femminile	stimola	troppo	oltre,	tanto
da	fargli	oltrepassare	la	misura	possibile	sulla	Terra,	invece,	dal	germe	maschile,
viene	 condotto	 troppo	 in	 basso,	 al	 di	 sotto	 della	misura	 di	 ciò	 che	 e	 possibile



sulla	Terra.	Quel	che	nel	germe	femminile	è	destinato	a	morte,	per	esuberanza	di
quelle	 forze,	 che	 in	 ultimo,	—	 dato	 che	 potessero	 avvicinarsi	 al	 sensibile	—
finirebbero	per	restare	distrutte,	 impotenti	di	 fronte	al	mondo	esteriore,	viene	a
equilibrarsi	 col	 germe	maschile,	 per	mezzo	 del	 processo	 di	 fecondazione.	 Ciò
che	di	forze	si	trova	concentrato	nel	germe	maschile,	—	se	mai	dovesse	crescere
da	 solo,	 —	 condurrebbe	 infinitamente	 al	 di	 sotto	 del	 terrestre,	 condurrebbe
l’organizzazione	 umana	 a	molta	maggiore	 terrestrità	 del	 sistema	 osseo,	 e	 a	 un
tutt’altro	 schiudersi	 dei	 sensi	 e	 tutt’altro	 accoglimento	 del	mondo	 esteriore,	 di
quello	 che	 si	 verifica	 oggidì.	 Queste	 due	 predisposizioni	 di	 organi	 devono
congiungersi	 e	 trovarsi	 assieme	 fin	 dalla	 loro	 primissima	 formazione;	 perché,
singolarmente,	di	fronte	alle	condizioni	terrestri,	esse	sono	a	priori	destinate	alla
morte;	e	soltanto	la	vivente	reciproca	azione	di	ciò	che	esubera	dalle	due	parti,
produce	quel	germe	umano	unico	possibile	per	la	vita	terrestre.
In	 tal	 modo	 vediamo,	 —	 sebbene	 oggi	 non	 se	 ne	 sia	 potuto	 parlare	 che

sommariamente	 —	 che	 possiamo	 comprendere	 le	 cose,	 fino	 al	 punto	 in	 cui
l’uomo	è	capace	di	creare	un	suo	simile.	Potremmo	gettare	maggiore	luce	su	tutti
i	 dettagli,	 anche	 del	 processo	 germinale;	 e	 quanto	 più	 profondamente	 lo	 si
illuminasse,	tanto	più	si	vedrebbe,	che	i	fatti	più	minuti	e	più	grossolani,	perfino
quello	 che	 qui	 è	 stato	 detto	 dei	 sistemi	 di	 forze	 supersensibili	 nelle
predisposizioni	germinali,	trova	la	sua	conferma	nell’espressione	esteriore	delle
predisposizioni	dei	 sistemi	di	 forze,	 in	ciò,	 che	 l’uomo	sviluppa,	perché	 la	 sua
progenie	possa	vivere	ovunque	sulla	Terra,	fintanto	che	la	Terra	compie	questo
suo	processo.
Abbiamo	 visto	 però	 che	 la	 Terra	 ci	 dà,	 per	 così	 dire,	 come	 processo	 più

densamente	terrestre	ciò	che	chiamiamo	la	predisposizione	al	sistema	osseo,	e	il
processo	 più	 attivo	 ce	 lo	 dà	 in	 ciò,	 che	 chiamiamo	 il	 sistema	 sanguigno
dell’uomo.	 E	 brevemente	 aggiungerò,	 che	 tutto	 ciò	 che	 si	 verifica	 sulla	 Terra
nell’organismo	umano	esteriore	fisico,	in	quanto	esso	è	visibile,	si	spinge	in	alto,
verso	 i	 processi	 che	 si	 svolgono	 nel	 sangue.	 Questi	 processi	 sono	 però	 dei
processi	 termici.	 Abbiamo	 perciò	 nei	 processi	 termici	 la	 diretta	 espressione
dell’attività	del	 sangue	quale	 strumento	dell’Io,	del	 livello	 superiore,	 al	disotto
del	 quale	 si	 trova	 l’organismo	 umano	 fisico.	 Là	 sotto,	 si	 trovano	 gli	 altri
processi;	sopra	di	essi	vi	è	il	processo	termico,	nel	quale	ha	presa	diretta	la	nostra
attività	 animica	 dell’Io.	 Questa	 è	 la	 ragione	 per	 cui	 in	 tante	 attività	 animiche
sentiamo	 ciò	 che	 possiamo	 chiamare:	 “la	 trasformazione	 delle	 nostre	 attività
animiche	 in	calore	 interiore,”	che	si	può	svolgere	fino	a	diventare	calore	fisico
nel	 processo	 del	 sangue.	 Vediamo	 dunque	 come,	 dallo	 spirituale	 animico,	 ciò
che	muove	dall’alto	verso	 il	basso	 interviene	per	mezzo	del	processo	di	calore
nell’organico,	nel	fisiologico.	In	molti	altri	fatti	del	mondo	esteriore	si	potrebbe



mostrare,	come	nel	processo	termico,	lo	spirituale-animico	venga	in	contatto	con
il	fisiologico,	con	ciò	che	si	trova	dietro	di	esso.	Nel	processo	termico	abbiamo
dunque	delle	trasformazioni	dei	sistemi	di	organi	nelle	loro	attività.	Si	vedono	le
più	 svariate	 trasformazioni	 nel	 complicato	 apparato	 dello	 spirituale	 animico
umano,	ma	questo	organismo	fisico	dell’uomo	arriva	fin	su,	al	processo	termico.
La	trasformazione	finisce	là?	Ciò	che	ci	si	presenta	come	eredità	del	sistema

osseo	si	estende,	dal	basso	verso	l’alto,	soltanto	fino	là,	o	questa	eredità	prosegue
più	oltre?	—	Ovunque,	sotto	al	processo	termico	abbiamo	delle	trasformazioni;
la	trasformazione	si	estende	dal	basso	verso	l’alto	fino	al	processo	termico.	Ciò
che	segue,	può	esser	soltanto	accennato	e	deve	esser	lasciato	alla	riflessione	e	al
sentimento	degli	uditori.
Tutto	 ciò	 che	 l’organismo	produce	 in	 fatto	di	 processi	 interiori	 di	 calore	nel

nostro	 sangue,	 in	 quei	 procedimenti	 termici	 che	 esso	 conduce	 attraverso	 i
complessivi	suoi	processi,	e	che	porta	finalmente	a	espressione,	come	fioritura	di
essi	tutti,	penetra	anche	su,	nello	spirituale-animico,	si	trasforma	nello	spirituale-
animico.	 E	 che	 cosa	 v’ha	 di	 più	 bello	 nello	 spirituale-	 animico?	 Più	 bello,
sublime,	è	 il	 fatto,	che	per	mezzo	delle	 forze	dell’anima	umana	 l’organico	può
essere	 trasformato	 in	 animico!	 Se	 tutto	 ciò,	 che	 l’uomo	 può	 avere	 per	 mezzo
dell’attività	del	suo	organismo	terrestre,	dopo	che	è	diventato	calore,	viene	da	lui
trasformato	nel	giusto	senso,	esso	si	tramuta	nell’ambito	dell’animico	in	ciò	che
possiamo	 chiamare	 esperienza	 interiore	 di	 consensibilità,	 d’interessamento	 per
tutte	 le	 altre	 entità.	 Se,	 attraverso	 tutti	 i	 processi	 dell’organismo	 umano,	 ci
spingiamo	 fino	 al	 livello	 superiore,	 fino	 ai	 processi	 di	 calore,	 procediamo,	 per
così	dire,	attraverso	la	porta	dei	processi	fisiologici	umani,	al	di	là	della	vetta	più
alta,	che	viene	costituita	dai	processi	 termici	del	sangue,	fin	su	 in	quel	mondo,
dove	 il	 calore	del	 sangue	è	valorizzato	da	ciò	che	 l’anima	ne	 fa:	dall’interesse
vivente	per	tutti	gli	esseri,	dal	senso	di	comunione	con	tutto	ciò	che	ci	circonda.
Allora,	—	in	quanto	la	nostra	vita	interiore	ci	conduce	in	alto	fino	al	calore	—
estendiamo	la	nostra	vita	sull’intera	esistenza	terrestre,	diventiamo	tutt’uno	con
l’intera	 esistenza	 terrestre.	 E	 vi	 è	 da	 notare	 il	 meraviglioso	 fatto,	 che	 l’Entità
cosmica	ha	percorso	la	via	indiretta	attraverso	tutta	la	nostra	organizzazione,	per
darci	 in	 ultimo	 il	 calore,	 che	 noi	 uomini	 siamo	 chiamati	 a	 tra-	 sformare,
mediante	il	nostro	Io,	in	un	sentimento	di	viva	e	comune	com-passione	con	tutte
le	altre	entità.
Nella	missione	terrestre	il	calore	viene	trasformato	in	compassione.
Questo	è	il	significato	del	processo	terrestre	che	verrà	compiuto,	—	in	quanto

l’uomo	è	 incorporato	 in	 esso	 come	organismo	 fisico	—	per	 il	 fatto,	 che	 tutti	 i
processi	 fisici,	 s’incontreranno	 in	 ultimo	 nel	 coronamento	 dell’organizzazione
umana,	che	tutto	ciò	che	si	trova	nell’organizzazione	umana,	—	come	un	micro-



cosmo	di	tutti	i	processi	terrestri,	—	si	schiuderà	nuovamente	a	nuova	fioritura.
E	 in	 quanto	 questa	 si	 trasforma	 nell’anima	 umana,	 l’organismo	 terrestre
raggiunge,	—	attraverso	l’interesse	e	il	vivo	sentimento	di	comunanza	con	tutti
gli	esseri,	—	ciò	per	cui	è	stato	utilizzato	il	calore	nell’organismo	che	ci	è	stato
assegnato	come	uomini	terrestri.	Ciò	che	accogliamo	nella	nostra	anima	per	virtù
dell’interesse	 vivente	 per	 gli	 altri,	 e	 per	 mezzo	 di	 cui	 estendiamo	 sempre
maggiormente	 la	 nostra	 vita	 animica,	 lo	 porteremo	 con	 noi,	 quando	 avremo
attraversato	 molte	 incarnazioni	 nel	 corso	 delle	 quali	 avremo	 completamente
utilizzato	ciò	che	la	Terra	ci	ha	potuto	dare,	in	fatto	di	calore,	di	riscalda-	mento,
di	 combustione,	 per	 lo	 spirito.	E	 quando	 attraverso	 le	 più	 diverse	 incarnazioni
avremo	accolto	in	noi	tutto	questo	calore,	la	Terra	avrà	raggiunto	la	sua	meta,	il
suo	 fine,	 e	 sprofonderà	 sotto	 di	 noi,	 come	 un	 grande	 cadavere,	 nello	 spazio
indefinito	 dell’Universo;	 e	 dal	 cadavere	 della	 Terra	 sorgerà	 l’insieme	 di	 tutte
quelle	 anime	 dell’umanità	 terrestre,	 che	 attraverso	 le	 diverse	 incarnazioni
terrestri	hanno	utilizzato	il	calore	degli	organismi	terrestri,	per	trasformarlo	in	un
sentimento	e	in	un	interesse	vivo	di	comunione	con	gli	altri,	e	in	tutto	ciò	che	su
quei	 sentimenti	può	essere	edificato.	E	come	 l’anima	singola	si	eleva	verso	un
mondo	spirituale,	quando	l’uomo	varca	la	porta	della	morte	e	rimette	il	cadavere
alle	forze	della	Terra,	così	 il	cadavere	della	Terra	verrà	un	giorno	abbandonato
alle	 forze	 cosmiche,	 quando	 ci	 avrà	 trasmesso	 il	 calore	 per	 la	 nostra
compassione,	 che	 è	 stata	 la	 pietra	 fondamentale	 per	 tutta	 la	 nostra	 attività
animica	superiore.	Questo	cadavere	che	sarà	consegnato	al	sistema	cosmico	—
così	 come	 il	 singolo	cadavere	umano	viene	consegnato	al	 sistema	 terrestre,	—
elevandosi	al	di	sopra	di	esso,	potrà	vedere	 la	somma	di	 tutte	 le	singole	anime
umane	 individuali,	 che	 si	 sono	 perfezionate	 a	 un	 alto	 grado,	 attraverso
l’esistenza	 terrestre,	 e	 che	 allora	 proseguiranno	 verso	 nuovi	 gradi	 di	 esistenza,
verso	nuovi	sistemi	cosmici.	Come	nel	sistema	terrestre,	l’uomo	singolo,	quando
è	passato	attraverso	la	porta	della	morte,	prosegue	verso	nuove	incarnazioni,	così
la	somma	di	tutte	le	anime	individuali	proseguirà	verso	nuovi	gradi	di	esistenza
planetaria,	quando	il	cadavere	della	Terra	si	sarà	staccato.	—	E	vediamo,	che	nel
sistema	cosmico	nulla	va	perduto,	ma	che	ciò	che	nel	nostro	organismo	ci	vien
dato	 e	 che	 culmina	 in	 ultimo	 nella	 fioritura	 del	 calore,	 è	 il	 materiale	 che,	 se
consumato	 come	 calore,	 ci	 fa	 trovare,	 a	 un	 nuovo	 e	 più	 alto	 grado,	 la	 via	 che
conduce	all’eternità.	Nulla	va	perduto	nel	mondo,	anzi,	ciò	che	la	Terra	produce
mediante	le	anime	umane,	viene	portato	per	mezzo	di	queste	nella	eternità	.
In	tal	modo	la	scienza	spirituale	ci	permette	anche
di	 collegare	 i	 processi	 fisiologici	 nell’organismo	 umano	 al	 nostro	 destino

nell’eternità.	 E	 se	 consideriamo	 questa	 scienza,	 come	 qualche	 cosa	 che	 deve
entrare	profondamente	in	noi,	in	modo,	da	non	diventare	una	mera	teoria,	o	una



conoscenza	 astratta,	 essa	 dovrà	 colmarci	 di	 tutte	 quelle	 forze	 che	 a	 noi	 come
uomini	 mostrano	—	 che	 ci	 troviamo	 qui	 non	 solo	 sulla	 Terra,	 ma	 nell’intero
sistema	cosmico.
Quando	 impariamo	 a	 pensare	 così	 dell’alta	 ed	 eterna	 destinazione

dell’umanità,	e	vediamo	come	l’uomo	prende	le	forze	della	Terra,	per	esercitare
la	 sua	 azione	 nell’eternità,	 allora	 dalla	 scienza	 dello	 Spirito	 accogliamo	 anche
ciò,	 che	da	 essa	dobbiamo	conquistare,	 non	 solo	per	 la	 nostra	 conoscenza,	ma
per	 l’intero	uomo.	Quando	coloro,	che	presentono	o	già	conoscono	questo	alto
ideale	della	conoscenza,	si	riuniscono	in	una	vera	fratellanza	di	uomini,	che	sono
d’accordo	nell’aspirazione	verso	ciò	che	v’ha	di	più	alto,	che	cioè	riconoscono
l’intima	comune	natura	del	 loro	essere,	questo	significa	che	esistono	nel	nostro
divenire	 terrestre	 degli	 uomini,	 i	 quali	 possono	 esser	 coscienti,	 che	 essi	 stessi
contengono	germi,	 che	 continuano	 a	 svilupparsi,	 che	 possono	diventar	 fecondi
per	l’ulteriore	evoluzione	della	Terra	e	dell’umanità.	—	Gli	antroposofi	possono
riunirsi	 con	 tutta	modestia,	 riallacciare	 i	 loro	 sentimenti	 a	 ciò	 che	 v’ha	 di	 più
alto,	 di	 più	 generale	 nell’uomo.	 E	 dove	 gli	 uomini	 si	 riuniscono	 con	 una	 tale
intenzione,	 si	 riconoscono	 nel	 loro	 più	 profondo	 essere,	 perché	 essi	 non	 si
riconoscono	come	singoli	uomini	 terrestri,	nella	 loro	destinazione	 terrestre,	ma
nella	loro	destinazione	eterna.
Così	 ci	 siamo	 riuniti	 e	 così	 ci	 separeremo	 per	 vivere	 nel	 mondo,	 e	 per

diffondere	 forse	 e	 portare	 a	 ulteriore	 fioritura	 parte	 di	 ciò,	 che	 qui	 si	 è	 potuto
dare	soltanto	in	brevi	cenni,	a	titolo	di	suscitamento.	Ma	quando	saremo	dispersi
agiremo	 in	modo,	 che	 sebbene	 separati	 fisicamente,	 rimarremo	armonicamente
riuniti	nel	pensiero	vivente,	nel	sentimento,	e	nel	nostro	intero	volere.	—	Allora
saremo	 uniti	 in	 modo	 giusto	 nello	 spirito,	 che	 deve	 esser	 portato	 agli	 uomini
dall’antroposofia.	Separiamoci	con	questo	spirito,	dopo	essere	stati	 insieme	per
breve	ora;	 con	questo	 spirito	 teniamoci	 animicamente	uniti,	 e	 ritroviamoci	 con
questo	spirito	se	cos	dovrà	essere


	Copertina
	FISIOLOGIA OCCULTA
	Indice dei contenuti
	​PREFAZIONE
	L’ENTITÀ UMANA
	LA DUALITA’ UMANA
	​LA COOPERAZIONE DELLA DUALITÀ UMANA
	​IL SISTEMA COSMICO INTERIORE DELL’UOMO
	​I SISTEMI SUPERSENSIBILI DI FORZE
	IL SANGUE COME ESPRESSIONE E STRUMENTO DELL’IO UMANO
	​LA VITA COSCIENTE DELL’UOMO
	​ORGANIZZAZIONE DELLA FORMA E DELLE FORZE UMANE

