RUDOLF STEINER

Fisiologia Occulta

Il funzionamento dell’‘essere
umano da un punto
di vista spirituale




RUDOLF STEINER

Fisiologia Occulta

Il funzionamento dell’'essere
umano da un punto
di vista spirituale




RUDOLF STEINER

FISIOLOGIA OCCULTA



UUID: 4d7699e0-4388-11ea-8697-1166c27e52f1

Questo libro e stato realizzato con StreetLib Write
http://write.streetlib.com



http://write.streetlib.com

Indice dei contenuti

PREFAZIONE
L’ENTITA UMANA

LA DUALITA’ UMANA

LA COOPERAZIONE DELLA DUALITA UMANA

IL SISTEMA COSMICO INTERIORE DELL'UOMOQ

[ SISTEMI SUPERSENSIBILI DI FORZE

IL SANGUE COME ESPRESSIONE E STRUMENTQ DELL'IO
UMANOQ

LA VITA COSCIENTE DELL'UOMOQ

ORGANIZZAZIONE DELLA FORMA E DELLE FORZE UMANE



PREFAZIONE

Brevi avvertimenti al lettore.

Le conferenze, che ora pubblichiamo sotto il titolo di " Fisiologia occulta
furono dal Dott. Rudolf Steiner tenute a Praga dal 20 al 28 Marzo 1911.

L auto re non corresse il testo, dopo che gli stenografi lo ebbero raccolto e
steso; la direzione della scuola di studi spirituali del Goetheanum, dove lo
Steiner di solito insegnava, ha avuto cura di rivederlo, per eliminare gli
involontari errori, nei quali qualsiasi stenografo incorre, quando deve fissare la
parola di un oratore fecondo. Nulla pero e e stato mutato allo stile, sicché il testo
ha conservato il carattere spontaneo di un discorso pronunciato di getto, senza
leziocinii retorici od ornamenti letterari.

La presente traduzione italiana costituisce la prima pubblicazione di
quell'opera, quanto mai interessante, dello Steiner, che non ha ancora visto la
luce nell’originale tedesco.

"



L’ENTITA UMANA

Praga, 20 Marzo 1911

In questo ciclo di conferenze si dovra trattare un tema, che da un canto
concerne I’'uomo molto da vicino; il tema, cioe, della precisa natura dell’uomo
stesso, di cio che si riferisce alla vita umana. Se questo tema concerne da un
canto I’uomo molto da vicino, perché si riferisce a lui stesso, si puo pero dire,
che d’altra parte e un tema di difficile accesso. Perché basta 1’insistente
esortazione, che da altezze mistiche occulte ci risuona attraverso tutte le epoche:
«Conosci te stesso », per dimostrarci, — poiché appunto risuona attraverso tutte
le epoche — che « I’autoconoscenza », la vera, reale conoscenza di se stesso,
riesce in fondo molto difficile all’'uvomo. E questo si riferisce non soltanto
all’autoconoscenza individuale, personale, ma prima di ogni altra cosa, alla
conoscenza dell’entita umana. E poiché I’'uomo — e lo si puo vedere da questa
eterna esortazione: “cono- sci te stesso” — sta, nei riguardi della propria entita,
cosi lontano da se stesso, e ha ancora da percorrere una via cosi lunga per
comprendere se stesso, L.’argomento che formera I’oggetto del nostro esame in
questi giorni, ci riuscira, sotto un determinato riguardo, molto estraneo, e molto
vario sara il materiale che occorrera raccogliere per illuminarlo. Non e senza
ragione, che non mi sono deciso a parlare su questo argomento che dopo molto
tempo e dopo matura riflessione. Perché é un tema, di fronte al quale — se si
vuole arrivare a un esame vero e sincero — occorre assolutamente qualche cosa
di cui, nelle considerazioni ordinarie scientifiche, tanto spesso non viene tenuto
conto. Al nostro tema occorre che, di fronte all’entita dell’'uvomo — notate bene,
non di fronte all’entita del singolo uomo, e soprattutto non se noi stessi siamo
questo singolo uomo — ma, ripeto, di fronte all’entita dell’'uomo sempre, in
generale, si provi un senso di venerazione; e una condizione fondamentale alle
considerazioni che andremo svolgendo e quella, di sentire venerazione di fronte
a cio, che nel piu vero senso della parola significa « 1’entita umana ».



Come si puo sentire venerazione di fronte ad essa?

L’unico modo e di fare astrazione da come quest’uomo — tanto se si tratta di
noi, quanto di altra persona — ci comparisce giornalmente, e di elevarci al
concetto che: « quest’uomo con tutto il complesso della sua evoluzione non é qui
di sua volonta; egli e qui come manifestazione dello Spirito dell’intero mondo,
dello Spirito divino di tutto il mondo. Quest’uomo €é una manifestazione della
divinita cosmica! ». E quando I’'uomo dice, che egli aspira all’autoconoscenza,
che egli aspira a diventare sempre piu e piu perfetto, non ne deve risultare — nel
senso spirituale-scientifico or ora caratterizzato — che egli abbia soltanto
curiosita, sia pure per desiderio d’istruzione, di conoscere cio che é I’'uomo; si
tratta invece che egli senta il dovere di dare a questa rappresentazione, a questa
manifestazione dello Spirito cosmico attraverso 1’uomo, forma sempre piu e piu
perfetta, di guisa da poter ricollegare un senso alle parole: “Rimanere ignoranti
significa peccare contro la determinazione divina!” Perché lo Spirito cosmico ha
posto in noi la forza di acquistare conoscenza: e se non vogliamo conoscere, noi
rifiutiamo — e ci0 non sarebbe veramente permesso, — di essere una
manifestazione dello Spirito cosmico — e sempre piu rappresenteremo, non una
manifestazione dello Spirito cosmico, ma una caricatura grottesca del medesimo.
E’ nostro dovere di sforzarci a diventare sempre piu e piu un’ immagine dello
Spirito cosmico. Soltanto quando riusciremo a collegare un senso con le parole «
di venire un’immagine dello Spirito cosmico », quando acquistera per noi un
significato dire in questo senso: « dobbiamo conoscere, é nostro dovere di
conoscere », allora soltanto potremo sentire giustamente quel sentimento di
venerazione di fronte all’entita dell’uomo, della cui necessita si é piu sopra
parlato. E per colui il quale vuole considerare in senso occulto la vita dell’uomo,
la natura dell’uomo, questo penetrare con un senso di venerazione nella natura
umana e gia una assoluta necessita, perché questo penetrare con venerazione é
I’unico e solo mezzo per destare i nostri occhi spirituali, I’intera nostra capacita
spirituale visiva, nei riguardi spirituali; I’unico e solo mezzo adatto a destare,
insomma, in noi, le forze che ci permettano di penetrare nei substrati spirituali
della natura umana. Al veggente, all’investigatore dello Spirito, il quale non
potesse sentire massima venerazione di fronte alla natura umana, e non potesse
compenetrarsi fin dentro alle piu intime fibre dell’anima sua del sentimento di
venerazione di fronte alla natura dell’'uomo, rimarrebbero chiusi gli occhi per
tutto cio che concerne la vera entita piu profonda dell’'uomo, pur rimanendo
tuttavia aperti per altri segreti spirituali del mondo. E vi potranno essere molti
veggenti capaci di vedere queste o quelle cose dell’ambiente circostante
spirituale della nostra esistenza; ma se ad essi manca questa venerazione, manca
anche la capacita di guardare nelle profondita della natura umana, e non



sapranno dire niente di giusto su cio che e I’entita dell’uomo.

In un senso esteriore, la « scienza della vita » si

chiama fisiologia. Questa scienza della vita non verra qui considerata nel
modo consueto alla scienza esteriore, ma verra studiata quale si palesa allo
sguardo spirituale: di guisa che, dalla configurazione esteriore dell’'uomo, dalla
forma e dalla missione dei suoi organi nella vita, noi sempre volgiamo lo
sguardo alla base spirituale supersensibile degli organi, delle forme di vita, dei
processi vitali. E siccome non abbiamo !’intenzione di praticare questa
“fisiologia occulta”, perché cosi la si potrebbe chiamare, in modo meno che
oggettivo, sara talvolta necessario accennare spregiudicatamente, a cose, le quali
sembreranno a tutta prima molto inverosimili a coloro che sono poco addentro
nell’argomento. Ma occorre dire, "che questo ciclo di conferenze — piu di vari
altri cicli da me tenuti — forma un Tutto, e che da singole conferenze, e
specialmente dalle prime — perché molto di cio che si dovra esprimere in questo
ciclo dovra essere detto spregiudicatamente — non si puo trarre nessun giudizio;
soltanto dopo aver ascoltato le conferenze finali ci si potra formare un giudizio
su cio che veramente é stato detto. Percio occorre trattare la fisiologia occulta in
modo diverso da quello con cui si tratta la fisiologia esteriore. Le basi di cio che
viene esposto nelle prime conferenze troveranno la loro conferma in cio che
verra detto nelle ultime. E noi non descriveremo per cosi dire una « linea retta »
dal principio fino alla fine, ma procederemo per linea curva, di guisa che
torneremo alla fine al punto dal quale siamo partiti.

Cio che verra qui esposto dovra essere un esame dell’'uvomo. Dapprima
quest’uomo si presenta ai sensi esteriori secondo la sua forma esteriore.
Sappiamo che a quanto il mero esame esteriore del profano puo sapere
dell’uomo gia molto viene aggiunto oggidi dalle indagini della scienza. Quello,
percio, che dell’uomo possiamo sapere oggi in modo esteriore, per esperienza e
per esame esteriore, dobbiamo necessariamente ricavarlo da cio che il profano
puo osservare su se stesso e negli altri uomini, e da cio che poi la scienza ha da
dire in tutti quei rami dell’esame scientifico che arrivano ai loro risultati per
mezzo di metodi ammirevoli e di strumenti ammirevoli.

Se, nei riguardi semplicemente dell’uomo esteriore si riunisce anzitutto cio
che come profano si puo vedere dell’uomo, cio che forse si puo aver imparato da
una qualsiasi descrizione popolare della entita umana, non ci riuscira difficile
comprendere, come subito fin da principio, ci verra fatto di notare, che gia la
figura esteriore dell’'uomo, quale ci si presenta nel mondo esteriore, consta, in
fondo, di una dualita. E per chi voglia penetrare nelle profondita della natura
umana e assolutamente necessario di rendersi conto, che gia ’'uomo esteriore,
per la sua forma e la sua configurazione, rappresenta, in ultima analisi, una



dualita.

Una cosa, che possiamo distinguere chiaramente nell’uomo, € tutto cio che si
presenta come racchiuso in organi, che provvedono al maggior possibile riparo
dal mondo esteriore; e tutto cio che possiamo assegnare al
campo del cervello e del midollo spinale. Tutto quello che a questo riguardo
appartiene alla natura umana, al cervello e al midollo spinale, é saldamente
racchiuso entro sicure formazioni ossee protettive. Da questo aspetto, possiamo
illustrare cio che appartiene a questi due campi, nella maniera seguente:



Iis. 1



Se « a » rappresenta schematicamente la somma delle vertebre 1’una all’altra
sovrapposte situate lungo il midollo spinale, e “b” la teca cranica e le ossa del
cranio, allora, entro il canale che viene formato dalle ossa vertebrali I’una
all’altra sovrapposte, come pure dalle ossa del cranio, sta racchiuso tutto cio che
appartiene al campo del cervello e del midollo spinale. Non si puo guardare
I’uomo senza rendersi conto: che tutto cio che appartiene a questo campo, forma,
in ultima analisi, un Tutto in sé medesimo racchiuso, e che tutto il resto
dell’uomo, che si potrebbe fisiologicamente disporre in diversissimi modi —
collo, corpo, membra — sta in rapporto con tutto cio che assegniamo al cervello
e al midollo spinale, per mezzo — figurativamente parlando — di formazioni
pit o meno filamentose o a forma di nastro; queste devono sfondare 1’involucro
di difesa, perché possa venir stabilito un collegamento fra la parte racchiusa
entro quella formazione ossea e cio che come natura umana esteriore a quella
parte organicamente si riconnette. Cosi possiamo dire: all’osservazione
superficiale, tutto cio che vi é nell’'uomo, gia si palesa come una dualita; una
parte e quella che sta racchiusa nel sistema osseo descritto, entro il solido e saldo
involucro protettivo, I’altra sta al di fuori di esso.

Ora dobbiamo, prima di tutto, gettare uno sguardo superficiale su cio che v’ha
entro questa formazione ossea. Ivi possiamo facilmente distinguere fra quella
grossa massa che sta adagiata nella cassa cranica come cervello, e I’altra parte,
che pende da esso come un cannello o una fune e che é organicamente unita al
cervello e da questo si estende come un’escrescenza filamentosa nel canale della
colonna vertebrale. Se distinguiamo queste due parti dobbiamo richiamare
’attenzione sopra un fatto, che la scienza esteriore non ha bisogno di rilevare,
ma sul quale la scienza occulta, che deve penetrare fin dentro alle profondita
delle cose, deve fermare [’attenzione: occorre notare, che tutto cio che
osserveremo nell’ambito di questo esame sugli uomini, si riferisce anzitutto
soltanto agli uomini. Perché dal momento in cui si penetra nelle basi piu
profonde dei singoli organi, ci si accorge (nel corso delle conferenze vedremo
che é proprio cosi) che un organo, nel suo significato piu profondo, puo avere
tutt’altro compito nell’'uomo, di quello che ’organo analogo non abbia nel
mondo animale.

O per dir meglio: chi considera le cose con la scienza esteriore ordinaria,
osservera: « Quello che ora tu ci hai detto puo essere detto anche nei riguardi
degli animali ». Ma invece cio che vien detto riguardo alla natura degli organi
per gli uomini, non puo, purché si penetri un poco piu addentro nell’argomento,
essere ugualmente detto per gli animali; 1’osservazione occulta ha appunto il
compito di considerare gli animali di per se stessi, e di esaminare, se cio che



siamo in grado di dire per gli uomini nei riguardi della spina dorsale e del
cervello, possa valere anche per gli animali. Perché il fatto che gli animali, che
sono vicini agli uomini, hanno pure la spina dorsale e il cervello, non basta a
dimostrare che questi organi, nel loro significato piu profondo, abbiano per gli
uomini e per gli animali il medesimo compito — cosi come, a mo d’esempio, si
puo avere un coltello in mano, ma cio non prova che debba servire per tagliare
un vitello, o per un lavoro d’intaglio; ambedue le volte si ha a che fare con un
coltello, e chi non tenga conto che della forma del coltello, di cio che il coltello é
come coltello, credera che si tratti in ambo

i casi della medesima cosa. In ambo i casi, chi poggia sulla scienza che non e
occulta, direbbe, che abbiamo a che fare con un midollo spinale e un cervello, e
crederebbe, perche negli uomini e negli animali vi sono i medesimi organi, che a
questi medesimi organi spettino le medesime funzioni. Ma cio non é vero. Questi
sono apprezzamenti che nella scienza esteriore sono divenuti di uso comune e
che hanno condotto a delle inesattezze, che potranno essere corrette soltanto,
quando la scienza esteriore si dara la pena di approfondire gradatamente tutto cio
che dalle profondita della indagine occulta puo essere detto sulle entita.

Se ora consideriamo da un canto il midollo spinale, e dall’altro il cervello,
vedremo facilmente che vi é alcunché di vero nel rilievo su cui dei pensatori
naturalisti hanno richiamato 1’attenzione da piu di cento anni in qua. E’ in certo
modo giusto dire: se si contempla il cervello, esso ci appare, in certo qual modo,
come un midollo spinale trasformato. Questo riuscira anche piu facile a capire,
se ci si ricorda che Goethe, Oken, e altri simili studiosi seri della natura hanno
anzitutto fermato lo sguardo sul fatto, che le ossa craniche hanno delle
determinate somiglianze di forma con le vertebre della spina dorsale. A Goethe,
per esempio, che ha osservato attentamente le similarita di forma degli organi, e
ben presto apparso come, se s’immaginano le singole vertebre della colonna
vertebrale trasformate, spianate e gonfiate, da tale trasformazione di esse
possano risultare le ossa della testa, le ossa craniche — di guisa che in questo
modo, se si prende una vertebra e la si gonfia da tutte le parti, in modo che
sviluppi delle protuberanze, diventi piatta nelle sue dilatazioni, puo da essa, a
poco per volta, derivare la forma delle ossa craniche.

Cosl, sotto un determinate riguardo, le ossa del cranio si possono chiamare
vertebre trasformate. — Proprio dunque, come le ossa del cranio, che
racchiudono il cervello, si possono considerare ossa vertebrali trasformate, ossa
trasformate uguali a quelle che racchiudono il midollo spinale, cosi pure ci si
puo raffigurare 1’insieme del midollo spinale in modo diverso, gonfiato,
differenziato, reso piu complicato — e dal midollo spinale si ottiene, in certo
qual modo, per via di trasformazione, il cervello; — e a un dipresso come se ci si



volesse raffigurare che da una pianta, che dapprima non da che delle foglie
verdi, spuntino fuori dei fiori. Cosi ci si potrebbe raffigurare, che per mezzo
della trasformazione di un midollo spinale, dell’elevazione di un midollo a
gradini superiori, potrebbe venir formato 1’intero cervello. (Piu tardi si palesera
come la cosa si debba considerare scientificamente). Ci si puo dunque
rappresentare, che il nostro cervello puo essere considerato come un midollo
spinale trasformato.

Consideriamo ora i due organi da questo punto di vista. Quale di questi due
organi dobbiamo naturalmente considerare piu giovane? Questa é la domanda
che ci dobbiamo porre. Indubbiamente, non quell’organo che palesa la forma
derivata, ma quello che palesa la forma originaria. Vale a dire, che dobbiamo
pensare: il midollo spinale sta a un primo grado, é piu giovane, e il cervello sta a
un secondo grado: esso ha attraversato prima il grado del midollo spinale; é un
midollo spinale trasformato, e deve percio considerarsi come organo piu
vecchio. Insomma, se esaminiamo questa nuova dualita, che ci si presenta
nell’'uomo come cervello e midollo spinale, possiamo dire: tutte le disposizioni,
tutte le forze, che conducono alla formazione del cervello, devono essere forze
vecchie nell’uomo, perché, a un grado precedente, esse devono avere prima
formato la disposizione al midollo spinale, e poi devono avere esercitato
ulteriormente la loro azione per trasformare la disposizione dal midollo spinale
in cervello. Vi deve dunque essere stato, in certo qual modo, un secondo stadio,
in cui il nostro attuale midollo spinale non era ancora tanto progredito da aver
raggiunto anche il secondo grado, ma é rimasto appunto fermo al grado di
midollo spinale. Abbiamo percio, se vogliamo ora esprimerci con precisione
pedante, nel sistema nervoso della spina dorsale una spina dorsale di primo
stadio, e nel nostro cervello un midollo spinale di secondo stadio; un midollo
spinale trasformato, diventato piu vecchio, un midollo spinale che prima era tale,
ma che e stato trasformato in cervello.

Cosi abbiamo indicato anzitutto con precisione cio di cui occorre tener conto
se vogliamo considerare giustamente questa massa di organi, che sta racchiusa
entro il riparo di questo involucro osseo. Ora, pero, occorre tener conto anche di
un’altra cosa, che ci si puo presentare appunto soltanto nel campo
dell’occultismo. Si puo, cioe, sollevare un quesito, quando si parla del cervello e
del midollo spinale come appunto ne abbiamo parlato; un quesito, che sorge nel
modo seguente: quando una trasformazione si verifica, da una disposizione di
organo di primo grado a quella di organo di secondo grado, il processo evolutivo
puo essere progrediente — o pure retrocedente. Cioe: ci si pu0 presentare un
processo che conduce I’organo a gradi superiori di perfezione, o pure anche un
processo che conduce I’organo alla degenerazione, a un deperimento graduale.



Potremmo dunque dire a noi stessi: se consideriamo un organo come il nostro
midollo spinale, quale esso é, ci si palesa oggi come un organo relativamente
giovane; perche ancora non é arrivato a tanto da divenire cervello. Possiamo ora
pero riflettere in due modi diversi su questo midollo spinale. Una volta possiamo
pensare, che esso abbia in sé le forze per divenire pure una volta un cervello.
Sarebbe allora in condizione di percorrere un’evoluzione progrediente e di
diventare quale il nostro cervello é attualmente. Possiamo pero anche pensare,
che esso non abbia affatto la disposizione necessaria per arrivare a questo
secondo grado. Sarebbe allora sulla strada dell’evoluzione retrocedente,
andrebbe a decadere, sarebbe destinato ad esprimere il primo grado — senza
arrivare al secondo grado. Se noi riflettiamo, che il germe di un midollo spinale
fu a suo tempo principio del nostro cervello attuale, é evidente che quel midollo
spinale possedeva delle forze evolutive progredienti, poiché é arrivato a essere
cervello. Esaminiamo ora pero il nostro midollo spinale attuale, che cosa ci dice
di esso 1’osservazione occulta? Essa ci dice: che il nostro midollo spinale attuale,
non ha effettivamente in sé disposizione a un’evoluzione progrediente, ma si
prepara a terminare la propria evoluzione al grado attuale. Insomma 1’uomo non
deve credere, che il suo midollo spinale, quale oggi é con la forma di una corda
sottile, diventera una volta come oggi € il cervello. Vedremo in seguito su quali
basi poggia 1’osservazione occulta per poter dire questo. Ma dal semplice
confronto della forma di quest’organo nell’'uomo con quella che si presenta
anzitutto negli animali inferiori, vedrete gia un accenno esteriore di cio che é
stato detto. Vedete, per esempio, se prendete un serpente per paragone, che la
spina dorsale é attaccata con innumerevoli anelli dietro alla testa ed e riempita
dal midollo spinale, e che la spina dorsale si estende all’indietro e in avanti
nell’infinito. Nell’'uomo vediamo che il midollo spinale, dal punto da cui é
attaccato al cervello, scorrendo verso il basso, effettivamente sempre piu e piu si
racchiude, e palesa con sempre minor chiarezza quella formazione che rivela
nelle parti superiori. Dall’osservazione esteriore dunque gia puo scorgersi come
cio, che nel serpente si prolunga verso dietro, si avvii a un termine, a una specie
di degenerazione. Questo é anzitutto un modo esteriore di paragonare e di
osservare, vedremo in seguito, il risultato dell’osservazione occulta.

Se ora riuniamo quanto € stato esposto, possiamo dire: abbiamo racchiuso, in
quella formazione ossea del cranio, un midollo spinale che per progrediente for-
mazione é diventato cervello, e si trova a un secondo grado della sua evoluzione;
e abbiamo di nuovo, in certo qual modo, nel nostro midollo spinale, il tentativo
di formare un cervello siffatto; un tentativo pero — ci sia di nuovo permesso di
adoperare questa parola — che mostra, di non dover riuscire, di non poter
crescere fino a diventare un vero cervello.



Da questa osservazione passiamo ora a cio che gia ci risulta dall’osservazione
esteriore profana; ai compiti, cioe che hanno il cervello e il midollo spinale. A
tutti é piu o meno noto, che lo strumento per le cosiddette attivita animiche
superiori risiede, sotto un determinato riguardo, nel cervello: che queste attivita
animiche superiori vengono dirette dagli organi del cervello. E’ inoltre a tutti
noto, che le attivita animiche piu incoscienti vengono dirette dal midollo spinale;
cioé quelle attivita animiche nelle quali, fra I’impressione esteriore e 1’azione
che a quella fa seguito, s’interpone poca riflessione. Pensate, per esempio, che se
venite punto in una mano, ritirate indietro la mano; fra la puntura e il ritiro della
mano non interviene molta riflessione. Queste attivita animiche vengono
effettivamente, e, con un certo diritto, gia considerate dalla scienza esteriore in
modo che ad esse viene attribuito come strumento il midollo spinale. Abbiamo
altre attivita animiche, nelle quali, fra I’impressione esteriore e cio che conduce
in ultimo all’azione, s’interpone una riflessione pit ampia. Per citare subito un
caso speciale riflettete a un artista, che contempla la natura esteriore, che tende i
suoi sensi; egli raccoglie innumerevoli impressioni; passa poi lungo tempo,
prima che trasformi queste impressioni in attivita animica interiore. Dopo lungo
tempo, egli si decide a fissare, con azioni esteriori, cio che dalle impressioni
esteriori era man mano divenuta attivita animica; fra I’impressione esteriore e cio
che per mezzo dell’uomo viene fatto di questa impressione esteriore s’inserisce
in questo caso un’attivita animica piu ricca. Questo caso si verifica pure per
I’investigatore scientifico, ma anche per ogni uomo il quale rifletta sulle cose
che vuol fare, e non si scagli furiosamente contro le impressioni esteriori; che
non s’infuri, per cosi dire, quando vede il colore rosso, come per movimento
riflesso, ma rifletta su cio che vuol fare. Ovunque s’insinui la riflessione, si puo
parlare del cervello come di uno strumento del- I’attivita animica.

Se penetriamo ancora piu profondamente nella questione, diremo a noi stessi:
questa nostra attivita animica, per la quale ci serviamo del cervello, come si
palesa essa dapprima? Ci accorgiamo di questa attivita animica soprattutto in
due modi: una volta nella nostra vita abituale diurna di veglia. In questa
raccogliamo per mezzo dei sensi le impressioni esteriori e le elaboriamo per
mezzo del cervello con assennata riflessione. Insomma — torneremo piu
precisamente a esaminare questo argomento — dobbiamo rappresentarci, che le
impressioni esteriori immigrano in noi per le porte dei sensi e provocano dei
determinati processi nel nostro cervello. Se si volesse rintracciare nei soli
riguardi dell’organizzazione esteriore cio che allora succede, si vedrebbe, che il
nostro cervello viene posto in attivita dalla corrente, che in esso si versa, delle
impressioni esteriori, e che poi a cio, che questa corrente diventa per mezzo della
riflessione, si associano le altre conseguenze di tali impressioni, che meno hanno



a che fare con la riflessione; vale a dire, fatti e azioni alle quali assegniamo come
strumento piuttosto il midollo spinale. Allora nella vita dell’'uomo, quale é oggi,
fra la vita desta diurna e la vita incosciente del sonno s’immischia la vita figurata
del sogno. E in uno strano modo questa vita del sogno s’intromette fra la vita
desta diurna, che occupa completamente lo strumento del nostro cervello, e la
vita incosciente del sonno. Accenneremo anzitutto rapidamente a questa vita del
sogno, quale puo essere veduta dall’osservatore profano.

Noi vediamo che tutta questa vita del sogno ha, da un canto, straordinaria
rassomiglianza con quella attivita animica secondaria, che riferiamo al midollo
spinale; perché, quando le immagini oniriche sorgono nella nostra anima, esse
non si presentano come rappresentazioni scaturite dalla riflessione, bensi si
presentano con una certa necessita, simile a un dipresso a come si presenta il
movimento della mano, quando una mosca ci si posa sull’occhio; in tal caso
’azione si presenta come un movimento immediato e necessario di difesa. Nella
vita del sogno invece si presenta qualcosa d’altro — ma pure con una necessita
immediata. Non si presenta una azione, ma sorge, nel nostro orizzonte animico,
un’immagine. Ma come nella vita desta diurna la nostra riflessione non ha
influenza sul movimento della mano, e noi lo compiamo per necessita,
altrettanto poco abbiamo influenza sul formarsi delle immagini oniriche nel loro
flusso e riflusso, nel caotico mondo del sogno. Potremmo dire percio: se
vediamo un uomo nella vita diurna di veglia, e se vediamo alcunché di cio che in
lui si svolge come movimenti riflessi, in cui, per cosi dire, senza riflessione, egli
agisce mosso dalle impressioni esteriori, tutto I’insieme dei gesti e delle
espressioni della fisionomia che egli compie senza riflessione, avremo allora una
somma di atti, che si organizzano per necessita in quest’'uomo, come azioni
animiche; se consideriamo ora un uomo che sogna, avremo un insieme di
immagini, le quali (e ora non con carattere di azioni, ma con carattere di
immagini), esercitano un’azione nell’essere dell’'uomo. Possiamo dunque dire:
come nella vita diurna di veglia si compiono nell’uomo gli atti che si svolgono e
si formano senza riflessione, cosi pure si compiono entro un mondo di immagini
le rappresentazioni del sogno che fluttuano caoticamente le une nelle altre.

Se ora, guardando il nostro cervello, lo si volesse pure considerare come uno
strumento della coscienza di sogno, che cosa si dovrebbe fare? Si dovrebbe
pensare, che in questo cervello vi sia, in un modo qualsiasi qualcosa, che si
comporti in modo analogo al nostro midollo spinale che conduce alle azioni
incoscienti; — di guisa che dobbiamo considerare il cervello anzitutto come
strumento della vita animica di veglia, in cui si creano tutte quelle
rappresentazioni su cui abbiamo riflettuto; e come a base di esso, giacente in
esso in modo occulto, dobbiamo pensare un midollo spinale misterioso, il quale



pero non arriva ad esprimersi completamente come midollo spinale, ma sta come
compresso nel cervello e non arriva a determinare delle azioni. Mentre il nostro
midollo spinale arriva a determinare delle azioni, anche se non procurate dalla
riflessione, il cervello invece in questo caso arriva a determinare soltanto delle
immagini. Cio che risiede come base occulta nel cervello si ferma a mezza
strada. Non si potrebbe dunque dire: il mondo dei sogni ci conduce in modo
meraviglioso a poter trovare misteriosamente quel midollo spinale che risiede a
base del cervello? Se consideriamo il nostro cervello, quale oggi é formato,
come strumento della vita diurna di veglia, esso ci appare cosi come lo vediamo,
quando lo caviamo fuori dalla cassa cranica; ma vi deve essere qualcosa la
dentro, quando la vita diurna di veglia e spenta. E qui 1’osservazione occulta
mostra, che nel cervello vi e un misterioso midollo spinale che provoca i sogni.
Se lo si volesse disegnare schematicamente, lo potremmo rappresentare in modo,
che dentro al cervello del mondo delle rappresentazioni della vita diurna di
veglia, vi é, in un modo qualsiasi occultato, un vecchio midollo spinale
misterioso, invisibile per la percezione esteriore. Come ipotesi diro per ora, che
questo midollo spinale entra in attivita, quando ’'uvomo dorme e sogna, ed e
allora attivo come si addice a un midollo spinale, cioe, esso provoca per
necessita le proprie azioni.

Dis. 2

Ma poiché sta compresso entro il cervello, esso non conduce ad azioni, ma
soltanto ad immagini e ad azioni in immagini; poiché nel sogno si agisce
soltanto in immagini. Cosi da questa peculiare, strana e caotica vita, che
svolgiamo nel sogno, abbiamo potuto indicare, che a base del nostro strumento
della vita diurna di veglia, strumento che con diritto consideriamo il nostro cer-



vello, vi é un organo misterioso, che forse ¢ la sua forma antica, dalla quale esso
si é in tal modo evoluto, ma che oggi ancora si palesa, quando tace la nuova
formazione. In quello si palesa cio che il cervello era una volta; da li questo
antico midollo spinale, per quanto puo, nel modo come sta rinchiuso, agisce
magicamente; non arriva a compiere delle azioni, ma soltanto a produrre delle
immagini.

L’osservazione della vita ci divide cosi anche il cervello in due stadi. 1l fatto
del sognare ci palesa, che il cervello ha attraversato due stadi, e si € evoluto fino
alla vita diurna di veglia. Quando pero la vita diurna di veglia tace, 1’antico
organo si fa ancora valere nella vita onirica. Abbiamo cosi procurato anzitutto
dei tipi, di quanto l’osservazione esteriore del mondo ci fornisce, il che ci
mostra, che anche 1’osservazione dell’anima aggiunge un significato a quello che
I’osservazione esteriore della forma ci puo dare. Per cosi dire, la vita diurna di
veglia sta alla vita onirica, come il cervello perfezionato al secondo grado della
propria evoluzione, sta all’antico midollo spinale, che si trova al primo grado di
evoluzione, e che sta a base di esso cervello. In modo mirabile — lo
dimostreremo nelle prossime conferenze, anche la visione occulta
chiaroveggente ci puo servire di base per la completa, essenziale osservazione
della natura umana, in quanto essa natura si esprime negli organi racchiusi nella
massa ossea del cranio e nella colonna vertebrale. Sapete da passate conferenze
che il corpo visibile dell’'uvomo non é che una parte della complessiva entita
umana, e che dal momento in cui I’occhio veggente si apre, questo corpo fisico
si palesa racchiuso, giacente, in un organismo supersensibile, in cio che si suole
chiamare « aura umana ». Diamo questo qui per ora come un fatto, torneremo
piu tardi ad esaminare quanto esso sia giustificato. Quest’aura umana, nella
quale I'uvomo fisico sta soltanto come un nocciolo, appare all’occhio
chiaroveggente con svariati colori. Ma non bisogna raffigurarci che sia mai
possibile ritrarre quest’aura in pittura, perché i colori sono in continuo
movimento, e percio ogni immagine che se ne ritrae con pigmenti, non puo
essere che approssimativa — allo stesso modo come, per es. non si puo
dipingere il lampo, poiché non si

potrebbe dipingere che una stanga rigida, una forma rigida. Come non si puo
mai dipingere il lampo, cosi pure ancora meno si puo dipingere 1’aura, perché i
colori dell’aura sono per sé stessi straordinariamente labili e mobili; percio
tutt’al piu si puo dire che si rap- presentano simbolicamente.

I colori aurici si palesano straordinariamente di- versi nei riguardi del carattere
fondamentale dell’intero organismo umano. Ed € interessante di notare
I’immagine aurica che si palesa all’occhio chiaroveggente se noi ci
rappresentiamo la scatola cranica e la spina dorsale viste da dietro. La parte



corrispondente dell’aura si palesa allora in guisa, che la si puo descrivere
soltanto dal modo, come I’intero uomo giace nell’aura. Se dobbiamo anche
immaginarci, il giuoco dei colori aurici, ci risulta che possiamo indicare un
colore ben determinate per le parti inferiori, per esempio, della spina dorsale.
Possiamo chiamarlo verdastro. E possiamo indicare un altro colore determinate
che non si palesa altrettanto bello in nessun’altra parte del corpo, quanto nelle
parti del cervello; a base di questo colore vi e una specie di violetto azzurro.
Questo violetto azzurro ve lo potrete meglio rappresentare pensando al colore
dei fiori del pesco, a cui somiglia pero soltanto approssimativamente. Fra questo
violetto azzurro delle parti superiori del cervello e il verde della parte inferiore
della spina dorsale, diverse sfumature di colori percorrono I’uomo, ma esse sono
difficili a descriversi, perché di rado ci si presentano fra i colori abituali esistenti
nell’ambiente fisico circostante. Cosi, per es., al verde si riattacca un colore, che
non é ne verde, ne azzurro, ne giallo, ma



wk?éaw
QA O

Ve

Dis. 3

forse un miscuglio di tutti e tre; insomma si palesano dei colori nello spazio
intermedio, che, in fondo, non si trovano nel mondo fisico sensibile.
Sebbene sia difficile descrivere tutto cio, si puo nondimeno dire con certezza,



che noi, cominciando dall’alto, per ogni midollo spinale gonfiato, possiamo
cominciare con un violetto azzurro, e arrivare fin giu al termine della spina
dorsale, dove si trova chiaramente un tono di colore verdastro.

Questo fatto io voglio aggiungere a quello che oggi é stato detto riguardo a un
esame puramente esteriore della figura umana e dell’atteggiamento umano.

Si cerchera poi di considerare anche I’altra parte dell’entita umana, che si
riattacca alle parti oggi esaminate, come il collo, il tronco, le membra ecc. quale
seconda parte della dualita umana, e passeremo poi a quello che ci rappresenta la
complessiva collaborazione della dualita umana.



LA DUALITA" UMANA

Nel corso di questo studio ci troveremo sempre posti di fronte alla difficolta di
esaminare con maggior precisione l’organismo umano esteriore, per poter
scorgere, per cosi dire, cio che in esso é transitorio, fragile. Ma vedremo pure,
come questa via appunto ci condurra alla conoscenza del duraturo, del non
transitorio, dell’eterno nella natura umana. Indubbiamente é necessario, se
queste nostre considerazioni mirano a questo scopo, che ci si attenga
all’aspirazione, di cui gia ieri si é parlato nell’introduzione: ossia al punto di
vista, di considerare I’organismo fisico esteriore con somma venerazione, come
una manifestazione dei mondi spirituali.

Se ci siamo gia alquanto permeati di concetti e di sentimenti della scienza
dello Spirito, potremo facilmente accogliere I’idea che 1’organismo umano, nella
sua straordinaria complicazione, debba essere 1’espressione piu importante, la
manifestazione piu grande e piu significativa delle forze spirituali che vibrano e
che vivono attraverso il mondo. Dall’esteriore dovremo, per cosi dire, sempre
piu e piu salire verso ’interiore.

lIeri gia abbiamo visto come la osservazione esteriore, tanto da parte del
profano, quanto da quella della scienza, debba condurre a considerare 1’uomo, in
certo qual modo, come una dualita. Abbiamo caratterizzato questa dualita
dell’'uvomo — ieri soltanto brevemente, ma dovremo in seguito tornare ad
esaminarla con maggior precisione — in modo, da considerarla come racchiusa,
e al riparo, nell’involucro osseo del cranio e delle vertebre; abbiamo visto come,
risalendo dalla configurazione esteriore, dalla forma esteriore di questa parte
dell’uomo, possiamo gia acquistare una visione preliminare del rapporto di
quella vita, che chiamiamo la nostra vita diurna di veglia, con quell’altra, per noi
naturalmente molto pregna d’incertezze, che chiamiamo vita del sogno.
Abbiamo visto, che in certo qual modo, le forme esteriori della parte surriferita
della natura umana ci presentano una specie di copia, una specie di



manifestazione da un canto, della vita del sogno, di questa vita caotica
d’immagini, e dall’altro, di quella vita diurna di veglia fornita di contorni ben
netti per l’osservazione. Oggi getteremo brevemente anche uno sguardo
sull’altro campo della dualita umana, che si trova, in certo qual modo, al di fuori
della sfera che ieri abbiamo considerata. Uno sguardo superficiale su questa
seconda parte dell’entita umana gia c’insegna, che questa seconda parte
rappresenta veramente, sotto un determinate rapporto, 1’immagine inversa
dell’altra. Se consideriamo il cervello e il midollo spinale abbiamo la formazione
ossea come ambiente, come involucro. Se invece consideriamo I’altra parte della
natura umana, dobbiamo dire decisamente, che troviamo in essa la formazione
ossea piuttosto al- I’interno degli organi; questa sarebbe pero un’osservazione
completamente esteriore. Penetreremo piu addentro nella compagine di questo
altro arto della natura umana, se noi teniamo dapprima separati i sistemi piu
importanti di organi, e li paragoniamo, dapprima esteriormente, con cio che
abbiamo ieri imparato a conoscere.

Quei sistemi di organi, quei sistemi di strumenti dell’organismo umano, di cui
converra dapprima tener conto, sono 1’apparato digerente e tutto cio che risiede
fra I’apparato digerente e quel meraviglioso organismo, che non ci riuscira
difficile sentire come una specie di punto centrale dell’intera organizzazione
umana; il cuore. Uno sguardo anche superficiale, ci mostra subito, di tutti questi
sistemi di strumenti, ma specialmente dell’apparato digerente — come lo si puo
volgarmente chiamare — che esso é destinato ad accogliere le sostanze del
nostro mondo terrestre esteriore e a prepararle per 1’ulteriore elaborazione
nell’organismo fisico dell’'uomo. Sappiamo, che questo apparato digerente si
estende anzitutto dalla nostra bocca in forma tubolare fino a quell’organo, che
ognuno conosce come stomaco. E una semplice osservazione superficiale
c’insegna, che di quei mezzi nutritivi che vengono condotti attraverso questo
canale nello stomaco, delle parti, in certo qual modo, non utilizzate, vengono
semplicemente eliminate, mentre altre parti vengono introdotte dagli ulteriori
organi digerenti nell’organismo corporeo umano.

A tutti é noto, che al vero apparato digerente in senso stretto, per accogliere in
condizione trasformata le sostanze nutritive che ad esso sono state fornite, si
riconnette — non parlero ora che schematicamente — cio che possiamo
chiamare il sistema linfatico: di guisa che possiamo dire, che all’apparato
nutritivo, per quei tanto che esso si organizza principalmente nello stomaco, si
unisce un sistema di organi, il sistema linfatico, come un insieme di canali, che
del resto percorrono 1’intero corpo; un sistema, che in un determinate modo,
accoglie cio che é elaborato dal resto dell’apparato digerente, e lo rimette al
sangue. E poi abbiamo il terzo arto di questo sistema organico, il sistema dei vasi



sanguigni con i suoi canali piu o meno larghi, che circola attraverso I’intero
organismo umano e che ha, come punto centrale dell’intera sua attivita, il cuore.
Sappiamo pure che, partendo dal cuore, quei vasi sanguigni, quei recipienti pieni
di sangue che chiamiamo “arterie”, conducono il sangue verso tutte le parti del
nostro organismo; che il sangue attraversa un determinate procedimento nelle
singole parti dell’organismo umano e viene poi ricondotto al cuore attraverso
altri vasi simili, i quali pero lo riportano al cuore in condizioni trasformate cioe,
dalla condizione rossa al cosiddetto « sangue blu ». Sappiamo che questo sangue
trasformato e ora inadoperabile per la vita viene dal cuore condotto al polmone,
dove entra in contatto con 1’ossigeno attinto dall’aria esteriore e per questo fatto
viene rinnovato nel polmone e ricondotto al cuore, per compiere di bel nuovo il
suo cammino attraverso 1’intero organismo umano.

Per osservare, tutti questi sistemi, per procurarci subito dall’osservazione
esteriore una base per quella occulta, ci atterremo a tutta prima a quel sistema,
che veramente a priori deve palesarsi a ognuno come il sistema centrale
dell’intero organismo umano, cime, al sistema sanguigno cardiaco.

Cominciamo per considerare come il sangue, dopo che, come sangue
adoperato, viene rinnovato nel polmone, viene dunque trasformato da sangue
“blu” in sangue rosso, ritorna al cuore, per poi uscire nuovamente dal cuore
come sangue rosso per essere impiegato nell’organismo. Notate bene, che nei
disegni che staro per fare, non si tratta che di semplici schemi, di semplici
abbozzi. Richiamiamoci brevemente alla memoria, che il cuore umano é un
organo che consiste anzitutto veramente di quattro parti, di quattro cavita,
limitate interiormente da pareti, di guisa che si possono distinguere due cavita
piu grandi in basso, e due piu piccole verso 1’alto; i due spazi inferiori vengono
chiamati abitualmente ventricoli, mentre quelli superiori si chiamano orecchiette.
Non voglio oggi parlare ancora delle valvole, ma limitarmi soltanto alla
considerazione schematica del corso delle attivita piu importanti del- 1’organo.
Ci si palesa anzitutto, che il sangue, dopo essere fluito dall’orecchietta sinistra
nel ventricolo sinistro scorre via attraverso una grossa arteria, e da questa nel
resto dell’intero organismo. Ora vogliamo tener presente questo fatto, che il
sangue dapprima si spartisce in tutti i singoli organi dell’organismo, che poi
viene viziato nell’ organismo e conseguentemente trasformato in cosiddetto
sangue « blu »; come tale ritorna al cuore nell’orecchietta destra, da questa
scorre nel ventricolo destro, per ritornare poi da li nel polmone ad essere
rinnovato, e per ricominciare di bel nuovo il suo corso attraverso 1’organismo.

Se ci rappresentiamo dapprima questo, e importante come base, per una
considerazione occulta, aggiungere, che dall’arteria principale, parte dopo poco
quella che si potrebbe chiamare una corrente secondaria; questa corrente



secondaria conduce nel cervello, provvede dunque agli organi superiori
dell’'uvomo e da li come sangue viziato ritorna nell’orecchietta destra e, cosi,
come sangue, per cosi dire, che e passato per il cervello, viene trasformato in
modo analogo al resto del sangue, che proviene dalle altre membra dell’orga-
nismo. Abbiamo cosi un’altra circolazione secondaria del sangue in cui e inserito
il cervello, e questa circolazione sta separata dall’altra piu grande, che provvede
a tutto il resto dell’organismo. E’ ora straordinariamente importante considerare
questo fatto. Perché per formarci una rappresentazione importante, che possa
servire di base per ascendere a vette occulte, occorre porsi il quesito: come nella
circolazione minore stanno inseriti gli organi superiori, vi é pure forse inserito
qualcosa di simile nella circolazione che provvede al resto dell’organismo? —
Arriviamo cosl a un risultato, che gia ci puo essere dato da un semplice esame
superficiale: difatti, nella grande circolazione del sangue, sta inserito un organo,
a cui diamo il nome di milza, e inoltre vi e il fegato, come pure quell’organo che
contiene la bile, preparata dal fegato.

Se ora cerchiamo la missione di questi organi, la scienza esteriore ci risponde,
che anzitutto il fegato prepara la bile, che la bile scorre nel canale digerente e
concorre in tal modo all’elaborazione dei mezzi nutritivi, in modo che questi
possano allora essere accolti dal sistema linfatico e venir condotti nel sangue. La
scienza esteriore dice ben poco di quell’organo, che abbiamo qui considerato
come terzo organo, la milza. Se consideriamo questi organi dobbiamo anzitutto
osservare che essi, per cosl dire, si occupano della preparazione degli elementi
nutritivi per 1’organismo umano, ma che essi d’altra parte si trovano tutti e tre
inseriti come organi nella circolazione del sangue. Non é senza ragione che essi
vi stanno. Perché, in quanto agli elementi nutritivi vengono accolti nel sangue,
per essere condotti dal sangue nell’organismo umano, onde restituire
continuamente a quest’ultimo le forze edificatrici, quei tre organi prendono parte
all’intera elaborazione degli elementi nutritivi.



qua

i presenta ora il quesito: dalla semplice vista esteriore possiamo, in un
Isiasi modo, gia sapere come questi organi partecipino alla complessiva



attivita dell’organismo umano? Dirigiamo anzitutto lo sguardo a un fatto
esteriore, cioe, che questi organi sono compre- si nella circolazione inferiore del
sangue, cosi come il cervello e compreso in quella superiore, e guardiamo poi, se
ci vogliamo ora attenere veramente a questo esame esteriore che verra in seguito
approfondito, se questi organi possano possibilmente avere un compito analogo
a quello del cervello? Ma in che cosa dovrebbe consistere ?

Osserviamo prima le parti superiori dell’organismo umano; sono veramente
quelle che accolgono le impressioni dei sensi attraverso gli organi sensori, e che
elaborano il materiale della nostra percezione sensoria. Percio possiamo dire:
Cio che avviene nella testa umana, nelle parti superiori dell’organismo umano é
I’elaborazione di quelle impressioni, che scorrono dentro dal di fuori attraverso
gli organi dei sensi; e quelle che possiamo chiamare le cause di tutto cio che
avviene nelle parti superiori, dobbiamo vederle essenzialmente nelle impressioni
esteriori. E in quanto le impressioni esteriori mandano negli organi superiori
dell’organismo la loro azione, e cio che questa loro azione diventa attraverso
I’interiore elaborazione delle impressioni, esse trasformano il sangue o
contribuiscono a questa trasformazione — esse rimandano a modo loro al cuore
questo sangue trasformato, in modo analogo a come, dal rimanente
dell’organismo, il sangue viene rimandato trasformato al cuore. Non ci porta
questo a pensare, che mentre questa parte superiore dell’organismo umano si
apre verso l’esteriore negli organi sensori, apre in essi delle porte verso
’esteriore, 1’azione che il mondo esteriore esercita per mezzo degli organi dei
sensi dentro a questa parte superiore dell’organismo umano corrisponde forse, in
un determinato modo, all’azione che esce dagli organi situati interiormente —
milza, fegato e apparecchio biliare? Mentre cosi la parte superiore
dell’organismo umano si schiude verso il di fuori, per accogliere 1’azione
dell’esteriore, e mentre per cosi dire il sangue scorre verso 1’alto, per accogliere
queste impressioni del mondo esteriore, esso scorre verso il basso, per accogliere
cio che viene da questi tre organi. Cosi potremo dire: se guardiamo il mondo
circostante, da questo viene esercitata attraverso i nostri sensi un’azione sulla
nostra organizzazione superiore; cio che scorre dentro in tal modo dall’esteriore,
attraverso il mondo dei sensi, immaginiamocelo compresso, concentrato come in
un centro, di guisa che cio che scorre dentro in noi in tal modo da tutte le parti,
sia da considerarsi come uguale a cio che scorre fuori dal fegato, dalla milza e
dall’apparecchio biliare; cioe , e da considerarsi come mondo esteriore
trasformato. Se esaminate tutto cio piu profondamente, vedrete che questa
osservazione non e tanto strana.

Riflettete alle diverse impressioni sensorie che scorrono dentro, e
immaginatevele concentrate, condensate, formate in organi, e poste



nell’interiore; il sangue si presenta, interiormente, a questi organi, fegato,
apparecchio biliare e milza in modo analogo a come la parte superiore
dell’organismo umano si presenta al mondo esteriore. Abbiamo dunque, in certo
qual modo, il mondo esteriore, che circonda da sopra i nostri sensi, concentrato
in organi e riposto nell’interno dell’'uomo, di guisa che possiamo dire: il mondo
agisce una volta dal di fuori, scorre entro di noi, entra in contatto negli organi
superiori col nostro sangue, agisce sul nostro sangue —e un’altra volta invece,
cio che é nel Macro- cosmo agisce in modo misterioso negli organi, nei quali
esso si € prima concentrato, e da li agisce sul nostro sangue, che gli si presenta in
modo analogo. Se di questo si volesse disegnare uno schema, potremmo dire:
immaginiamoci da un canto il mondo che esercita da tutte le parti un’azione sui
sensi — e il sangue come una lastra, una tavola, che si presenta alle impressioni
di questo mondo; cosi abbiamo la nostra organizzazione superiore

/

/

Dis. 5

Immaginiamoci ora di poter con- centrare tutto questo mondo, di poterlo
concentrare in singoli organi, di formare un estratto di questo mondo, e di

o ]



poterlo riporre dentro, nell’interno, di guisa che cio che esercita la sua azione da
tutte le parti, agisca sull’altra parte del sangue; allora avremmo formato in modo
strano un’immagine schematica dell’esteriore e dell’interiore dell’organismo
umano. Potremmo dunque, in un determinate modo, gia dire: il cervello
corrisponde veramente alla nostra organizzazione interiore, in quanto riempie il
torace e la cavita addominale. In certo qual modo il mondo e trasferito nel nostro
interiore. In questa organizzazione, che pur riconosciamo come secondaria, e che
serve principalmente alla continuazione del processo nutritivo, gia abbiamo
qualcosa di molto misterioso, abbiamo un congegnarsi dell’intero mondo
esteriore in una somma di organi interiori, di strumenti interiori. E se ora
consideriamo piu da vicino questi organi, fegato, cistifellea e milza, possiamo
dire: dapprima e la milza, che si presenta alla corrente del sangue.

La milza é uno strano organismo; giace in tessuti ricchi di sangue; in esso vi é
un’infinita di piccoli granelli (corpuscoli), che rispetto al rimanente della massa
dei tessuti appariscono come dei granellini bianchi. Se consideriamo il sangue in
rapporto colla milza, quest’ultima ci appare come uno staccio, attraverso il quale
passa il sangue, per presentarsi a un organo che é, in un determinato modo, una
parte raggrinzita del macrocosmo. La milza sta allora ancora in rapporto col
fegato. Nella fase successiva vediamo, come il sangue si presenta al fegato, e
come il fegato da parte sua separa come terzo elemento, la bile, la quale poi
passa nelle sostanze nutritive e da 1i arriva, con le sostanze alimentari
trasformate, nel sangue.

Questo presentarsi interiormente del sangue ai tre organi, non ce lo possiamo
rappresentare, che nel seguente modo: il primo organo, che si presenta al sangue,
é la milza; il secondo e il fegato, il terzo, che veramente ha gia un rapporto molto
complicato con il complesso del sistema sanguigno, é 1’apparecchio biliare,
perché la bile viene presentata agli alimenti e partecipa all’elaborazione dei
medesimi. Per tali ragioni gli occultisti di tutti i tempi hanno dato a questi organi
dei nomi particolari. Vi prego seriamente di non pensare per il momento a niente
di speciale nei riguardi di questi nomi, che sono stati dati dapprima a questi or-
gani, a prescindere dal fatto, che questi nomi hanno per questi organi anche altro
significato. In seguito vedremo, perché siano stati scelti appunto questi nomi.
Poiché la milza é la prima che si presenta al sangue — possiamo dire questo,
comparativamente, da un punto

di vista esteriore — essa sembro agli antichi occultisti meglio indicata con
quel nome, che spetta alla stella, la quale per gli antichi occultisti, secondo le
loro osservazioni, si presenta nello spazio cosmico per prima nel si- sterna
solare; percio chiamarono la milza “saturnia” o un Saturno interiore nell’'uomo,
in modo analogo chiamarono il fegato un Giove interiore e la bile un Marte



interiore. Per ora collegheremo con questi nomi soltanto il pensiero, che essi
sono stati scelti, perché siamo arrivati all’idea, dapprima per via d’ipotesi, che i
mondi esteriori, che sono di solito accessibili ai nostri sensi, sono concentrati in
questi organi; che in questi organi ci si presentano, in certo qual modo, dei
mondi interiori, cosi come nei pianeti ci si presentano dei mondi esteriori. Ma
gia ora potremmo dire: come i mondi esteriori appaiono ai nostri sensi — in
quanto penetrano dal di fuori — cosi i “mondi interiori” ci appaiono operanti sul
sistema sanguigno, in quanto essi esercitano un’influenza su cio, per cui vi e il
sistema sanguigno.

Troveremo indubbiamente una differenza importante, fra cio di cui ieri
abbiamo parlato come di una peculiarita del cervello umano. e cio che ci appare
come una specie di sistema cosmico interiore. Questa differenza consiste
semplicemente nel fatto, che I’'uomo dapprima non sa nulla di cio che si svolge
entro il suo organismo inferiore; cioe, egli non sa nulla delle impressioni che i
mondi interiori — in certo qual modo, i pianeti interiori — fanno su di lui,
mentre é invece appunto caratteristico il fatto, che i mondi esteriori lasciano le
loro impressioni sulla sua coscienza. Sotto un certo riguardo possiamo dunque
designare questi mondi interiori come mondo dell’incosciente, rispetto al mondo
della coscienza, che abbiamo imparato a conoscere nella vita del cervello.

Orbene, cio che risiede in questo cosciente e in questo incosciente ci riuscira
piu chiaro, se ricorreremo ad altro per aiutarci. Sapete tutti che la scienza
esteriore dice, che I’organo della coscienza é il sistema nervoso, con tutto cio
che ad esso appartiene. Ora, come base per la nostra osservazione occulta,
dobbiamo considerate un certo rapporto che il sistema nervoso ha col sistema
sanguigno, cioe, con cio che abbiamo oggi esaminato schematicamente.
Vediamo allora che il si stema nervoso entra ovunque in determinati rapporti
con il nostro sistema sanguigno, che il sangue si avvicina dappertutto al nostro
sistema nervoso. A proposito dobbiamo pero anzitutto tenere in considerazione,
cio che a questo riguardo la scienza esteriore ritiene come assicurato. Essa
ritiene come sicuro, che nel sistema nervoso risieda il regolatore generale di ogni
attivita della coscienza, di tutto cio che noi indichiamo come “vita dell’anima”.
Non possiamo fare a meno di osservare — come un semplice accenno dapprima,
ci rifletteremo in seguito, — e di ricordarci, che il sistema nervoso, per gli
occultisti, non vi é che come una specie di base della coscienza. Perché proprio
come il sistema nervoso si organizza nel nostro organismo, e viene in contatto, o
per lo meno sta in un certo rapporto col sistema sanguigno, cosi pure s’inserisce
nella complessiva entita dell’'uomo, cio che chiamiamo il corpo astrale e I’'Io
dell’uomo. E 1’osservazione esteriore, di cui spesso ci siamo gia avvalsi, nelle
mie conferenze, puo mostrarci, che il sistema nervoso €, in certo modo, una



manifestazione del corpo astrale. Da una tale osservazione vediamo, come agli
ordinari esseri inanimati della natura noi dobbiamo attribuire soltanto il corpo
fisico per quella parte che essi ci presentano. Se poi saliamo dai corpi inanimati
inorganici della natura a quelli animati, agli organismi, dobbiamo pensare, che
questi organismi sono compenetrati dal cosiddetto corpo eterico o vitale, che
contiene in sé le cause delle manifestazioni della vita. Vedremo in seguito, che
I’antroposofia o I’occultismo non parlano di questo corpo eterico o vitale nel
modo, come si parlava negli antichi tempi della “forza vitale” ma quando
I’antroposofia parla del corpo eterico, parla di qualcosa, che I’occhio spirituale
vede realmente, dunque di una realta, che sta a base del corpo fisico esteriore. Se
consideriamo le piante, dobbiamo attribuire loro un corpo eterico. Se risaliamo
dalle piante agli esseri sensibili, agli animali, é I’elemento della sensazione, della
vita interiore, o per dir meglio, dello sperimentare interiore, che distingue
anzitutto esteriormente 1’animale dalla pianta. Affinché la semplice attivita
vitale, che ancora non puo interiorizzarsi, ancora non puo accendersi alla sen-
sazione, si possa accendere alla sensazione, allo sperimentare interiore, occorre
che nell’organismo animale si organizzi il corpo astrale. E nel sistema nervoso,
che le piante ancora non hanno, dobbiamo vedere lo strumento esteriore del
corpo astrale, quale immagine primordiale spirituale del sistema nervoso. Come
I’archetipo sta alla sua manifestazione, alla sua riproduzione, cosi il corpo astrale
sta al sistema nervoso.

Se ora estendiamo il nostro esame all’'uomo — e gia ieri ho detto, che
coll’occultismo non riesce cosi facile osservare come col metodo scientifico, in
cui si puo, per cosi dire, fare d’ogni erba un fascio — dobbiamo, se vogliamo
considerare gli organi umani, essere sempre consapevoli, che questi organi o
sistemi organici possono venire adoperati per funzioni, a cui i sistemi organici
analoghi e corrispondenti — anche se apparentemente simili — non possono
venire adoperati nel- I’animale. Ora accenneremo soltanto a cio che ci risultera
in seguito da ragioni piu profonde, cioé che nell’'uomo si puo considerare il
sangue, come tale, quale strumento esteriore per 1’lo, per tutto cio che
indichiamo come nostro centro animico piu intimo, — cioé 1’lo — di guisa che
nel sistema nervoso abbiamo uno strumento esteriore del corpo astrale e nel
nostro sangue uno strumento esteriore dell’lo. Come il sistema nervoso,
nell’organismo, sta in determinati rapporti col sangue, cosi pure quelle regioni
animiche interiori, che noi viviamo come nostre rappresentazioni, come nostre
sensazioni, ecc. entrano in rapporto con 1’lo. Il sistema nervoso é differenziato
nell’organismo umano nei modi piu diversi. Si palesa a noi nelle fibre nervose
interiori, la, dove si schiude per esempio ai nervi dell’udito, ai nervi ottici ecc.
differenziato nei modi piu diversi. Il sistema nervoso é dunque qualcosa, che si



estende attraverso 1’organismo, in guisa da essere differenziato in diversissimi
modi, e da contenere delle diversita interiori. Se consideriamo anzitutto il sangue
che scorre attraverso 1’organismo, esso si palesa nondimeno a noi — se
vogliamo includervi la trasformazione da sangue rosso a quello “blu” —
nell’intero organismo, come sangue unitario. Come sangue unitario si presenta al
sistema nervoso differenziato, cosi come I’'lo si presenta alla vita animica
differenziata, che si organizza in rappresentazioni, sensazioni, impulsi volitivi,
sentimenti e simili.

Quanto piu approfondirete questo confronto — e questo sia detto per ora
soltanto a titolo di paragone — tanto piu vi si palesera, che esiste una piena
analogia nei rapporti fra i due originali — Io e corpo astrale — e le due copie —
sistema sanguigno e sistema nervoso. Ora indubbiamente si puo dire: il sangue,
veramente, e bensi ovunque sangue, pero mentre scorre attraverso 1’organismo,
si trasforma — e cosi queste trasformazioni del sangue possiamo metterle a
parallelo con cio che si svolge nell’Io. Il nostro Io pero € una “unita”. Per quanto
indietro si possa cercare nella vita fra nascita e morte, si puo dire: che questo Io
esisteva sempre, al nostro quinto anno come al sesto, ieri come oggi, é sempre il
medesimo [o. Ma se ne esamineremo il contenuto, cio che questo Io contiene,
troveremo: se contemplo questo lo, quale vive in me, esso e riempito di una
somma di rappresentazioni, sensazioni, sentimenti ecc., i quali, secondo quanto
appunto é stato detto, sono da attribuirsi al corpo astrale e vengono a contatto
con I’lo. Un anno fa il nostro Io era riempito da un altro contenuto, ieri aveva un
contenuto diverso, e oggi ancora diverso. L.’Io viene dunque a contatto con il
contenuto complessivo dell’anima, e lo pervade. Proprio come il sangue scorre
attraverso tutto l’organismo ed entra dappertutto in contatto con il sistema
nervoso differenziato, cosi pure 1’Io entra in contatto con la vita differenziata
dell’anima in rappresentazioni, sentimenti, impulsi volitivi e simili.

Di guisa che questo esame comparative gia ci palesa, che esiste una certa
giustificazione per I’idea: che il sistema sanguigno sia una copia, una
riproduzione dell’lo, e il sistema nervoso una copia del corpo astrale, di questi
due arti superiori e supersensibili della natura umana.

Ora é necessario che ci si ricordi, che il sangue scorre nel modo suindicato
attraverso 1’organismo; si presenta da una parte al mondo esteriore, come una la-
stra, una tavola, alle impressioni del mondo esteriore, e dall’altra parte sta di
fronte a cio che abbiamo chiamato il mondo interiore. Cosi difatti succede anche
al nostro lo. Noi dirigiamo il nostro Io anzitutto verso il mondo esteriore, ne
accogliamo le impressioni. Da questo fatto risulta un contenuto svariatissimo nel
nostro Io; esso viene riempito dalle impressioni, che provengono da fuori. Vi
sono poi quei momenti, in cui 1’lo, per cosl dire, penetra in sé stesso; in cui si



abbandona al suo dolore, alla sua sofferenza, al piacere e alla gioia, ai sentimenti
interiori ecc., in cui lascia affiorare alla memoria cio che non accoglie ora
direttamente dal contatto col mondo esteriore, ma cio che porta in se stesso.
Anche sotto questo riguardo dunque, 1’Io si puo mettere a parallelo del sangue,
poiché esso si presenta come una tavola, una volta al mondo esteriore, e 1’altra al
mondo interiore, e potremmo rappresentare questo Io schematicamente in modo
analogo a quello adoperato per descrivere il sangue (vedi dis. n. 5).

Queste impressioni esteriori, che 1’lo riceve, in quanto le concepiamo in
generate come rappresentazioni, come figure animiche le possiamo porre nel
medesimo rapporto con 1’Io, come abbiamo posto i processi esteriori reali, che ci
arrivano attraverso i sensi, in rapporto col sangue; — si potrebbe dunque
stabilire un rapporto per le relazioni animiche, al medesimo modo come lo si fa
per la vita corporea, da un canto col sangue, — e dall’altro con I'Io.

Osserviamo da questo punto di vista anche la collaborazione, la reciproca
contrapposta azione di sangue e nervi. Se consideriamo il nostro occhio,
osserviamo che le impressioni esteriori agiscono su di esso. Colori, impressioni
di luce, agiscono sul nervo ottico. Fintanto che agiscono sul nervo ottico, o che
in generale hanno nel sistema nervoso uno strumento per la loro azione,
possiamo dire, che essi esercitano un’azione nel corpo astrale. Dal momento in
cui sorge un rapporto fra nervi e sangue, possiamo dire, che il processo parallelo
dell’anima si trova nelle rappresentazioni svariatissime della vita animica che
entrano in rapporto con 1’Io. Potremmo dunque, se pensiamo al rapporto fra
nervi e sangue, riprodurre con un disegno schematico come cio, che nell’atto del
vedere scorre dentro esteriormente attraverso i nervi, entra in un determinate
rapporto con quelle correnti sanguigne adiacenti al nervo ottico.

Questo rapporto é ora qualcosa di straordinariamente importante, se si vuol
osservare I’organismo umano in modo, che ’osservazione possa fornirci una
base per i sostrati occulti della natura umana. Allora dobbiamo dire: nella vita
ordinaria, quale scorre in generate, il processo si verifica in modo, che un’azione
che si propaga attraverso il nervo, si imprime nel sangue come sopra una tavola
— e in tal modo si e impressa nello strumento dell’lo. Supponiamo ora, che
s’interrompa artificialmente questo rapporto fra circolazione e nervo, cioe, che si
ponga artificialmente 1’uomo in una situazione tale, per cui il nervo venga come
allontanato nella sua attivita dal corso del sangue, di guisa che non possano piu
agire 1’uno sull’altro. Questo si puo disegnare schematicamente in modo, che i
due arti siano rappresentati piu lontani I’uno dall’altro, di guisa che uno scambio
di azione fra nervo e sangue non possa piu verificarsi. Si potrebbe, per esempio,
dapprima non produrre nessuna impressione sul nervo. Si puo conseguire questo,
se, per esempio, si recide il nervo. Se in un modo qualsiasi si consegue che



nessuna impressione venga pro- dotta sul nervo, non é neppure da meravigliarsi,
che I’uomo non sperimenti piu niente di speciale per mezzo di questo nervo.
Supponiamo pero che — sebbene il rapporto fra nervo e sangue sia interrotto
— venisse nondimeno prodotta una certa impressione. Nell’esperimento
esteriore questa puo essere prodotta se, per esempio, si eccita il nervo per mezzo
di una corrente elettrica; questa influenza esteriore sul nervo pero qui non
c’interessa. Vi € tuttavia anche un’altra influenza che puo essere esercitata sul
nervo, quando questo si trovi in uno stato, in cui non puo agire sul corso
corrispondente del sangue. Questo stato puo essere prodotto nell’organismo
umano, e viene provocato in un determinato modo per mezzo di speciali
rappresentazioni, di certe idee, sentimenti e sensazioni, che 1’uomo ha
sperimentati e ha adottati, i quali, perché 1’esperienza interiore riesca bene,
dovrebbero veramente essere delle rappresentazioni superiori, morali, o
intellettuali. Quando 1’uomo si esercita in tali rappresentazioni, che egli —
diciamo — erige a simboli, con acuta concentrazione interiore dell’anima,
succede, se lo fa con la coscienza della veglia, che egli occupa completamente il
nervo, e per mezzo di questa concentrazione lo sottrae, sotto un determinato
riguardo, alla circolazione del sangue; perché se 1’uomo si abbandona
semplicemente alle impressioni normali esteriori, esiste un collegamento
naturale fra nervo e circolazione del sangue. Se, pero, egli arresta cio che
acquista in modo normale, astraendosi da tutte le impressioni esteriori, da cio per
cui il mondo esteriore esercita anzitutto azione sull’lo, e si fissa con acuta
concentrazione interiore sull’lo, allora ha veramente nell’anima, cio che sorge
soltanto nella coscienza, cio che é un contenuto della coscienza, e che occupa
principalmente il nervo, cio che distacca anzitutto I’attivita del nervo dal
rapporto con I’attivita del sangue, Ne consegue, che con una concentrazione
interiore siffatta, che interrompe realmente la comunicazione fra nervo e sangue,
purché sia abbastanza forte da liberare in certo modo il nervo dalla sua
connessione con il sistema sanguigno, esso nervo viene quindi anche liberato da
cio di cui il sistema sanguigno € lo strumento esteriore, ossia viene liberato dalle
abituali esperienze dell’To. Ed effettivamente succede — e questo, per mezzo
delle esperienze della disciplina spirituale che deve condurre su nei mondi
superiori, viene sperimentalmente appieno confermato e ora soltanto esposto —
che per mezzo di una concentrazione siffatta, il complessivo sistema nervoso
viene allontanato dal sistema sanguigno e dai compiti abituali di questo sistema
per I’lo. Si presenta allora una determinata conseguenza: il sistema nervoso,
cioeé, mentre prima iscriveva la sua azione sulla tavola sanguigna, ora invece, fa
retrocedere cio che come azione contiene in sé, 1’accoglie in sé, e non lascia che
quest’azione pervenga al sangue. E’ dunque possibile, per mezzo semplicemente



di processi di concentrazione interiore, di distaccare, in certo qual modo, il
proprio sistema sanguigno dal sistema nervoso, e in tal guisa di far scorrere
indietro, di far retrocedere nel sistema nervoso stesso cio che — parlando
figurativamente — sarebbe altrimenti fluito nell’lo.

E’ peculiare il fatto che I’uomo, se effettua veramente alcunché di simile per
mezzo di lavoro interiore animico, acquista un genere di esperienza interiore del
tutto diversa; egli si trova di fronte a un orizzonte di coscienza completamente
trasformato, che si potrebbe, in certo modo, esprimere dicendo: quando nervi e
sangue stanno congiunti in modo adeguato, come succede nella vita normale,
I’uomo riferisce le impressioni, che gli pervengono dalla sua interiorita, e quelle
che gli pervengono dal mondo esteriore, al suo Io; allora 1’Io alberga le forze che
si estendono sull’intero orizzonte della coscienza, e tutto viene riferito all’Io. Se
I’uomo distacca per mezzo della concentrazione interiore il suo sistema nervoso,
lo solleva dunque al di sopra del sistema sanguigno per mezzo di forze animiche
interiori, egli non vive nemmeno piu nel suo Io abituale; egli non puo piu allora
dire “Io” a cio che ora chiama il suo « se », nel medesimo senso come prima
soleva dire “Io”, nella sua vita di coscienza normale. Allora ’'uomo comparisce a
se stesso, come se avesse sollevato al di fuori di sé, del tutto coscientemente,
Una parte della propria entita; come se qualcosa, che di solito non si vede, che é
supersensibile, e agisce dentro ai nostri nervi, non s’imprimesse sulla tavola del
nostro sangue, non facesse impressione al- cuna sul nostro Io ordinario. Per
mezzo di cio, ci si sente elevati al di sopra dell’intero sistema sanguigno, in certo
qual modo elevati al di fuori dell’organismo, e come compenso, per cio che si é
sperimentato nel sangue, s’incontra qualcosa d’altro. Mentre prima I’attivita
nervosa veniva impressa nel sistema sanguigno, essa viene ora riflessa in se
medesima; si vive ora in qualcosa d’altro, ci si sente ora in un altro Io, in un altro
Se, del quale prima non si poteva tutt’al piu che aver sentore: si sente
I’intervento di un mondo supersensible. Se ancora una volta vogliamo disegnare
schematicamente con maggior esattezza il rapporto fra il nervo — o il
complessivo sistema nervoso — come accoglie in se le impressioni di un mondo
esteriore, e il sangue, lo si puo rappresentare nel modo seguente:



P~ e
"
< —
o ——

¢

|/ Yot dot sumgue

in questo disegno le impressioni normali si imprimerebbero nel sistema
sanguigno e rimarrebbero poi nel sistema sanguigno stesso.

W/

Ma se da questo abbiamo sollevato il sistema nervoso, allora niente arriva fino
a imprimersi sul sangue, niente arriva nel sistema sanguigno; tutto rifluisce
indietro fin dentro nel sistema nervoso stesso; allora si é dischiuso un mondo, di
cui prima non avevamo sentore; esso si é dischiuso fino alle estremita del nostro
sistema nervoso, e ne sentiamo il contraccolpo. Questo contraccolpo viene
indubbiamente sentito soltanto da colui, che compie degli esercizi animici
adeguati. Mentre nella coscienza normale si sente in modo, che si accoglie un
qualsiasi mondo, e poi con questo mondo cosi accolto si va fino al proprio
sistema sanguigno, di guisa che sul sistema sanguigno tutto rimane iscritto come
sopra una tavola, e poi si vive nel proprio Io con queste impressioni, nell’altro




caso, invece, si arriva con le impressioni soltanto fino a dove le estremita dei
nervi offrono, verso I’interiore, una resistenza: da queste estremita nervose si
rimbalza, in certo qual modo, indietro, e si esplica la propria vita fuori nel
mondo. O per parlare con maggiore precisione: se abbiamo una impressione di
un colore, che accogliamo attraverso 1’occhio, essa penetra dentro al nostro
nervo ottico, s’imprime pero sulla tavola sanguigna e sentiamo cio che si
esprime, per esempio, dicendo : « io vedo rosso ». Supponiamo pero che si arrivi
con le nostre impressioni, dopo avere acquistato la capacita necessaria, non fino
al sangue, ma soltanto fino alle estremita dei nervi, di li rimbalziamo indietro ala
nostra vita interiore, retrocediamo dinanzi al sangue; in tal caso viviamo, in
ultima analisi, fino al nostro occhio, fino al nostro nervo ottico, — rimbalziamo
indietro dall’espressione corporea del nostro sangue, viviamo al di fuori del,
nostro sé, ci troviamo effettivamente dentro ai raggi della luce che penetrano
attraverso i nostri occhi. Siamo, dunque realmente usciti fuori da noi stessi, e lo
siamo veramente per il fatto, che non penetriamo nella nostra interiorita cosi
profondamente come siamo soliti di penetrare, ma arriviamo soltanto fino alle
estremita dei nervi. Con una vita animica siffatta, se siamo arrivati a tanto da
poterci ritirare, fin dalle estremita dei nostri nervi nella propria vita interiore, non
arriviamo fino al nostro sangue: abbiamo cosi messo da parte il sangue —
mentre di solito la coscienza normale penetra nell’uomo interiore fin dentro nel
sangue, e la vita animica si sente tutt’una con 1’uomo fisico, s’identifica con
€sso0.

Per mezzo di queste osservazioni di ordine esteriore abbiamo stabilito oggi,
anzitutto, che il nostro intero sistema sanguigno, che abbiamo considerate come
una specie di lastra, di tavola che é aperta da una parte alle impressioni esteriori,
e dall’altra a quelle interiori, e stato da noi staccato da cio, che possiamo
chiamare I’'uomo superiore ; quell’'uomo superiore che possiamo diventare, se
riusciamo a liberarci di noi stessi. Riusciremo ora meglio a studiare 1’intera
natura di questo sistema sanguigno, se non ci atteniamo a frasi generiche, ma
osserviamo nell’uomo cio che ora esiste realmente, cioe, I’'uomo supersensibile,
invisibile, al quale noi stessi dobbiamo elevarci, se arriviamo soltanto fino alle
estremita dei nostri nervi — e se osserviamo inoltre I’'uomo, quale egli é, quando
arriva fino al sangue. Perché allora arriveremo al concetto, che 1’uomo
effettivamente puo vivere nel mondo esteriore, che egli puo riversarsi sull’intero
mondo esteriore, puo aprirsi a questo mondo esteriore, e assumere, in certo qual
modo, il punto di vista opposto a quello dell’uvomo interiore, o di cio che
abitualmente si usa chiamare cosi. Insomma, potremo imparare a conoscere le
funzioni del sangue e degli organi, che sono inseriti nella circolazione del
sangue, se sapremo rispondere alla domanda: “ Come si presenta, a chi abbia



conoscenze piu profonde, il processo con cui s’imprime, per cosi dire, sulla
tavola del sangue, da un mondo superiore, cio a cui I'uomo puo elevarsi?”.
L’intera vita umana del sangue ci si palesera come punto centrale dell’uomo, se,
senza perdersi in frasi, considereremo soltanto le realta, sensibili e
supersensibili, e il rapporto di questo sistema meraviglioso con un mondo
superiore. E questo sara difatti il nostro compito: in modo evidente dovremo
potere considerare 1’intero uomo visibile sensibile come una copia di
quell’uomo, il quale e radicato e vive nel mondo spirituale. Per mezzo di cio
potremo trovare, come |’organismo umano sia una delle piu fedeli copie di
quello Spirito, che vive nell’intero mondo, e in tal modo impareremo sopratutto
a conoscerlo.



LA COOPERAZIONE DELLA DUALITA
UMANA

Queste tre prime conferenze — la presente inclusa — sono destinate, in
generale, a permetterci di orientarci su cio che conviene comprendere in questo
esame della vita e dell’entita dell’'uomo. In queste tre conferenze, percio,
verranno esposte anzitutto alcune idee e concetti piu importanti, i quali pero,
visto che un’esposizione piu dettagliata non verra naturalmente data che in
seguito, sono per ora, in certo qual modo, « campati in aria ». Ma é meglio
acquistare dapprima una visione generale del modo come, in senso occulto,
I’uomo debba essere considerato, per poi introdurre in questo esame, e che per
ora accogliamo a titolo d’ipotesi, quelle che a noi sembrano le basi piu profonde.

Alla fine della conferenza precedente ho cercato di dimostrare, che I’'uomo,
per mezzo di determinati esercizi dell’anima, di forti concentrazioni di pensieri e
di sentimenti, puo destare in sé uno stato di vita di genere diverso da quello
abituale. Lo stato abituale si esprime con il fatto, che nella vita diurna di veglia
abbiamo un rapporto normale fra nervi e sangue. Se vogliamo esprimerci
schematicamente, possiamo dire: cio che succede per mezzo dei nervi si iscrive
sulla tavola sanguigna; con degli esercizi animici si arriva a dominare il nervo
cosi fortemente, che esso non estende piu la sua attivita fino al sangue, di guisa
che questa attivita viene, in certo qual modo, respinta nel nervo stesso. Poiché il
sangue e lo strumento dell’To, un uomo siffatto, il quale per mezzo di forti
concentrazioni del sentimento e del pensiero abbia reso, in certo qual modo,
libero il proprio sistema nervoso dalla circolazione del sangue, si sente come
estraneo alla propria entita abituale, come sollevato al di sopra di essa; si sente,
in certo qual modo, collocato di fronte ad essa, di guisa che egli non puo piu dire
a questa sua entita abituale: « questo sono io, » ma puo dire « questo sei tu »;
egli dunque sta di fronte a se stesso come di fronte a una personalita estranea,



che vive nel mondo fisico. — Se esaminiamo un poco piu da vicino lo stato di
vita di un uomo siffatto, divenuto, in un determinato modo, chiaroveggente,
dobbiamo dire: un tale uomo si sente, allora, come se una entita superiore
s’ingerisse nella sua vita animica. Questo € un sentimento affatto diverso da
quello che si ha, quando si sta di fronte al mondo abituale. Quando si sta di
fronte al mondo esteriore ci si sente estranei alle cose e alle entita di esso — agli
animali, alle piante, ecc. come un essere che si trovi accanto o al di fuori di
quelle. Si sa esattamente, quando si ha un fiore dinanzi a se: “il fiore é la e io
sono qui”. E’ diverso il caso invece quando, nel modo descritto, si sale nel
mondo spirituale, per mezzo della liberazione del proprio sistema nervoso;
quando ci si eleva al di sopra del proprio Io. Allora non si sente piu : “la e
I’essere vegetale, che ci sta di fronte, e qui siamo noi”, ma succede, invece,
come se I’altro essere penetrasse in noi, e ci si sentisse tutt’uno con esso. Cosi si
puo dire: I’'uomo chiaroveggente impara con la progrediente osservazione a
conoscere il mondo spirituale, quel mondo spirituale, con il quale, del resto,
I’uomo sta in rapporto, e che, in certo qual modo, ci perviene per mezzo del
nostro sistema nervoso, sebbene nella vita normale si giunga dapprima per la via
indiretta delle impressioni dei sensi. E’ questo mondo spirituale, dunque, del
quale I’'uomo, nella coscienza normale, dapprima non sa nulla; é questo mondo
spirituale, che poi effettivamente si iscrive sulla tavola del nostro sangue,
dunque nel nostro lo. Ci e permesso di dire: a base di tutto cio che ci circonda
esteriormente nel mondo dei sensi vi é un mondo spirituale, di guisa che noi
vediamo cio che ci circonda come attraverso un velo, che é tessuto appunto dalle
impressioni sensorie. Nella coscienza normale, sulla quale 1’orizzonte dell’lo si
estende, non vediamo questo mondo spirituale, che sta dietro al velo. Nel
momento pero, in cui ci liberiamo dell’lo, si spengono anche le impressioni
ordinarie dei sensi; non le abbiamo piu, e solleviamo cosi la nostra vita in un
mondo spirituale. Questo é il medesimo mondo spirituale, che sta veramente
dietro alle impressioni dei sensi, e diventiamo con esso tutt’uno, quando
solleviamo il nostro sistema nervoso al di sopra del nostro organismo sanguigno
abituale.

Con queste osservazioni abbiamo ora esaminato, in certo qual modo, la vita
umana; abbiamo visto come dall’esteriore venga stimolata e come agisca
attraverso il nervo e attraverso il sangue. leri gia abbiamo pero fatto notare, che
la pura vita fisica interiore organica dell’'uvomo si puo considerare come una
specie di mondo esteriore compresso; abbiamo specialmente indicato, che una
specie di mondo esteriore compresso in organi si trova nel nostro fegato, nella
cistifellea e nella milza. Possiamo percio dire: come verso la parte superiore del
nostro organismo il sangue percorre il cervello, per arrivare in quello a contatto



col mondo esteriore — e cio si verifica, in quanto le impressioni sensorie
esteriori agiscono sul cervello — cosi il sangue, quando si muove attraverso il
corpo, entra in rapporto con gli organi interiori, dei quali abbiamo anzitutto
esaminato il fegato, I’apparecchio biliare e la milza. E perché in essi il sangue
non entri in contatto con alcun mondo esteriore, provvede il fatto, che questi or-
gani non si aprono come gli organi dei sensi verso 1’esteriore, ma sono rinchiusi
dentro 1’organismo; stanno ricoperti da tutte le parti, di guisa che possono
sviluppare soltanto una vita interiore. Questi organi possono tutti agire sul
sangue soltanto quali essi stessi sono — come fegato, cistifellea e milza; essi non
ricevono come 1’occhio, o 1’orecchio, delle impressioni esteriori, non possono
percio neppure, per cosi dire, trasmettere al sangue delle impressioni, che siano
stimolate dall’esteriore, ma potrebbero soltanto portare a espressione la propria
loro natura, nell’azione, che questa loro natura potrebbe esercitare sul sangue. Se
consideriamo il mondo interiore, nel quale, in certo qual modo, sta compresso il
mondo esteriore, si puo dire: qui un mondo esteriore interiorizzato agisce, per
quanto puo agire, sul sangue umano. — Se vogliamo rappresentare questo fatto
con uno schema, e indicare con la linea A - B, la tavola sanguigna, ci si
dovrebbe immaginare, in un determinato modo, tutto cio che viene dall’esteriore
come interiorizzato e come facendo ressa da una parte sulla tavola del sangue,
rimanendo cosi impresso sopra quella parte della tavola del sangue; dobbiamo
invece immaginarci che tutto cio che viene dal- I’interiore si avvicina dall’altra
parte, e che si iscrive cosi sull’altra parte della tavola del sangue. Se si vuole
disegnare il processo meno schematicamente, si potrebbe dire: prendiamo la
testa umana e consideriamo il sangue che la percorre, in modo da dire: su di esso
gli organi sensori scrivono dall’esteriore, e il cervello esercita nel suo lavoro
un’azione trasformatrice sul sangue, allo stesso modo, come gli organi interiori
pure esercitano un’azione trasformatrice sul sangue stesso. Perché questi tre
organi, fegato, apparecchio biliare e milza, agiscono ora dall’altra parte sul
sangue, che si riversa in essi. Di guisa, dunque, che il sangue potrebbe, in certo
qual modo accogliere irradiazioni e azioni dagli organi interiori e con quelle, se e
possibile, come strumento, per cosi dire, dell’lo, portare a espressione in questo
Io stesso la vita interiore di questi organi, cosi come nella vita del nostro cervello
viene a esprimersi cio che ci circonda nel mondo.



/

4

f /
¥
/ \ |
4 /
{
RN
Dobbiamo renderci qui chiaramente conto, che deve verificarsi ancora
gualcosa di ben determinate, perché quest’azione degli organi sul
sangue sia possibile. Ricordiamoci che abbiamo dovuto dire: che e
soltanto nella reciproca azione, nel rapporto fra nervi e circolazione del
sangue, che vi e in generale la possibilitd che qualcosa possa iscriversi

nel sangue, che un’azione possa esercitarsi su di esso. Se dunque
dall'altra parte



Fe
AW AN
- :
2 2un Mibea

dalla parte interiore, un’azione deve esercitarsi sul sangue, se gli organi
interiori, in certo qual modo, il « sistema cosmico interiore dell’'uomo » deve
agire sul sangue, occorre — insomma — che fra questi organi e il sangue sia
inserito alcunché di simile a un sistema nervoso. Il « mondo interiore » deve



potere agire dapprima sopra un sistema nervoso, per potere poi trasferire la sua
azione sul sangue. Da un semplice paragone fra la parte inferiore dell’'uomo e
quella superiore, gia vediamo, che occorre stabilire la premessa, che fra i nostri
organi interiori, di cui abbiamo come rappresentanti i tre organi: fegato,
apparecchio biliare e milza — e la circolazione del sangue, deve esservi inserito
alcunché di simile a un sistema nervoso. Se ricorriamo alla osservazione
esteriore questa ci palesa, che difatti e cosi: in tutti quegli organi sta inserito cio,
che noi chiamiamo il « sistema nervoso del simpatico », che riempie la cavita del
corpo del- I'uomo, e che sta nello stesso rapporto con il mondo interiore
dell’uomo e con la circolazione del sangue, come il sistema nervoso del midollo
spinale sta con il grande mondo esteriore, con la vita dell’'uomo — e la
circolazione del sangue. Di questo sistema nervoso del simpatico — che si
svolge anzitutto lungo la spina dorsale, e da li si estende attraverso diversissime
parti dell’organismo, e presenta anche delle ramificazioni a forma di rete,
sopratutto nella cavita addominale, in cui una parte di questo sistema viene
anche volgarmente chiamata il plesso solare, — di questo sistema nervoso del
simpatico dovremo aspettarci, che differisca in qualche modo dall’altro sistema
nervoso. Ed é sempre interessante, anche se non deve servire di pro- va, di
chiedere a se stessi: come potrebbe essere formato questo sistema nervoso,
rispetto al sistema nervoso del midollo spinale, se venissero a verificarsi le
condizioni alle quali abbiamo accennato in via d’ipotesi? Si potrebbe vedere, che
come il sistema nervoso del midollo spinale si deve aprire all’ambiente che lo
circonda nello spazio, cosi questo sistema nervoso del simpatico deve essere
volto verso cio che é concentrato nell’organizzazione interiore. Cosi, se dovesse
corrispondere alle nostre premesse, il sistema nervoso del midollo spinale,
rispetto al sistema nervoso del simpatico, si comporterebbe, a un dipresso, come
dei raggi, che dalla circonferenza di un circolo si spingessero da tutte le parti
verso fuori (a) si comportano verso quei raggi, che, partendo dal punto centrale
del circolo stesso, si dirigessero verso la circonferenza del medesimo (b).



Dungque, in un determinate modo, dovrebbe esservi un contrasto fra il sistema
nervoso del simpatico e il sistema nervoso cerebro-spinale. Questo contrasto
esiste realmente. E cosi vediamo, come in questo vi sia gia molto, e che siamo in
grado di dimostrare che, se le nostre premesse sono giuste, 1’esperienza,
I’osservazione, devono, in certo qual modo confermarle. Volgiamo ora lo
sguardo su questa osservazione esteriore; ci risulta che 1’osservazione esteriore
conferma, cio che abbiamo posto come premessa. Mentre, cioe, nel sistema
nervoso del simpatico si formano essenzialmente delle specie di gangli nervosi,
che sono gangli nervosi forti, e mentre le radiazioni di questi gangli nervosi, le
fibre di congiunzione, sono relativamente sottili, e poco occorre tenerne conto
rispetto ai gangli nervosi, il caso é inverso invece per il sistema nervoso del
cervello e del midollo spinale: in questi le fibre di congiunzione sono
I’essenziale, mentre i gangli nervosi non hanno che una importanza secondaria.
Cosl la nostra osservazione conferma effettivamente, cio che si supponeva nella
premessa, e possiamo ora dire: se, dopo tutto cio che abbiamo detto, il compito
del sistema nervoso del simpatico deve consistere nei trasmettere, alla tavola del
sangue, la vita interiore dell’organismo, che arriva a esprimersi nella nutrizione e
nel riscaldamento dell’organismo, e che si riversa, in certo qual modo, dentro ai



nervi del simpatico; se consiste, insomma, nel trasmettere tutto cio alla tavola del
sangue, cosl come le impressioni esteriori vengono trasmesse al sangue dal
sistema nervoso cerebro- spinale allora otteniamo, attraverso lo strumento
dell’Io, ossia il sangue — per la via traversa del sistema nervoso del simpatico,
le impressioni della propria nostra interiorita corporea. Ma poiché la nostra
interiorita corporea, come tutto cio che é fisico, é stata edificata dallo Spirito,
cosl cio, che come mondo spirituale si é concentrato nei corrispondenti organi
del mondo interiore dell’'uomo, risale su nel nostro Io, per la via traversa del
sistema nervoso del simpatico.

Anche qui dunque, in modo meraviglioso, vediamo espressa con anche
maggior precisione, questa dualita dell’uomo che ha servito di punto di partenza
per il nostro esame. Una volta vediamo il mondo da fuori, altra volta da dentro;
ambedue le volte vediamo questo mondo agire in modo, che per questa sua
azione serve di strumento un sistema nervoso; vediamo come a meta fra mondo
esteriore e mondo interiore sta posto il nostro sistema sanguigno, sul quale si puo
scrivere come sopra di una tavola a due facce. Abbiamo dunque detto ieri, che
I’uomo e al caso di liberare, per cosi dire, i suoi nervi, per quel tanto che essi
conducono fuori nel mondo, dalla loro azione sul sistema sanguigno. Ci si
presenta ora la domanda: é possibile qualcosa di simile anche nella direzione
opposta? E vedremo piu tardi, che effettivamente, vi sono dei determinati
esercizi dell’anima, che rendono possibile nell’altra direzione la medesima
azione di cui oggi e ieri abbiamo parlato. Ma vi é una differenza nei riguardi
dell’azione verso quest’altra direzione. Mentre per mezzo della concentrazione
dei pensieri e del sentimento, per mezzo di esercizi occulti possiamo liberare i
nervi del nostro cervello e del nostro midollo spinale dal sangue, invece, per
mezzo di quelle concentrazioni che, in certo qual modo, penetrano dentro nella
nostra vita interiore, nel nostro mondo interiore — e si tratta sopratutto di quelle
concentrazioni che si possono riassumere col termine di « vita mistica »,
possiamo penetrare cosi profondamente in noi, da non lasciare assolutamente il
nostro Io — e percio anche il suo strumento, il sangue. La concentrazione
mistica, della quale sappiamo, — e piu tardi ne parleremo con maggiore
precisione — che con essa ci s’immerge nella propria entita divina, nella propria
spiritualita, in quanto questa vive in noi, questa concentrazione mistica anzitutto,
non é un sollevarsi al di fuori dell’Io. E’ naturale che essa non sia un sollevarsi
al di fuori dell’lo, ma anzi un immergersi dentro all’lo, un intensificare, un
energizzare il sentimento dell’To. Di questo possiamo convincerci, se — facendo
astrazione da cio che possono dire i mistici dell’epoca presente — ci occupiamo
un poco dei mistici antichi. Questi antichi mistici — a prescindere dalla base piu
o meno reale del terreno su cui poggiano — si sforzano, sopra ogni altra cosa, di



penetrare nel loro proprio lo, astraendosi, per cosi dire, da tutto cio che il mondo
esteriore puo dare, per divenire liberi da tutte le impressioni esteriori, e per
immergersi completamente in se stessi. Questo interiorizzarsi, questo immergersi
nel proprio lo, é anzitutto come un concentrare dell’intera potenza ed energia
dell’Io dentro al proprio organismo. Ci0 esercita ora un’azione ulteriore
sull’intera organizzazione dell’'uomo e possiamo dire: questa concentrazione
interiore, questa, che nel vero senso, deve chiamarsi « via mistica », € opposta
all’altra via, che si dirige fuori nel macrocosmo, di guisa, che con essa non si
ritira lo strumento dell’lo, il sangue, dai nervi, ma anzi, lo si sospinge
maggiormente verso i nervi, verso il sistema nervoso del simpatico. Mentre
dunque liberiamo il legame fra sangue e nervo per mezzo del processo che
abbiamo descritto ieri, rinforziamo invece questo legame maggiormente fra il
sangue e il sistema nervoso del simpatico, per mezzo della vera concentrazione
mistica. Questa € la contrapposta immagine fisiologica: il sangue viene spinto
maggiormente verso il sistema nervoso del simpatico; mentre nell’altro modo di
arrivare al mondo spirituale, il sangue viene sviato dai nervi. Dunque, cio che si
puo svolgere nella concentrazione mistica, é, anzitutto, come uno spingere il
sangue in questo sistema interiore nervoso del simpatico.

Supponiamo ora, per un momento, di poter fare astrazione da cio che succede,
quando I’'uomo penetra in tal modo nella propria interiorita, nella quale egli non
si libera del suo Io, ma anzi si spinge addentro nel suo Io e porta seco tutte le
qualita meno buone; perché quando ci si libera del proprio Io, si lascia addietro
’To con tutte le sue qualita meno buone; ma se ci s’immerge dentro al proprio Io,
non si é anzitutto sicuri di non spingere dentro tutte le qualita meno buone in
questo Io reso piu energico; — insomma non si € sicuri che tutto cio che vi e nel
sangue di passionale venga pure spinto dentro al sistema nervoso del simpatico.
Ma supponiamo che per un momento si possa prescindere da tutto cio, e dire: il
mistico ha avuto cura, prima di arrivare a una concentrazione mistica siffatta, di
fare sparire a mano a mano tutte le disposizioni meno buone, e ha provveduto
perché al posto delle disposizioni egoistiche subentrassero dei sentimenti
impersonali, altruistici. Egli si é preparato a questo, sforzandosi di destare in se il
sentimento di compassione per tutti gli esseri, di paralizzare le inclinazioni che
speculano soltanto sull’lo, con 1’aiuto di qualita disinteressate suscitate da
comunione di sentimento con tutti gli altri esseri. Supponiamo dunque, che
I’uomo si sia sufficientemente preparato per immergersi nella propria interiorita;
egli conduce allora I’'lo, a mezzo dello strumento del suo sangue, entro il proprio
mondo interiore. Allora succede che questo sistema nervoso interiore, il sistema
nervoso del simpatico, del quale 'uomo nella sua coscienza normale
naturalmente non sa nulla, preme sulla coscienza dell’lo, di guisa che I'uomo



comincia a sapere: “tu hai dentro di te qualcosa, che ti puo essere mediatore del
mondo interiore, analogamente a come 1’altro tuo sistema nervoso ti é mediatore
del mondo esteriore”. Si penetra dunque dentro se stessi e si diventa, in certo
qual modo, consapevoli del sistema nervoso del proprio simpatico. E come per
mezzo del sistema nervoso esteriore, quello cerebro-spinale, si puo riconoscere il
mondo esteriore come ambiente circostante, cosi ora ci muove incontro il mondo
interiore, che ivi cosi si é andato costituendo. E come del resto non vediamo il
nervo — perche nessuno vede il nervo ottico — ma vede cio che deve essere
veduto attraverso i nervi, cioe, il mondo esteriore, che penetra nella nostra
coscienza, cosl pure nella concentrazione mistica non penetrano a tutta prima
nella coscienza i nervi interiori — perché I’'uomo si accorge soltanto, di avere in
essi uno strumento, per mezzo del quale egli duo guardare nell’interiorita — ma
qualcosa di affatto diverso si presenta alla capacita conoscitiva umana, divenuta
chiaroveggente verso l'interiore; si presenta cioe, il mondo interiore. Come lo
sguardo verso |’esteriore ci dischiude il mondo esteriore, senza che per questo si
abbia coscienza dei propri nervi, cosi pure anche il nostro sistema nervoso del
simpatico non affiora alla nostra coscienza, ma arriva in questa soltanto io, che
ci si presenta come mondo interiore. Pero vedete, che questo mondo interiore,
che arriva allora alla nostra coscienza, veramente siamo noi stessi, come uomini
fisici. Sebbene non sia probabile, tuttavia potrebbe forse succedere, a qualche
pensatore un poco materialista, di sentire in sé, in certo qual modo, una specie di
orrore, nel dover dire a se stesso: cosi posso vedere il mio organismo dall’in-
teriore. Ed egli potrebbe forse credere: « ma vedo anche qualcosa di giusto,
quando divento chiaroveggente attraverso il mio sistema nervoso del simpatico e
che vedo il mio fegato, la mia cistifellea e la mia milza! questo e qualcosa di
giusto! ». Ritengo che non succeda facilmente che si dica questo, ma lo si
potrebbe dire. Le cose pero non stanno cosi. Perché con un’affermazione siffatta
non verrebbe tenuto conto, che cio che nella vita esteriore 1’uomo chiama
abitualmente il suo fegato, la sua cistifellea e la sua milza, guardati
dall’esteriore, sono come gli altri oggetti esteriori. Nella vita abituale dobbiamo
guardare 1’organismo umano per mezzo dei sensi esteriori; lo guardiamo
attraverso i nervi esteriori. Cio che imparate a conoscere . nell’anatomia,

nell’ordinaria fisiologia, come fegato, cistifellea e milza, sono naturalmente
questi organi, guardati dal di fuori, per mezzo del sistema nervoso del cervello e
del midollo spinale; in tal modo essi vengono guardati, come si guarda qualsiasi
altra cosa dall’esteriore. Ma ci si trova in una condizione ben diversa, quando si
puo diventare chiaroveggenti verso 1’interiore per mezzo del sistema nervoso del
simpatico. Allora non si vede affatto lo stesso di cio che si puo vedere



all’esteriore, ma si vede cio, per cui i chiaroveggenti di tutte le epoche hanno
scelto nomi cosi strani; quei nomi che vi ho riferiti nella seconda con-ferenza.
Allora ci si accorge, che effettivamente alla visione esteriore, per mezzo del
sistema nervoso cerebro-spinale, questi organi ci appaiono nella Maja,
nell’illusione esteriore; in quanto 1’aspetto che offrono verso 1’esteriore non li
palesa nel loro significato interiore essenziale. Si vede effettivamente qualcosa
di affatto diverso, quando si puo spiare questo nostro mondo interiore dall’altra
parte — con il nostro occhio chiaroveggente volto interiormente. Ci si avvede
allora, a poco a poco, della ragione per cui i chiaroveggenti in tutte le epoche
hanno messo in rapporto 1’azione della milza con I’azione di Saturno, quella del
fegato con 1’azione di Giove, e ’azione della bile con quella di Marte; perché,
cio che si vede cosi nella propria interiorita e effettivamente radicalmente
diverso, da cio che ci si presenta alla vista esteriore. Allora ci si accorge, che si
ha di fronte a se realmente, racchiuso nei limiti di organi interiori, delle parti del
mondo esteriore. Prima di ogni altro ci riesce da cio evidente, quello che potra
servirci anzitutto di esempio per questo modo di arrivare alla conoscenza, perché
si veda come questi metodi di conoscenza, che conducono al di la della visione
ordinaria, si svolgano anche nella vita dell’organismo. Ci si puo cosi anche
convincere sopratutto, come, per esempio, la milza umana sia un organo molto
importante. Questo organo appare effettivamente alla visione interiore, proprio
come se non fosse costituito da sostanza esteriormente visibile, come se non
consistesse di materia carnea; invece, se mi e concesso esprimermi a questo
modo — benché il termine non possa rendere che approssimativamente cio che
viene veduto — la milza appare effettivamente in piccolo, come un corpo
cosmico risplendente con ogni possibile vita interiore — con una vita interiore
molto complicata. Ieri vi ho fatto rilevare, che la milza — considerata
esteriormente — puo essere descritta come un tessuto ricco di sangue, in cui
giacciono i corpuscoli bianchi gia nominati, di guisa che, partendo da una siffatta
osservazione esteriore, si puo dire, che si puo ammettere che il sangue, che si
riversa attraverso la milza, viene filtrato da questa come da uno staccio. Ma se si
osserva questa milza dall’ in teriore, essa appare sopratutto come un organo, che
dalle diversissime forze interiori or ora citate, viene portato a un movimento
ritmico costante. E da un organo sifatto ci si convince, che in ultima analisi, nel
mondo, il ritmo ha straordinaria importanza. Un sentore dell’importanza del
ritmo nel complesso della vita del mondo lo possiamo gia ottenere, riconoscendo
questo ritmo anche esteriormente nella pulsazione del sangue. Ma cosi lo
riconosciamo esteriormente. .o possiamo pero rintracciare esteriormente anche
in quest’organo, nella milza. Lo si puo ivi rintracciare con sufficiente precisione,
e possiamo averne la conferma anche per mezzo dell’osservazione esteriore. Per



lo sguardo chiaroveggente volto all’indietro, tutte le differenziazioni della milza,
che si svolgono come in un corpo di luce, sono nella milza per darle un determi-
nate ritmo nella vita. Questo ritmo si differenzia notevolmente dagli altri ritmi,
dei quali di solito ci si accorge nella vita. Appunto nella milza é interessante di
studiare, come questo suo ritmo si differenzi notevolmente dagli altri ritmi: esso
é, cioe, molto meno regolare degli altri soliti ritmi, di cui ancora parleremo. E
questo dipende dal fatto, che la milza sta in un determinate modo vicino
all’apparato nutritive umano e ha a che fare con esso. Ora comprenderete, se
fermate su questo punto la vostra attenzione, quanto straordinariamente regolare
debba essere nell’'uvomo il ritmo del sangue, perché la vita possa essere
conservata in modo giusto. Deve essere un ritmo molto regolare. Ma vi é un altro
ritmo, e questo non é regolare che in ben piccola misura, sebbene sarebbe
desiderabile, che per mezzo dell’autoeducazione dell’'uomo, esso diventasse
sempre piu e piu regolare — sopratutto per la vita infantile: parlo del ritmo del
mangiare e del bere. Un uomo per bene osserva in proposito un determinate
ritmo, a ore fisse fa colazione, pranzo e cena, di guisa che egli conserva cosi un
determinate ritmo. Ma come, per molti riguardi, questo ritmo venga poco
osservato, ce ne accorgiamo purtroppo dalla condiscendenza usata per la golosita
dei bambini, ai quali viene semplicemente dato il cibo, quando essi lo
richiedono, — a prescindere da qualsiasi ritmo. E anche gli adulti non tengono
straordinariamente all’osservanza di un preciso ritmo in fatto di mangiare e di
bere — non ne parlo qui affatto pedantemente con !’intenzione di biasimare,
perché la vita moderna non permette sempre di osservare quel ritmo — ma senza
biasimare, rilevo il fatto, di quanto il nutrimento esteriore venga
disordinatamente affastellato dentro al- I’uomo; del resto, come si usi bere senza
regola, é cosa ben nota a tutti. Ora, pero, cio che introduciamo con ritmo cosi
imperfetto nel nostro organismo, deve gradualmente essere ritmizzato a nuovo,
per potersi collegare col ritmo piu regolare dell’organismo; il ritmo imperfetto
deve, in certo qual modo, venire invertito. Deve essere rimossa 1’irregolarita piu
saliente, deve, per cosi dire, succedere quanto segue: supponiamo che un uomo
sia costretto, per la distribuzione regolare della sua giornata, a far colazione alle
otto del mattino, e a mangiare all’una o alle due: supponiamo che cio sia per lui
un’abitudine. Ora pero puo recarsi da qualche buon amico e gli puo succedere,
per non venir meno alle regole di una mai abbastanza lodata cortesia, di accettare
qualche cibo fra i due pasti: egli ha cosi spezzato il suo ritmo in modo
importante; per causa di questo, un’azione ben determinata viene esercitata sul
ritmo del suo organismo esteriore. Vi deve ora essere qualche cosa che, in modo
corrispondente, rinforzi cio che vi e di regolare nel ritmo della somministrazione
dei mezzi esteriori di nutrimento, e che indebolisca I’azione di cio che viene



introdotto irregolarmente. L’irregolarita principale deve essere pareggiata: di
guisa che un organo deve essere inserito nel passaggio dei mezzi di nutrizione al
ritmo del sangue, che pareggi 1’irregolarita dell’alimentazione rispetto alla
necessaria regolarita del ritmo del sangue. E questo organo é la milza! Da
processi ritmici ben determinati, provocati dalla milza, considerata quale
appunto € stata descritta, possiamo cosi formarci 1’idea, che la milza é un
commutatore, per pareggiare le irregolarita nel canale digerente, affinché
diventino regolari nella circolazione del sangue. Perché difatti sarebbe fatale, se
— sopratutto nell’epoca in cui si é studenti, e anche in altre epoche — certe
irregolarita dell’alimentazione dovessero proseguire I’intera loro azione dentro al
sangue! Vi é in cio molto da pareggiare, per cosi dire, con un “contraccolpo”, e
al sangue deve venir condotto solo quel tanto che al sangue é confacente. Questo
compito spetta a quell’organo che si trova inserito nel corso del sangue, cioe, la
milza, che irradia la propria azione ritmizzatrice sull’intero organismo umano, in
modo che si verifichi cio che appunto e stato descritto. Esteriormente,
all’osservazione esteriore, cio che abbiamo ora attinto dalla visione dell’occhio
chiaroveggente rivolto verso 1’interiore si palesa in modo, che la milza, anche
per 1’osservazione esteriore, conserva un certo ritmo, che ora effettivamente
ricorda — sebbene a un dipresso — cio che appunto ho detto; perché e
straordinariamente difficile di scoprire il compito della milza, per mezzo delle
indagini esteriori fisiologiche; esteriormente si palesa appunto soltanto, che la
milza é alquanto gonfiata — durante alcune ore — dopo che 1’uomo ha goduto
di un pasto abbondante, ma poi, se non subisce nessuna nuova pressione, essa si

contrae nuovamente.

Avete cosi gia una certa dilatazione e contrazione di questo organo. E se siete coscienti che 1’organismo
umano non é quale spesso viene descritto, cioé, semplicemente la somma dei suoi organi, ma che ogni
singolo organo spinge la recondita sua azione entro tutte le parti dell’organismo, potrete anche
rappresentarvi, che i movimenti ritmici della milza — pure dipendenti dal mondo esteriore e cioe,
dall’immissione dei mezzi di nutrizione — s’irradiano nell’intero organismo, e possono esercitare un’azione
pareggiatrice sull’intero organismo. Questo, pero, é soltanto uno dei modi come agisce la milza; perché é
impossibile di esporre subito tutti i modi. Sarebbe nondimeno effettivamente molto interessante, se tali
cose, — poiché tutti gli uomini non possono ad un tratto divenire chiaroveggenti, — venissero accolte dalla
fisiologia esteriore per lo meno come — vorrei dire — un’idea lanciata sull’argomento, e se la gente dicesse
a se stessa: voglio ora immaginarmi che le notizie acquistate per mezzo dell’occhio chiaroveggente interiore
non siano del tutto sbagliate come si é soliti supporre; non voglio ne crederle, ne non crederle, ma me le
voglio proporre come ipotesi, e investigare cid che la fisiologia esteriore ci puo palesare sul proposito;
voglio vedere, se nelle affermazioni dell’occultismo vi sia qualcosa che si possa dimostrare, e che si possa
dire: che cio che é stato predetto dall’occultismo si puo veramente confermare per mezzo dell’osservazione
esteriore.

In un certo senso, cio che ora ho detto é una tale conferma. Perché si vede appunto, che ’espansione e la
contrazione della milza, attraverso 1’interiore compagine dell’organo, hanno qualcosa di regolare — ma che
esse, poiché fanno seguito all’immissione di un pasto, sono alla loro volta dipendenti dall’introduzione
degli alimenti. Di guisa, che da un canto — nella direzione del canale digerente — abbiamo nella milza un



organo dipendente dall’arbitrio esteriore dell’'uomo; dall’altro canto, dalla parte del sangue, abbiamo nella
milza un organo che, in certo qual modo, mette in disparte I’arbitrio esteriore dell’uomo, lo respinge, e
riconduce al ritmo, ossia, per cosi dire, forma I’'uomo veramente in conformita dell’essere del medesimo.
Perché ’'uomo possa essere formato in conformita del suo essere, occorre sopratutto, che lo strumento
centrale di questo essere, il sangue, possa esercitare la sua azione in modo giusto nel proprio ritmo. L’uomo,
in certo qual modo, in quanto é portatore della circolazione del proprio sangue, deve essere separato,
isolato, da cio che si svolge esteriormente, da cio che si svolge irregolarmente nel mondo esteriore; in quel
mondo esteriore appunto, che 'uomo stesso s’incorpora, in quanto prende da esso mondo esteriore il suo
nutrimento. Si tratta dunque di un isolarsi, di un rendersi indipendente della entita umana dal mondo
esteriore. Ogni tale individualizzarsi, rendersi indipendente di un’entita, si chiama in occultismo “saturnio”,
qualcosa che viene prodotto per mezzo dell’azione di Saturno. In generale questa é 1’i- dea originaria di
Saturno: che cioe da un mondo, un essere qualsiasi viene isolato, individualizzato, di guisa che egli possa
sviluppare una regolarita in sé stesso — per mezzo di se stesso. — Intendo ora fare astrazione dal fatto, che
dalla nostra astronomia odierna vengono assegnate al nostro sistema solare, al di fuori dell’orbita di
Saturno, anche Urano e Nettuno. Per gli occultisti, pero, tutto cid che vi é di forze nel complessivo nostro
sistema solare per isolare e individualizzare il detto sistema dal resto del mondo, e dato nelle forze di
Saturno: é dato in cio, che dunque, per quel sistema, € il pianeta piu esteriore. Se dunque ci si rappresenta il
complessivo sistema solare, si potrebbe dire: che il sistema solare si troverebbe dentro all’orbita di Saturno
in guisa, che nell’ambito di quell’orbita, esso possa seguire le proprie leggi e possa rendersi indipendente, in
quanto esso si strappa fuori dal mondo circostante e dalle forze formative del medesimo. Per questa ragione
gli occultisti di tutti i tempi hanno visto nelle forze di Saturno: cid che chiude il nostro sistema solare in se
stesso, cio che da la possibilita al sistema solare di sviluppare un ritmo proprio, che non é uguale al ritmo
che vi é al di fuori del mondo del nostro sistema solare.

In un certo modo la milza fa lo stesso entro il nostro organismo. Abbiamo a che fare nel nostro
organismo con un isolarsi, non gia dall’intero mondo esteriore, ma soltanto dall’ambiente circostante, in
quanto esso contiene i mezzi nutritivi per il nostro organismo, e noi stessi ne mandiamo 1’azione dentro di
noi. Quell’organo che per primo vi incontriamo, e che tratta, per cosi dire, tutto cio che é fuori, cosi come
tutto cio che vi é nel nostro sistema solare entro 1’orbita di Saturno viene trattato dalle forze saturnie, é la
milza.

Cio che vi € nella milza isola la circolazione del nostro sangue da tutte le azioni esteriori, lo porta in se
stesso a un ritmo regolare, a un sistema, che duo avere il proprio ritmo.

Ci avviciniamo cosi — sebbene, come vedremo piu tardi, non ancora del tutto — alle cause, tuttavia
sempre alquanto esteriori, per cui tali nomi sono stati scelti dall’occultismo. Vengono scelti perché
I’occultista, con quei nomi, per esempio, assegnati ai pianeti, non connette cio che concerne soltanto i
pianeti. Questi nomi originariamente, quando sono stati formati dalle scuole occulte, non venivano affatto
attribuiti soltanto ai singoli pianeti; ma il nome “Saturno”, per esempio, veniva attribuito a cio, che esclude
un mondo esteriore da un sistema che si forma ritmicamente in se stesso. E’ causa di un determinate danno
per il complesso dell’evoluzione del mondo, quando un sistema si segrega, e si forma in se stesso
regolarmente, ritmicamente. E gli occultisti si sono appunto un poco preoccupati di questo danno. Possiamo
dire: E’ facile comprendere, che nel mondo tutte le azioni, in ultima analisi, si trovano fra di loro in un
rapporto interiore, che tutto, tutto é in reciproco rapporto. Se ora un determinate mondo, — sia un sistema
solare o sia il sistema sanguigno dell’'uomo — si distacca dal complesso dell’ambiente circostante, cio
significa che, in modo indipendente, esso viola le leggi esteriori; che esso si rende indipendente dalle leggi
esteriori, si modifica, si crea delle proprie leggi interiori, un ritmo interiore. Vedremo, come cid puo riferirsi
anche all’uomo, benché dall’insieme della esposizione della presente conferenza debba riuscir chiaro, che &
anzitutto un beneficio per I'uomo — che questo ritmo interiore saturnio gli venga conferito dalla milza; ma
vedremo, che anche all’uomo si applica il fatto, che un essere — sia esso un pianeta o un uomo — col
segregarsi in se stesso, si pone in contraddizione col mondo circostante. Vien creata una contraddizione fra
cio che é attorno a noi, e cio che sta nell’essere in questione. Questa contraddizione, poiché ormai esiste,
non potra essere pareggiata fintanto che il ritmo stabilitosi nell’interiorita non si sia completamente adattato



al ritmo esteriore. Vedremo, che questo é da riferirsi anche all’'uomo; perche cosi, come ora é stato detto,
I’uomo dovrebbe adattarsi alla irregolarita. Vedremo perché non é cosi; vedremo che il ritmo interiore,
benché gia stabilitosi, deve tendere a uniformarsi nuovamente all’intero mondo esteriore; deve, ciog,
elevare se stesso; dunque !’entita sorge nell’interiorita, ma — poiché essa lavora indipendentemente — ha
tendenza ad adattarsi al mondo esteriore e a diventare quale é questo mondo stesso. Insomma: tutto cio che
per mezzo di un’azione saturnia viene reso indipendente, viene al contempo destinato per mezzo di questa
azione saturnia stessa, a demolire se medesimo, Saturno — o Crono — divora i propri figli — cosi ci é stato
espresso dal mito. Si vede cosi un profondo accordo fra un’idea occulta, che trova espressione nel nome di
Crono, di Saturno, e il mito, che esprime questo fatto nell’immagine, nel simbolo: “Crono divora i propri
figli!” — Certamente, si potrebbe fare in modo che queste cose agiscano su di noi, e se cerchiamo di farne
agire un numero sempre maggiore, una si combina coll’altra, e a poco a poco non sara piu possibile di dire
con la leggerezza spesso usata nelle spiegazioni esteriori: « € un sogno di visionari, dire che i miti e le saghe
antiche contengono 1’impronta figurata di una profonda saggezza! » . Quando ci vengono riferite due, tre o
magari dieci di tali « corrispondenze », e per di pit nel modo assolutamente esteriore come vengono spesso
esposte nei libri, possiamo certamente rifiutarci di credere, che la saggezza contenuta nei miti e nelle saghe

sia piu profonda, di ~ quella della scienza esteriore; che i miti ci conducano piu profondamente nel fondo
delle cose e degli esseri, che non il metodo esteriore scientifico. Ma se si lascia che siffatti esempi tornino
sempre ad agire su di noi, e poi ci si accorge che I’intero insieme del sentimento e del pensiero degli uomini
e dei popoli conferma, che sempre, nelle rappresentazioni figurate nell’intero globo terrestre, se osservate
con esattezza e approfondite con amore, si puo scorgere nelle saghe e nei miti la trasformazione di una
profonda saggezza: — allora si comprende pure perché alcuni occultisti possono dire, a buon diritto: « ha
compreso realmente i miti e le saghe soltanto colui, il quale é penetrato per mezzo della fisiologia occulta
nella natura umana ». E perfino i nomi dei miti e delle saghe, o di simili tradizioni, spesso contengono,
anche pit della scienza esteriore, della vera fisiologia. Se una volta gli uomini penetreranno nel significato
dei nomi, per esempio, come quelli di “Caino e di Abele”, come pure dei nomi dell’intera discendenza di
Caino e di Abele, se scorgeranno quanta fisiologia é stata impressa in tali nomi a quei tempi, in cui
s’imprimeva un significato interiore nei nomi; se scorgeranno quanto gli antichi nomi contengono, in modo
meraviglioso, di fisiologia, di intima conoscenza della saggezza umana della vita, allora gli uomini
acquisteranno un senso di straordinario rispetto e venerazione per tutto cio, che nel corso del divenire
storico dagli uomini é stato escogitato, perché la, dove ancora non si puo salire nel mondo spirituale per
mezzo della saggezza, I’anima possa sperimentare il suo rapporto con quei mondi spirituali per mezzo di
immagini. E cosi vengono radicalmente bandite quelle parole che risuonano troppo spesso ai nostri tempi: «
siamo tanto progrediti oggidi! » con queste parole s’intende pure spesso dire: « abbiamo cancellato le
antiche espressioni figurate della saggezza primordiale preumana! ». Tutto questo viene completamente
cancellato, e ci s’immerge con intimo amore nel corso dell’evoluzione dell’umanita attraverso alle diverse
epoche. Perché cio che il chiaroveggente, con 1’occhio interiore dischiuso, investiga fisiologicamente della
natura interiore degli organi umani, si esprime in queste immagini in guisa, che i miti e le saghe
contengono, in certo qual modo, la origine dell’uvomo. Perché per esprimere in immagini il processo
miracoloso: che dei mondi sono stati concentrati in organi umani, che nel corso di lunghe e infinite epoche
si sono cristallizzati per poter divenire cio che, per esempio, effettua un ritmo interiore in noi come milza —
o come fegato, bile ecc. — come vedremo domani — per poter esprimere tutto questo in immagini, occorre
aver intuito cio che per mezzo della scienza occulta possiamo di nuovo attingere dall’organizzazione
interiore dell’uvomo. Perché questa é nata dai mondi, come un microcosmo dal macrocosmo. Vediamo da
una parte questa creazione per mezzo della scienza occulta, — dall’altra parte vediamo che i miti e le saghe
contengono 1’intuizione di questa creazione, e che percio hanno ragione quegli occultisti, che scorgono un
significato nei miti e nelle saghe soltanto quando questi miti e queste saghe sono basate fisiologicamente.

A questo ho voluto oggi accennare, perché potra servire a destare in noi quella venerazione, della quale
ho parlato nella prima conferenza. Se esercitiamo un genere siffatto di osservazione — a prescindere ora
dalle immagini dei diversi popoli — ma per mezzo della diretta indicazione di cio che si presenta a



un’indagine piu profonda del contenuto spirituale e anche degli organi umani, se riusciamo a rappresentarci
questo anche in minime proporzioni, ci si palesera ben presto quale costruzione meravigliosa sia questo

organismo umano. E in questo ciclo di conferenze cercheremo di gettare un poco di luce su questa natura
interiore dell’organismo umano.



IL SISTEMA COSMICO INTERIORE
DELL'UOMO

Continueremo oggi I’esame anzitutto del significato di uno di quegli organi,
che rappresentano, in certo qual modo, un “sistema cosmico interiore”
dell’'uvomo. Cercheremo poi di passare alla descrizione del compito di altri
organi, e di altri sistemi di organi dell’uomo.

Ieri, a proposito di quello che qui é stato detto dell’organo della milza, mi é
stato obiettato, che potrebbe esservi un’apparente contraddizione riguardo al
compito importante che nel complesso dell’essere umano € stato ieri attribuito
alla milza; questa contraddizione potrebbe sorgere, quando si pensa, che e
possibile rimuovere la milza dal corpo, allontanarla, in certo modo, dal corpo,
senza che per quest’allontanamento 1’uomo rimanga inabilitato alla vita.

Una obiezione siffatta é naturalmente completamente giustificata dal punto di
vista dei nostri contemporanei, ed é bene che venga sollevata, perché certe
difficolta si presentano anche a coloro, i quali cercano lealmente di avvicinarsi
alla concezione spirituale-scientifica del mondo. Nella prima conferenza
pubblica ho potuto indicare soltanto « in via generale », come i nostri
contemporanei — sopratutto quando essi hanno una mentalita educata ai metodi
scientifici — incontrano difficolta, quando si avviano alla comprensione di
quello che viene descritto intorno ai sostrati occulti dell’essere cosmico. Nel
corso delle conferenze vedremo, da noi stessi, come I’obiezione di cui sopra
venga gradualmente eliminata. Oggi pero gia voglio far notare anticipatamente,
che I’allontanamento della milza dall’organismo umano e perfettamente in
accordo con cio che ieri é stato esposto. Se volete veramente elevarvi alle verita
spirituali scientifiche dovete gradualmente familiarizzarvi con I’idea, che cio a
cui, visto dal di fuori, diamo il nome di organismo umano, cio che in esso
vediamo per mezzo dei nostri sensi esteriori, cio che vediamo anche



sostanzialmente — o, per spiegarci meglio — materialmente dall’esteriore, in
questo organismo umano, che tutto cio non e I’intero uomo; ma che nell’'uomo, a
base dell’organismo fisico (in seguito ne parleremo piu esaurientemente) vi sono
degli organismi umani supersensibili superiori — corpo eterico o corpo vitale,
corpo astrale e 1’lo. Insomma, nell’organismo fisico, abbiamo soltanto
I’espressione esteriore fisica per la corrispondente formazione, per i processi
corrispondenti del corpo eterico, del corpo astrale ecc. Quando indichiamo un
organo come la milza, intendiamo, nel senso scientifico-spirituale, che, in ultima
analisi, non soltanto si svolge un processo nella milza fisica esteriore, ma che
questo processo che si svolge nella milza fisica non e che I’espressione fisica per
dei processi corrispondenti, per esempio, nel corpo eterico o nel corpo astrale. E
si potrebbe dire: quanto piu un organo é 1’espressione diretta dello spirituale,
tanto meno la forma fisica dell’organo — dunque cio che abbiamo dinanzi a noi
fisicamente, sostanzialmente — puo servirci veramente di norma. Come se
guardiamo un pendolo, il movimento del pendolo non é qui che I’espressione
fisica della forza di gravita, cosl pure un organo fisico non é che 1’espressione
fisica per attivita supersensibili di forza e di forma, con la differenza pero, che
per forze siffatte come la gravita, se si toglie il pendolo — dunque 1’espressione
esteriore — non avanza nessun ritmo interiore di forza di gravito. Questo e il
caso nella natura inanimata, inorganica, ma non é lo stesso nella natura animata,
organica. Se nel complesso di un organismo non vi sono altre cause, di cui
parleremo in seguito, allora non é necessario, che con la rimozione dell’organo
fisico vengano a cessare anche le attivita spirituali, perché questo organo fisico
non é, nella sua figura fisica, che una debole espressione del corrispondente
genere di attivita spirituali.

Se dunque consideriamo 1’'uomo nei riguardi della sua milza, abbiamo a che
fare anzitutto con la milza fisica, ma poi anche con un sistema di attivita di forze
di cui la milza fisica e soltanto espressione. E se si toglie la milza, rimangono
tuttavia le corrispondenti attivita di forze che stanno incorporate nell’ organismo;
e queste non cessano, come cessano altre determinate attivita spirituali
dell’uomo, quando gli si toglie il cervello, o parte di esso. Puo anzi darsi anche il
caso, che la malattia di un organo sia di molto maggior ostacolo alla
continuazione delle attivita spirituali, che non la rimozione dell’organo stesso.
Cio si verifica per esempio, nel caso di grave malattia della milza. Se in caso di
grave malattia é possibile di rimuovere 1’organo, vi sono appunto condizioni, in
cui la rimozione dell’organo presenta minore ostacolo all’esplicazione
dell’azione spirituale, che non 1’organo stesso, che é interiormente malato, ed é
diventato ormai una continua fonte di perturbazione nei riguardi
dell’esplicazione di forza spirituale che sta a base di esso. Una obiezione come



quella surriferita appartiene percio a quelle osservazioni che si fanno, quando
non si e penetrati ancora abbastanza profondamente nella vera natura della
conoscenza spirituale scientifica. E’ una obiezione naturalissima — ma al
contempo € una di quelle che sfumano di per sé stesse, se si ha tempo e pazienza
di penetrare piu profondamente nell’argomento.

Potrete fare da voi stessi 1’esperienza, che quando ci si avvicina a degli studi
di questo genere, a cio che la scienza dello Spirito ci da, con un sapere tratto
dalla scienza odierna, ci si potranno presentare innumerevoli contraddizioni, di
guisa che non si sapra piu come orientarsi. E se ci si affretta a giudicare, non si
arrivera a nessun risultato, se non a credere che la scienza dello Spirito sia
qualcosa di pazzotico, che non concorda affatto con i risultati della scienza. Ma
se invece si ha tempo, e si approfondisce con pazienza I’argomento, si vedra, che
non vi e la minima contraddizione fra cio che proviene dalla scienza dello
Spirito e cio che puo venir dato dalla scienza esteriore. La difficolta che ci si
presenta é, che il campo complessivo della conoscenza antroposofica, o
spirituale-scientifica, é talmente esteso, che non riesce possibile di esporne che
singole parti. E quando la gente si accosta a queste singole parti puo sentire delle
contraddizioni, come quelle gia descritte: ma non si puo fare altrimenti, poiché
non si verrebbe a capo di niente, di fronte alla necessita d’introdurre la
concezione antroposofica del mondo, nel complesso della cultura e della
conoscenza dell’epoca nostra.

Ieri ho cercato di descrivervi quel processo d’inversione di ritmo, che — nel
senso di cio che ieri é stato detto — la milza compie sul nutrimento esteriore,
aritmico, dell’'uomo. Ho preso come punto di partenza cio che ieri é stato detto
sul riguardo, perché, in ultima analisi, fra tutte le funzioni della milza, questa e
quella che piu facilmente si comprende; ma sebbene sia la piu facile a
comprendersi, essa non e la piu importante, e neppure la principale. Perché si
potrebbe sempre dire: ma se I’uomo si desse la pena di conoscere il giusto ritmo
del suo nutrimento, ’attivita della milza diventerebbe gradualmente inutile a
questo riguardo. Da questo gia si puo vedere, che quello che abbiamo detto ieri
non e che la parte meno importante delle funzioni della milza. Di gran lunga piu
importante é il fatto: che per il nostro nutrimento ci troviamo difronte alle
sostanze esteriori, ai mezzi esteriori di nutrizione, alla loro composizione e al
modo come essi si trovano nell’ambiente che ci circonda. Veramente, finché si
ritiene, che queste sostanze alimentari siano delle masse morte, o che, tutt’al piu,
si tratti di masse con quella vita, che si presuppone nelle piante e nei soliti mezzi
nutritivi, finché si accetta questo, potrebbe indubbiamente sembrare, che sia
semplicemente necessario, per cosi dire, che la sostanza esteriore accolta in tal
modo come nutrizione dell’organismo, venga elaborata da cio che, nel senso piu



lato si chiama la digestione. Certamente molti uomini si rappresentano la
questione, come se, nel nostro nutrimento, si avesse a che fare con sostanze
senza speciale determinazione, con sostanze che sono neutre riguardo a noi, e
che aspettano soltanto, dopo di essere state accolte, di venire da noi anche ela-
borate. Ma non e cosi. Gli alimenti non sono, in ultima analisi, dei mattoni, che
si adattano a servire in qualsiasi modo come materiale per la costruzione che si
deve edificare. I mattoni si adattano a essere collocati secondo il piano
dell’architetto, perche rappresentano una massa inanimata nei riguardi
dell’edificio. Ma non € cosi per gli alimenti nei riguardi dell’'uvomo. Perché ogni
sostanzialita, che esiste nell’ambiente che ci circonda, ha delle determinate forze
interiori, ha una legge interiore. E questo é appunto 1’essenziale di una sostanza:
essa ha legge e attivita interiore. Quando dunque introduciamo i mezzi nutritivi
esteriori nel nostro organismo, e li colleghiamo, in certo qual modo, alla nostra
attivita interiore, essi non vi si adattano semplicemente, ma si dispongono
anzitutto a sviluppare le proprie leggi, i propri ritmi e le proprie interiori forme
di movimento. E se I’organismo umano le vuole adoperare per i propri scopi,
deve anzitutto annientare in queste sostanze 1’attivita che a loro € propria, quella
attivita che é propria alle sostanze. L’organismo deve neutralizzarla, non deve
elaborare semplicemente un materiale indifferente, ma deve lavorare in
opposizione alle leggi che sono proprie alle sostanze. Che queste sostanze
abbiano una legge interiore, I’'uomo puo avvedersi ben presto, per esempio, se
egli introduce nel canale digerente un forte veleno; egli vedra allora subito, che
la legge propria alle sostanze arriva a dominarlo, che é essa, che si fa valere. Ma
come un veleno ha in generale una legge interiore, per mezzo della quale esplica
un attacco sull’organismo, cosi pure ogni sostanza ha la sua propria legge, ogni
alimento che accogliamo in noi. Esso non é una cosa indifferente; ma fa valere la
propria natura, la propria entita; ha, per cosi dire, il suo proprio ritmo. E I’'uomo
deve lavorare contro questo ritmo, sicché nell’organismo interiore dell’'uomo de-
ve compiersi non soltanto 1’elaborazione di materiali in- differenti costruttivi, ma
anche e prima, il superamento della natura peculiare di quei materiali.

Cosi possiamo dire: gli organi che i nostri mezzi nutritivi incontrano per primi
nell’interno dell’'uomo, sono gli strumenti da contrapporre anzitutto a cio che é
vita propria delle sostanze nutritive — “vita”, intesa ora nel senso piu largo — di
guisa che anche la natura apparentemente inanimata, con le sue leggi di
movimento, vi si trova racchiusa. Il ritmo che é proprio agli alimenti e che si
trova in contraddizione col ritmo umano, deve essere invertito. A questa
trasformazione 1I’organismo della milza lavora, per cosi dire, come 1’organo piu
esteriore. Ma in questo lavoro di inversione del ritmo, in questa trasformazione,
e in questa difesa, collaborano anche gli altri organi gia nominati, di guisa che



nella milza, nel fegato e nella cistifellea abbiamo un sistema di organi in
collaborazione essenzialmente destinato a respingere, per cosi dire, negli
alimenti introdotti nell’organismo, cio che é la natura propria dei medesimi. E
ogni attivita che viene anzitutto sviluppata nello stomaco, o gia prima che il cibo
sia arrivato nello stomaco, cio che viene poi effettuato per mezzo della
secrezione della bile, e cio che poi succede per mezzo dell’attivita del fegato e
della milza, tutto cio costituisce appunto quella difesa contro la natura peculiare
delle sostanze nutritive esteriori. Percio pure i nostri alimenti non sono, per cosi
dire, adatti al ritmo interiore dell’organismo umano, se non dopo avere subito
I’azione di quegli organi. E quando abbiamo accolto cosi i nostri alimenti e li
abbiamo esposti all’azione di questi organi, allora soltanto abbiamo in noi, cio
che é capace di essere accolto da quel sistema di organi che é il veicolo, lo
strumento dell’To. Prima che una sostanza alimentare qualsiasi possa essere
accolta nel nostro sangue, di guisa che questo sangue conseguisca la capacita di
essere uno strumento per il nostro Io, nel senso sopra esposto, devono venire
eliminate tutte le singole peculiari leggi del mondo esteriore, e il sangue deve
ricevere i mezzi nutritivi in forma tale, che corrisponda alla natura propria
dell’organismo umano. Percio possiamo dire: nella milza, nel fegato e nella
cistifellea e nella loro reazione sullo stomaco, abbiamo quegli organi, che
adattano le leggi del mondo esteriore, dal quale si traggono i nostri mezzi
nutritivi, alla organizzazione interiore, al ritmo interiore dell’uomo.

Orbene, questa natura umana, cosi come agisce nel suo insieme, con tutti i
suoi arti, non si trova soltanto di fronte al mondo interiore; bensi questa natura
umana deve trovarsi in continua corrispondenza, in continua vivente reciproca
azione con il mondo esteriore. Questa vivente reciproca azione col mondo
esteriore viene appunto spezzata per il fatto, che alle leggi del mondo esteriore,
per quel tanto che noi entriamo in rapporto con esso per mezzo degli alimenti,
vengono contrapposti i tre sistemi di organi: fegato, cistifellea e milza. Per
mezzo di questi la legge esteriore viene esclusa da questa parte. E se I’organismo
umano fosse esposto soltanto a questi sistemi di organi, sarebbe, per cosi dire,
completamente segregato dal mondo esteriore, sarebbe, come sistema organico,
un essere perfettamente isolato in se medesimo. Percio é altrettanto necessario
anche dell’altro. Come I’'uomo da una parte ha bisogno di tali sistemi di organi,
per mezzo dei quali il mondo esteriore viene trasformato in modo, da divenire
conforme al suo mondo interiore, cosi dall’altra parte, egli deve anche essere in
condizione di presentarsi direttamente con lo strumento del suo Io al mondo
esteriore; deve poter porre il suo organismo, che altrimenti sarebbe un’entita in
sé medesima isolata, direttamente in rapporto col mondo esteriore. Mentre il
sangue entra da una parte in rapporto col mondo esteriore in modo, che da



questo mondo esteriore riceve soltanto cio a cui € stata eliminata ogni singola
legge peculiare, esso entra, pero, dall’altra, parte in rapporto col mondo esteriore
in guisa, da potersi avvicinare in un determinato modo direttamente a questo
mondo esteriore. Questo si verifica, quando il sangue scorre attraverso il
polmone e entra in contatto con 1’aria esteriore. Cosl viene ravvivato
dall’ossigeno dell’aria esteriore e viene formato in modo tale, che ora, a questa
formazione, non si contrappone niente che la indebolisca, di guisa che cosi,
effettivamente, 1’ossigeno dell’aria si avvicina allo strumento dell’lo umano, in
modo corrispondente alla peculiare sua natura ed entita. Cosl ci si presenta
dinanzi agli occhi quel meraviglioso fatto, che, per cosi dire, lo strumento piu
nobile che I’uomo possegga, il sangue, lo strumento del suo Io, si trova li come
un essere, che riceve ogni nutrimento — dunque tutto cio che vive nel mondo
esteriore — lo riceve accuratamente filtrato attraverso gli organi prima descritti.
Per mezzo di cio il sangue acquista la capacita di diventare in tutto e per tutto
un’espressione dell’organizzazione interna dell’'uomo, del ritmo interno
dell’uomo. Ma in quanto il sangue entra direttamente in contatto col mondo
esteriore, — con quella sostanza del mondo esteriore, che nella propria legge _e
attivita interiore puO essere accolta, senza che occorra direttamente di
combatterla — questa organizzazione umana non € in se segregata; ma e al
contempo, dall’altra parte, in completo contatto con il mondo esteriore.

Anche da questo punto di vista abbiamo cosi dinanzi a noi, in questo
organismo sanguigno umano, qualcosa di mirabile. Abbiamo in esso un vero,
reale mezzo di espressione dell’lo umano, il quale effettivamente é rivolto da
una parte verso il mondo esteriore — e dall’altra parte verso la propria vita
interiore. Come abbiamo visto che 1’uomo e rivolto verso le impressioni del
mondo esteriore per mezzo del suo sistema nervoso, di guisa che, per cosi dire,
accoglie in se indirettamente il mondo esteriore attraverso la sua anima per
mezzo dei nervi, cosi pure egli viene in contatto diretto col mondo esteriore nello
strumento del suo sangue, in quanto il sangue accoglie 1’ossigeno dell’aria
attraverso i polmoni. Possiamo percio dire: in cio che ci viene dato da una parte
nel sistema milza - fegato - cistifellea, e dall’altra, nel sistema polmonare,
abbiamo due sistemi opposti di attivita. In certo qual modo, il mondo esteriore e
il mondo interiore vengono a diretto contatto, per mezzo del sangue,
nell’organismo umano, in quanto da una parte, il sangue entra in contatto con
I’aria esteriore, — e dall’altra, con i mezzi nutritivi, a cui é stata tolta la
peculiare loro natura. Cozzano fra di loro dunque nell’'uomo — si potrebbe dire
— come elettricita positiva ed elettricita negativa due attivita cosmiche.

E possiamo facilmente rappresentarci dove risieda il sistema organico,
destinato a far agire su di sé il reciproco cozzo di questi due sistemi cosmici di



forze. Fin su al cuore, in quanto il sangue scorre attraverso il cuore, agiscono i
succhi nutritivi trasformati; fin dentro al cuore, in quanto scorre attraverso di
esso il sangue, agisce 1’ossigeno dell’aria, che entra nel nostro sangue
direttamente dal mondo esteriore, di guisa che abbiamo nel cuore quell’organo,
in cui s’incontrano questi due sistemi dentro ai quali I’'uomo é contessuto, e ai
quali é collegato da due parti. Di questo cuore umano si potrebbe dire: da esso
dipende, da una parte, I’intero organismo interno umano — dall’altra parte,
questo organismo interno stesso € a sua volta direttamente collegato per mezzo
del cuore al ritmo, all’interiore attivita del mondo esteriore. Quando dunque due
sistemi siffatti cozzano fra di loro, puo anche succedere, che dalla loro
collaborazione risulti una diretta armonia. Ci possiamo rappresentare, che questi
due sistemi — per cosi dire, il sistema del grande mondo, il quale si avvicina a
noi, in quanto manda dentro di noi 1’ossigeno o 1’aria — e il sistema del proprio
mondo interiore, del piccolo mondo, che ci trasforma gli alimenti — si creino
essi stessi nel sangue, in quanto scorre attraverso al cuore, un pareggio
armonico. Se cosi fosse, I’'uomo sarebbe attaccato a due mondi, i quali, per cosi
dire, effettuano il suo equilibrio interiore. Durante il corso di queste conferenze
vedremo, che il rapporto del mondo con I’entita umana non e tale, che il mondo
ci lasci del tutto passivi ; non si tratta che esso mandi le sue forze in due modi, e
che noi siamo semplicemente attaccati alla loro contrapposta azione. Non € cosi:
sempre piu e piu impareremo a conoscere, che é essenziale nell’uomo il fatto,
che gli rimane in ultimo sempre un residuo per la propria attivita interiore, che in
ultimo, — fin dentro ai suoi organi, gli é concesso di procurarsi da sé il pareggio
’equilibrio interno. Dobbiamo cosi cercare anche nell’organismo umano stesso
il pareggio di questi due sistemi cosmici, I’armonizzazione di questi due sistemi
organici. Dobbiamo dire a noi stessi: a priori, per mezzo delle leggi che
risiedono al di fuori dell’'uomo, e delle leggi che risiedono soltanto nel suo
organismo interiore, 1’armonizzazione dei due sistemi di organi non é ancora
raggiunta; bensi questa deve essere provocata da un proprio sistema di organi.
L’uomo deve stabilire 1’armonizzazione in sé stesso. (Non parliamo ora della
coscienza, ma dei processi, che si svolgono del tutto incoscientemente entro i
sistemi organici dell’'uomo). Questo pareggio fra i due sistemi, il sistema milza
— cistifellea — fegato da un canto, e il sistema polmonare dall’altro — rispetto
al sangue fluente attraverso al cuore, viene ora anche procurato. E viene
procurato per il fatto, che nell’intero organismo umano sta inserito, e si trova in
intima unione con la circolazione: il sistema renale.

Nel sistema renale abbiamo cio che, per cosi dire, armonizza le influenze
esteriori, che provengono dal contatto diretto del sangue con 1’aria, e quelle
influenze che emanano dall’interiore dell’organismo umano stesso, in quanto



prima deve farsi la preparazione degli alimenti eliminando la peculiare loro
natura. Nel sistema renale abbiamo dunque un sistema pareggiatore fra i due
generi di sistemi di organi sopra caratterizzati; per mezzo di esso 1’organismo,
per cosi dire, si trova in condizione di liberarsi dall’eccedenza, che risulterebbe
da una collaborazione non armonica degli altri due sistemi.

Ora, in certo qual modo, all’intera organizzazione interiore, agli organi
dell’apparato digerente — inclusi quegli organi che vi dobbiamo comprendere,
poiché abbiamo riconosciuto fegato, cistifellea e milza come tali — abbiamo
posto di fronte cio, per cui questi organi sviluppano anzitutto la loro attivita
preparatoria: il sistema sanguigno. E dall’altra parte, in certo modo, abbiamo
posto, di fronte a questo sistema sanguigno, quegli organi, i quali, da una parte,
lavorano contro un isolamento unilaterale, e dall’altra, pero, creano anche di
nuovo il pareggio fra i sistemi interiori gia citati e cio che penetra dentro dal di
fuori. - Se dunque (e vedremo ancora quanto cio sia giustificato) ci
rappresentiamo il sistema sanguigno col suo punto centrale, il cuore, nel centro
dell’organismo, allora con questo sistema sanguigno sono connessi i sistemi
della milza, del fegato e della cistifellea da una parte, — e in rapporto con essi
dall’altra parte, il sistema polmonare e il sistema renale. (Rileveremo in seguito,
quanto sia grande il rapporto fra il sistema polmonare e il sistema renale). E se in
modo assolutamente schematico, disegniamo questi sistemi 1’'uno accanto
all’altro, abbiamo in essi tutto cio che in fatto di organizzazione umana interiore
sta in una certa correlazione, e che si palesa in questa correlazione in modo, da
mostrarci il cuore, con il sistema sanguigno che ad esso appartiene, come il
fattore piu importante. — Orbene, gia ho accennato — e vedremo piu
precisamente in seguito quanto questo nome sia giustificato - che in occultismo,
I’azione della milza viene indicata come un’azione saturnia, quella del fegato
come azione di Giove, e quella della bile come azione di Marie. Per la medesima
ragione per cui questi nomi sono stati scelti per quelle corrispondenti attivita, la
conoscenza occulta vede nel cuore, e nel sistema sanguigno che ad esso
appartiene, cio che nell’organismo umano merita il nome di «sole », cosi come il
sole merita questo nome fuori nel sistema planetario: nel sistema polmonare sta
contenuto cio che 1’occultista, attenendosi al medesimo principio per la scelta dei
nomi, in dica come “Mercurio”, e nel sistema



renale cio che, allo stesso modo, merita il nome di “Venere”. In questi sistemi
dell’organismo umano con quei nomi — ora non ci occuperemo affatto di
considerare la giustificazione di essi — ci viene veramente indicato un che di
analogo a un sistema « cosmico interiore ». Abbiamo inoltre potuto completare
questo sistema cosmico interiore per il fatto, di esserci posti in condizione di
considerare anche il rapporto che ci risulta dalla natura umana stessa, e che vale
per gli altri due sistemi organici,



, Verere
Fme OO

|

. -

L

sanguigno. E’ soltanto quando si esamina la cosa in questo modo, che si puo
arrivare a un insieme completo nei riguardi di cio, che possiamo chiamare il vero
mondo interiore umano. Vi dovro ancora dimostrare nelle prossime conferenze,
che effettivamente I’occultista ha delle ragioni per rappresentarsi il rapporto del
sole con Mercurio e con Venere in modo analogo, a come, nell’organismo
umano, si deve rappresentare il rapporto fra cuore, polmoni e reni.

Da questo vedete dunque, che nello strumento del nostro Io, nel nostro sistema
sanguigno, che esprime il suo ritmo nel cuore, e dato qualcosa che, in certo qual
modo, nella intera sua costituzione, nella sua natura interiore e nella sua entita
viene determinata dal sistema cosmico interiore dell’'uomo; qualcosa, che
occorre che vi sia in questo sistema cosmico interiore dell’uomo, per poter
vivere, come appunto vive. In questo sistema sanguigno umano — gia Spesso
I’ho detto — dobbiamo vedere lo strumento fisico del nostro Io. Sappiamo che il



nostro lo, cosi come 1’abbiamo, é possibile soltanto per il fatto, che esso é
edificato sulla base di un corpo fisico, di un corpo eterico e di un corpo astrale.
Un lo, che voli libero in giro per il mondo come Io umano, non si puo pensare.
Un Io umano nel mondo, che anzitutto e il nostro mondo, presuppone come base
un corpo astrale, un corpo eterico e un corpo fisico. Come ora questo Io
presuppone nei riguardi spirituali i tre arti surriferiti dell’essere umano, cosi
I’organo fisico, il sistema sanguigno, che é la riproduzione dell’lo, presuppone
pure fisicamente, in certo qual modo, delle siffatte riproduzioni del corpo astrale
e del corpo eterico. Il sistema sanguigno si puo dunque sviluppare soltanto sulla
base di qualcosa d’altro. Mentre la pianta si sviluppa semplicemente sulla base
della natura inanimata, inorganica, in quanto in certo modo, cresce da questa
dobbiamo dire, che per 1’organismo sanguigno umano non deve servire di base,
di sostegno, il solo mondo esteriore cosi come serve di sostegno alla pianta;
questo mondo esteriore deve ancora essere prima trasformato per mezzo del
nutrimento. Come il corpo fisico dell’'uomo porta ancora in sé il corpo eterico e
il corpo astrale, cosi cio che scorre dentro per mezzo degli alimenti deve prima
essere trasformato, perché a quelle sostanze nutritive trasformate possa venire
incorporate cio che é lo strumento dell’Io umano.

Ma se ora possiamo anche dire, che questo organo fisico, questo strumento
fisico dell’Io umano viene determinate nel sistema polmonare dall’esteriore, esso
pero viene determinate dall’esteriore in modo, da essere appunto un organo
dell’uomo, un organo dell’organizzazione corporea umana. E ora dobbiamo
nuovamente distinguere cio che si avvicina all’uomo dal di fuori in forma di aria,
che viene inspirata, e che rende possibile all’'uomo di compenetrare il proprio
sangue direttamente di un ritmo esteriore, da ci0 che non si avvicina
direttamente allo strumento vivente dell’lo nell’organismo, al sangue, ma vi si
avvicina nel modo gia caratterizzato, cioe, per la via indiretta dell’anima — da
cio che I'uvomo dunque accoglie per il fatto, che egli riceve le impressioni del
mondo esteriore per mezzo dei sensi, e che questi sensi poi trasmettono pure le
loro impressioni fin sulla tavola del sangue. Potremo percio dire: 1’'uomo non
entra col mondo esteriore in diretto contatto soltanto materialmente per mezzo
dell’aria, in quanto questo contatto agisce dentro di lui fino al sangue: bensi egli
entra in contatto col mondo esteriore anche per mezzo dei suoi organi sensori in
modo, che questo contatto é anche di ordine non materiale, come si verifica nel
processo della percezione, che I’anima esplica, quando entra in rapporto col
mondo circostante. Qui abbiamo qualche cosa, che si riconnette come processo
piu elevato, al processo respiratorio; qualcosa come un processo respiratorio
spiritualizzato. Mentre per mezzo del processo respiratorio accogliamo
materialmente il mondo esteriore, nel processo percettivo — intendo ora per «



percezione » tutto quanto 1’uomo elabora di impressioni esteriori — accogliamo
invece nel nostro organismo qualcosa, che €é un processo respiratorio
spiritualizzato. E sorge ora la domanda: “come collaborano questi due processi?”
Poiché nell’organismo umano ogni cosa deve agire sull’altra, tutto deve
incontrarsi. Rappresentiamoci esattamente questa domanda; perché é essenziale,
che la si esamini con precisione.

Per poterci prospettare oggi questa risposta, in linea di ipotesi, é necessario,
che ci si renda chiaramente conto di come una collaborazione, una reciproca
azione possa verificarsi, fra tutto cio che agisce attraverso il sangue, fra quello
che il sangue é diventato per il fatto che tutti i processi si sono verificati sotto
I’impressione del sistema cosmico interiore, e ci0 che noi compiamo come
processo esteriore di percezione, Perché sebbene il sangue sia filtrato in modo, e
tante cose abbiano concorso a far si che esso é divenuto una sostanza tanto
mirabilmente organizzata da poter essere lo strumento del nostro Io, nondimeno
questo sangue, nell’organismo umano, é anzitutto una sostanza fisica, e
appartiene come tale al corpo fisico. Possiamo percio dire: a tutta prima sembra
esservi una grandissima distanza fra il sangue umano, cosi preparato, e tutto cio
che noi conosciamo quali nostri processi percettivi, come cio che I’anima
compie. E questa é una realta che non si puo negare; perché un uomo che volesse
negare, che vi sono percezioni, concetti, idee, sentimenti, impulsi volitivi, cosi
come Vi é una sostanza sangue, una sostanza nervi, una sostanza fegato e una
sostanza bile, sarebbe proprio un uomo che non sa pensare. Di come queste cose
stiano in rapporto fra di loro, — le varie concezioni del mondo potranno
disputare; per esempio, per decidere se i pensieri siano semplicemente azione
della sostanza nervosa, o di alcunché di simile; su questo possono cominciare a
discutere le concezioni del mondo. Ma nessuna concezione del mondo potra
mettere in discussione il fatto naturale, che la nostra vita animica interiore, la
vita del nostro pensiero, la vita del nostro sentimento, tutto cio che si edifica
sulla base delle percezioni e delle impressioni esteriori, rappresenti una realta a
sé. Notate bene: io non dico una (realta separata assoluta », ma una « realta a sé
», perche niente v’ha di “isolato” nel mondo. Con « realta a sé » s’intende
soltanto indicare, cio che puo essere osservato realmente entro il nostro sistema
cosmico, e a ci0 appartengono tutti i pensieri, sentimenti, ecc. cosi come lo
stomaco, il fegato e la bile. Ma un’altra cosa puo colpirci, quando queste due
realta stanno I’una accanto all’altra; da una parte tutto cio che in sé é materiale,
fisico, per quanto accuratamente filtrato, come il sangue — dall’altra parte, cio
che sembra, a tutta prima, di non avere a che fare con alcunché di fisico, cioe, il
contenuto dell’anima, i sentimenti, i pensieri ecc. Ed effettivamente la vista di
questi due generi di realta presenta all’'uomo tali difficolta, che su di esse sono



state date svariatissime risposte, dalle concezioni del mondo piu diverse.

Vi sono delle concezioni del mondo che ritengono vi sia una influenza
immediata dell’elemento anima, pensiero e sentimento sulla sostanza fisica, in
certo qual mo do come se il pensiero potesse agire direttamente sulla sostanza
fisica. A queste concezioni se ne oppongono delle altre, che ritengono, che
pensieri, sentimenti, ecc. siano semplicemente prodotti di processi fisico-
materiali. La disputa fra queste due concezioni é stata importante e si e svolta
per lunghe epoche nel mondo esteriore — non pero nel campo dell’occultismo,
perché per esso questa e disputa di parole vuote. E quando finalmente non se ne
arrivava a capo, e sorta nei tempi piu recenti un’altra opinione, che porta lo
strano nome di « parallelismo psico-fisico ». In proposito permettetemi di dire:
che non sapendo i litiganti come arrivare a decidere quale delle due idee fosse
giusta: se € lo spirito che agisce sui processi corporei, o se sono i processi
corporei che agiscono sullo spirito — hanno voluto supporre che si tratti di due
processi, che scorrono paralleli. Dicono: Mentre 1’uomo pensa, sente ecc. si
svolgono, nei suoi sistemi di organi fisici, dei determinati processi paralleli; la
percezione: « io vedo rosso», corrisponderebbe dunque a un qualche processo
materiale. Ma dicono soltanto che esso « corrisponde ». Questo é difatti un
espediente, che permette di sorvolare tutte le difficolta, in quanto non le supera,
ma le toglie di mezzo. E tutte le dispute che si sono svolte su questo argomento,
e anche I’impotenza del parallelismo psico-fisico, risultano dal fatto, che si vuol
giudicare di queste questioni sopra un terreno, sul quale non si possono
assolutamente decidere. Abbiamo a che fare con processi non materiali, quando
vogliamo considerare le attivita della nostra vita ani- mica come vita interiore; e
abbiamo a che fare con processi materiali, quando dirigiamo le nostre
osservazioni su cio che vi ha di piu organizzato, il sangue. Se si pongono
semplicemente di fronte queste due cose — attivita fisica e attivita animica — e
con la riflessione si vuole arrivare a conoscere la loro reciproca azione, si arriva
a un bel nulla. Per mezzo della riflessione si puo escogitare ogni specie di
soluzione o di non-soluzione arbitraria. Non si potranno decidere queste
questioni, se non dopo aver acquistato una conoscenza superiore, che non si
arresta, ne alla vista fisica del mondo esteriore, ne al pensiero legato al semplice
mondo esteriore fisico; ma che si eleva, in certo qual modo, a cio che conduce a
trascendere il fisico — e anche a cio, che dalla nostra vita animica interiore, che
sperimentiamo nel mondo fisico, conduce fuori, nel mondo superfisico. Da una
parte, da quella materiale, dobbiamo salire al supersensibile, al supermateriale;
pero anche dalla nostra vita animica dobbiamo risalire al superfisico, vale a dire
a cio, che sta a base della nostra vita animica nel mondo superfisico; perché la
nostra vita animica, con tutti i sentimenti ecc. la sperimentiamo nel mondo



fisico. Dobbiamo percio salire da due parti a un mondo superfisico.

Per salire dalla parte materiale nel mondo superfisico occorrono quegli
esercizi dell’anima, che rendono possibile all’'uomo di guardare dietro a cio che
é esteriormente sensibile, dietro al velo, del quale ieri ho parlato, e nel quale
stanno intessute le impressioni dei nostri sensi. Tali impressioni sensorie le
abbiamo del resto anche dinanzi a noi, se consideriamo 1’intero organismo
umano esteriore. E anche quando discendiamo a cio che vi ha di piu sottile
nell’organismo umano, al sangue, abbiamo in esso tuttavia a che fare soltanto
con I’elemento fisico — sensibile, se lo consideriamo con i sensi fisici, o per lo
meno con gli strumenti e i metodi della scienza esteriore; la quale ci darebbe
un’immagine siffatta del sangue, se un occhio esteriore lo potesse vedere
direttamente Abbiamo dunque detto che I'uomo, per mezzo di quegli esercizi
dell’anima che conducono su nei mondi supersensibili, puo penetrare nei
sottostrati del mondo fisico, nel supersensibile dell’organismo umano. Come
supersensibile dell’organismo umano ci si presenta allora per primo, cio che
chiamiamo il « corpo eterico ». Questo corpo eterico (lo esamineremo ancora piu
esattamente dal punto di vista occulto fisiologico) e un’organizzazione
supersensibile, che dobbiamo rappresentarci dapprima semplicemente come la
sostanza fondamentale supersensibile, dalla quale 1’organismo sensibile
dell’uomo trae la propria organizzazione, e della quale esso € un’impronta. Di
questo corpo eterico, naturalmente, anche il sangue e un’impronta. Abbiamo ora
qui dunque, sol che guardiamo di un grado dietro all’organismo umano, un
supersensibile nel corpo eterico umano; e ora ci si puo chiedere: possiamo
arrivare a questo supersensibile anche dall’altra parte, dalla parte animica, da cio
che noi sperimentiamo nelle nostre sensazioni, pensieri e sentimenti, che ci
edifichiamo sulla base delle impressioni del mondo esteriore?

Abbiamo visto, che non possiamo avvicinarci direttamente fino all’organismo
fisico; urtiamo contro fisicita e materialita. Possiamo avvicinarci all’organismo
eterico? Orbene, direttamente, cosi come abbiamo la nostra vita animica, non
possiamo avvicinarci subito all’organismo eterico. — Se noi lavoriamo nella
nostra anima, succede, che riceviamo dapprima le impressioni esteriori; sui sensi
agisce il mondo esteriore, poi elaboriamo le impressioni esteriori nella nostra
anima. Ma facciamo anche di pit; immagazziniamo queste impressioni ricevute
dentro di noi. Riflettete soltanto sul semplice fenomeno della memoria, del
ricordo, quando vi ricordate di qualcosa che avete conseguito vari anni prima: in
tal caso delle impressioni si sono formate sulla base delle percezioni esteriori,
che voi avete elaborate, e che oggi traete su dai sostrati della vostra anima; ce ne
affiora oggi il ricordo, per esempio, di qualcosa di molto semplice: il ricordo di
un albero o di un odore. In questo caso dovete dire: che nella vostra anima avete



immagazzinato, cio che vi ha potuto rimanere dell’impressione esteriore e della
sua elaborazione animica, che puo formare il ricordo in noi. Ora, pero,
I’osservazione da acquistarsi per mezzo dell’esercizio dell’anima, della vita
animica stessa, ci mostrera, che nel momento in cui la nostra vita animica arriva
a tanto da potere immagazzinare delle rappresentazioni mnemoniche, 1’azione
che esercitiamo con le nostre esperienze animiche non agisce soltanto nel nostro
[o. Dapprima ci presentiamo col nostro Io di fronte al mondo esteriore,
accogliamo da esso delle impressioni nel nostro Io, e le elaboriamo nel corpo
astrale. Ma se si elaborassero soltanto nel corpo astrale, noi dimenticheremmo
subito tutto. Quando si trag-gono delle conclusioni, si lavora nel corpo astrale,
ma se le impressioni si raffermano in noi in modo, che dopo qualche tempo, —
magari anche dopo pochi minuti, si possano di nuovo ricordare, allora, le
impressioni che abbiamo acquistate per mezzo del nostro o, e che abbiamo
elaborate per mezzo del nostro corpo astrale, vengono da noi impresse nel nostro
corpo eterico: di guisa, che nelle rappresentazioni della memoria abbiamo
impresso dall’Io fin dentro al corpo eterico, cio che abbiamo sperimentato come
attivita ani- mica nel contatto col mondo esteriore. Se dunque abbiamo qualcosa,
che come dalla nostra anima imprime nel corpo eterico le nostre
rappresentazioni mnemoniche, e se riconosciamo d’altra parte il corpo eterico
come la piu vicina espressione supersensibile del nostro organismo, chiediamo
ora: come succede questo processo d’impressione? Insomma, se 1’'uomo elabora
le impressioni esteriori, ne fa delle rappresentazioni mnemoniche e cosi le spinge
innanzi fin dentro al suo corpo eterico, come succede poi, che effettivamente, cio
che viene anzitutto elaborato dal corpo astrale e che ora si avvicina al corpo
eterico, viene da lui portato veramente dentro al corpo eterico? Come ve lo puo
trasmettere?

Questo passaggio succede in modo molto strano. Se noi — ci troviamo ora
dentro il corpo eterico umano — consideriamo anzitutto telematicamente il
sangue, che scorre attraverso il cuore, e concepiamo questo sangue come
I’espressione esteriore fisica dell’lo umano, vediamo come I’lo lavora, come
accoglie in corrispondenza con il mondo esteriore le impressioni e le condensa
fino a farne delle rappresentazioni mnemoniche; e vediamo effettivamente allora
che in quei processi il nostro sangue non soltanto ¢ attivo, ma che nell’intero suo
corso, sopratutto verso I’alto — meno verso il basso — stimola ovunque il corpo
eterico; di guisa che dappertutto vediamo svilupparsi nel corpo eterico delle
correnti, le quali seguono un corso ben determinato, e sembrano volersi
connettere al sangue dal cuore verso I’alto, e dirigersi verso la testa. E nella testa
esse si raccolgono, — si raccolgono a un dipresso — se mi € permesso servirmi
di un paragone esteriore — come si raccolgono le correnti dell’elettricita,



quando si dirigono verso una punta, posta di fronte a un’altra punta, a pareggiare
Ielettricita positiva con la negativa. Da quel punto di concentrazione, se
guardiamo occultamente e con I’anima a cio esercitata, vediamo le forze eteriche
concentrate come sotto fortissima tensione; vediamo quelle forze eteriche che
vengono suscitate dalle impressioni, le quali ora vogliono diventare delle
determinate rappresentazioni, delle rappresentazioni mnemoniche, e vogliono
imprimersi nel corpo eterico. — Ora disegnero gli ultimi derivati delle correnti
eteriche verso il cervello e questo condensarsi, a un dipresso, come veramente si
presenta: vediamo qui una potente tensione, che si raccoglie in un punto e dice a
se stessa: « io voglio entrare ora nel corpo eterico! » proprio come quando
Ielettricita positiva e I’elettricita negativa si devono compensare. Vediamo
allora certamente, da quella parte del corpo eterico che appartiene al resto
dell’organizzazione corporea, delle altre correnti che muovono incontro alle
prime; queste

altre correnti emanano particolarmente dal petto inferiore, ma anche da vasi
linfatici e da altri organi, e si raccolgono in guisa, da contrapporsi, in certo qual
modo, alle prime. Abbiamo cosi nel cervello, quando si vuole formare una
rappresentazione mnemonica, due correnti eteriche a massima tensione che si
contrappongono, — uno da sotto, 1’altra da sopra — come due correnti elettriche
a massima tensione che si contrappongono;e quando fra queste due correnti si
verifica un pareggio, vuol dire che una rappresentazione e diventata mnemonica,
e si e incorporata nel corpo eterico.

Tali correnti supersensibili nell’organismo umano si esprimono sempre per il
fatto, che si creano anche un organo fisico sensibile, che dobbiamo anzitutto
considerare come una densificazione sensibile. Abbiamo dunque un organo in
noi, che si trova nel centro del cervello, e che é I’espressione fisico-sensibile per
cio che si vuol formare come rappresentazione mnemonica; a questo organo si
contrappone un altro organo nel cervello. Questi due organi nel cervello umano
sono l’espressione sensibile fisica per queste due correnti nel corpo eterico



umano; sono, per cosi dire, come degli

ultimi indizi per segnalare che tali correnti si verificano nel corpo eterico.
Delle correnti siffatte si condensano, in certo qual modo, cosi fortemente, che
esse afferrano la sostanza corporea umana e ne fanno, condensandola, questi
organi; di guisa che abbiamo effettivamente 1’impressione, come se le chiare
correnti eteriche di luce scorressero da un organo nell’altro — e si riversassero
sul corpo eterico umano.

Questi organi esistono nell’organismo umano; uno di essi e la glandula
pineale, 1’altro e la cosiddetta glandula pituitaria « ipofisi » ed « epifisi ». Qui
avete, in un posto ben determinate dell’organismo fisico, 1’espressione esteriore
fisica per la collaborazione dell’animico col corporeo!

Questo € cio che vi ho voluto dare anzitutto come descrizione preliminare in
questa conferenza, domani proseguiremo piu oltre il nostro esame.

E’ sempre importante fissare con precisione questi pensieri, che possiamo
sempre investigare nel supersensibile, e chiedere: esiste pure una espressione fi-
sica per il supersensibile? Abbiamo visto, che questa espressione sensibile per il
supersensibile esiste assolutamente. Ma come qui si tratta della porta di accesso
dal sensibile al supersensibile, comprenderete facilmente, che questi organi, per
la scienza esteriore, sono organi molto discutibili, e che da essa non si potranno
avere su questi organi che notizie insufficienti.



[ SISTEMI SUPERSENSIBILI DI
FORZE

Prima di proseguire il nostro studio, mi propongo oggi di esporre alcuni
concetti, dei quali dovremo valerci nel corso ulteriore delle nostre spiegazioni.
E’ di speciale importanza che ci si intenda sul significato di cio, che nel senso
scientifico-spirituale antroposofico, si chiama un “ organo fisico”, o piuttosto «
I’espressione fisica di un organo » .Perché avete gia visto che, per esempio, si
puo parlare della milza in modo, da dire: che la milza fisica puo essere perfino
materialmente tolta o pure puo diventare inutilizzabile, senza che quello, che nel
senso antroposofico chiamiamo “ la milza”, venga distolta dalla sua attivita.
Dobbiamo dunque dire: quando nell’organismo viene tolto, allontanato tale
organo fisico, rimane tuttavia I’attivita, I’operosita interiore, che deve essere
esercitata attraverso quell’organo. Da questo gia vediamo — e vi prego
caldamente di applicare questo concetto a tutto cio che staro per dire — che, per
cosl dire, si potrebbe immaginare tutto cio che € visibile fisicamente, percepibile
fisicamente in un organo siffatto (perd non puo essere cosi per ogni organo),
come tolto, allontanato, e nondimeno la funzione, I’attivita di detto organo
continuerebbe a essere esercitata; di guisa che dobbiamo assegnare cio che in tal
caso rimane, al supersensibile dell’organismo umano. Generalmente, quando
parliamo nel senso della nostra scienza dello Spirito di organi come la milza, il
fegato, la cistifellea, i reni, i polmoni e simili, pronunciando questi nomi, non
intendiamo alludere anzitutto affatto a cio che si puo vedere fisicamente, ma
parliamo dei sistemi di forze, i quali sono veramente di natura supersensibile.
Quando percio parliamo di un organo quale appunto e la milza — da un punto di
vista spirituale-scientifico, dobbiamo anzitutto rappresentarci un sistema di forze
che non e esteriormente fisicamente visibile.

Rappresentiamoci dunque, in cio che ora disegnero, un sistema di forze, fisico,



non visibile. Questo sarebbe un sistema di forze che potrebbe essere visibile per
la sola vista chiaroveggente; un sistema siffatto sarebbe visibile, per esempio,
nella vicinanza della nostra milza, soltanto come sistema supersensibile di forze.
Se consideriamo, che nel vero organismo umano, quale ci sta dinanzi, questo
sistema supersensibile di forze e riempito di materia sensibile, dobbiamo
chiederci: come dobbiamo rappresentarci il rapporto di questo sistema
supersensibile di forze, con cio che e materia sensibile?

Credo non vi riuscira difficile di pensare che possano attraversare lo spazio
delle forze, che non siano fisicamente visibili. Basta por mente al fatto seguente:
chi, per esempio, non abbia udito mai parlare della reale esistenza dell’aria in
una bottiglia di acqua, rimane alquanto sorpreso, se poniamo una bottiglia da
acqua vuota sulla tavola e su di essa un imbuto, e versando rapidamente
dell’acqua nell’imbuto, tratteniamo 1’acqua nel medesimo, non potendo quella
scorrere nella bottiglia, perche piena di aria. Quell’uomo si accorgera allora, che
vi e pure alcunché di invisibile nella bottiglia, che trattiene I’acqua.
Immaginatevi che questo concetto venga alquanto esteso, e non vi sara difficile
di pensare, che lo spazio possa essere riempito di sistemi di forze, i quali
appunto siano anzitutto di natura supersensibile; — di tale natura supersensibile,
che non soltanto non e possibile di reciderli con un coltello, ma neppure di
offenderli quando, per esempio, si ammala una materia fisica, quale, quella dei
reni, che si trovi immagazzinata in quei sistemi di forze.

~ b’y \ Y
ﬁ‘\ '\/ w‘\,. X ‘x_ '\\ Wy NN
AN\ \



Dobbiamo dunque rappresentarci, che un siffatto sistema supersensibile di
forze sta in un rapporto tale con cio che noi vediamo come organo sensibile, che
la materia sensibile, la materia del mondo fisico, attirata dai punti di forza,
s’incastra e s’immagazzina dentro le linee di forza. Ed e appunto per mezzo di
questo immagazzinamento della materia fisica nel sistema superserisibile di
forze, che 1’organo diventa fisico, di guisa che possiamo dire: la ragione, per cui,
per esempio, al posto della milza e visibile un organo fisico sensibile, si e,
perché la, in un modo ben determinato, dei sistemi di forze riempiono lo spazio;
sistemi di forze che attraggono la materia in guisa, che essa vi si immagazzina
quale la vediamo nell’organo esteriore della milza, quando lo consideriamo per
via anatomica.

Cosi potete rappresentarvi i diversissimi organi dell’organismo umano;
dapprima sono disposti supersensibilmente, e poi, sotto I’influenza dei piu
diversi sistemi supersensibili di forze, sono riempiti di materia fisica. Percio in
questi sistemi di forze, che s’immagazzinano la materia fisica nei diversi punti
dell’organismo, dobbiamo vedere un organismo supersensible in sé
differenziato, e il quale nei modi piu diversi s’incorpora la materia fisica. In
questo modo abbiamo acquistato, non soltanto il concetto del rapporto fra i
sistemi supersensibili di forze e la materia fisica immagazzinata degli organi, ma
anche I’altro concetto, quello della nutrizione del complesso dell’organismo.
Perché questa nutrizione del complesso dell’organismo consiste appunto in
questo, che le sostanze nutritive accolte vengono preparate in modo, che e
possibile di avviarle verso i diversi organi, e che questi diversi organi
s’incorporano quindi le sostanze. In quale relazione questo concetto generate
della nutrizione — che si palesa come una forza di attrazione nei diversi sistemi
di organi verso le sostanze nutritive — stia alla creazione del singolo uomo, alla
storia embrionale prenatale del singolo uomo, lo vedremo nelle prossime
conferenze. Il concetto piu vasto della nutrizione e quello, che per mezzo di un
organismo supersensibile vengono assimilate nei modi piu diversi le singole
sostanze nutritive.

Ora dobbiamo renderci chiaramente conto, che il corpo eterico dell’uomo, che
dopo il corpo fisico e il piu vicino arto supersensibile nell’organizzazione uma-
na, e, come arto supersensibile, per cosi dire il piu grossolano; esso, pero, come
un archetipo supersensibile sta a base del complesso dell’organismo: e in sé
differenziato, e contiene i sistemi di forze piu vari, per incorporare in se nei modi
piu diversi le sostanze accolte per mezzo della nutrizione. Ma oltre a questo
organismo eterico, che possiamo considerare, in certo qual modo, come il piu
vicino archetipo della organizzazione umana, abbiamo ancora un arto superiore,
il cosiddetto corpo astrale. (Come queste cose concordino ci verra dimostrato



dalle prossime conferenze). Il corpo astrale e cio, che si puo inserire soltanto
quando sieno gia preparati, tanto I’organismo fisico, secondo la sua disposizione,
quanto pure 1’organismo eterico, secondo la sua disposizione. Esso e I’arto per il
quale occorre supporre gli altri due organismi; abbiamo poi 1’Io umano, di guisa
che mettiamo assieme 1’entita umana con questi quattro arti. — Possiamo ora
rappresentarci, che gia nel corpo eterico stesso vi sieno certi sistemi di forze, che
attirino a sé le masse alimentari e poi le plasmino nell’organismo fisico in ben
determinate modo. — Possiamo pero anche rappresentarci, che un sistema
siffatto di forze non sia determinato soltanto dal corpo eterico, bensi pure dal
corpo astrale, e che quest’ultimo vi mandi dentro le sue forze. Se dunque col
nostro pensiero prescindiamo dall’organo fisico, se pensiamo la materia fisica
come eliminata, abbiamo in primo luogo il sistema di forze eterico, poi quello di
forze astrale. il quale interpenetra a sua volta in modo ben determinato il sistema
di forze eterico. Veramente, ci potremmo pure rappresentare, che penetrino
dentro anche delle irradiazioni dall’To.

Vi possono ora essere degli organi incorporati nell’intero organismo di cui,
per esempio, la parte piu essenziale poggia sul fatto, che le correnti eteriche, in
ultima analisi, sono ancora ben poco determinate; di guisa, che se s’investigasse
lo spazio in cui vi e I’organo corrispondente, si troverebbe che, per cosi dire, la
parte eterica dell’organismo umano, in questa forma spaziale, € ben poco di per
sé stessa differenziata, contiene scarsi sistemi di forze, — ma che all’incontro,
queste scarse forze del corpo eterico subiscono I’influenza di forti forze astrali.
Allora, se la materia fisica s’incorpora in un organo siffatto, il corpo eterico non
esercitera che una minima forza d’attrazione, e la forza di attrazione principale
dovra allora essere esercitata sul relativo organo dal corpo astrale. E’, per cosi
dire, come se le sostanze adatte venissero portate dentro all’organo
corrispondente dal corpo astrale. Da questo vedete, che i rispettivi organi
dell’uomo hanno diversissimo valore. Vi sono organi, dei quali bisogna dire, che
essi sono principalmente determinati da sistemi di forze del corpo eterico; altri
ve ne sono maggiormente determinati da correnti o forze del corpo astrale,
mentre degli altri ancora sono determinati piuttosto da correnti dell’To. — Dai
vari particolari esposti nelle conferenze, potete gia dire, che specialmente quel
sistema di organi che conduce il nostro sangue, dipende essenzialmente dalle
irradiazioni che emanano dal nostro Io; che il sangue umano dunque sta
essenzialmente in rapporto con correnti e irradiazioni dell’To umano. Gli altri
sistemi di organi e i loro contenuti sono determinati nei modi piu vari dagli arti
super- sensibili della natura umana.

Ma puo presentarsi anche il caso inverso; quando cioe, prendiamo il corpo
fisico da per sé, il quale — a prescindere ora dai suoi arti superiori —



rappresenta pure un sistema di forze. Perché esso rappresenta anzitutto cio, che
si puo immaginare come costituito da tutte le sostanze che ha assorbite dal
mondo esteriore, le quali pure hanno portate in esso — sebbene trasformate — le
proprie forze interiori. — Il corpo fisico & dunque anche un sistema di forze: di
guisa che potete anche raffigurarvi il caso, che 1’organismo fisico, col suo
sistema di forze, reagisca a sua volta sul sistema di forze eteriche fin dentro al
sistema di forze astrali — o perfino dentro il sistema dell’Io. Ci possiamo non
soltanto rappresentare. che il sistema di forze eterico venga afferrato da quello
astrale o dal sistema dell’lo, ma e altrettanto possibile, che vi siano sistemi di
organi vincolati in modo speciale anche da parte dei sistemi fisici di forze, di
guisa che questi ultimi sarebbero in questo caso preponderanti. Tali sistemi di
organi, in cui il corpo fisico e preponderante, che, dunque, subiscono soltanto in
minima misura I’influenza degli arti superiori dell’organizzazione umana, — ma
d’altra parte subiscono, in modo piu forte, I’influenza delle leggi interiori del
corpo fisico, — sono sopratutto quei sistemi di organi, che servono, in senso piu
esteso, come organi di secrezione, come organi glandulari, o in generale come
organi di secrezione. Tutti gli organi di secrezione, gli organi che secernono
direttamente le sostanze nell’organismo umano, vengono principalmente
stimolati a queste secrezioni di sostanze — dunque a un processo, che ha la sua

importanza essenziale semplicemente entro il mondo fisico — dalle forze
dell’organismo fisico.
Sempre, ovunque nell’organismo umano vi sieno di questi organi — se

destinati sopratutto a servire nell’organismo fisico alla secrezione delle sostanze
— dobbiamo renderci chiaramente conto, che tali organi, per causa della loro
malattia o del loro allontanamento — dunque della loro inutilizzabilita per un
determinate scopo — portano I’organismo a decadenza, di guisa che questo, se
tali organi gli vengono tolti, non puo appunto piu svilupparsi in modo adeguato.
In un organo come la milza, della quale ieri abbiamo potuto dire che nelle sue
funzioni subisce I’influenza della malattia o di altri casi di inutilizzabilita meno
degli altri organi, potete vedere, che essa subisce in special modo I’influenza
delle parti supersensibili della natura umana, del corpo eterico, sopratutto pero
del corpo astrale. E negli altri organi vedete, che il sistema fisico di forze
predomina. La glandula tiroidea, che in casi di speciali malattie s’ingrossa e
diventa il cosiddetto gozzo, puo esercitare sull’intero organismo un’azione molto
dannosa, perché ha da esplicare la sua attivita in modo, che il processo fisico,
che vien da essa compiuto nel mondo fisico e assolutamente essenziale per la
conservazione del complesso dell’organismo u- mano.

Ora vi possono essere degli organi che dipendono in sommo grado dagli altri
sistemi supersensibili di forze dell’organizzazione umana, ma che tuttavia sono



vincolati nell’organismo fisico, e stimolati dalle forze di quest’ultimo a
secernere le sostanze. Un organo siffatto, per esempio, e il fegato, cosi pure i
reni. Questi sono organi, i quali, proprio come la milza, dipendono dagli arti
supersensibili dell’organizzazione umana, dal corpo eterico e dal corpo astrale;
pero essi sono avvinti dalle forze dell’organismo fisico, la loro azione € tratta giu
fino alle forze dell’organismo fisico. Per questi organi, percio, ¢ molto piu
importante che, come organi fisici, si trovino nell’organismo umano in
condizione sana, che non per altri organi, quale per esempio la milza, nella quale
il fisico conta assai poco, in confronto della parte di gran lunga preponderante di
cio che proviene dalle altre membra dell’organizzazione umana. Di guisa che
nella milza abbiamo un organo, del quale possiamo dire: « & un organo molto
spirituale »; cioe, la parte fisica di quest’organo rappresenta una minima parte
della sua importanza. Questa e la ragione, per cui la milza, in tutte le epoche,
nella letteratura occulta proveniente da circoli dove veramente si sapevano
queste cose, e considerata un organo particolarmente spirituale ed e descritta
come tale.

Abbiamo ora acquistato, per cosi dire, il concetto di un « organo nel suo
complesso ». Un organo, come tale, pub essere considerate un sistema
supersensibile di forze; pero negli organi vengono immagazzinate, in certo qual
modo, le sostanze fisico-sensibili, per mezzo di tutto il processo nutritivo. Un
altro concetto che dobbiamo acquistare ¢ il seguente: che cosa significa in genere
per I’uomo, sia I’assorbimento di una sostanza, o pure quell’assorbimento che
viene effettuato a mezzo della nostra attivita animica, per esempio, nel
percepire? E che cosa significa la secrezione di una sostanza?

Prendiamo dapprima come punto di partenza il processo di secrezione nella
piu larga sua estensione. Sappiamo che dai mezzi nutritivi accolti viene separata
gran parte della sostanza. Sappiamo pure, che viene in- oltre separato
dall’organismo umano 1’acido carbonico, per mezzo dei polmoni; dopo che il
sangue e stato mandato dal cuore attraverso ai polmoni, per rinnovarsi, 1’acido
carbonico viene eliminato. Abbiamo poi un altro processo di secrezione
attraverso i reni, e un altro ancora attraverso la pelle. Con quest’ultimo, il quale
— se vogliamo ancora procedere schematicamente — si svolge anzitutto nella
formazione del sudore, ma anche in tutto cio che come processo di secrezione
deve esplicarsi attraverso la pelle, abbiamo, per cosi dire, indicato quelle
secrezioni, che si svolgono nell’uomo nella sfera pm esteriore, nella periferia piu
esteriore del suo corpo. Ora chiediamo: quale importanza un processo di
secrezione ha in generale per 'uomo?

Potremo renderci chiaramente conto dell’importanza di un processo di
secrezione soltanto nel modo seguente. Vedete, senza dei concetti come quelli



che oggi svilupperemo, non si puo in genere arrivare a capo di niente
nell’osservazione dell’organismo umano. Per guidare gradualmente le nostre
idee alla natura essenziale di un processo di secrezione, vorrei prima esporre un
altro concetto, il quale non ha veramente che una lontana somiglianza con il
processo di secrezione, ma che tuttavia ci puo condurre ad esso: il processo,
cioe, del diventare consapevoli di noi stessi. — Riflettete come, in ultima analisi,
potete pur dirvi: che esiste un modo di diventare consapevoli di se stessi. Se
entrate senza precauzione in un ambiente e urtate contro un oggetto esteriore,
direte: che avete urtato contro quell’oggetto. Questo “urtare” e, in fondo, un
diventare consapevoli di se stessi; lo €, in quanto I’evento che cosi si ¢ compiuto,
e veramente diventato un evento interiore. Difatti, che cosa e per voi ’urto
contro un oggetto estraneo? E’ causa che vi fate male, e causa di un dolore. Il
processo del dolore si svolge completamente nella vostra interiorita. Viene
dunque provocato un procedimento interiore dal fatto, che vi siete messo in
contatto con un corpo estraneo, e che il corpo estraneo pone un ostacolo sulla
vostra via. Il diventare consapevoli di questo ostacolo e cio, che provoca poi il
processo interiore, che sorge come “dolore” nell’urtarsi. In fondo potete
facilmente rappresentarvi, che, in genere, altro non vi occorre di sapere, per
sperimentare il divenire consapevole di voi stessi, che 1’azione — il dolore
dell’urto contro un oggetto esteriore. — Rappresentatevi di urtare all’oscuro
contro un oggetto, che non sapete quale sia, e di urtarvi con tale forza, che non
arrivate neppure a capire che cosa possa essere, ma sentite soltanto 1’azione del
dolore; avete allora sentito 1’urto, nella sua azione, in modo, che sperimentate in
voi stesso un processo interiore. Voi non sperimentate altro che un procedimento
interiore, se vi raffigurate 1’urto in modo, che esso si verifichi al buio, e che ne
sperimentiate I’azione del dolore. Dite allora indubbiamente: “io ho urtato contro
qualche cosa”, questa e pero, piu o meno, una conclusione incosciente della
esperienza interiore sull’oggetto esteriore.

Da questo potete vedere, che 1I’uomo diventa consapevole della propria
interiorita, in quanto “incontra resistenza”. Dobbiamo acquistare questo
concetto: che ci si accorge, si sperimenta ’interiore, si e riempiti di vere
esperienze nell’ interiore per il fatto, di incontrare resistenza. Questo € un
concetto, che, vorrei dire, ho sviluppato all’ingrosso per potere da esso passare
ad un altro concetto: a quello, cioe, delle secrezioni nell’organismo umano.
Raffiguriamoci che I’organismo umano accolga in se in un modo qualsiasi, in un
sistema di organi, una data sostanza, e che questo sistema sia costituito in modo,
che per mezzo della propria attivita segreghi qualcosa dalla sostanza che ha
accolta; la separi per cosi dire, la tolga dal complesso della sostanza, di guisa che
poi, per mezzo dell’attivita dell’organo, I’insieme della sostanza si divida, in



certo qual modo, in una parte sottile, filtrata, e in un’altra parte piu grossolana,
che viene scartata. Si verifica dunque una differenziazione della sostanza accol-
ta, che si risolve in una sostanza piu utilizzabile per essere accolta da altri organi
— e in un’altra sostanza, che viene segregata e poi scartata. Qui, a questo punto,
dove — e ora possiamo adoperare il termine — le parti inutilizzabili della
sostanza vengono respinte a differenza di quelle utilizzabili, qui avete un caso di
urto simile a quello, che ho descritto all’ingrosso, dell’urto contro un oggetto
esteriore: la corrente complessiva della sostanza urta, per cosi dire, quando si
avvicina a un organo, contro una resistenza; essa non puo rimanere cosi, deve
modificarsi; viene ad essa detto, in certo qual modo, dall’organo: « non puoi
rimanere quale tu sei, devi trasformarti ». Supponiamo che una sostanza siffatta
vada nel fegato, la le vien detto: « tu devi trasformarti »; le viene dunque opposta
una resistenza; essa deve essere adoperata piu oltre come sostanza diversa, e
deve respingere delle determinate parti di sé medesima. Nel nostro organismo
succede, che la sostanza osserva: “qui vi e resistenza!”. Tali «resistenze» si
trovano nel complesso dell’organismo negli organi piu diversi. E per il fatto, che
nel nostro organismo si verificano in generale delle secrezioni, e che abbiamo
degli organi di secrezione, e data la possibilita, che il nostro organismo sia una
entita in sé stessa chiusa, che sperimenta sé stessa. Perché un’entita puo
sperimentare se stessa soltanto per il fatto, che con la sua vita urta contro una
resistenza. Cosl nei processi di secrezione abbiamo dei processi importanti della
vita umana — cioe, quei processi, per mezzo di cui 1’organismo vivente si
chiude in se stesso. L’uomo non sarebbe un essere in se racchiuso, se tali
processi di secrezione non vi fossero.

Pensate ora, che la corrente di nutrizione, o la corrente di ossigeno che
abbiamo accolte in noi dovessero passare per l’organismo umano come
attraverso un tubo. Se dagli organi non venisse opposta resistenza succederebbe
che 1’organismo umano non potrebbe avere esperienza di sé stesso; ma si
sperimenterebbe soltanto come appartenente al complesso del grande mondo. Ci
potremmo certo anche immaginare il caso, che si presenti entro I’organismo
umano una forma piu grossolana di resistenza, che, per cosi dire, la sostanza
stessa appunto urti contro una solida parete, e debba retrocedere in sé stessa. Ma
questo non produrrebbe niente per 1’esperienza interiore dell’organismo umano;
perché se una corrente di nutrizione o una corrente di ossigeno passa attraverso
’organismo umano entrando da una parte e uscendo dall’altra, e come attraverso
un tubo, viene in sé medesima riflessa, cio, non produce effetto alcuno per lo
sperimentare interiore dell’organismo umano. Che sia cosi gia lo potete rilevare
dal fatto, che quando nel nostro sistema nervoso riusciamo a far si, che una
rappresentazione torni indietro in sé stessa, noi solleviamo appunto il nostro



sistema nervoso al di sopra dell’esperienza interiore dell’organismo umano. Non
vi e percio differenza, se e per via di completa riflessione — o per causa di un
semplice passaggio — che I’organismo umano non viene toccato dalle correnti,
che dal di fuori entrano in esso. Cio che da all’organismo umano la possibilita di
sperimentare se stesso, sono le secrezioni. — Se considerate quell’organo, che
abbiamo dovuto indicare, come I’organo centrale per 1’organismo umano,
I’organo del sangue, e vedete come da un canto rinnovi continuamente il sangue
con I’accogliere dell’ossigeno, e se voi scorgete nell’organo del sangue lo
strumento dell’lo umano, potete dire a voi stessi: se il sangue attraversasse 1’or-
ganismo umano senza modificarsi, non potrebbe in tal caso essere 1’organo
dell’lo umano, che e nel senso piu assoluto, cio che permette all’'uomo di
sperimentare interiormente sé stesso. Soltanto per il fatto, che il sangue subisce
in sé delle modificazioni, e ritorna diverse, dunque, che si verifica una
separazione del sangue alterato, per questo fatto soltanto é possibile, che I’'uomo
non solo abbia 1’lo, ma che egli anche lo possa sperimentare con 1’aiuto di uno
strumento fisico-sensibile.

Da tutto cio ci e dunque risultato il concetto della “secrezione”. E ora dovremo
chiederci: di che si tratta

nei riguardi di quella secrezione, di cui prima abbiamo parlato, come
appartenente alla periferia esteriore dell’organismo umano? — Non ci sara
difficile di rappresentarci, che il complessivo organismo dell’'uomo debba agire
in modo, che questa secrezione alla periferia possa appunto verificarsi. A tal fine
occorre, che alle complessive correnti dell’organismo umano venga contrapposto
un organo, che stia in rapporto appunto con questo processo periferico di
secrezione. E questo organo — potete facilmente indovinarlo — e la pelle nel
senso piu lato, con tutto cio che ad essa appartiene; essa e al contempo cio che
presenta direttamente allo sguardo umano quello che noi consideriamo
essenziale della forma dell’uomo. Se dunque ci rappresentiamo che 1’organismo
umano puo sperimentare sé stesso nella sua periferia esteriore soltanto per il
fatto, che 1’organo della pelle e stato da esso contrapposto alle complessive sue
correnti, dobbiamo scorgere nella peculiare formazione della pelle, una delle
espressioni della piu intima forza dell’organismo umano.

Ora dovremo chiederci: come dobbiamo rappresentarci questo organo della
pelle? Come dobbiamo rappresentarci la pelle con tutto cio che ad essa
appartiene? Vedremo in seguito, cio che singolarmente vi « appartiene», ma oggi
ci limiteremo a caratterizzare questi rapporti nel loro complesso. — Dobbiamo
anzitutto renderci chiaramente conto, che in cio che appartiene al nostro
sperimentare cosciente e di cui possiamo ancora avere conoscenza per mezzo di
una qualsiasi auto-osservazione, non e compresa quella formazione, che poi



viene a esprimersi nella forma della nostra pelle nostra pelle.

/e

Dis. 18

Perfino quando noi ancora collaboriamo alla formazione del nostro corpo
esteriore, questo collaborare e tuttavia tale, che si sottrae — si potrebbe dire —
nel « modo piu completo » al diretto arbitrio. Certamente, nei riguardi della
mobilita della superficie del nostro corpo, e nei riguardi del giuoco della nostra
espressione, dei nostri gesti ecc. abbiamo un’influenza, che ancora rientra in
quello che possiamo chiamare la nostra attivita cosciente; ma sulla formazione di
quella superficie non abbiamo influenza alcuna. Si deve naturalmente ammettere
che I’'uomo, con la sua vita interiore fra nascita e morte, ha una certa influenza,
entro stretti limiti, sulla sua forma esteriore corporea. Di questo ognuno puo
convincersi, che abbia conosciuto un uomo a una determinata eta della sua vita
— e poi lo riveda forse dopo dieci anni, specialmente se quest’'uomo ha
attraversato durante quei dieci anni delle esperienze interiori profonde,
sopratutto delle esperienze di conoscenza — non di quelle esperienze di cono-
scenza, che sono oggetto della scienza esteriore, ma di quelle, che costano
sangue, che sono collegate con I’intera intima vita del nostro destino. Allora
vediamo indubbiamente, come entro stretti limiti la fisionomia si trasformi, e
come dunque I’'uomo abbia, sotto un certo riguardo, influenza, entro quei limiti,
sulla formazione del suo corpo. Ma non I’ha che in minima misura, e questo
ognuno lo deve ammettere; perche 1’elemento principale nella formazione
umana non é lasciato al nostro arbitrio attraverso cio che ci arriva per mezzo
della nostra coscienza. Nondimeno d’altra parte dobbiamo dire: 1’intera figura
umana e adattata all’entita umana. E chi approfondisce 1’argomento non potra
mai rappresentarsi, che cio che chiamiamo 1’intero ambito delle facolta umane,
potrebbe svilupparsi in un essere di figura diversa da quella umana nel mondo
fisico. Tutte le facolta che vi sono nell’ uomo dipendono da questa figura umana.



Raffiguratevi che, per esempio, 1’0sso frontale si trovi, rispetto al complesso
dell’organismo, in una posizione qualsiasi diversa da quella in cui si trova — e
che vi dobbiate rappresentare che quest’altra posizione dell’osso frontale, questa
modificazione della figura, presupponga facolta e forze affatto diverse
nell’'uvomo. Su questo si possono fare degli studi nell’ambito dell’umanita,
rendendosi conto, come negli uomini siano diverse le facolta col differire della
forma esteriore della testa, o di altri organi. Dobbiamo dunque formarci un
concetto dell’adeguamento della figura umana al complesso dell’entita umana;
della completa corrispondenza della figura esteriore, col complesso dell’interiore
entita dell’uomo. Cio che risiede nelle forze di questo adattamento non ha nulla a
che fare con cio, che rientra nell’attivita che I’'uomo puo abbracciare con la sua
coscienza. Ma poiché la figura dell’'uomo sta in rapporto con la sua attivita
spirituale e anche con la sua vita animica, cosi sarete costretti a rappresentarvi,
che nelle forze che effettuano la figura dell’uomo, vi sono altre forze, che da
un’altra parte si muovono incontro, in certo qual modo, alle forze che 1’'uomo
stesso sviluppa entro la sua figura. Abbiamo cosi le forze dell’intelligenza, le
forze del sentimento, le forze affettive ecc.; queste 1’uomo le puo sviluppare nel
mondo fisico sol perché e dotato della speciale sua figura. Occorre che questa
figura gli venga data. Dunque a quella parte delle nostre facolta, che ha bisogno
di quella figura, quest’ultima deve venir preparata — se mi e permesso di
esprimermi cosi — da forze del medesimo genere, le quali edificano prima
dall’altra parte questa figura, per poter poi essere impiegate in cio, a cui devono
appunto essere impiegate. Non e difficile di crearsi questo concetto, basta
pensare a quanto segue: se abbiamo una macchina che viene adoperata per un
attivita intelligente, e volta a un determinato fine, abbiamo anzitutto a che fare
con la macchina e con quella sua particolare attivita; ma perché la macchina sia
creata, € necessario, che prima delle attivita affini siano esplicate, per
organizzare le parti della macchina e dare all’intera macchina la sua forma;
queste devono essere attivita uguali a quelle che poi vengono esplicate dalla
macchina. Cosi dobbiamo dire: se abbiamo dinanzi a noi una macchina, essa e
per noi assolutamente meccanicamente spiegabile; ma il fatto che la macchina
corrisponde al suo scopo, ce lo dobbiamo rappresentare in modo, che essa sia
stata creata per virtu di una attivita spirituale, che abbia previsto questo scopo.
Questa attivita spirituale si é bensi ritirata — . non e necessario ricorrere ad

essa per spiegare la macchina in modo scientifico; ma essa sta dietro alla
macchina, essa 1’ha creata.

Cosi pure possiamo dire: tutto cio che come sistemi di forme vi e nella
formazione del nostro organismo, ci occorre in prima linea per sviluppare come



uomini le nostre facolta e le nostre forze. Ma dietro a questa formazione
dell’'uvomo vi devono essere delle forze plasmatrici, formative, che si trovano
altrettanto poco nelle forme plasmate e completate quanto nella macchina il
costruttore della medesima. — Con questa idea vi riuscira chiaro anche qualcosa
d’altro. Un pensatore materialista potrebbe venire a dire: a che cosa serve
supporre 1’esistenza di forze e di entita intelligenti dietro a cio che forma il
nostro mondo fisico? Possiamo spiegare il mondo fisico di per se stesso, con le
sue proprie leggi; un orologio, una macchina, puo venire spiegata dalle sue
proprie leggi! Qui ci troviamo certamente a un punto dove da ogni parte
vengono commessi grandi errori, anche da parte antroposofica, e da coloro, che
stanno sul terreno di una concezione spirituale del mondo. Se, per esempio, una
concezione del mondo secondo la scienza spirituale volesse negare, che
I’organismo umano, quale ci sta dinanzi, — consideriamolo ora secondo la sua
forma — si possa spiegare meccanicamente, 0 meccanisticamente per mezzo
delle sue proprie leggi, cio sarebbe naturalmente andare troppo oltre e del tutto
ingiustificato. L’organismo umano e in tutto e per tutto spiegabile con le sue
proprie leggi, cosi come 1’orologio. Ma dal fatto, che 1’orologio si possa spiegare
con le sue proprie leggi, non consegue che dietro al- I’orologio non vi sia stato
I’inventore dell’orologio. — Dunque questa obbiezione, che puo essere sollevata
da parte materialistica, cade, perché bisogna ammettere: che cosi come
I’organismo umano sta dinanzi a noi, esso deve essere spiegato con le sue
proprie leggi.

Se dunque pensiamo in modo spirituale-scientifico dobbiamo cercare
anzitutto, dietro alla complessiva figura dell’'uomo, le entita formative, cio
dunque, che sta a base del complesso dell’entita umana. Se vogliamo ora
formarci un concetto di come questa forma umana sia stata, in genere, costituita,
dobbiamo raffigurarci, che da un canto, essa e stata effettuata dal fatto, che le
forze che danno la forma si sviluppano e nell’edificare la forma umana si
chiudono anzitutto esse stesse dentro a questa forma umana, al limite di essa. —
Nella formazione della pelle ci viene dunque presentato, in larga estensione nello
spazio, cio che significa il rinchiudersi delle forze formative dentro all’uomo. —
Schematicamente, possiamo raffigurarci, che le forze formative dell’uomo
scorrono in 1a, e si chiudono nella forma esteriore che viene qui accennata con la
linea A B. Vedrete, come ora avremo di nuovo bisogno di questo concetto, per
potere riconoscere tutto cio, che succede in questa estensione esteriore periferica
dell’'uvomo — sopratutto dentro la pelle. Dovremo pero inoltre renderci
chiaramente conto, che non e soltanto nella pelle uma na, che troviamo simili
segregazioni, ma che pure nell’organismo umano stesso si trova questo
rinchiudersi, questo isolarsi delle attivita e delle essenzialita che agiscono



dall’esteriore. Basta riflettere su cio che finora € stato detto per accorgersi, che
nell’interiorita dell’'uomo abbiamo delle attivita, che si segregano, alle quali
partecipiamo altrettanto poco, quanto alla formazione della nostra superficie. E
queste sono appunto quelle attivita che si verificano negli organi fegato,
cistifellea, milza e simili. Da questi organi viene trattenuto cio che scorre
nell’organismo attraverso le forze che risiedono nei mezzi di nutrizione; ad esso
viene creata una opposizione, viene opposta una resistenza, — vale a dire, che in
questi organi viene trasformata I’attivita esteriore delle sostanze. Mentre,
dunque, dobbiamo raffigurarci, che le forze che danno la forma sono attive fino
alla pelle, e che al di fuori della pelle non abbiamo piu forze formative,
dobbiamo rappresentarci invece, che presso quelle forze, che penetrano
interiormente in noi con la corrente della nutrizione o dell’aria, non avviene una
segregazione completa di cio che penetra dentro come correnti dal di fuori, ma
se ne verifica invece una trasformazione. Dobbiamo immaginarci questi organi
in modo, che essi non segregano, come la pelle, di guisa che dentro non vi sia
piu niente, bensi I’attivita delle sostanze viene trasformata per mezzo di essi; di
guisa che la corrente della nutrizione, che viene accolta da

parte di questi organi (a) viene condotta piu oltre in un altro modo (b), dopo
che una resistenza le e stata opposta. — Abbiamo dunque a che fare qui con una
trasformazione, il che concerne anzitutto quegli organi che abbiamo indicati,



come un sistema cosmico interiore dell’'uomo. Questi trasformano il movimento
esteriore delle sostanze. Queste sono forze, che chiamiamo forze del movimento,
in contrapposizione alle forze formative, che plasmano 1’intero organismo; nel
nostro sistema cosmico interiore queste forze, le quali trasformano 1’attivita
interiore delle sostanze nutritive, diventano poi movimento, di guisa che
possiamo parlare qui di forze del movimento negli organi.

Siamo proceduti talmente innanzi nell’esame dell’organismo umano, che
possiamo dire: nell’organismo umano agiscono dall’esteriore delle forze,
I’attivita delle quali non e abbracciata dall’orizzonte della nostra coscienza; tutta
questa attivita si svolge al di sotto dell’orizzonte della nostra coscienza; perché
con la coscienza normale nessuno puo osservare 1’attivita del suo fegato, della
sua bile o della milza ecc. Ma poiché I’insieme del nostro sistema nervoso e
incorporato nel nostro organismo, sorge la domanda: che cosa impedisce a
questo sistema nervoso di avere conoscenza delle formazioni dei suoi organi?
Queste si svolgono dentro di noi; nel nostro organismo si esplicano le forze, che
ci danno la nostra forma, e cosi pure le altre, che trasformano il movimento e
’attivita delle sostanze nel nostro sistema cosmico interiore. Quale e la ragione
per cui di tutto cio non sappiamo niente?

Come il sistema nervoso del nostro cervello e del nostro midollo spinale e
destinato, nella coscienza normale, a guidare le impressioni esteriori fino al
sangue, ad accogliere dunque le impressioni in processi fisici tali, che questi
processi fisici si incontrino col sangue, e per mezzo di cio s’imprimano nello
strumento dell’lo — per cui le impressioni esteriori vengono trasmesse allo
strumento dell’lo, ai sangue, — cosi parimenti gli arti del sistema nervoso del
simpatico, che con i suoi gangli e le sue ramificazioni, in certo qual modo, si
stende davanti al sistema cosmico interiore, sono destinati a non lasciare
arrivare, in certo qual modo, fino al sangue, i processi del sistema cosmico
interiore; sono destinati a trattenerli, per cosi dire, dal sangue. Avete ora udito
qualcosa di nuovo su cio che gia ho esposto: che il sistema nervoso del simpatico
ha un compito opposto a quello del sistema nervoso cerebro spinale. Mentre
quest’ultimo deve sforzarsi a guidare, il meglio possibile, le impressioni esteriori
fino al sangue, dall’attivita del contrapposto sistema nervoso del simpatico,
invece, devono essere continuamente respinte dal sangue — come strumento
dell’To — tutte le attivita trasformate dalle sostanze assimilate. Se consideriamo
il processo digerente, troviamo anzitutto che esso accoglie le sostanze nutritive
esteriori, poi respinge le peculiari attivita proprie a dette sostanze, e trasforma
queste attivita per mezzo del sistema cosmico interiore dell’uvomo, Dunque le
attivita delle sostanze nutritive vengono trasformate in attivita diverse. Perché
noi continuamente, cosi come stiamo qui nel mondo, non si percepisca



interiormente tutto cio che si effettua nei nostri organi interiori, 1’intera corrente
dei processi deve venire arrestata e respinta dal sistema nervoso del simpatico,
perche non arrivi al sangue, — proprio come 1’altro sistema nervoso arresta e
respinge quello che viene accolto dall’esteriore.

Vedete cosi il compito del sistema nervoso del simpatico; esso s’incorpora in
noi, per trattenere i nostri processi interiori, — per non lasciarli spingersi in su
fino allo strumento dell’lo, al sangue. E ieri gia ho accennato, che la vita
esteriore e la vita interiore dell’'uomo, quali si esprimono nel corpo eterico, si
contrappongono, e che questa opposizione fra vita esteriore e vita interiore si
esprime in tensioni, le quali, come abbiamo visto, arrivano in ultimo a massima
forza in quegli organi del cervello, che abbiamo indicati come glandula
pituitaria, e grandula pineale.

Se riunite questa conferenza con quella precedente, potrete raffigurarvi, che
cio che fa ressa dal di fuori, per porsi nel piu stretto contatto possibile con la
circolazione del sangue, si sforza di unirsi col suo opposto, che viene trattenuto
dal sistema nervoso del simpatico, Percio nella glandula pineale abbiamo il
punto, dove cio che viene portato al sangue dal sistema nervoso cerebro spinale
si riunisce a cio che si avvicina all’uomo dall’altra parte, e la glandula pituitaria
sta li, come sentinella avanzata, per impedire che si avvicini cio che e la vita
interiore dell’'uomo. Due organi importanti si trovano contrapposti a questo
punto nel cervello umano. Il complesso dello sperimentare interiore rimane al di
sotto della nostra coscienza; perché difatti ci disturberebbe terribilmente di dover
accompagnare tutti i nostri processi nutritivi; questi vengono allontanati dalla
coscienza, per virtu del sistema nervoso del simpatico. Soltanto quando questo
reciproco rapporto fra i due sistemi nervosi, quale si esprime nel rapporto di
tensione fra glandula pineale e glandula pituitaria, non ¢ in ordine, si affaccia cio
che potremmo chiamare il « trasparire di una parte nell’altra », una parte viene
disturbata dall’altra. Questo si verifica, quando un’attivita irregolare del nostro
organo digerente arriva a esprimersi nella nostra coscienza a mezzo di sentimenti
di malessere. In questo caso si tratta — sebbene ancora molto
indeterminatamente — di un’irradiazione nella coscienza, della vita interiore
umana, che dalla vita esteriore si e trasformata per mezzo del sistema cosmico
interiore. O pure in speciali passioni — ira, collera, ecc. che agiscono nell’'uomo
con speciale forza e che hanno la loro origine nella coscienza, — si puo avere
una penetrazione nell’organismo umano dalla parte opposta. E allora si presenta
il caso, che delle passioni, delle speciali eccitazioni interiori dell’anima possono
esercitare un’influenza particolarmente dannosa sulla digestione, sul sistema
respiratorio, e per mezzo di cio anche sulla circolazione del sangue e di tutto cio
che vi e al di sotto della coscienza.



Queste due parti della natura umana possono dunque agire I’una sull’altra. E
dobbiamo dire: come uomini, stiamo effettivamente nel mondo con una dualita:
con una dualita, che ha come strumenti il nostro sistema nervoso cerebro-
spinale, il quale porta le impressioni esteriori fino al sangue, fino allo strumento
dell’Io; ma da questa intera corrente della vita animica, il sistema nervoso del
simpatico trattiene tutto cio che e sperimentare interiore degli organi. Queste due
parti si trovano, in certo qual modo, di fronte su tutta la linea; ma abbiamo la
loro speciale espressione in quei due organi, di cui ieri abbiamo parlato
all’ultimo. — Da questo punto proseguiremo domani le nostre osservazioni.



I[IL SANGUE COME ESPRESSIONE E
STRUMENTO DELL'IO UMANO

Dall’ultima conferenza abbiamo potuto vedere che 1’'uomo, come
organizzazione fisica, e limitato verso I’esteriore, in certo qual modo, dalla sua
pelle. Se concepiamo |’organismo umano completamente nel senso in cui
abbiamo dovuto considerarlo nelle precedenti conferenze, € necessario che si
dica: e I’organismo stesso, con i suoi diversi sistemi di forze, che da a se
medesimo, con la pelle, un limite determinato verso il di fuori. Insomma, ci deve
riuscir chiaro, che 1’organismo umano e un sistema di forze tale, che si
determina di per se stesso in modo, da dare a se medesimo quei contorni, quella
forma, che ci si palesa nella formazione della nostra pelle. Dobbiamo dunque
dire veramente, che il processo di vita dell’uomo ci presenta il fatto interessante,
che nella limitazione esteriore della forma ci da, in certo qual modo,
I’espressione figurata della complessiva attivita dei sistemi di forze
nell’organismo. Ma se nella pelle stessa ci deve venir data un’espressione siffatta
dell’organismo, dobbiamo allora premettere, che entro la pelle, in una
determinata guisa, si debba, in un modo qualsiasi, trovare I’ intero uomo. Perché
se I’uomo, quale e, deve formarsi in modo, che la pelle esteriore esprima, come
limitazione di forma cio che egli e, allora nella pelle devesi poter trovare tutto
cio che appartiene al complesso dell’organizzazione dell’'uomo. Ed
effettivamente, se  esaminiamo ci0 che appartiene all’insieme
dell’organizzazione dell’uomo, troveremo come veramente nella pelle, dentro la
pelle, vi sia cio che e stato disposto nei sistemi di forze del complesso
dell’organismo.

Abbiamo visto cosi anzitutto, che I’uomo nel suo complesso, quale si presenta
a noi come uomo terrestre, ha lo strumento del suo Io nel sistema sanguigno, di
guisa che egli & « uomo » per il fatto, che alberga un « Io » in se, e che questo Io



puo crearsi nel sangue, fin dentro al sistema fisico un’espressione, uno strumento
di cui disporre. Se ora la superficie del nostro corpo, la limitazione della nostra
forma e un arto essenziale del complesso della nostra organizzazione, dobbiamo
dire: il complesso di questa organizzazione deve agire attraverso il sangue fin
dentro nella pelle, perché vi possa essere, in genere, un’espressione della intera
entita umana, in quanto essa e fisica. Se esaminiamo la pelle, cosi quale ce la
dobbiamo raffigurare, costituita da vari strati, e tesa sull’intera superficie del
corpo, troveremo che

effettivamente, dei sottili vasi sanguigni entrano in questa pelle, di guisa che
dobbiamo dire: attraverso questi sottili vasi sanguigni che entrano nella pelle,
I’Io puo mandare le sue forze e crearsi, per mezzo del sangue, fin dentro nella
pelle, un’espressione dell’entita umana. Sappiamo inoltre, che per tutto cio che
possiamo indicare come coscienza, il sistema nervoso € lo strumento fisico. E in
quanto la delimitazione della superficie del corpo e un’espressione della
complessiva compagine dell’uomo, anche i nervi devono estendersi fin dentro ai
limiti della pelle, perché ’uomo si possa dare, nella limitazione cutanea,
un’espressione adeguata. Vediamo percio, oltre ai sottili vasi sanguigni, che
giacciono entro gli strati della pelle, anche le estremita dei nervi, che di solito —
sebbene non del tutto giustamente — vengono chiamate « papille tattili », perche
si crede che I’uomo, con I’aiuto di queste papille, percepisca il mondo esteriore
per mezzo del senso tattile, cosi come percepisce la luce e il suono, per mezzo
degli occhi e degli orecchi. Questo non e il caso pero; in seguito vedremo come
stanno le cose. Troviamo dunque nella pelle, io che e 1’espressione o I’organo
corporeo dell’fTo umano; vediamo pero pure cio che e I’espressione della
coscienza umana stendersi dentro nella pelle come nervi sottili, con i loro
filamenti. Dobbiamo poi cercare 1’espressione di cio che possiamo in genere
considerare come lo strumento del processo della vita. Altra volta gia abbiamo
richiamato 1’attenzione, in un de- terminato modo, su questo strumento del
processo della vita, parlando della secrezione. E in questa secrezione, nella quale
abbiamo visto, in certo qual modo, una specie di ostacolo che si presenta,
dobbiamo vedere 1’espressione del processo vitale, in quanto come un essere
vivente, che vuole esistere nel mondo, ha bisogno di segregarsi dall’esteriore.
Questo rinchiudersi puo verificarsi soltanto per il fatto, che esso sperimenti in sé
medesimo un ostacolo. Questo sperimentare di un ostacolo in sé medesimo viene
procurato per mezzo di organi di secrezione, i quali, in senso piu esteso, si
possono indicare come “glandule “. Le glandule sono organi di secrezione, e in
quanto lo sono, si presenta in esse quell’ostacolo, che provoca interiormente
delle resistenze, perché un essere possa chiudersi nella propria interiorita.
Dobbiamo dunque premettere, che tali organi di secrezione, cosi come di solito



stanno distribuiti nell’organismo, appartengono anche alla pelle; perché
troviamo nella pelle degli organi di secrezione, delle glandule di svariato genere,
che esercitano dentro la pelle quest’opera di secrezione — dunque un processo
vitale. — E se finalmente chiediamo, cio che vi e al di sotto di questo processo
vitale, vedremo quello che possiamo chiamare: il puro processo delle sostanze, il
passaggio di esse da un organo all’altro. — Vorrei ora appunto pregarvi, di
distinguere con precisione fra un processo siffatto, che appartiene alla vita ed e
un processo di secrezione, che procura ostacoli interiori, e quel processo, che
trasporta le sostanze in modo puramente esteriore, che effettua la ripartizione
delle sostanze da un organo all’altro: i due processi non sono uguali. Per la
visione materialistica lo potrebbero essere; ma per una comprensione vivente
della realta non lo sono. Non vi e organo dell’organizzazione umana, che serva
nella vita unicamente al trasporto delle sostanze da un organo all’altro. Ma nel
momento, in cui le sostanze nutritive vengono assimilate dal processo vitale,
abbiamo a che fare con quei processi, che ci vengono dati nei processi interiori
di secrezione. Discendiamo dunque dall’effettivo processo vitale al processo del
corpo fisico, se diciamo ora: fisicamente, questo processo di secrezione ci si
palesa in modo, che le sostanze nutritive assimilate vengono trasportate nelle piu
diverse parti del corpo fisico mentre d’altra parte esso € un’attivita vivente: e, in
certo qual modo, 1’acquisto dell’auto-consapevolezza da parte dell’organismo
nella sua interiorita, in conseguenza della creazione di ostacoli. Per mezzo dei
processi vitali si verifica simultaneamente un trasporto delle sostanze, e questo
avviene tanto nella pelle, quanto nelle altre parti dell’organismo. Le sostanze
nutritive vengono continuamente scartate, vengono nella pelle portate fuori, ed
eliminate, attraverso pure il processo della traspirazione, di guisa che, nel senso
fisico, anche qui vi e fisicamente un cosiddetto trasporto, una trasformazione
delle sostanze nell’organismo.

Abbiamo cosi essenzialmente precisato, che soltanto nell’organo esteriore
della pelle si trovano, tanto il sistema sanguigno, come espressione dell’lo,
quanto pure il sistema nervoso, come espressione della coscienza; ora
gradualmente andro dimostrando, che siamo giustificati nel riassumere tutte le
manifestazioni della coscienza con 1’espressione: “corpo astrale”; di riassumere
dunque il sistema nervoso come un’espressione del corpo astrale; che cio che
possiamo indicare come sistema glandulare e un’espressione del corpo eterico, o
corpo vitale, e che I’effettivo processo distributivo della nutrizione lo dobbiamo
indicare come un’espressione del corpo fisico. Sotto questo riguardo tutti i
singoli arti dell’organismo umano stanno effettivamente entro il sistema della
pelle per mezzo di cui 'uomo si segrega dall’esteriore. Dobbiamo pero
considerare, che tutti questi vari arti dell’organismo umano, come il sistema



sanguigno, il sistema nervoso, il sistema nutritivo ecc., formano, nel loro
reciproco rapporto, un Tutto, e che, in certo qual modo, mentre consideriamo
questi quattro sistemi dell’organizzazione umana e li esaminiamo nel corpo,
I’organismo umano ci si presenta da due parti. Ci si presenta effettivamente da
due parti — e in modo, che possiamo dire: I’organismo umano ha un significato
entro la nostra esistenza terrena soltanto se, nel suo complesso come organismo,
esso e lo strumento dell’lo. Ma questo lo puo essere soltanto, se lo strumento piu
vicino, di cui I’lo umano si possa servire, il sistema sanguigno, esiste in esso.
Veramente, possiamo dire: il sistema sanguigno e il primo strumento dell’lo
umano. Ma il sistema sanguigno non e possibile, se non preceduto da tutti gli
altri sistemi. Il sangue non e soltanto, nel senso delle parole del poeta, un “succo
del tutto peculiare”, ma di esso si puo vedere facilmente, che cosi quale e, non
puo affatto esistere se non si dispone nell’intero organismo dell’'uomo; e
necessario che per la sua esistenza sia preparato da tutto il resto dell’organismo
dell’uomo. Il sangue, come € nell’'uvomo, non puo mai presentarsi altro che
nell’organismo umano. Indicheremo in seguito con poche parole il rapporto fra
sangue umano e sangue animale; si trattera di un esame importante, perché la
scienza esteriore oggidi ne tiene poco conto. — Oggi abbiamo a che fare col
sangue come espressione dell’Io umano — anche nei riguardi di un’osservazione
fatta fin dal principio di queste conferenze, cioe, che quanto vien detto per
I’uomo, non si puo senz’altro applicare ad alcun altro essere terrestre. Possiamo
dunque dire: quando tutto il resto dell’organismo dell’'uomo e edificato, come
ora lo e, allora e capace di accogliere in sé la circolazione del sangue, e capace di
avere il sangue; puo dunque avere in se lo strumento, che e 1’arnese dell’lo. Ma
per questo occorre, che sia prima edificato il complessivo organismo dell’uomo.
Sapete, che accanto all’'uomo vi sono sulla Terra anche degli altri esseri, che
hanno apparentemente una certa affinita con 1’uomo, che non sono pero in
condizione di portare a espressione un Io umano. In essi ¢ manifesto, che cio che
negli altri sistemi somiglia alle predisposizioni umane, e edificato in modo
diverso che nell’'uomo. Insomma, in tutti questi sistemi, che precedono il sistema
sanguigno, tutto deve essere gia disposto, per potere accogliere il sangue. Cioe:
dobbiamo avere un sistema nervoso precisamente tale, da poter accogliere un
sistema sanguigno del genere del sistema sanguigno umano; dobbiamo avere un
sistema glandulare tale, che sia appunto preparato per la circolazione umana del
sangue, e ugualmente il sistema nutritivo deve pure essere preparato
precisamente per il sistema sanguigno dell’'uomo. Questo significa a sua volta,
che anche dall’altra parte dell’organismo umano — per esempio, nel sistema
nutritivo, che abbiamo indicato come esprimente il vero corpo fisico dell’uomo
— gia vi deve essere la predisposizione all’To. L’ intera nutrizione deve, in certo



qual modo, essere diretta e guidata attraverso 1’organismo in guisa, che il sangue
possa in ultimo muoversi nel suo giusto corso. Che significa questo?

Supponiamo, poiché ogni cosa, essenzialmente, nella sua formazione, nel
genere della sua attivita, e dipendente dall’entita dell’uomo, di dover disegnare
la circolazione del sangue — ora soltanto schematicamente — con questa forma:
dobbiamo dire: questa circolazione deve ora essere accolta dal resto
dell’organismo; il resto dell’organismo la deve disporre in se. Vale a dire: tutti
gli altri sistemi di organi devono essere condotti al posto e vicino a dove vi deve
essere il sangue. Non potremmo avere 1’intero contesto dei nostri vasi sanguigni,
per es., nella testa, o in altra parte del nostro organismo, cosi quali li abbiamo, —
se ovunque, dove il sangue deve circolare, non fossero state trasportate tutte
quelle cose adeguate, che vi devono essere; cioe, i sistemi di forze (che indico
ora con la seconda linea) devono agire nell’organismo umano — a cominciare
dal sistema della nutrizione — in modo, da trasportare nei posti adatti il
complesso del materiale nutritivo, e da formarlo e presentarlo in modo, che in
quei posti, per mezzo di una siffatta formazione del materiale nutritivo, il
sistema sanguigno possa conservare precisamente la forma che segue nel proprio
corso, e possa divenire, in tal modo, un’espressione dell’lo. Dentro, percio, a
tutti gl’impulsi del nostro apparato nutritivo — dunque del nostro sistema di
organi piu basso — deve gia essere stato posto cio, che fa dell’'uvomo un Io.
Insomma, I’intera forma, che I’uomo in ultimo ci palesa, deve essere incorporata
in cio, che noi chiamiamo i diversi generi di nutrizione dell’'uvomo. Guardiamo
ora, a partir dal sangue, tutti quei sistemi di organi che preparano la circolazione
del sangue, — guardiamo lontano, molto lontano dal nostro Io, quei processi,
che si svolgono, per cosi dire, nell’oscurita del nostro organismo. Mentre il
nostro sangue e 1’espressione della nostra attivita come Io, dunque dell’attivita
cosciente che anzitutto abbiamo, vi € in noi al contempo la necessita di guardare
giu nelle oscure profondita del nostro organismo e di dire a noi stessi: il modo
come il nostro organismo viene ivi edificato e formato per mezzo di altri
processi — nei quali non sappiamo affatto come le singole sostanze vengano
trasportate ai posti dove occorre che siano, perché per mezzo di tutti i singoli
sistemi di forze il nostro organismo venga edificato nel modo, quale I’'To lo esige
— ci indica, che gia a cominciare dai processi nutritivi, tutte le leggi, che
conducono in ultimo alla formazione della circolazione del sangue, esistono
nell’organismo dell’uomo.

Il sangue come tale ci rappresenta soltanto il nostro sistema pi mobile, quello
piu movimentato. E sappiamo che se anche in minima misura c’intromettiamo
nella circolazione del sangue, quest’ultimo segue immediatamente vie diverse,
da quelle che suole seguire nel corso regolare della vita dell’uomo, Basta che in



un punto qualunque ci si punga, e il sangue prende subito a quel punto una via
diversa da quella consueta. Questo fatto e di straordinaria importanza, perché da
esso si puo vedere, che il sangue e 1’elemento piu cedevole nel corpo umano; che
esso ha la sua buona base negli altri sistemi di organi, ma che e al contempo il
piu cedevole — e quello che ha minima stabilita interiore e che puo essere
maggiormente determinato dalle esperienze dell’To cosciente.

Non mi occupero qui delle teorie fantastiche della scienza esteriore sul rossore
e il pallore dovuti a sentimenti di vergogna o di paura, ma voglio soltanto
indicare il fatto puramente esteriore: che a base di tali esperienze, come
sentimenti di paura, di spavento, o di vergogna, vi sono delle esperienze dell’lo,
che si possono riconoscere dalla loro azione sul sangue. Nel sentimento di paura
o di spavento si tratta, che noi vogliamo, in certo qual modo, difenderci da
qualcosa che riteniamo possa agire su di noi: il nostro lo si ritrae sussultando.
Nel sentimento di vergogna si tratta che ci vorremmo nascondere, vorremmo
estinguere il nostro Io. Ambedue le volte — trattero soltanto del fatto esteriore
— il sangue segue materialmente, come strumento esteriore materiale, cio che
I’Io sperimenta in sé: nel sentimento di paura e di spavento, in cui 1’'uomo
vorrebbe violentemente trarsi indietro da cio da cui si sente minacciato, egli
diventa pallido: il sangue si ritira verso il centro, verso 1’interiore; se 1’'uomo nel
sentimento di vergogna si vorrebbe nascondere, vorrebbe estinguere il suo Io,
preferirebbe sparire o infilarsi in un nascondiglio qualsiasi, il sangue si estende
fino alla periferia, sotto I’influenza di cio che I’'Io puo sperimentare. Vedete cosi,
che il sangue e nell’uomo il sistema che si adatta a seguire in modo ben
determinato le esperienze dell’To. Quanto piu addentro si scende nei sistemi di
organi, tanto meno le disposizioni dei sistemi seguono il nostro lo, tanto meno
sono disposti ad adattarsi completamente alle esperienze interiori dell’To. In
quanto a cio che concerne il sistema nervoso, sappiamo, che esso e disposto in
determinate vie nervose, le quali rappresentano, nel loro corso, qualcosa di
relativamente fisso rispetto al sangue. Mentre il sangue e attivo, e sotto
I’impressione delle esperienze dell’Io puo essere spostato da una parte del corpo
all’altra, come succede nel caso della vergogna e della paura, invece delle vie
nervose dobbiamo dire, che lungo di esse devono agire quelle forze, che sono
forze della coscienza, e che queste non possono trasportare il materiale nervoso
da un posto all’altro, come puo verificarsi per quello del sangue. Questo ma-
teriale del sistema nervoso e gia piu fisso di quello del sangue. E ancora piu lo e
il sistema glandulare, che ci mostra delle glandule con funzioni ben determinate,
in posti speciali dell’organismo. Se una glandula deve essere attivata da una cosa
qualsiasi per un determinato scopo, essa non puo essere stimolata da corde
nervose; ma questa glandula deve venire stimolata proprio al posto dove si trova.



Cio che vi e nel sistema glandulare e dunque ancora piu fisso, e dobbiamo
stimolare le glandule la dove stanno. Mentre noi possiamo guidare I’atti- vita
nervosa lungo i cordoni nervosi, (abbiamo la anche dei filamenti di
congiunzione, che ricollegano i singoli gangli nervosi fra di loro) la glandula va
cercata invece nel posto dove sta. Questo processo, in certo qual mo do di
consolidamento ”, questo processo d’interiore “ determinatezza ” non di
determinabilita ” — si esprime ancora piu in tutto cio, che appartiene al sistema
della nutrizione per mezzo di cui 'uomo s’incorpora direttamente le sostanze,
per diventare un essere fisico- sensibile. Nondimeno questa incorporazione di
sostanze deve provvedere a una completa preparazione per lo strumento dell’Io,
e anche per gli altri sistemi.

Possiamo dunque dire: consideriamo |’organismo umano anzitutto nei riguardi
del suo sistema piu basso — del sistema nutritivo nel senso piu esteso, per mez-
zo di cui le sostanze dell’organismo vengono trasportate in tutte le membra; la
disposizione di queste sostanze deve verificarsi in modo, che la formazione, la
costruzione esteriore dell’uomo possa svolgersi in guisa, che nell’organizzazione
umana sia possibile in ultimo 1’espressione dell’To. A questo fine molte cose
sono necessarie. Non soltanto occorre che le sostanze nutritive siano trasportate
nei modi piu diversi e immagazzinate nei punti piu diversi dell’organismo, ma a
tal fine e anche necessario, che ogni possibile precauzione sia presa, per
determinare la forma esteriore dell’organismo umano.

Ora e importante che ci si renda chiaramente conto di quanto segue. In cio,
che abbiamo chiamato la pelle, sono rappresentati tutti i sistemi dell’organismo
umano, di guisa che arriviamo perfino al sistema piu basso, al sistema nutritivo,
e possiamo dire: nella pelle viene riversato tutto cio che, nei senso piu assoluto,
appartiene a quanto v’ha, nei sistema fisico dell’uomo, di sistema nutritivo. Ma
potete facilmente pensare che questa pelle in sé — sebbene contenga tutti questi
sistemi — ha un gran difetto. Essa, cosi come e nell’'uomo, ha la forma
dell’organismo umano; di per sé stessa essa non ne avrebbe quella forma: di per
sé stessa, sebbene abbia in sé tutti i sistemi di organi, non sarebbe in condizione
di dare all’'uomo la delimitazione della sua forma. Se esistesse soltanto cio che e
nella pelle, I’'uomo ricadrebbe su se stesso, per mezzo di essa ’'uomo non
potrebbe sostenersi in forma eretta. Da questo vediamo, che sono necessari, non
soltanto quei processi di nutrizione che fanno della pelle un sistema fisico; bensi
occorre la possibilita anche dei diversissimi altri processi nutritivi, che
determinano la complessiva forma dell’organismo umano. Ci sara facile di
comprendere, che ora dovremo considerare come processi nutritivi trasformati
quei processi di nutrizione, che si svolgono nelle cartilagini e nelle ossa. Che
processi sono?

» 119



Se il materiale delle nostre sostanze nutritive viene guidato fino a una
cartilagine o a un 0sso, vi €, in ultima analisi, trasportato soltanto come materiale
fisico, e cio che troviamo in ultimo nella cartilagine o nell’osso, non € altro che
sostanza nutritiva trasformata; ma essa e trasformata diversamente che nella
pelle. Percio possiamo dire: abbiamo bensi nella pelle le sostanze nutritive
trasformate, che si dispongono lungo la forma del limite esteriore del nostro
corpo, per fare ivi di noi de- gli uomini fisici; ma nel modo come il materiale
nutritivo viene disposto nelle ossa, dobbiamo vedere un processo nutritivo, che
si arrotonda a forma umana, che pero e un processo nutritivo trasformato,
rispetto a quello che arriva a esprimersi nella pelle. E ora non ci riuscira piu
affatto difficile, prendendo in certo qual modo a modello le osservazioni gia fatte
per il sistema nervoso, di raffigurarci anche questo complessivo sistema di
nutrizione, il sistema di trasporto dei mezzi nutritivi.

Se consideriamo la pelle, che chiude in ultimo ’uomo verso 1’esteriore, e se
guardiamo le sostanze nutritive che creano il limite esteriore, il quale di per sé
solo conferisce bensi all’'uomo la superficie, ma non potrebbe mai produrre la
forma umana, ci riuscira chiaro, che questo genere di nutrizione della pelle e il
piu recente nell’organismo umano, e che nel modo come vengono nutrite le ossa,
dobbiamo vedere un processo, che sta con la nutrizione della pelle in un rapporto
analogo a quello che abbiamo potuto stabilire fra il processo della formazione
del cervello e il processo di formazione del midollo spinale. Mentre il cervello ci
e apparso come 1’organo piu antico, e il midollo spinale come il piu giovane — e
il cervello come un midollo spinale trasformato — potremo con ugual diritto
dire: cio che ve- diamo in ultimo esteriormente nel processo della formazione
della pelle, raffiguriamocelo trasformato, a un gradino successivo: allora lo
potremo scorgere nel processo di nutrizione piu solido e in se medesimo consoli-
date, quale si presenta nella formazione della cartilagine e in quella delle ossa.
Questo esame dell’organismo umano tenderebbe a farci pensare: cio che si
presenta a noi oggi come sistema o0sseo, in cui ci si palesa un genere
interiormente solido, in certo qual modo, terreo, di processo nutritivo, si
svolgeva prima effettivamente anche con una sostanza piu molle, e soltanto piu
tardi si e solidificato, formandosi a sistema osseo solido. Questo puo essere
dimostrato anche per mezzo della scienza esteriore, che ci puo insegnare, come
certe formazioni, che piu tardi sono chiaramente ossa nell’organismo umano, si
presentano, nell’eta infantile, ancora molli, cartilaginose. Questo significa
dunque, che da una massa piu molle, cartilaginosa, le ossa si formano per mezzo
dell’immagazzinamento di materiale nutritivo diverso da quello che si deposita
nelle masse cartilaginose. Abbiamo qui gia il passaggio da una forma piu molle a
una pi solida, quale anche oggi si verifica nella vita individuale dell’uomo. Se



dunque scorgiamo nella cartilagine uno stadio antecedente delle ossa, possiamo
dire: D’intero immagazzinamento del sistema osseo ci appare di gia
nell’organismo come qualcosa, che, per cosi dire, rappresenta un ultimo risultato
di quei processi, che ci si affacciano, per esempio, nella nutrizione della pelle.
Dapprima tutto deve trasformare le sostanze nel modo piu semplice in sostanze
molli, spingendole verso gli organi del corpo; e quando questo lavoro e fatto,
allora, perché possa in ultimo riuscire la forma complessiva dell’organismo
umano, il processo nutritivo puo svolgersi e delle determinate parti possono
venire indurite a materiale osseo. Il modo pero come ci si presentano le ossa, ci
autorizza a dire: al di la della formazione delle ossa non abbiamo veramente
nessun progresso ulteriore del processo nutritivo, almeno in quanto 1’uomo viene
considerato al suo attuale grado di evoluzione. Mentre da una parte nel materiale
sangue abbiamo cio che di piu cedevole vi € come sostanza nell’uomo, nella
sostanza ossea invece — in quello che ci si presenta nella forma ossea, abbiamo
cio che non si puo influenzare, cio che si e solidificato fino a un determinato
punto, al di la del quale non puo andare; e arrivato a un determinato punto nella
forma piu solida. Veramente, se proseguiamo le prime nostre osservazioni, che il
sangue e lo strumento piu cedevole dell’uomo, mentre i nervi gia lo sono meno,
dobbiamo dire: nel sistema osseo, che sta a base di tutta 1’organizzazione umana,
abbiamo cio, che e arrivato all’ultimo punto della sua evoluzione — in quanto si
consideri I’'uomo al suo stadio attuale — cio che rappresenta un ultimo prodotto
di trasformazione. Quindi anche tutto cio che appartiene alla formazione del
sistema osseo — benché debba essere tale, da assestarsi completamente sull’lo
— succede in modo, che in ultimo le ossa possano essere portatrici e sostegno di
quell’organismo, perche le correnti del sangue scorrano in modo giusto, perché
1’To umano possa avere in esse uno strumento.

Vorrei sapere, se sia possibile guardare senza profonda meraviglia
I’organismo umano, senza dire a se stessi: ho qui dinanzi a me cio che deve
avere superato le piu grandi trasformazioni, il maggior numero di gradini, cio
che deve avere incominciato dal grado piu basso di un processo di nutrizione, e
poi finalmente essere salito attraverso molte, infinite epoche, fino al sistema
0sseo; questo e stato in ultimo formato in modo, da poter essere il solido
portatore, il solido sostegno dell’To! Quando ci si accorge, come fin dentro alle
formazioni delle singole ossa la tendenza all’lo esercita la sua azione, di guisa
che in ultimo ’uomo possa essere portatore dell’lo, chi potrebbe non essere
riempito di meraviglia di fronte a questa costruzione dell’organismo umano, di
guisa da poter dire: « consideriamo quest’uomo; nel sistema sanguigno ci
vengono dati, in certo qual modo, due poli dell’esistenza fisica: il sistema
sanguigno che é il sistema piu cedevole, e il sistema osseo, che interiormente e



piu solido, piu resistente, ed e arrivato al massimo punto di fissita ». In questo
sistema osseo dell’uomo 1’organizzazione fisica ha trovato anzitutto un’ultima
espressione, un ultimo termine, mentre nel sistema sanguigno 1’organizzazione
fisica dell’'uomo ha iniziato, in un determinato senso, all’attuale grado della sua
esistenza, un nuovo principio. Se guardiamo il nostro sistema osseo, possiamo
dire: « noi veneriamo in questo sistema osseo un ultimo termine
dell’organizzazione fisica umana». E se guardiamo il nostro sistema sanguigno,
possiamo dire: vediamo in esso un principio, qualcosa che ha potuto cominciare
soltanto, dopo che tutti gli altri sistemi 1’hanno preceduto in questa or-
ganizzazione umana ». Del sistema osseo possiamo dire: il suo primo germe,
come germe molle, deve gia essere esistito prima che le glandule potessero
assestarsi nell’organismo: perché le glandule dovevano prima essere portate,
dalle forze ossee, alle localita per esse adatte, — cosi pure il tracciato dei nervi e
del corso del sangue. Il piu vecchio sistema di forze dell’organismo umano lo
abbiamo nel sistema osseo; cosi questo sistema o0sseo sta a base della nostra
organizzazione.

Se consideriamo dunque questi due estremi esteriori dell’organizzazione
umana, abbiamo nel nostro sistema sanguigno I’elemento piu mobile; esso e
talmente attivo in noi, che fino a un determinate grado segue ogni interiore
emozione dell’Io; e nel sistema osseo abbiamo cio che e quasi completamente
sottratto all’influenza dell’lo, cio fino a cui non possiamo arrivare col nostro Io
— nondimeno, nella sua forma, gia vi e I’intera organizzazione dell’lo. In tal
modo — considerati dall’esteriore — il sistema sanguigno e il sistema osseo
stanno, nell’uomo, uno di fronte all’altro, come un principio e una fine. E se noi
guardiamo noi stessi, col nostro sistema sanguigno, che segue continuamente
ogni emozione dell’lo, diremo: “nel sangue mobile si esprime bene la vita
umana”. E se guardiamo il nostro sistema osseo, diciamo a noi stessi: « €
piuttosto isolato; esso si sottrae alla nostra vita umana e non le serve che di
sostegno ». O pure con altre parole, diremo: il nostro sangue pulsante € la nostra
vita; il nostro sistema osseo e cio che gia si e sottratto — perché e un signore
cosi vecchio — alla vita immediata, cio che gia se ne e separato, e non vuole piu
servire che da sostegno, non vuole piu dare che la forma. Mentre nel nostro
sangue viviamo, nel nostro sistema osseo, invece, siamo, in ultima analisi, gia
morti. E vi prego, di considerare questa massima come motivo dominante delle
conferenze che seguiranno: perché da essa risulteranno dei fatti fisiologici
importanti: « mentre nel nostro sangue viviamo, nel nostro sistema o0sseo siamo
veramente gia morti ». Il nostro sistema osseo € come un’armatura, € cio che
meno e vivente in noi, e che ci serve soltanto come armatura di sostegno.

Fin da principio abbiamo visto nell’uomo una dualita. Ora questa dualita ci si



presenta di nuovo in altro modo; da un canto, abbiamo nel nostro sangue cio che
nell’uomo vi ha di pi attivo, di piu vivente — e dall’altro canto, come qualcosa
che si sottrae alla nostra attivita umana e che gia porta effettivamente la morte in
sé, abbiamo il nostro sistema osseo. Il nostro sistema osseo € anche cio, che in
certo modo, nella sua forma, meno e soggetto alla vita del nostro Io. Questo
sistema osseo, percio, ha gia raggiunto nella sua forma un determinato termine
— anche se piu tardi crescera ancora — all’epoca in cui nell’uomo le esperienze
dell’Io cominciano a divenire interiormente attive; con il cambio dei denti il
sistema osseo si e dato sostanzialmente la sua forma; dopo crescono soltanto le
forme che esso ha ricevute. La formazione dei denti, verso il settimo anno, e
I’ultima cosa che puo ancora nascere dal sistema osseo. Appunto a quel tempo si
verifica lo sviluppo principale del nostro sistema osseo, nel tempo cioe, in cui
noi stessi ancora siamo sottratti alla nostra attivita interiore. Possono essere
commessi massimi errori nella nutrizione, allorché il sistema osseo si edifica
dagli oscuri sostrati e dalle forze del nostro organismo. Proprio per mezzo della
nutrizione possono essere commessi allora degli errori nei riguardi del sistema
osseo. In quegli anni appunto possono prepararsi quelle malattie delle ossa come
la rachitide e simili, le quali provengono principalmente dal fatto, che i processi
nutritivi in quegli anni non sono stati diretti giustamente. In questo vediamo,
come cio che e sottratto al nostro Io, agisce dentro al sistema osseo.

Il caso e completamente diverso per il sistema sanguigno, che segue
attivamente la nostra singola vita umana, e che piu di qualunque altra cosa
dipende dai processi del nostro sperimentare interiore. Non e che una specie di
sofisma da parte della scienza esteriore di credere, che il sistema nervoso sia, piu
di quello sanguigno, dipendente dalle nostre esperienze interiori. Indichero ora
una delle piu semplici influenze sul sistema sanguigno da parte delle esperienze
dell’Io in una manifestazione quale, per esempio il rossore della vergogna, dove
si verifica un’affluenza del sangue; e quando diventiamo pallidi per paura o
terrore, abbiamo delle espressioni chiare, fuggevoli, delle espe rienze dell’lo
nello strumento dell’Io. L’lo, quale si sente nella paura o nella vergogna, si
esprime nel suo strumento, nel sangue. Potete dunque raffigurarvi — anche se
cio si esprime soltanto in procedimenti transitori — come delle esperienze
durevoli, abitudinarie dell’lo, si debbano esprimere nell’elemento eccitabile del
sangue. Non vi e passione, istinto o affetto, che si abbiano per abitudine, o che
arrivino a esprimersi in modo esplosivo, che non siano trasferiti come esperienze
interiori nel sangue, quale strumento dell’lo — e in quello trovino la loro
espressione esteriore. Tutti gli elementi malsani dello sperimentare dell’lo
vengono anzitutto a esprimersi nel sistema del sangue. E sempre, ogni qualvolta
si voglia comprendere alcunché di cio che si svolge nel sangue, e importante,



non soltanto di informarsi del processo nutritivo, ma sopra- tutto di ricercare i
processi psichici, in quanto sono esperienze dell’lo, quali le disposizioni
d’animo, le passioni durevoli, gli affetti ecc. Soltanto un atteggiamento
materialistico dirigera la sua attenzione principalmente sulla nutrizione nel caso
di disturbi del sistema sanguigno. Perché la nutrizione del sangue si basa sulla
nutrizione del sistema fisico, del sistema glandulare, del sistema nervoso ecc. e
in ultima analisi, i mezzi nutritivi sono gia molto filtrati, quando arrivano al
sangue. Perché dunque il sangue venga danneggiato da parte esteriore, occorre
che vi sia gia una malattia completamente essenziale dell’organismo, per contro
tutti i processi animici, i processi dell’lo reagiscono proprio su cio, che si svolge
nella circolazione del sangue.

E’ dunque il nostro sistema osseo che si sottrae maggiormente ai processi del
nostro Io — e cosi il nostro sistema sanguigno e principalmente connesso con
tutti i processi del nostro Io. Si, questo sistema osseo ha una costituzione, si
potrebbe dire, completamente indipendente dall’lo umano — pur essendo nel
senso dell’lo umano; — tranne un unico punto del sistema osseo, che
indubbiamente, per il fatto che rappresenta un’eccezione, perché non e
insensibile come il resto all’influenza dell’lo, ha dato occasione a varie
perturbazioni.

Voi sapete, che vi e una frenologia, una indagine del cranio. Questa indagine
delle ossa gradualmente — sebbene venga da molti materialisti considerata come
un pregiudizio anche la, dove viene coltivata onestamente, ha assunto,
conformemente alla moda generale della nostra epoca, una sfumatura
materialistica. All’ingrosso possiamo dire: in generale la frenologia viene
coltivata in modo, che nelle forme della modellatura del nostro cranio vengono
cercate le qualita interiori del nostro Io; in certo qual modo, vengono stabiliti dei
punti di vista generali: questa protuberanza significa questo, 1’altra quello. Si
vogliono scoprire le qualita umane dalle diverse protuberanze che si palesano sul
nostro cranio, di guisa che nel sistema osseo del nostro cranio la frenologia cerca
effettivamente una specie di espressione plastica del nostro Io. La frenologia
pero, coltivata a quel modo, sebbene cerchi apparentemente delle espressioni
spirituali nella costruzione delle singole ossa, € non di meno un’esagerazione.
Perché un osservatore veramente esatto sa, che non vi e alcun cranio umano che
sia simile a un altro, e che in via generate non si possono mai indicare
protuberanze o infossamenti per questa o quella facolta; perché ogni singolo
cranio si differenzia talmente dall’altro, che in ogni singolo cranio umano ci
troviamo di fronte a forme differenti.

Abbiamo dunque detto, che il sangue segue principalmente 1’lo nella sua
attivita, mentre la costruzione ossea invece si sottrae all’influenza dell’ Io, e cio



che meno lo segue. Nondimeno — mentre le ossa in generale appaiono
tipicamente disposte — le ossa del cranio e anche quelle della faccia ci si
palesano conformi, in un determinate modo, all’lo umano. Ma chi considera il
cranio, sa — nonostante che I’'uomo stesso sia individuale, e che anche la
costruzione del suo cranio sia individuale, — che nondimeno questa
meravigliosa configurazione del cranio e stata disposta fin da principio, in
corrispondenza della singola individualita umana, e che si deve sviluppare, come
le altre ossa, — ma in modo diverso presso ogni uomo. Da che cosa proviene
questo? Proviene dalla medesima ragione, per cui le facolta individuali
dell’uomo si sviluppano in generale; perché il complesso della vita individuale
umana non si svolge soltanto da nascita a morte, ma si svolge anche attraverso
molte incarnazioni. Mentre il nostro Io, dunque, non ha influenza nella attuale
incarnazione sulla costruzione del cranio, esso ha sviluppato, dopo le esperienze
della sua incarnazione precedente, le forme determinanti per la costruzione del
cranio, e le ha appunto sviluppate durante I’epoca intermedia, fra la morte e la
prossima nascita; sono queste forze che determinano la forma del cranio in
questa attuale incarnazione. Come 1’Io e stato nella incarnazione precedente,
ecco cio che determina la forma del cranio in questa incarnazione, di guisa che
nella costruzione del nostro cranio abbiamo un’espressione esteriore plastica del
modo come noi — ogni singolo uomo di nuovo individualmente — abbiamo
vissuto e agito nella incarnazione precedente. Mentre tutte le altre ossa
esprimono in noi qualcosa di generalmente umano, il cranio esprime nella sua
forma esteriore, cio che eravamo in un’incarnazione precedente.

Cosi I’elemento piu attivo del sangue puo essere

determinato dall’lo in questa incarnazione; in nostre ossa pero si sono gia
completamente sottratte in questa incarnazione all’influenza dell’To — perfino
nel loro ultimo residuo, le ossa del cranio; le quali pero neppure seguono piu 1’Io
in questa incarnazione, ma lo seguono soltanto nel modo come esso si sviluppa
da una incarnazione all’altra, e nel tempo intermedio si forma le forze
plasmatrici in guisa da arrivare, proprio nelle ossa del cranio, a dare espressione
a quello che eravamo nell’incarnazione precedente. Una dottrina generale di
frenologia non vi €; ma — detto brevemente — dobbiamo giudicare ogni uomo
di per sé stesso, e giudicare della costruzione del nostro cranio come di un’opera
d’arte. Dobbiamo indubbiamente vedere nella costruzione del cranio qualcosa di
individuale, ma qualcosa di individuale che e un’ espres sione dell’Io in una
precedente incarnazione. Cosl vediamo, che perfino questa forma della
costruzione delle ossa, quale ci si presenta nella struttura del cranio, e talmente
sottratta al sangue, che 1’Io non ha piu influenza alcuna su di essa; ne ha soltanto
ancora al passaggio fra morte e una nuova nascita, nel tempo in cui dopo la



morte accoglie forze piu potenti, per superare quelle forze, che gia si sono
completamente sottratte all’ attivita umana, e per adattarsele. Se dunque si parla
dell’ idea della rincarnazione e si dice: “questa € una cosa che si sottrae in
generale al nostro giudizio, alla nostra ragione”, si puo rispondere in un
determinate senso: “vi potete convincere assolutamente, che 1’ITo umano vi era in
un’incarnazione precedente; quando si tocca una testa umana, Si tocca con mano
la prova della rincarnazione”. E chi non ammette questo, e vede qualcosa di
paradossale nel fatto, che dal modo come qualcosa di esteriore e formato, da
come appare nelle sue forme esteriori, si debba conchiudere 1’esistenza di
qualcosa di vivente, che da una vita interiore, abbia determinato la forma
esteriore, non ha neppure diritto di dedurre, che vi sia qualcosa di vivente,
quando in qualsiasi altro modo si trovi dinanzi a una figura plastica. Chi non
riconosce come assolutamente logica la deduzione: che nella forma del cranio
individuale che noi abbiamo, viene a esprimersi la configurazione dell’Io dalle
incarnazioni precedenti, non ha neppure il diritto, di fronte, per esempio, a una
conchiglia che trova nel terreno, di dedurre dalla forma esteriore di essa, che una
volta sia stata abitata da un essere vivente. Chi da una morta conchiglia vuole
dedurre la passata esistenza di un essere vivente, che vi abitava dentro una volta
e che ha formato la conchiglia stessa, non pu0 respingere quest’altra
conclusione, logicamente di pari valore: che nella individuale formazione del
cranio dell’uomo, ci viene data la diretta prova dell’azione di una vita precedente
sulla vita attuale!

Cosi vedete che qui abbiamo una delle porte, attraverso la quale possiamo
gettare luce fisiologicamente sull’idea della rincarnazione. Bisogna concederci
del tempo. Se si e pazienti e si aspetta, si scoprira il posto dove le prove possono
essere trovate, e si sapra come poterle attingere. E chi volesse negare che in cio
che e stato detto vi sia della logica, dovrebbe negare !’intera paleontologia;
perché essa si basa sulle medesime deduzioni.

Cosi vedete, come dall’esame approfondito delle forme dell’organizzazione
umana, possiamo ricondurre questa organizzazione umana alle sue basi
spirituali.



LA VITA COSCIENTE DELL'UOMO

Nel corso di queste conferenze abbiamo ricevuto 1I’impressione, che i diversi
sistemi di organi e di strutture dell’'uomo partecipano nei piu svariati modi al
complesso dei processi dell’organismo umano. Abbiamo potuto dare parecchie
indicazioni a questo riguardo, e nel corso di queste conferenze ci siamo visti
costretti ad attribuire, provvisoriamente, le attivita che agiscono nei diversi
sistemi di organi, a degli arti superiori, supersensibili, dell’organizzazione
umana. Cosi, per esempio, abbiamo dovuto dire, che cio che chiamiamo 1’lo
umano sta in intimo rapporto con la circolazione umana del sangue, di guisa che
abbiamo dovuto indicare questo sangue, come uno strumento dell’lo umano;
abbiamo potuto inoltre attribuire cio che si avvicina all’To quale vita cosciente, al
sistema nervoso; abbiamo pero anche indicato, come una speciale parte del
sistema nervoso — il sistema nervoso del simpatico — abbia un compito, in
certo modo, opposto a quello del- I’altra parte del sistema nervoso; un compito,
che consiste, per cosi dire, « nel trattenere », in guisa che non possa salire nella
coscienza normale fino all’orizzonte dell’lo, tutto cio che si svolge nelle
profondita dell’organizzazione dell’uomo, cio che viene provocato dall’attivita
degli arti di quel sistema cosmico interiore. leri abbiamo cercato inoltre, almeno
approssimativamente, di riconoscere che quello che maggiormente si sottrae alla
vita cosciente dell’uomo, e cio che si edifica nella solida armatura ossea;
abbiamo dovuto pero dire, che nella solida armatura ossea dell’'uomo gia deve
essere operoso un principio essenziale, che rende in ultimo 1’uomo capace di
sviluppare 1’organo della vita cosciente del suo lo — la circolazione del sangue.
— Dalle considerazioni dell’ultima conferenza possiamo dunque dire: la
disposizione del sistema osseo dell’'uomo significa, per il complesso
dell’organizzazione dell’'uomo, che egli in generate puo ottenere una forma
umana, e che tutto cio che arriva a esprimersi nei procedimenti che si svolgono
nel solido sistema osseo stesso, vien tenuto al di sotto della coscienza.



Nell’organizzazione umana sempre abbiamo a che fare con alcunché di simile:
cioe, sempre (é bene in proposito che ci s’intenda con precisione)
nell’organizzazione umana, vi e qualcosa, che, in certo qual modo, vien tenuto al
riparo dalle influenze che si esplicano nell’ambiente a noi circostante del grande
mondo. Abbiamo detto, per esempio, che i sette arti del sistema cosmico
interiore —- particolarmente per mezzo dell’arto piu spirituale ad essi
appartenente, la milza, — trattengono, in certo qual modo, le leggi esteriori di
cio che ingeriamo come mezzi nutritivi, e introducono le sostanze nutritive
nell’organismo umano in modo, che esse risultino filtrate, e arrivino
nell’organismo umano in forma tale, da potere dominare entro quest’organismo
con legge e attivita propria.

Nel modo piu evidente e piu chiaro questa difesa dei processi interiori, questo
trasformare e inserire della materia esteriore, ci si presenta nell’'uomo nel calore
del sangue. Questo calore del sangue, che si svolge entro stretti limiti di
temperatura, viene regolato da una legge interiore, e in questa sua legge interiore
e indipendente nella vita normale da cio che si svolge attorno a noi nei processi
termici del Macrocosmo, del grande mondo. Qui avete un genere di fenomeno
fonda- mentale ben visibile nella costanza del calore del sangue. Dobbiamo
percio indicare, che un elemento dei piu essenziali della interiore organizzazione
dell’'uvomo e ovunque costituito dal fatto, che un’essenzialita limitata viene
segregata dal Macrocosmo e sviluppa le sue proprie attivita.

Faremo bene oggi, per comprendere meglio 1’organismo umano, di prendere le
mosse da un’altra parte, e di gettare un rapido sguardo sulla vita cosciente. Dalle
precedenti conferenze gia sappiamo, come la vita cosciente dell’uomo si serva,
come strumenti, del sangue e del sistema nervoso. Ma non abbiamo ancora
potuto esaminare i processi piu delicati, perché questo esame dei processi piu
delicati e cosa oggidi ancora sommamente adatta a scandalizzare il mondo
esteriore, che si basa sulla scienza attualmente praticata. — Ma chiunque poggia
oggidi con sincerita sul terreno del vero, genuino occultismo, vi potra dire, che la
tendenza della nostra scienza € avviata a confermare, nel corso di pochi decenni,
quei fatti che oggi possiamo esporre — soltanto pero come frutto
dell’osservazione occulta. Se invece di un simile breve corso di conferenze, io
potessi parlarvi per qualche mese, sarebbe possibile di raccogliere, dai risultati
gia ottenuti dalla scienza esteriore, tutto cio che si puo addurre, anche come
esempi esteriori, in appoggio di quanto verra detto nei brevi accenni della
presente conferenza. Ma mi trovo costretto a lasciare molto alla buona volonta di
coloro che oggi mi ascoltano. Da cio che verra detto e possibile ovunque di
cercare le vie verso la scienza esteriore, la quale gia nei risultati odierni, se non
si parte da pregiudizi teoretici — ma dai fatti, puo fornirci dappertutto delle



conferme per quanto si trova sul terreno del- 1’occultismo.

Dapprima e necessario, — e vi prego di accogliere tutte queste osservazioni in
questo senso — se partiamo dalla nostra vita cosciente, e consideriamo il
rapporto della nostra vita animica piu o meno cosciente col nostro organismo,
che sopratutto si tenga conto — e di questo si tratta appunto nella fisiologia — di
cio che chiamiamo la nostra attivita pensante nel senso piu lato. Non occorre a
questo proposito di spingerci in distinzioni logiche o psicologiche sottili, ma
basta soltanto tener conto del fatto, che abbiamo a che fare con la vita pensante
dell’uvomo, e inoltre, nella cerchia della nostra vita animica, con la vita del
sentimento e la vita della volonta dell’uomo.

Orbene, fra coloro che si basano sul vero occultismo, non troverete mai
opposizione, quando si dice, che per mezzo di tutti quei procedimenti, che si
svolgono nella nostra vita animica sul piano fisico, e che rientrano nella
categoria del pensare, del sentire o degl’impulsi volitivi, vengono effettuati,
nell’organismo, per la coscienza normale, dei processi realmente materiali,
animati, o altri; di guisa, che ovunque, per tutto quanto si svolge nella nostra
anima, si possono trovare nel nostro organismo i processi materiali
corrispondenti. E questo appunto e di massimo interesse! Perché soltanto alla
nostra epoca, per virtu di speciali tendenze, che oggi per la prima volta affiorano
nella scienza, sara possibile, nel corso dei prossimi decenni, di scoprire
realmente nell’organismo queste corrispondenze fra processi animici e processi
fisiologici, e di confermare cio che e gia stato acquistato dall’occultismo.

A ogni processo del pensiero corrisponde un processo nel nostro organismo,
cosl pure a ogni processo del sentimento e anche a ogni processo, che si possa
designare col nome di « impulso volitivo ». Si potrebbe, in certo qual modo,
dire: quando qualcosa si svolge nella nostra vita animica ne risulta un’ondata,
che si propaga fin dentro al fisico dell’organismo. Consideriamo prima il
processo pensante, il processo del pensiero. Voglio far notare a coloro, che
s’interessano a questi argomenti, che e meglio considerare un processo di
pensiero come quello puro matematico, o qualsiasi simile altro pensiero
obiettivo, che non eserciti influenza sui nostri sentimenti e sulla nostra volonta:
vale a dire, vogliamo considerare anzitutto quei processi del pensiero, che sono
processi cogitanti nell’ambito della scienza pura. Che cosa si svolge nel nostro
organismo quando tali processi di pensiero si svolgono nella nostra vita animica?
—Ogni volta che noi pensiamo, che concepiamo dei pensieri, si verifica nel
nostro organismo un procedimento, che possiamo paragonare (non dico ora che
si tratti di analogia, non e un’analogia, ma un fatto, e quando parlo di
paragonare, mi riferisco al fatto) a un altro processo; se dentro a un bicchiere di
acqua calda fino a un determinato grado, si ha del sale qualsiasi disciolto, del



salgemma, per esempio, per mezzo del raffreddamento dell’acqua questo sale
disciolto arriva a cristallizzarsi, di guisa da compiere nell’acqua il procedimento
inverso a quello della soluzione. Quando il sale e completamente disciolto,
I’acqua e trasparente. Quando pero 1’acqua si e di nuovo raffreddata e il
procedimento inverso si compie in essa, il sale viene di nuovo a cristallizzarsi
dall’acqua, e si verifica nuovamente una formazione a ritroso del sale, un
sedimento di sale nell’acqua. E se guardiamo quest’acqua che era calda, e
arriviamo a far di nuovo cristallizzare il sale, vedremo che: la dentro nel liquido
nasce un solido; si deposita di nuovo un solido; un sedimento salino (ripeto: ho
premesso, che le dichiarazioni di questi risultati occulti potranno scandalizzare
sopratutto coloro, che ammettono i fatti registrati dalla scienza con senso di
meschina e stretta pedanteria). Un procedimento perfettamente analogo si svolge
nel nostro organismo quando pensiamo. Il corrispondente procedimento del
pensare e, per cosi dire, un processo sedimentoso di sale, che deriva da
un’azione del nostro sangue, e che reagisce in modo irritante sul nostro sistema
nervoso; si svolge dunque al limite del nostro sangue e del nostro sistema
nervoso. E proprio come, guardando 1’acqua nel bicchiere, potete osservare il
divenire del sale che si cristallizza dall’acqua, cosi potete vedere, se osservate un
uomo, che si trovi nella condizione soddisfacente di pensare, come si svolga in
lui supersensibilmente e con tutta precisione, un processo analogo, che e
percepibile per 1’occhio chiaroveggente. Siamo riusciti cosl a rappresentarci
questa correlazione fisica del processo pensante.

Chiediamo ora a noi stessi: come si verifica una analoga correlazione per il
sentimento? Quando sentiamo non abbiamo a che fare con un sedimento di sale
che si solidifica, e con un processo inverso di soluzione, ma col fatto, che dentro
al nostro organismo si svolgono quelli che possiamo chiamare dei procedimenti
delicati, che sono a un dipresso, come se un liquido divenisse semisolido.
Raffiguratevi che un fluido diventi semisolido, che assuma una forma, come
potrebbe avere all’incirca un bianco d’uovo molto denso — dunque appunto una
coagulazione, un solidificarsi di un liquido. Mentre nei processi del pensiero si
tratta di un elemento salino, che si deposita da un liquido, nei riguardi del
sentire, invece, abbiamo a che fare con un passaggio da una condizione
interiormente piu scorrevole a una condizione pullulante. E’ la sostanza stessa
che viene trasformata in una condizione piu densa, che si puo indicare con lo
sguardo chiaroveggente, come il formarsi di piccoli fiocchetti — proprio come
se in un bicchiere, in cui vi € un determinate liquido, si potesse, per mezzo di
speciali procedimenti, effettuare il processo di una flocculazione interiore, ossia
determinare in una sostanza fluida, il suo interiore trasformarsi in piccole
goccioline pullulanti.



Se ora passiamo a considerare cio che possiamo chiamare “albergare entro
I’anima un impulso volitivo”, troveremo che la correlazione fisica ne e di nuovo
diversa. Questo e gia piu facile a comprendere; arriviamo cosi di nuovo a quella
parte, in cui il fisico veramente gia diventa piu manifesto. Il correlato fisico
dell’impulso volitivo e una specie di processo termico, di riscaldamento, che
provoca in un modo qualsiasi un determinate grado di aumento di temperatura
nell’organismo, un aumento di calore, sotto un determinate riguardo. Da questo
potete giudicare — poiché il riscaldarsi, I’aumento di calore, e in rapporto con
I’intera pulsazione del nostro sangue — che e appunto con questo aumento di
calore del nostro sangue che gl’impulsi volitivi sono assolutamente in rapporto.
Non e difficile — se si ha un poco di disposizione per la vera indagine — di
potere vedere veramente, tanto nell’organizzazione umana, quanto pure in quella
animale, che tali processi possono avere in questo modo il loro correlato fisico.

Possiamo dunque caratterizzare in certo modo i correlati fisici che si svolgono
per i procedimenti animici interiori. — Cio che ora vi ho caratterizzato non é
cosa naturalmente che si svolge in modo molto evidente; si tratta di processi
straordinariamente delicati e sottili — processi di una finezza di cui di solito,
indubbiamente, non ci si puo formare un’idea: ma, tranne il processo termico,
questi procedimenti si svolgono tutti in modo, che rispetto a cio che conosciamo
come processi analoghi nel mondo fisico esteriore, si presentano di una finezza
eccezionale. Tutti questi sono processi, che 1’organismo compie, per mezzo delle
complessive sue forze, quando I’To e in attivita con 1’aiuto dello strumento del
sangue — dal sedimento salino fino alla pullulazione ebolliente e alle alterazioni
termiche — che si svolgono in parte in modo, che si potrebbe dire: questi
processi hanno presa sull’intero organismo; o pure: il processo cogitativo — per
esempio — ha principalmente presa sopra una parte della nostra organizzazione,
sul cervello o sul midollo spinale. Questi processi sono anche distribuiti
nell’organismo umano nei modi piu diversi; essi sono conseguenze dell’azione
dei processi animici. — Se s’imparano a conoscere gradualmente questi
particolari come fatti, si arriva a dovere ammettere indubbiamente: che quelli
che si chiamano pensieri o sentimenti, sono forze reali, che hanno azione reale
nell’organizzazione fisica, e che si esprimono in effetti reali; di guisa che,
considerando dalla pura osservazione occulta, dobbiamo parlare di una reale
azione dell’anima sull’organismo umano. E queste azioni reali nei processi piu
delicati dell’organismo umano si riveleranno gradualmente, nei corso dei
prossimi decenni, alla scienza; perché questi processi reali diventeranno
assolutamente accessibili ai metodi piu raffinati della scienza — anche per
I’indagine esteriore. E allora si calmera da sé quella resistenza oggi opposta alle
osservazioni che provengono dalla conoscenza occulta, e che non sono tratte dai



fatti della scienza, bensi — da determinate teorie che si collegano a quei fatti, e
che sono piene di preconcetti.

Ora abbiamo gia indicato, che cio che noi concepiamo come un’attivita
cosciente dell’Io non e, in ultima analisi, che una parte dell’entita umana, e che
sotto alla soglia di cio che si fa strada in tal modo entro I’orizzonte della nostra
coscienza, si svolgono dei processi, che stanno sotto alla coscienza e che
vengono quasi trattenuti dall’affiorare alla medesima dal sistema nervoso del
simpatico. Sotto vari aspetti abbiamo potuto indicare, come questi processi, che
si svolgono al di sotto della coscienza, stiano pure, in certo modo, in rapporto col
nostro Io. Del sistema piu incosciente, — del nostro sistema osseo — abbiamo
detto, che fin dall’inizio e stato organizzato in modo, da poter dare appunto allo
strumento dell’To cosciente la base dell’To. Cosi un’organizzazione dell’Io cresce
dall’incosciente e va incontro all’organizzazione dell’lo cosciente. L’uomo, in
certo modo, si divide per noi in due parti: da una parte nell’organizzazione
dell’uomo agisce I’organizzazione dell’lo cosciente, dall’altra parte affluisce in
lui I’organizzazione dell’lo incosciente. E a questo riguardo abbiamo veduto, che
il sistema sanguigno e il sistema osseo formano veramente una specie di
opposizione, si palesano come poli contrapposti; il sangue, nella sua attivita
interiore, segue come uno strumento l’attivita dell’lo; cio pero che viene
organizzato in opposizione all’lo, perche I’'lo si possa esprimere nel sangue —
cioe, il sistema osseo come polo opposto — si sottrae

All’attivita dell’Io in modo, che di tutto cio che si verifica nel sistema osseo,
I’Io non ha coscienza; i processi del sistema osseo si svolgono dunque sotto la
superficie degli eventi effettivamente coscienti dell’Io.

Sono dunque processi che corrispondono alla nostra attivita dell’lo, ma che
sono altrettanto morti, quanto i nostri processi sanguigni sono viventi — e con
cio essi formano, in ultima analisi, soltanto una parte di quei processi, che non
giungono alla coscienza dell’To e che solo a grado a grado, dall’incosciente, si
elevano sempre piu e piu all coscienza.

Se consideriamo e riflettiamo su questo sistema osseo nel complesso della sua
funzione nell’organismo umano, ci dobbiamo accorgere ovunque che esso si
sottrae, per cosl dire, alla vita cosciente — fra tutti i sistemi di organi e quello
che maggiormente si sottrae alla vita cosciente. Se pero da questo sistema o0sseo
spingiamo il nostro esame ad altri sistemi di organi, per esempio, al sistema
cosmico interiore dell’uomo, o al sistema fegato-milza, o a quello polmone-
cuore ecc., dobbiamo dire: i processi di questi sistemi si sottraggono pure in
sommo grado alla nostra vita cosciente; ma non cosl completamente, come i
processi del nostro sistema osseo. Al nostro sistema osseo occorre che la nostra
coscienza pensi molto meno e ponga minor cura, che non agli organi appunto ora



nominati. Alcuni degli organi appunto citati si manifestano molto chiara- mente
nello loro funzioni — per lo meno a molti uomini — come qualcosa, che emerge
al di sopra del livello della coscienza. Come gli esseri che stanno nell’acqua del
mare, vengono spinti su alla superficie dalle onde, cosi pure molto di cio che si
svolge nel cuore o negli organi appartenenti a questi sistemi, affiora nella vita
cosciente. E sappiamo come delle nature ipocondriache, — naturalmente con
danno proprio — sentono alcunché di queste cose, pero le sentono affatto
diverse da come si svolgono nel profondo dell’'uomo. Non intendo parlare del
caso in cui un dato grado di malattia si sia prodotto negli organi; il divenirne
coscienti, allora, si verifica per tutt’altro tramite; voglio dire che quel limite
necessario— per cosl dire — che un uomo sano puo indicare come il limite, al di
la del quale si ritiene malato, non e stato raggiunto. Questo limite oggidi
purtroppo si va spostando sempre piu con danno degli uomini. Sappiamo che e
dal sistema nervoso del simpatico, contrapponentesi ai processi interiori, che
siamo protetti contro I’affiorare nella coscienza di cio che si svolge al di sotto di
essa.

Se vediamo nel sistema osseo qualcosa che edifica la forma, la configurazione
dell’'uvomo in guisa, che il sistema sanguigno possa essere in quella uno
strumento adeguato per 1’'lo, occorre che dopo quanto e stato detto ci si renda
conto, in certo modo, che gli altri organi per esempio, — quelli che
appartengono al sistema cosmico interiore — vanno pure crescendo in un
determinate modo, verso la vita cosciente dell’uomo, la quale in ultimo si dovra
sviluppare come un fiore dall’organizzazione umana; dobbiamo renderci conto,
che tutti questi organi, benché non compenetrati da vita completamente
cosciente, gia contengono cio che cresce e muove incontro alla nostra vita
animica — cosi come abbiamo visto che il nostro sistema osseo cresce e muove
incontro alla vita dell’To.

Dobbiamo pero porci la domanda: in qual misura questo sistema interiore, che
possiamo indicare come un sistema cosmico interiore, cresce e muove incontro
alla vita cosciente animica dell’'uomo? — Se da una parte ci rendiamo
chiaramente conto, che nel nostro sistema osseo abbiamo il nostro sostegno piu
solido, cio che, per cosi dire, da al sistema sanguigno il suo ordinamento, perché
esso possa svilupparsi come strumento dell’lo, e perche le singole parti del
sistema sanguigno stesso si trovino al posto giusto, dobbiamo dire: in un certo
modo questo sistema osseo agisce nei profondi sostrati che stanno a base della
nostra organizzazione, in modo, che al contempo esso sostiene, porta a giusta
posizione quegli organi, che abbiamo indicati come un sistema cosmico
interiore. Perché cio che a questo riguardo va a pro del sistema sanguigno, da
parte del sistema osseo, va da quest’ultimo anche a pro di quegli organi. E



specialmente ce ne potremo accorgere, anche esaminando questi organi del tutto
esteriormente: in questi organi, per esempio, nel modo come sono disposti, ma
anche nella loro forma, non possiamo scoprire niente che nell’'uomo abbia
rapporto cosi intimo con 1’esteriore limite della sua forma, quanto il sistema
osseo. Nell’'uomo avete qualcosa, di cui potete dire a voi stessi : « il sistema
osseo e la base, e cio che si dispone attorno al sistema osseo puo disporsi a quel
modo soltanto, perché il sistema osseo da all’uomo la sua forma fondamentale ».
E se nella pelle vediamo il limite esteriore dell’'uomo, dobbiamo dire a noi stessi:
« quella che e la nostra limitazione esteriore epidermica e stata, in certo qual
modo, in sommo grado predisposta dall’intera configurazione del nostro sistema
osseo » — questo ha dato occasione a un’espressione scientifica, non soltanto
esteticamente bella, ma meravigliosamente bella per parte di Goethe. Egli dice:
«. Nulla v’-ha nella pelle, che non sia nell’osso ». Cio significa: nella forma
esteriore della pelle, in cui si esprime la configurazione dell’uomo, si esprime
cio che gia si trova predisposto nel sistema osseo. Non possiamo dire lo stesso
del nostro sistema cosmico interiore. D’altra parte il fatto appunto, che le attivita
del sistema cosmico interiore affiorano fino ai gradi inferiori della coscienza,
mostra, che questo sistema cosmico interiore ha a che fare con il nostro corpo
astrale; perché il corpo astrale e il portatore della coscienza. E la ragione per cui
il corpo astrale, come portatore della coscienza, non sperimenta coscientemente
cio che si svolge in questo sistema cosmico interiore, dipende dal fatto, che il
sistema nervoso del simpatico trattiene quelle impressioni perché non arrivino
alla coscienza. Questo gia lo abbiamo detto. — Dobbiamo dunque dire, che
questo sistema cosmico interiore non puo sembrarci 1’espressione dell’lo sub-
cosciente, dell’lo gia preparato e giacente nei profondi sostrati dell’essere
umano; ma che esso puo apparirci come cio che I’intero processo mondiale ha
inserito in noi in modo da porlo con il nostro corpo astrale in un rapporto
analogo a quello in cui la forma umana, esprimentesi nel sistema osseo, da la ba-
se per la forma dell’To umano nel suo senso piu vasto. Possiamo percio dire: nel
sistema osseo, nelle profondita dell’incosciente, abbiamo GIA preparato ed
evoluto 1’Io umano; e in cio che chiamiamo il nostro sistema cosmico interiore,
abbiamo gia preparato cio che chiamiamo il nostro corpo astrale. Esaminiamo
bene anzitutto questo ordinamento: il sistema osseo prepara prima di tutto, cio
che chiamiamo il nostro Io — dal punto di vista, naturalmente, dal quale ora si e
parlato; — il sistema cosmico interiore prepara, cio che chiamiamo il nostro
corpo astrale.

Naturalmente questo sistema cosmico interiore, in tutta la sua organizzazione
— perché appunto ancora sta in sommo grado al di sotto della coscienza — non
deriva affatto dalla vita animica cosciente; ci viene dunque inserito, attraverso la



nostra organizzazione esteriore, dal Macrocosmo. Cioe: qualcosa, che possiamo
chiamare a un dipresso un astrale cosmico, si inserisce in noi in modo, da
esprimersi nel nostro sistema cosmico interiore. E con il sistema osseo a sua
volta viene inserito nel nostro intero organismo, dall’intero ambiente circostante,
cio che il processo cosmico ci puo dare. E siccome questo € connesso con la
complessiva forma della nostra organizzazione fisica, dobbiamo dire: questo si-
stema osseo veramente e la base del nostro corpo fisico, in quanto esso ci si
presenta esteriormente nella limitazione fisica della sua forma. Un sistema
macrocosmico — o semplicemente cosmico, che ha fatto, di noi, uomini
fisicamente formati e disposto in noi nel sistema osseo: un sistema
macrocosmico astrale mondiale viene disposto nel nostro sistema cosmico
interiore. L.’Io, in quanto si presenta come lo cosciente, ha come strumento il si-
stema sanguigno; in quanto e stato preparato come forma, come figura, v’ha a
base di esso un sistema cosmico di forze, che spinge verso 1’organizzazione
dell’Io; verso una solida formazione dell’lo, e che arriva piu profondamente a
esprimersi nel nostro sistema osseo.

Consideriamo ancora la cosa da un altro punto di vista. Sappiamo ora, che
tutto cio che v’ha di attivita pensante nell’lo, arriva a esprimersi per mezzo di
una specie di sedimento salino, se mi e concesso servirmi del termine; perché
potete comprendere, che non vi possono essere termini adatti per tali cose, le
quali non sono affatto riconosciute dalla coscienza ordinaria dell’'umanita, ma
che dalla coscienza chiaroveggente possono essere conosciute come una specie
di sottilissimo processo di precipitazione salina. — La, dove dal cosmo il nostro
Io viene preparato nel nostro sistema osseo, come suo piu solido sostegno, di
guisa che I’organismo ha questo sostegno, possiamo aspettarci pure, che per noi
uomini, come esseri pensanti, debba essere stato preparato il «sedimento salino»
— anche per mezzo di un processo fisico di deposito salino. Potremmo dunque
cercare dei sedimenti salini nel sistema osseo. E di fatti troviamo, che 1’osso e
costituito di fosfato di calce e di carbonato di calce — dunque di depositi salini.

Anche qui percio abbiamo due poli contrapposti. In quanto I’uomo € un essere
pensante, in quanto i processi del pensiero sono cio che interiormente fa di noi
degli esseri solidi — perché il nostro sistema pensante €, sotto un certo riguardo,
il nostro sistema osseo interiore, — 1’uomo ha dei pensieri determinati,
nettamente delineati. Mentre i suoi sentimenti sono pi o meno indeterminati,
incerti, in ogni uomo diversi, invece i sistemi di pensiero rappresentano dei
nuclei fissi nel sistema del sentimento; mentre questi nuclei fissi si esprimono
nella vita della coscienza per mezzo di una specie di procedimento attivo mobile
di sedimento salino, cio che li prepara nel sistema osseo e che da loro il giusto
sostegno, si esprime nel fatto, che il Macrocosmo, con i suoi processi formativi,



edifica il nostro sistema osseo in modo, che in una parte del suo essere e
costruito da sedimenti salini. Questi sedimenti salini sono ora I’elemento statico
in noi, I’altro polo, il polo opposto a quelle attivita interiori, che si svolgono nei
procedimenti di sedimenti salini corrispondenti al principio pensante. Cosl da
due parti diverse veniamo organizzati in modo da diventare esseri pensanti; da
una parte in- coscientemente, in quanto il nostro sistema osseo ci viene edificato
— dall’altra parte coscientemente, in quanto noi stessi, secondo il modello del
processo di costruzione ossea compiamo dei processi coscienti, che si palesano
nell’organismo come tali, e dei quali possiamo dire, che sono interiormente
attivi. Perché i sali formati devono essere subito nuovamente disciolti, tolti di
mezzo, per mezzo del sonno; altrimenti provocherebbero dei processi di
decomposizione, dei processi di dissoluzione. Abbiamo cosi dei processi che
cominciano con dei sedimenti salini, e poi ne abbiamo degli altri, dei processi
distruttivi, che rappresentano una specie di processo di trasformazione
regrediente. Il sonno benefico, in quanto discioglie nuovamente cio che é stato
depositato, esercita su di noi cio che ci occorre, perché si possano nuovamente
sviluppare i pensieri coscienti nella vita diurna di veglia.

Procediamo innanzi; possiamo dunque rappresentarci, che tutti i processi che
si trovano entro 1’organismo umano devono svolgersi fra questi due poli esteriori
— in certo modo, di depositi salini. Abbiamo a che fare qui con il processo di
formazione salina nel senso spirituale, ma deve essere compreso nel modo come
oggi I’ho esposto. E non serve dire semplicemente: « pensare € un procedimento
di formazione salina », dopo di che la gente s’immagina che si tratti di cio che ci
si rappresenta oggidi volgarmente come processo di formazione salina: qualcuno
potrebbe allora dire; la scienza dello Spirito ci racconta delle frottole ben
stupide! — Frammezzo a questi processi, che non devono essere interpretati che
nel senso indicato, sono tutti gli altri processi, ai quali gia abbiamo accennato.
Perché se abbiamo una formazione salina in un processo attivo di pensiero, che
ha il suo polo opposto nei processi di formazione salina

del nostro sistema osseo e che fino a un certo grado e arrivato a riposo,
possiamo anche dire, che abbiamo in tutti gli organi un polo opposto a cio che
dobbiamo indicare come processo pullulante interiore, come coagulazione
interiore, come processo di flocculazione — a un dipresso di nuclei, del genere
del bianco d’uovo o simili. Questo a sua volta non avviene soltanto la, dove
procede sotto I’influenza della vita del nostro sentimento gia piu profondamente
radicata nell’anima, bensi anche dall’altra parte. Dobbiamo ora dire: tutto cio che
v’ha di processi piu interiori, piu vicini nell’anima, di quel che non sia il
processo della formazione delle ossa, ai processi centrali del nostro organismo,
prende parte a questo incosciente pullulare, a tale condensarsi di sostanze, le



quali in questo modo si formano e si depositano. Dopo viene cio a cui il processo
della formazione ossea gia prende parte, cioe la presenza di questi processi
pullulanti, in cio che e frammischiato ai sali ossei come cosiddetto “ stroma
osseo”. A questa 1’altro polo del nostro sistema osseo gia prende parte, e con cio
si contrappone a quello che si esprime come correlazione fisica dei nostri
processi del sentimento. E il processo dell’impulso volitivo si esprime in un
processo termico, per cosi dire in processi interiori di riscaldamento, in processi
di combustione, di collegamenti, che si formano, e che noi indichiamo come
processi interiori di ossi- dazione, e che si trovano in tutta la nostra
organizzazione; in quanto essi si svolgono sotto la soglia della nostra coscienza,
e non hanno nulla a che fare con la vita cosciente, con impulsi volitivi o simili,
essi appartengono all’altra parte della nostra organizzazione, che e isolata per
mezzo dei rispettivi organi, e che puo ricevere un’influenza dalla vita
subcosciente.

L’uomo, cosi e protetto, da un canto, interiormente, da una parte del suo
organismo, in cui questi processi si svolgono nel modo, come si svolgono piu
esteriormente nel Macrocosmo — e dall’altro canto egli e protetto, in quanto essi
seguono i suoi processi animici, e si possono svolgere piu sottilmente, come e
stato descritto. Si trovano dunque nel nostro organismo dei processi fisiologici,
come i processi di formazione di sale, quelli di formazione pullulativa, e quelli
di formazione termica, che seguono la nostra vita cosciente; e altri processi che
si svolgono al di fuori della nostra vita cosciente in modo da dare la base per cio
che si prepara nell’organismo umano, affinché si possano svolgere i processi
associati con la nostra coscienza. L’intero nostro organismo € dunque un
intertessersi di quei processi, che dobbiamo indicare come appartenenti in parte
alla nostra vita cosciente, e in parte a quella incosciente. E’ straordinariamente
importante il fatto, che il nostro organismo rappresenta veramente qualcosa di
omogeneo, costituito da due polarita: che dei processi, per cosi dire, si compiono
in modo, che dal Macrocosmo essi emergono nell’organismo e si svolgono
all’ingrosso, mentre d’altra parte vi sono dei processi, che si svolgono piu
sottilmente, come conseguenze della vita cosciente dell’uomo.

Ora pero — come vi potete immaginare — per il fatto che I’organismo e un
Tutto, e che tutte queste parti agiscono una attraverso 1’altra, succede che, nel
compiuto organismo odierno, tutti questi processi appunto agiscono pure
assolutamente 1’uno nell’altro e che noi, cosi come 1’organismo ci sta dinanzi,
non li possiamo a tutta prima veramente separare in modo, da segnare ovunque
dei limiti precisi: un processo scorre nell’altro. Basterebbe osservare il sangue
stesso, 1’elemento piu attivo e piu sottile; in esso potete vedere uno stimolatore,
tanto dei processi di sedimenti salini, dei processi di condensazione del liquido,



come anche dei processi termici. E potete vedere in tutti i sistemi di organi,
come questi processi si svolgano e vengano stimo- lati, sotto un determinato
riguardo, in tutti i sistemi di organi. Percio possiamo anche dire a noi stessi: se
accogliamo, per esempio, gli alimenti da fuori nel nostro canale digerente, questi
mezzi nutritivi hanno in sé stessi cio, che io ho indicato come “attivita esteriore”.
Ed essi attraversano, per cosi dire, un primo grado di stacciatura, in quanto sono
accolti e vengono digeriti anzitutto dallo stomaco, e da quanto ad esso
appartiene, e poi vengono specialmente elaborati dal sistema cosmico interiore e
condotti su fino dove essi possono anche nutrire lo strumento piu raffinato
dell’organismo umano, il sangue. Cosi € il sistema cosmico interiore che
s’incarica per primo di stacciare gli alimenti, che poi vanno condotti verso tutti
gli altri sistemi. Ma poiché noi abbiamo riconosciuto una graduatoria dei sistemi
organici umani, possiamo ora facilmente raffigurarci, che, per esempio, di fatto,
il sistema piu delicato, il sangue, debba accogliere in sé le attivita nutritive
maggiormente stacciate e che, quando una qualsiasi cosa penetra nel sangue,
questa gia non contenga piu che una minima parte delle attivita che le sostanze
possedevano, quando vennero accolte nello stomaco. Quando le sostanze entrano
nello stomaco contengono ancora buona parte della propria peculiare natura ed
entita — o attivita; quando poi esse si trovano nel sangue — in quanto esse sono
sostanze nutritive che sono state condotte su fin dentro al sangue — hanno
dovuto rinunziare a tutto cio, sono diventate qualcosa di nuovo. Percio il sangue
e anche quello che maggiormente difende interiormente tutti i propri processi, e
che li compie indipendente- mente dai processi del mondo esteriore. Questo e
dunque un aspetto del sangue. Ma abbiamo gia detto, che questo sangue e come
una tavola, volta tanto da una parte, che dall’altra, ed esposta da due parti a
ricevere impressioni. Da una parte e volta verso i processi sub- coscienti delle
regioni piu profonde dell’organismo umano, dove salgono le sostanze nutritive,
subiscono dei processi di filtrazione, e penetrano fino al sangue. Tutto cio che ivi
si svolge, viene attenuato dal sistema nervoso del simpatico, di guisa che non
arrivi piu alla coscienza. Ora il sangue deve volgere 1’altra faccia della tavola
verso le esperienze della vita animica cosciente. Non soltanto i processi
incoscienti del nostro Io, che si esplicano dal nostro sistema osseo in su, ma
anche dall’altra parte dell’Io devono penetrare dentro al sangue le nostre attivita
animiche coscienti; esse devono potersi trasformare fin che arrivano al sangue,
perche in questo sangue possano diventare 1’espressione per cio che abbiamo
nell’ambiente che ci circonda come mondo fisico-sensibile; perché cio che gia e
incorporato nel mondo vegetale come corpo eterico, non e visibile per la
coscienza normale. Abbiamo attorno a noi anzitutto il mondo fisico e per la
coscienza 1’uomo stesso appartiene sol- tanto al mondo fisico. Cosi poniamo di



fronte all’altra faccia della tavola sanguigna il mondo fisico-sensibile, che
diventa il contenuto della nostra coscienza. L’intera vita animica, come viene
stimolata ai pensieri dalle impressioni del mondo fisico-sensibile, come viene
svegliata ai sentimenti, come viene incitata agli impulsi volitivi, tutto cio deve
poter trovare il suo strumento nel sistema sanguigno, in quanto e vita cosciente
dell’To. Tutto cio deve potervi pulsare dentro. Che cosa significa questo?
Significa, che non soltanto nel nostro sangue dobbiamo avere cio che i mezzi
nutritivi sono divenuti, in quanto si sono spinti su dal subcosciente, filtrati, fin
dove possono vivere nel sangue una vita propria, al riparo da tutte le leggi
macrocosmiche — ma che sull’altra faccia della tavola del sangue deve potersi
iscrivera tutto cio, che si svolge nel fisico-sensibile, nell’elemento inanimato del
mondo fisico-sensibile, che viene alla conoscenza dell’'uvomo attraverso le
impressioni, e che alla coscienza appare come cio che puo fare delle impressioni
sull’'uvomo; perché quello che forma la vita, puo essere riconosciuto dalla
coscienza normale soltanto attraverso le combinazioni delle impressioni fisico-
sensibili. In realta, viene per primo riconosciuto dall’arto supersensibile piu
vicino — dal corpo eterico. Cosi il sangue deve potere avere affinita anche col
mondo fisico-sensibile, quale esso e direttamente.

Potremo ora aspettarci che s’incorpori nel sangue qualcosa, di cui si possa
dire, che non e ora nel nostro sangue come se fosse determinato dai processi che
risalgono dai profondi sostrati del nostro essere, ma come se si svolgesse per
azione di legge e di energia esteriore macrocosmica. Dobbiamo avere qualcosa
nel nostro sangue che sia e agisca come i processi esteriori immediati, che si
svolgono esteriormente cosi, come poi gradualmente si dovranno svolgere anche
interiormente nell’organismo. Cioe: nel nostro sangue dei processi fisico-
chimici, inorganici, devono esercitare la loro azione; sono necessari, perché il
nostro Io possa partecipare al mondo fisico. Dovremo dunque cercare nel sangue
dei processi, in cui le sostanze possano agire per mezzo del loro carattere fisico-
sensibile, quale esse sono nel Macrocosmo. E questo lo troviamo effettivamente,
in quanto nei corpuscoli rossi del sangue ci vien dato qualche cosa che mostra, di
essere appena al principio della vita, al margine della non-vita. D’altra parte e
incorporate nel sangue qualcosa, che possiamo chiamare un processo, che puo
essere paragonato a un processo esteriore di combustione. Insomma, nel sangue,
sta disposto dall’altra parte tutto cio — che possiamo anche riconoscere
fisicamente — che fa dell’'uomo un essere fisico-sensibile, per il fatto, che egli
ha nel sangue uno strumento dell’lo, che vive nel mondo fisico-sensibile.
Dunque fin dentro nella organizzazione del sangue, perfino I’investigazione
fisico-chimica puo indicarci, quanto le premesse occulte possano essere
importanti e illuminanti per cio che nella fisiologia dell’'uomo si presenta



direttamente alla vista. Da tutto questo pero potremo dire: abbiamo cosi
nell’organismo umano dei processi, che vengono stimolati anzitutto dal processo
sanguigno, in quanto esso sta in rapporto col mondo esteriore, e che sono
processi fisico-sensibili del mondo esteriore; abbiamo pero anche dei processi
che salgono dall’altra parte e giungono al sistema sanguigno e che si dispongono
in questo, quando sono filtrati in sommo grado. Se consideriamo questo, il
sangue veramente Ci appare come un organo molto importante. Allora esso ci
appare in guisa, che da una parte ha volto I’intera sua entita, per cosi dire, verso
la vita inferiore, la piu bassa che si conosca attorno a noi, — in modo, da essere
quasi una sostanza, una materia continuamente inclina a provocare dei processi
esteriori fisico-chimici, per poter essere uno strumento dell’lo; e dall’altra parte
esso e la sostanza che si trova piu al riparo, e che svolge dei procedimenti
interiori, i quali altrimenti in nessun altro posto potrebbero essere svolti, perché
al loro svolgimento occorre tutto cio che si svolge sulla base di tutti gli altri
processi, che si dispongono nel processo sanguigno: vale a dire, che i processi
piu delicati, piu elevati, che vengono stimolati dalle profondita del nostro
organismo, si congiungono poi dall’altra parte nella circolazione del nostro
sangue con i processi fisico-chimici, che conservano la norma delle leggi del
mondo esteriore. In nessun’altra sostanza, quanto in quella sanguigna, il mondo
fisico-sensibile piu immediato s’incontra con un altro mondo la cui esistenza e
condizionata dall’attivita di sistema supersensibili di forze. Cio non si palesa in
modo cosi manifesto sul piano fisico in nessun’altra sostanza, quanto nella
sostanza del sangue, che fluisce attraverso I’organismo umano. Questo sangue e
difatti qualcosa, in cui, cio che di piu basso I’uomo puo vedere attorno a sé nei
vari processi, si riunisce a quanto di piu elevato puo formarsi organicamente
nella sua natura. Percio ci riuscira chiaro, che nei riguardi di questi processi
sanguigni, abbiamo dinanzi a noi qualcosa che, se diventa irregolare, deve
provocare in sommo grado delle irregolarita nel complessivo nostro organismo.
Poiché il sangue da una parte esprime il risultato dell’insieme dei nostri processi
organici, dovremo sempre riflettere, nei riguardi di siffatte irregolarita del
sangue, allorché questo palesa dei fenomeni anormali — e sara difficile di
isolare le singole irregolarita — a quale corso di processi dobbiamo attribuirle —
se, per esempio, al corso del processo nei vasi sanguigni, che si svolgono sul
modello del processo fisico-chimico; se questo e il caso, dovremo essere
coscienti, che a queste irregolarita, proprio nel sangue, si deve ovviare (prima
occorre riconoscerle e non scambiarle 1’una per 1’altra) dal lato della coscienza,
in quanto questa coscienza e connessa col piano fisico. Qui si schiude un campo
terapeutico, di cui si deve tener conto, in guisa da indagare se delle determinate
irregolarita nella circolazione del sangue dipendono da processi, che nel vero



senso della parola, si possono indicare come processi fisico-chimici. Allora
diventa possibile un nostro intervento proprio per mezzo di quanto potremo
provocare nell’'uomo in fatto di impressioni esteriori e della corrispondente
regolarizzazione delle impressioni esteriori, che in questo caso provocano dei
processi fisico-chimici — dunque per mezzo di tutto cio che possiamo apportare
all’organismo fisico dal di fuori. Con che non intendo tanto parlare di cio che
possiamo apportare in fatto di impressioni animico-spirituali (sebbene si tratti
anche di queste) quanto principalmente di cio, che possiamo effettuare per
mezzo della regolarizzazione del processo respiratorio, della sorveglianza del
processo respiratorio e anche della sorveglianza della reciproca azione, fra
organismo umano e mondo esteriore, attraverso la pelle.

Possiamo pero poi anche vedere nell’organismo sanguigno dei delicatissimi
processi organici provenienti dall’altra parte. E per questo organismo sanguigno
dovremo renderci chiaramente conto, che esso rappresenta, in certo modo, il
terzo grado di raffinamento delle nostre sostanze nutritive. Se I’organismo
sanguigno — in quanto provoca quei processi delicati della formazione salina, di
quella pullulante, e del calore, sotto I’azione delle impressioni esteriori — e
determinate in quel modo dall’esteriore nel suo corso fisico-chimico, dagli
eventi animici stessi, possiamo chiedere: questo processo, in quale modo viene
esso determinate dall’interiore come processo sanguigno? — Dobbiamo
distinguere, cio che il sangue ha come compito per il fatto che e sangue;
dobbiamo pero renderci pure conto, che esso deve essere nutrito come ogni altro
organo, che dobbiamo considerarlo come un qualsiasi altro organo che deve
essere nutrito; ma d’altra parte dobbiamo pure riconoscerlo come 1’organo, che
si trova al grado piu elevato di attivita organica. Per questa attivita entra
principalmente in considerazione cio che possiamo ora indicare come il sostegno
interiore della vita umana. Il sangue — che e, per cosi dire, il termine opposto al
sistema osseo, ed esprime il polo opposto al sistema osseo — deve sopra ogni
altra cosa essere protetto, perché possa creare nei nostri pensieri, come
strumento di essi, in quanto sono pensieri dell’lo cosciente, possa dunque creare
il processo, che abbiamo indicato come sedimento salino. Questo riparo deve
provenire dal sangue stesso; dunque, sopra ogni altra cosa, questo sangue deve
essere in condizione, come sangue, di provocare, in certo qual modo, verso la
parte spirituale, un sistema osseo spirituale, deve potere provocare dei processi
sedimentosi salini. Questo € un compito, a cui il sangue si deve assoggettare in
guisa, da distinguersi esso stesso dagli altri organi, in modo, che da questi altri
organi dell’organismo umano, esso non riceva che un minimo di sostegno in
questo suo lavoro.

In questo processo di formazione salina del sangue esercitano azione minima



le energie degli altri organi, di guisa che il sangue, nei riguardi del suddetto
processo — nei riguardi del pensiero — interiorizza al massimo 1’organismo. E
come si potrebbe non riconoscere questo, poiché i nostri pensieri sono veramente
cio che abbiamo di piu intimo — cio, per mezzo di cui maggiormente ci
interiorizziamo per la coscienza normale; mentre con i nostri sentimenti stiamo,
perfino per la coscienza normale, al limite fra 1’esteriore e 1’interiore — e coi
nostri impulsi volitivi muoviamo incontro al mondo esteriore con tale forza, che
I’uomo, nelle circostanze ordinarie, non si riconosce affatto nei propri impulsi
volitivi! L’uomo si riconoscera sempre nei suoi pensieri — ma non nei suoi
impulsi volitivi. Questo gia lo potete rilevare dal fatto, che nel mondo tanto si di-
scute di liberta e di non-liberta, e delle altre qualita della volonta umana. Nel
nostro sistema di pensiero, che ha come suo correlato fisico un processo di
sedimento salino, abbiamo cio che v’ha di piu interiore di quanto il sangue deve
eseguire come strumento dell’To. E dovendo il processo di sedimento salino
essere quanto piu possibile interiorizzato e anche quanto piu possibile difeso
contro gli altri organi, questa facolta del sangue pub essere sopratutto ostacolata
da anormalita del sangue stesso. E quando osserviamo, che il sangue viene cosi
ostacolato, e che non rivela piu le sue capacita in questa direzione, dobbiamo
renderci chiaramente conto, che esso deve venire stimolato a un’attivita che nella
sua propria vita e discesa al di sotto di un determinate limite.

Puo pero anche verificarsi 1’altro caso, cioe, che I’attivita interiore di un
organo — in questo caso, dunque, dell’organo del sangue, poiché questa attivita
interiore e destinata a sviluppare vita propria — superi una determinata misura,
ed esageri questa vita propria. Fra le irregolarita umane che si verificano questo
caso e di gran lunga il piu importante, perche va considerato sopra ogni altra
cosa, nei casi di malattia. In casi rarissimi abbiamo a che fare con 1’opposto —
per lo piu, invece, si tratta che alcune parti della organizzazione nostra interiore
si trovano troppo poco protette e vengono percio troppo fortemente stimolate.
Quando il sangue si mostra maggiormente stimolato, quando mostra al massimo
grado di volere sviluppare questa attivita oltre misura, e per noi necessita di agire
in senso opposto. Possiamo far questo apportando dal di fuori le attivita
corrispondenti. Cioe: contribuiremo a un processo siffatto con 1’apporto
terapeutico di sostanze, che conducono alla formazione del sale, al sedimento
salino. Questo ci conduce contemporaneamente a vedere che, in un determinato
modo, si puo dare una sistemazione al modo di porre riparo alla irregolarita del
nostro organismo.

In questa direzione possiamo ora procedere oltre. Quando gli organi del nostro
mondo astrale interiore, del nostro sistema cosmico interiore — milza, fegato,
cistifellea ecc. — si trovano, per il genere delle loro attivita, in un’attivita



interiore troppo forte, come possiamo venir loro in aiuto? Dobbiamo allora
prima di tutto tener presente nell’anima, che questi organi sono destinati a
operare fin su alla circolazione del sangue, che devono, per cosi dire, preparare
I’intero organismo, condurre dunque le sostanze nutritive su fino al sangue, che
essi le ricevono quali vengono introdotte nel canale digerente, e devono condurle
con attivita trasformata al sistema sanguigno; essi sono dunque i mediatori fra
questi due sistemi. Come il sistema sanguigno si palesa operoso nella piu grande
attivita interiore, in quanto e il sistema pensante, esso diventa un’attivita che si
mostra connessa con la nostra vita del sentimento; gia lo abbiamo descritto,
quando abbiamo detto: nell’autocondensazione interiore, nel pullulare interiore,
il sistema sanguigno viene sorretto da cio che vien su irradiando dal nostro
sistema cosmico interiore. Il sangue, in quanto e strumento della nostra facolta
pensante, € quasi abbandonato a se medesimo; viene stimolato da cio che vien su
irradiando, e a cui partecipano con la loro peculiare azione gli organi del sistema
cosmico interiore; di guisa che qui abbiamo fatto cenno di un’attivita, che gia va
oltre la vita propria del sangue, e ci indica la vita propria degli organi che
appartengono al sistema cosmico interiore. Quando dunque le attivita di questi
organi — fegato, cistifellea, reni, polmoni e tutti gli altri organi simili,
sviluppano un’attivita troppo intensa, un’eccessiva scaturigine di vita, si trattera
di domandarci: come possiamo provvedere in questo stesso modo
terapeuticamente a questi processi? Dobbiamo allora paralizzare 1’interiore atti-
vita con 1’apporto di cio, che e atto a conservare 1’azione e I’operosita della vita
cosmica esteriore, e a paralizzare cosi I’eccesiva attivita interiore. Come con
I’apporto di sostanze saline possiamo combattere, per cosi dire, paralizzare
I’eccessiva interiore attivita del sangue, cosi possiamo parimenti attenuare anche
questa eccessiva attivita di questi organi con 1’apporto di sostanze, che
sviluppino una loro propria attivita interiore, e operino in senso opposto
all’attivita dei relativi organi.

Sorge per noi dunque ora la domanda: come possiamo noi agire su questi
organi e sugli organi inferiori che hanno un’attivita ancora piu bassa, sugli
organi della digestione, che per primi devono preparare al sistema cosmico
interiore le sostanze nutritive? Vale a dire, come dobbiamo procedere con i
singoli sistemi di organi, quando consideriamo la loro costruzione per gradi ? —
Risponderemo domani alla domanda: con quale aspetto ci si presenta una
malattia degli organi nel senso della fisiologia occulta? E mostreremo come
s’innestino altri organi — per esempio, il sistema muscolare. E le nostre
considerazioni saranno tali da mostrare, come ci0o che ci si presenta
nell’organismo compiuto si riconnetta, in modo chiaro, all’organismo in dive-
nire, alla vita germinale dell’'uomo; e ci0o in un modo appunto molto



comprensibile, se possiamo prendere a premessa i principi dell’occultismo. E
allora ci risultera di per sé come le altre membra prendano parte al lavoro
dell’organizzazione fisica umana.



ORGANIZZAZIONE DELLA FORMA E
DELLE FORZE UMANE

Oggi sara mio compito riassumere le considerazioni di questi ultimi giorni
sulla “Fisiologia Occulta”, le quali, sebbene in parte appena abbozzate,
tentavano di rappresentare alcunché dei processi dell’organizzazione umana, e
riassumerli in una specie di quadro (che a sua volta puo essere soltanto un
abbozzo), mediante il quale saremo in grado di acquistare una visione della
vivente attivita vitale e tessitrice dell’organizzazione umana. Faremo bene a
rifarci al punto di partenza piu grossolano, ossia alle relazioni di scambio fra
I’organizzazione umana, in quanto essa accoglie le sostanze nutritive, e il mondo
esteriore, la nostra Terra.

Queste sostanze nutritive, dopo esser accolte e trasformate nei piu diversi
modi, e gradualmente modificate, vengono poi condotte, attraverso le piu
svariate attivita organiche, ai singoli arti dell’organizzazione umana, a tutti i
singoli sistemi dell’entita fisica umana. Non e difficile di comprendere, che e
soltanto da tutto cio che le sostanze nutritive diventano nell’organismo umano,
che ’uomo, in ultima analisi, quale si presenta a noi nel mondo fisico, e reso
veramente uomo fisico. Certamente questo concetto presenta talune difficolta.
Ma colui che accoglie seriamente i principi applicati in queste nostre
considerazioni sull’uomo, deve dirsi: tutto il rimanente, tutto cio di cui
nell’organizzazione umana va tenuto conto, a prescindere da questa
compenetrazione delle sostanze nutritive nell’organismo uma no, €, in fondo,
alcunché di supersensibile, d’invisibile, e azione di forze. E se, per un momento,
fate astrazione da tutte le sostanze nutritive che riempiono 1’organismo umano,
vi residua, in fatto di organizzazione fisica, perdonate 1’espressione volgare —
molto meno di un sacco — cioe, non vi rimane nulla di fisico. Perché, anche cio
che esiste come pelle e involucri dell’organismo fisico, esiste soltanto, perché



delle sostanze nutritive sono state spinte verso le rispettive parti dalle attivita di
forze supersensibili. Astraete dunque dalle sostanze nutritive e da cio che esse
diventano, e dovrete raffigurarvi 1’organismo umano come un sistema di forze
supersensibili, che sta dietro e agisce in modo, che queste sostanze nutritive
possano appunto essere condotte verso tutte le direzioni. Se vi ponete questo
pensiero, cosl come e stato espresso, in modo giusto dinanzi all’anima, potrete
dire a voi stessi: vi e una condizione che occorre presupporre prima che una par-
te, sia pur minima, delle sostanze nutritive possa essere assimilata: perché queste
sostanze nutritive non potrebbero essere accolte dal mondo esteriore, in ogni
qualsiasi forma, e inoltrate in ogni qualsiasi essere, perche possa svolgersi cio
che si svolge nell’organismo umano. L’organismo umano dunque deve poter
contrapporre, dai mondi supersensibili, alle sostanze nutritive, fin dal primo
momento che le accoglie, un’organizzazione interiore di forze; in questa
organizzazione interiore di forze, esso deve essere proprio « I’'uomo », come
tale. E in occultismo, cio che viene anzitutto contrapposto ai materiali
propriamente fisici che riempiono 1’'uomo, cio che dobbiamo assolutamente gia
raffigurarci come alcunché di supersensibile, lo chiamiamo nel senso piu lato «
la forma umana ». Se voi dunque cercate, per cosi dire, I’ultimissimo limite
dell’organizzazione umana, dovete raffigurarvi un primissimo supersensibile, la
forma umana, la quale, come sistema di forze nato dai mondi supersensibili, e
destinata — e ora non come un sacco o una spoglia fisica — ma come un
superfisico, supersensibile, ad accogliere cio che sopratutto permette all’'uomo di
apparire con aspetto fisico- sensibile. Soltanto per il fatto, che questa forma
supersensibile s’incorpora la sostanza nutritiva, 1’organismo umano diventa un
organismo fisico sensibile, diventa cio che si puo vedere con gli occhi e toccar
con mano. Cio che viene cosi contrapposto alle sostanze nutritive esteriori, si
chiama “forma”, perché veramente, in tutta la natura, vige una legge siffatta, una
legge assolutamente uniforme, che e chiamata ovunque: “principio formativo™.
Potete scendere fino al cristallo e dovete dire: le sostanze che costituiscono il
cristallo, per diventar cio che ci si presenta come cristallo, devono, per cosi dire,
essere catturate dai principi formativi, che nei cristalli sono i principi della
cristallizzazione. Prendete, p. es., il sale di cucina, il cloruro di sodio, nel senso
della nostra fisica attuale avrete come sostanze fisiche il “cloro” e il “sodio”, un
gas e un minerale. Potrete accorgervi facilmente, che queste due sostanze, cosi
come sono, prima di entrare in quell’essere che le cattura in modo da farle
apparire nella loro combinazione chimica cristallizzate a cubo, non hanno niente
che possa indicare questo principio formativo. Prima di entrare in questo
principio di forma, esse non hanno niente in comune, ma vengono aggiogate,
accolte, da questo principio di forma, e si costituisce il corpo fisico: il sale di



cucina; questo occorre premettere. Tutto cio che come sostanza nutritiva entra
nell’organismo umano presuppone dunque la piu bassa entita supersensibile, “la
forma” supersensibile. Quando le sostanze nutritive entrano, per cosi dire, in
questa regione, a cui questo principio formativo da la limitazione esteriore
dell’entita umana, esse vengono anzitutto accolte dal canale nutritive. In quanto
vengono accolte da esso, a cominciare, si puo dire, dalla bocca, subiscono la
primissima trasformazione.

Per mezzo del canale nutritivo gia viene effettuata una trasformazione. Questa
trasformazione non potrebbe effettuarsi, se nell’organismo umano non fosse
incorporato cio che trasforma le sostanze nutritive, le quali a tutta prima, quando
sono accolte, sono reciprocamente indifferenti, e non hanno alcun reciproco
rapporto vi-vente, e le trasforma nell’organismo umano in modo, che esse
vengano destate a vita. Dobbiamo — benché nell’uomo il processo sia affatto
differente, perché si verifica a un gradino diverso — raffigurarci la trasfor-
mazione delle sostanze nutritive lungo il percorso del canale digerente umano,
come quella con cui le piante traggono le loro sostanze nutritive dal terreno.
Dobbiamo quindi raffigurarci una corrente nutritiva accolta dal processo vitale,
o, come diciamo in occultismo, dal corpo eterico. Appena entrate nell’organismo
umano, le sostanze nutritive vengono elaborate dal corpo eterico, cioe, il corpo
eterico provvede alla loro trasformazione e anzitutto alla loro organizzazione
nelle attivita interiori dell’organismo umano. In tal modo dovremmo considerare
questo arto supersensibile del- I’uomo, a noi piu vicino, il corpo eterico, come il
suscitatore della prima trasformazione delle sostanze nutritive. — Quando queste
sostanze nutritive sono trasformate a tal punto, da essere, per cosi dire, accolte
nel processo vitale, dobbiamo renderci conto che esse, — conformemente al
senso e alla direzione delle nostre descrizioni nelle passate conferenze —
devono venire ulteriormente elaborate e adattate all’organismo umano.

Esse vi devono esser elaborate in modo, da poter servire gradualmente a
quegli organi che sono un’espressione dei principi supersensibili superiori
dell’organismo umano: il corpo astrale e I’lo. — Insomma, dobbiamo renderci
chiaramente conto, che le attivita dei processi superiori devono mandare il loro
peculiare genere di azione interiore fin gil a queste sostanze nutritive
trasformate, cosi come esse vengono elaborate attraverso 1’esofago, lo stomaco,
I’intestino ecc. Ora, alla corrente nutritiva, in quanto essa e trasformata dal solo
canale digerente, si contrappongono appunto gli organi, che possiamo chiamare i
sette organi interiori, da noi gia conosciuti, e che, per cosi dire, rappresentano il
sistema cosmico interiore dell’uomo. Schematicamente si potrebbe dire: le
sostanze nutritive vengono accolte, vengono gia elaborate nei piu diversi modi
nel canale digerente, e ad esse si contrappongono il fegato, i reni, la cistifellea, la



milza, il cuore, i polmoni, ecc. — Se ci si rende chiaramente conto che questi
organi, mediante i rispettivi loro sistemi di forze, sono destinati a elaborare
ulteriormente le sostanze nutritive, potremo dire riguardo al senso di queste
trasformazioni: se la corrente nutritiva fosse elaborata soltanto fino al punto, che
le e dato raggiungere nel canale digerente, 1’'uomo dovrebbe condurre
un’esistenza vegetale; perché egli non sarebbe riuscito a tanto nel mondo fisico
da formare degli organi, che potessero essere strumenti per le sue capacita
superiori. I sette organi trasformano percio ulteriormente la corrente nutritiva, e
cio che

essi fanno viene trattenuto dal sistema nervoso del simpatico, che gl’impedisce
di penetrare fino alla coscienza umana. Percio nel sistema nervoso del simpatico,
assieme ai sette organi, abbiamo cio che si contrappone alla corrente nutritiva.

Siamo cosl, partendo, per cosi dire, dall’esteriore, gia penetrati profondamente
nell’interiore dell’organismo umano. Perché cio che si svolge — in certo qual
modo — in fatto di reciproche funzioni dei sette organi, e cosa, che cosi come si
svolge la dentro non potrebbe svolgersi in nessun altro punto nel nostro mondo
terrestre; e si puo svolgere ivi appunto a quel modo, perché questo interiore e
segregato dal mondo esteriore, e questa attivita dell’interiore viene preparata dal
canale digerente. Ci troviamo gia dunque nell’interiore dell’organizzazione
umana.

Ora abbiamo da registrare la peculiarita, che, in quanto stiamo cosl
nell’interiore dell’organismo, questo organismo stesso deve pure nuovamente
organizzarsi e differenziarsi interiormente. Esso deve consistere di una
moltitudine di organi, per poter attendere alle innumerevoli sue funzioni, e per
queste sue funzioni interiori ha bisogno di molte, molte cose. Cio che si deve
ottenere ulteriormente puo esser raggiunto soltanto nel modo seguente: noi
comprenderemo questo modo, se c’immaginiamo che dapprima la corrente
nutritiva viene trasformata soltanto dai sette organi, dal sistema cosmico
interiore stesso, e che alla nostra coscienza questa attivita viene occultata dal
sistema nervoso del simpatico. Si sarebbe in tal caso verificato un fatto, per cui
I’uomo non sarebbe potuto mai arrivare ad essere un essere cosciente, per cui
non avrebbe potuto avere neppure la forma piu ottusa di coscienza che possiede
attualmente; perché tutto questo processo ci viene occultato. — Deve stabilirsi
un collegamento fra i cosiddetti sistemi di organi costruiti dall’esteriore verso
I’interiore, e cio che sta piu addentro nell’interiorita dell’organismo umano.
Questo collegamento viene stabilito dal fatto, che effettivamente, per mezzo di
tutto cio che il processo di nutrizione offre nel suo insieme, I’intera forma
dell’organismo umano vien permeata da cio, che in senso lato noi chiamiamo
“un tessuto”. Un tessuto, una determinata specie di semplicissima



organizzazione, pervade tutte le singole membra dell’entita umana. E da questo
tessuto si formano a loro volta gli organi piu diversi. Certe specie di tessuti si
modificano p. es. in modo, che poi, quando immagazzinano ancora delle altre
cellule speciali, si trasformano in muscoli; inoltre alcune specie di tessuti si
trasformano in modo, da diventare solide, e da immagazzinarsi le cellule delle
ossa, in quanto si appropriano le relative sostanze; di guisa che nei singoli
organi, che si formano allora come riempitura del complesso della forma
dell’organismo umano, dobbiamo raffigurarci qualche cosa, che sta a base di
esso; e precisamente in modo, che il corpo e compenetrato da tessuti, che
esercitano la loro azione in tutte le direzioni, e generano i singoli organi.

Pero questo tessuto, anche se crescesse ancora molto e creasse molti singoli
organi, non rappresenterebbe, in ultima analisi, che qualcosa di vegetale; perché
appunto e essenziale del vegetale il fatto, che gli esseri vegetali crescono e
cacciano fuori degli organi e simili. In quanto pero con I’'uomo trascendiamo il
vegetale, ci si deve presentare un elemento affatto nuovo, per mezzo di cui
I’uomo si trovi in condizione di aggiungere a cio che vi é nella vita vegetale,
quello che lo elevi appunto al di sopra della vita vegetale stessa; I’'uomo vi deve
aggiungere la coscienza; — dapprima la piu semplice forma di coscienza, la
coscienza ottusa, per percepire la propria vita interiore. — Finché un essere non
partecipa alle esperienze della propria vita interiore, e non e, per cosi dire, in
condizione di rispecchiarsi interiormente per partecipare a questa propria vita
interiore, non potremo dire, che egli si sol- levi al di sopra della vegetalita. —
Un essere si eleva al di sopra della vegetalita, soltanto allorché non ha in sé la
sola « vita », ma rispecchia e sperimenta questa vita. A tutta prima questo e una
esperienza interiore, un’esperienza di processi interiori. In qual modo si arriva
alla capacita di sperimentare?

Ci siamo gia formati un concetto in proposito. Nelle conferenze precedenti
abbiamo mostrato, che lo sperimentare e frutto di processi di secrezione. Le basi
dell’esperienza interiore, dello sperimentare ottuso della coscienza che penetra
nei processi vitali interiori, dovremo percio cercarle nei processi di secrezione.
Dovremo, per cosi dire, premettere, che ovunque, dai tessuti, da tutto cio che sta
a base dell’intera organizzazione umana — si verificano dei processi di
secrezione. Questi processi di secrezione ci si presentano di nuovo
nell’osservazione esteriore del corpo umano, quando vediamo, come
continuamente delle sostanze vengano tratte da tutte le parti dei tessuti e degli
organi e accolte da cio che noi chiamiamo i vasi linfatici, che, come una specie
di sistema a sé, percorrono 1’intero organismo allato del sistema sanguigno. E in
questi vasi entrano, da tutte le zone dell’organismo umano, anzitutto quelle
secrezioni, che sono mediatrici dell’ottuso sperimentare interiore.



Raffiguriamoci per un momento che non vi sia I’intero sistema sanguigno, ci
potremmo allora, indubbiamente, rappresentare il tessuto stesso, senza alcun
carattere sanguigno. — Una cotale raffigurazione e possibile, ed effettivamente
cosl appare cio che in fatto di succhi si trova negli organismi inferiori. In tal
modo dovremmo rappresentarci il nostro processo sanguigno come un processo
superiore, rispetto al processo che si forma dal fatto, che da tutte le regioni
dell’organismo umano delle secrezioni penetrano nelle vie linfatiche, le quali
accompagnano i corsi sanguigni che piu tardi si associano ad esse. In queste
secrezioni 1’uomo sente, per cosi dire, il suo essere ottuso, animale, nel corpo
fisico; egli rispecchia in modo ottuso la propria organizzazione. E allo stesso
modo come dal sistema nervoso del simpatico viene trattenuto tutto cio che
risorge dai processi digerenti e nutritivi fino ai sette organi, cosl pure, attraverso
il riverbero dell’attivita del sistema nervoso del simpatico, per mezzo del
collegamento e della reciproca azione di questo sistema con le vie linfatiche,
vien formata nell’'uvomo odierno una coscienza ottusa, irradiata dalla chiara
coscienza di veglia dell’To. Questa coscienza ottusa €, in certo qual modo, 1’altra
parte di quella coscienza, che si serve come strumento del sistema nervoso del
simpatico; essa viene irradiata, come una luce debole da una luce piu forte, da
tutto cio che vive nella nostra anima sotto I’influenza dell’To. —

Se noi avessimo sviluppato la nostra organizzazione umana soltanto fino a
questo punto, fino alla formazione del tessuto corporeo e dei primi organi che
debbono formarsi perché tutti questi processi possano verificarsi (perché, come
facilmente potete comprendere, la formazione di certi muscoli e necessaria
affinché questi processi, p. es. le secrezioni nelle vie linfatiche — possano
verificarsi), un uomo organizzato in tal modo potrebbe conseguire, per il tramite
del suo organismo, una coscienza ottusa della sua vita interiore nel mondo fisico;
non potrebbe pero raggiungere quella coscienza dell’lo, che puo esistere sol
quando I’uomo sperimenta se stesso come un essere nella propria interiorita, ma
si schiude anche verso I’esteriore. E questo e appunto lo schiudersi, per cosi dire,
I’aprirsi di nuovo verso 1’esteriore che dobbiamo registrare a questo punto.
Anche di questo nuovo schiudersi verso I’esteriore abbiamo gia parlato.
Abbiamo mostrato, come nella respirazione ecc. I’'uomo si schiuda di nuovo
verso |’esteriore, per venire a contatto diretto col mondo fisico. Ora — poiché
abbiamo visto, quanto sia difficile applicare i concetti abituali a questi argomenti
— possiamo anche proseguire, e dire: finché ci fermiamo all’'uomo interiore, non
possiamo veramente arrivare che fino al canale digerente; perché, in quanto le
propaggini dei sette organi si estendono nel canale digerente, — il fegato, per
mezzo della bile, nel canale intestinale — e si manifestano nella digestione,
arriviamo gia, con l'urto fra questo sistema cosmico interiore e il canale



digerente, a un siffatto schiudersi verso 1’esteriore. E’ gia uno schiudersi verso
I’esteriore, quando 1’uomo si dichiara pronto ad accogliere delle sostanze
nutritive dal di fuori; di guisa che dobbiamo considerare 1’'uomo interiore
soltanto fino al limite del canale digerente. — Abbiamo poi un ulteriore
schiudersi verso 1’esteriore da una parte, nella respirazione, e dall’altra negli
organi superiori, che servono alle funzioni animiche.

In tal modo vediamo come 1’uomo, in quanto egli ha, per cosi dire, come base
il grado di vita interna ottusa, si schiude di nuovo, per avere comunicazione con
il mondo esteriore. Cosi soltanto 1’uomo puo essere una entita - Io. Non e
soltanto in quanto egli sente le opposizioni nel suo interiore, nei suoi processi di
secrezione, ma e per il fatto che egli dischiude il suo interiore e sente le
resistenze del mondo esteriore, che I’'uomo puo sviluppare la sua coscienza
dell’Io. Di guisa che e veramente nel fatto, che 1’uomo si schiude nuovamente
verso |’esteriore, che viene data la base per I’egoita fisica dell’'uomo. Ma con cio
I’uomo deve avere anche la possibilita di sviluppare in modo multiforme
I’organo di questa egoita. Abbiamo visto come 1’organo dell’egoita s’innesti
nella circolazione del sangue che ora interpenetra effettivamente tutti questi
organi, per essere strumento dell’egoita nell’intero organismo umano. Come
I’egoita pervade spiritualmente e animicamente 1’intero uomo, cosi la
circolazione del sangue pervade fisicamente 1’intera organizzazione umana. La
quale con cio sviluppa, in certo qual modo, questi due aspetti: da una parte,
I’essere interiore dell’'uomo nei sette organi, nel sistema nervoso del simpatico,
nel sistema dei tessuti e specialmente nell’apparecchio digerente, ecc. e poi,
dall’altra parte, sviluppa lo schiudersi verso 1’esteriore, col mettersi in
comunicazione col mondo esterno; dunque una vera circolazione, nel senso piu
alto della parola.

Ora ci occuperemo alquanto delle singole fasi di questa circolazione. Innanzi
tutto, occorre seguire ancora una volta il processo nutritivo, 1’accogliere delle
sostanze nutritive, che per il fatto di essere accolte dal corpo eterico — o
piuttosto di essere afferrate dalle forze del corpo eterico — diventano una
corrente vivente nell’organismo umano; si contrappone ad esse allora il sistema
cosmico interiore, i sette organi, perche altrimenti, ]’'uomo, — come abbiamo
visto, — non potrebbe oltrepassare 1’esistenza vegetale. Il gradino superiore
dell’esistenza umana rende necessario che le funzioni di questi sette organi si
contrappongano al processo digerente. Cosi tutto cio che giunge a vita
nell’effettiva natura astrale dell’'uomo, agisce in opposizione alla corrente
nutritiva; la corrente nutritiva viene dal di fuori, e 1’azione di cio che e natura
interiore dell’'uomo le si contrappone. La corrente nutritiva incontra dapprima il
corpo eterico, che trasforma le sostanze nutritive, lungo il sistema digerente; poi



le si fa incontro il sistema astrale dell’'uomo che trasforma ulteriormente le
sostanze nutritive e le organizza in modo da farle divenire sempre piu energie
interiori. E ora la complessiva corrente nutritiva, — piche nell’organismo umano
tutto e uno, tutto collabora — deve essere afferrata ulteriormente anche dalle
forze dell’Io, del sangue stesso. Vale a dire, lo strumento dell’Io deve con la sua
azione arrivare giu fin dove viene accolta la corrente nutritiva. — Fa questo il
sangue? — E’ confermato cio che dobbiamo dire dal punto di vista della visione
occulta?

Si, il sangue viene spinto in giu, negli organi della nutrizione come in tutti gli
altri organi. Anche nell’organizzazione della nutrizione, esso, per cosi dire,
svolge il completo suo processo, per mezzo di cui puo essere lo strumento
dell’lo umano nel mondo fisico. Noi sappiamo che il sangue, in quanto e
strumento dell’lo, per avere anche qui un’opposizione, compie una
trasformazione da sangue rosso in sangue “blu”. In tal modo 1’Io giunge col suo
strumento fino giu nei processi di nutrizione, in quanto il sangue cosi
trasformato, per poter essere 1’espressione dell’lo, agisce quasi sopra i
primissimi inizi del processo nutritivo.

Questo avviene, in quanto il sistema arterioso si scarica nel fegato, e in quanto
dal sangue trasformato vien preparata la bile — e la bile di nuovo si contrappone
direttamente alla corrente nutritiva.

In tal modo abbiamo qui una meravigliosa riunione dei due termini della
organizzazione umana. Da una parte la corrente nutritiva viene accolta dal canale
digerente e rappresenta la materialita esteriore, che entra nella nostra
organizzazione fisica. L’Io, col suo strumento, il sangue, rappresenta il dono piu
nobile che I’'uomo possegga nel mondo terrestre: rappresenta un collegamento
diretto, in quanto giunge assolutamente fino alla fine del processo sanguigno, e
poi, alla fine di questo processo sanguigno, si presta ancora a preparare cio che si
contrappone, per cosi dire, direttamente alla corrente nutritiva. Cosi, per mezzo
dello strumento del sangue, per la via indiretta del fegato, viene preparata la bile;
nella bile, I’To umano si contrappone alla corrente nutritiva; perché la, il sangue
e arrivato al suo termine, prima di agire nella corrente nutritiva puo preparare la
bile.

Ivi vediamo agire I’uno nell’altro. E colui che vuole, puo appunto vedere in
questo fatto, qualcosa che conduce mirabilmente a tanti e tanti misteri
dell’organizzazione umana; e se vuole, pu0 seguire ulteriormente questi
processi; anche i processi anormali, che p. es. si svolgono appunto, in un
riversamento a ritroso, in una respinta all’indietro della bile nel sangue. Per
esempio, in questo modo, si potrebbe facilmente giudicare « dell’itterizia », con
le sue cause ed effetti. Ma I’esame di queste cose ci condurrebbe oggi troppo



lontano.

Cosi vediamo, come, effettivamente, i sette organi si estendano fin giu
nell’attivita del corpo eterico e abbiano accolto in sé 1’azione dell’lo, discesa
dall’alto. Nella bile, dunque, abbiamo un diretto contrapporsi dell’Io. Se la bile
vuole ora incontrare la corrente nutritiva, che nel canale digestivo gia e diventata
vivente, allora anch’essa deve presentarglisi come una sostanza vivente,
altrimenti non potrebbe qui nascere un processo direttamente continuo. La bile
deve contrapporsi alla corrente nutritiva, come una sostanza vivente. Questo
avviene per il fatto, che essa viene appunto formata da quell’organo, che
appartiene ai sette organi del sistema cosmico interiore, che vivificano la vita
interiore dell’uomo, affinché, come vita interiore, incontri la vita esteriore.
Dall’apparecchio biliare arriviamo al fegato stesso, e troviamo il fegato, a sua
volta, in rapporto con la milza.

Se consideriamo questi organi: fegato, vescichetta biliare, milza (questo gia si
rilevera dalle considerazioni precedenti, perché, a questo riguardo, la milza e
stata, per cosli dire, considerata provvisoriamente con abbastanza esattezza)
dobbiamo dire: sono essi, che si contrappongono direttamente alla corrente nutri-
tiva e la trasformano in modo, che essa diventa capace di ascendere al gradino
superiore dell’organizzazione umana, ma anche capace di provvedere agli
organi, che si schiudono verso 1’esteriore. Si schiudono verso 1’esteriore: il
cuore, per mezzo dei polmoni, il canale digestivo stesso, ma prima di ogni altra
cosa, gli organi della testa, che servono da organi sensori.

Dobbiamo ora renderci chiaramente conto, che ogni percepire interiore, ogni
sperimentare interiore, deve avere a che fare con dei processi di secrezione.
Percio abbiamo esaminato anche questi processi di secrezione in modo
particolare. Il fegato, 1’apparecchio biliare e la milza non hanno a che fare
direttamente con i processi di secrezione; il fatto, che essi stessi compiano la
secrezione delle loro sostanze nutritive, € un’altra questione, ma
dell’organizzazione generale essi non secernono niente. Essi significano la vita
ascendente, che, dalla semplice vita, si svolge verso 1’organizzazione della
coscienza. Ma in quanto in questa organizzazione si incorpora come quarto
organo il cuore, e questo si schiude verso 1’esteriore, I’uomo, per virtu di questo
schiudersi verso 1’esteriore, acquista veramente la sua coscienza dell’lo. Non
sarebbe pero in condizione di sperimentare questo Io, se non come cio che si
contrappone al mondo esteriore; non potrebbe mettere questo Io che guarda
verso |’esteriore, in relazione con cio che egli sperimenta interiormente per
mezzo degli organi interiori, come ottusa vita corporea. Egli deve aggiungere ai
processi di secrezione dell’organizzazione interiore ancora un altro processo, che
gli permetta pure di sperimentare la propria interiorita con quell’lo, che ha il suo



strumento nel sangue. Dapprima 1’uomo sperimenta la sua vita interiore soltanto
con coscienza ottusa, e abbiamo visto come cio si esprima nell’organizzazione
nel fatto, che dal fegato, dall’apparecchio biliare e dalla milza i processi di
secrezione vengono accolti nelle vie linfatiche. Ugualmente, affinché 1’uomo
possa elevarsi al vero Io cosciente, occorre che si verifichi una secrezione anche
dal sangue. E in questa secrezione 1’uomo si accorge, che egli si contrappone
come un’entita interiore al mondo esteriore. Se 1’uomo non avesse questi
processi interiori di secrezione, egli, nel suo sperimentare, si contrapporrebbe al
mondo esteriore in modo, da perdere sé stesso; egli perderebbe sé stesso
interiormente, — o tutt’al piu, sperimenterebbe in sé stesso dei processi interiori
ottusi, e non saprebbe cio che vi e fuori, e che cio che respira I’aria e accoglie le
sostanze nutritive e il medesimo essere di quello che lavora la nell’interiore.
Sapere cio é possibile per il fatto, che 1’uomo si libera attraverso i polmoni
dell’acido carbonico del sangue trasformato, e attraverso i reni delle sostanze
trasformate che devono uscire dal sangue, perche 1’uomo possa avere verso
’interiore le percezioni della propria entita.

Cosi vediamo giustificato perché, tanto gli organi che significano un processo
ascendente, — fegato, cistifellea, milza — quanto quelli che significano, in un
certo senso, un processo discendente, — polmoni e reni, — (sebbene i polmoni,
in quanto si schiudono verso il di fuori sono al contempo mediatori di un
processo ascendente; i singoli organi stanno assolutamente in una reciproca
relazione vivente e noi non dobbiamo troppo schematizzare) perché dunque
questi sette organi del sistema cosmico interiore dell’uomo, stanno in rapporto
con lo sperimentare interiore dell’'uomo stesso, e col suo schiudersi verso
’esteriore. Questi sette organi, da un canto, trasformano I’attivita che e propria
alle sostanze nutritive in attivita interiori, e provvedono con queste sostanze
trasformate all’organismo umano. Esse rendono possibile che I’'uomo si possa
schiudere di nuovo verso |’esteriore; esse rendono pero anche possibile che cio
che I’uomo sviluppa come attivita interiore troppo forte, e che non si troverebbe
in armonia con I’attivita che penetra dentro dal di fuori, si pareggi nuovamente
con |’attivita esteriore e venga respinta nei processi di secrezione dei polmoni e
dei reni. In questo sistema cosmico interiore dell’uomo, abbiamo dinanzi a noi la
completa regolarizzazione delle attivita interiori. Questo intero rapporto, cosi
come e costituito, si esprime effettivamente in modo, che nell’occultismo e stato
applicato ad esso come immagine migliore, la rappresentazione, che il cuore,
come sole, sta nel centro, e provvede ai tre corpi del sistema cosmico interiore,
che significano il processo ascendente e ricevente. Come nel sistema planetario
il sole sta a Saturno, Giove e Marte, cosi pure il sole interiore, il cuore, sta
nell’organismo umano alla milza-Saturno, al fegato-Giove e all’apparecchio



biliare Marte. Dovrei parlarvi, non per settimane, ma per mesi addirittura, se vi
volessi spiegare tutte le ragioni per cui, da un’osservazione esatta e intimamente
occulta, e veramente permesso stabilire un parallelo fra il rapporto del sole con i
pianeti esteriori del nostro sistema planetario, e il rapporto del nostro organismo
umano fra il cuore e il sistema cosmico interiore: fegato, cistifellea e milza.
Perché, effettivamente, il rapporto esteriore e ripetuto in modo, che la reciproca
azione di questi organi rispecchia cio che si svolge nel nostro sistema solare nel
grande mondo, nel macrocosmo. I processi che si svolgono fra il sole e i pianeti
interiori, fin dentro nella nostra Terra, li vediamo rispecchiati nel rapporto del
cuore - sole con i polmoni, come con Mercurio, e nel rapporto con i reni, come
con Venere. In tal modo abbiamo in questo sistema cosmico interiore dell’'uomo,
qualche cosa che rispecchia il sistema cosmico esteriore.

Nel corso di queste conferenze abbiamo gia accennato come, se ci
immergiamo chiaroveggentemente nella nostra propria interiorita, la possiamo
effettivamente percepire, e come cessiamo di percepire i nostri organi interiori
soltanto cosl quali ci si presentano allo sguardo esteriore dell’occhio fisico.
Allora superiamo I’immagine fantastica che dei nostri organi ci viene presentata
dall’anatomia esteriore, in quanto ci eleviamo alla contemplazione della vera
figura di questi organi, quando pensiamo che questi organi sono sistemi di forze.
Per mezzo dell’anatomia esteriore non si puo penetrare nel vero essere di questi
organi, perché essa vede soltanto la sostanza nutritiva, che vi e stipata dentro. E
se si considerano le cose piu profondamente, nessuno puo dubitare, che
I’anatomia esteriore veda solamente la materia nutritiva che vi sta stipata dentro.
Cio che sta a base di questi organi, come sistemi di forze, puo essere veduto
soltanto per mezzo dell’osservazione chiaroveggente; e questa visione giustifica
questi nomi, perché nel nostro sistema cosmico interiore vediamo riprodotto il
sistema cosmico esteriore.

Abbiamo detto ieri, che 1’organismo puo, in certo modo, sviluppare un’attivita
interiore troppo forte. Ogni singolo organo puo sviluppare un’attivita troppo
forte. Questo si esprime nell’irregolarita dei modi come funziona 1’organismo
umano. Ho gia indicato ieri, che se negli organi interiori, per mezzo di siffatte
attivita interiori troppo forti, si presenta una loro vita propria, peculiare, e
importante allora di contrapporre a quegli organi cio che attenua queste attivita
interiori. Vale a dire: se gli organi interiori modificano, o trasformano troppo
violentemente le attivita esteriori delle sostanze nutritive, se esse forniscono un
prodotto di ricambio interiore troppo forte, dobbiamo contrapporre ad essi
dall’esteriore, qualche cosa che li possa arginare e che attenui I’attivita interiore.

Come puo avvenire questo?

Se vogliamo colpire il sistema di organi interiore, che in ogni suo organo puo



sviluppare un’attivita interiore troppo forte, dobbiamo introdurre nell’organismo,
dal mondo circostante, cio che ha I’attivita op- posta a quella degli organi e la
puo combattere. Questo significa, che dobbiamo cercare di trovare quelle attivita
esteriori, che corrispondono alle singole attivita degli organi. All’'uomo attuale, il
quale talvolta s’imbatte con queste cose negli scritti travisati del Medio Evo, e
che non e capace di scorgere in esse che superstizione variopinta, deve sembrare
molto strano sentirsi dire: che la corrispondenza delle attivita di questi organi del
sistema di organi interiori con quella di determinate sostanze esteriori dotate di
attivita opposte, e stata gia studiata da millenni con molta cura, dalla scienza
occulta; e stata investigata profondamente ed esaurientemente, e dalle
innumerevoli osservazioni fatte con 1’occhio chiaroveggente, risulta — per es.
che per frenare il Giove interiore, se agisce eccessivamente, dobbiamo opporre
quella attivita esteriore, che si esprime nella sostanza metallica dello zinco.
Combattiamo ’attivita interiore della bile, mediante cio che si esprime nella
sostanza metallica del ferro. Veramente non dovete meravigliarvi che proprio la
bile si debba combattere col ferro. Perché il ferro e 1’unico metallo che occorra
avere nel nostro sangue, che dunque appartiene allo strumento dell’lo. Abbiamo
visto che nella bile e rappresentato appunto 1’organo mediatore del collegamento
fra I’Io e la sostanza piu densa che viene immagazzinata nell’uomo, per mezzo
del processo della digestione. Ugualmente la milza (Saturno) ha la sua
corrispondenza nel piombo; il cuore (il sole) nell’oro; il Mercurio corrisponde al
proprio nome; dunque il metallo argento-vivo, corrisponde ai polmoni, e ai reni
corrisponde il metallo rame.

Se noi introduciamo nell’organismo le attivita che si trovano in questi metalli,
per combattere le attivita che vogliono predominare nell’organismo interiore,
dobbiamo renderci conto, che nell’organismo tutto sta pit o meno in reciproca
relazione, e che i singoli sistemi di organi sono formati parallelamente fra di
loro. Poiché non bisogna credere che sia prima compiuto cio che abbiamo
disegnato qui schematicamente: ossia 1’uomo, per cosi dire, senza testa; ma il
cervello e il midollo spinale si formano contemporaneamente con gli altri organi,
di guisa che cio che abbiamo come processo sanguigno che scorre verso il basso,
lo abbiamo pur che scorre verso I’alto. E come abbiamo mostrato, che esistono
queste due circolazioni del sangue, in modo analogo abbiamo pure un’azione
verso 1’alto, verso la testa, del sistema linfatico; e stata dunque pure assegnata
una coscienza ottusa alle parti superiori dell’organismo umano. E questo avviene
per la ragione, che cio che e stato descritto come una corrente sanguigna
inferiore incorporata nell’organismo, corrisponde, in un determinate modo, a cio
che e incorporato in alto, nella corrente sanguigna superiore. Allora vediamo,
che alcuni di questi metalli, che si trovano sulla Terra, hanno la loro



corrispondente  affinita con degli organi che abbiamo disposti
nell’organizzazione sanguigna superiore. Per es. cio che nel polmone si apre
verso la laringe, e diventa quindi un organo dell’organizzazione umana

superiore, e cio che come vita ottusa si spinge giu nell’apparecchio biliare, si
manifesta corrispondentemente come sistema di Marte, o sistema di ferro, nella
laringe, che contiene le parti superiori del polmone.

Certo queste cose sono difficili a distinguersi, ma vorrei nondimeno darne
qualche accenno. Nello stesso modo, la parte superiore della nostra testa con la
formazione del cervello mostra la medesima corrispondenza, nei riguardi della
sua disposizione nella corrente sanguigna superiore, come il Giove — fegato
(zinco) corrisponde alla corrente sanguigna inferiore, di guisa che anche la
abbiamo una corrispondenza, tra la parte anteriore della testa nella circolazione
superiore, con lo zinco, cioe con Giove; e la parte posteriore della testa
corrisponde nello stesso modo al piombo, cioe, a Saturno. Queste sono le cose,
che debbono essere considerate come disposte nel sistema cosmico superiore.

In tal modo, abbiamo potuto estendere il nostro esame fino a cio che e inserito
nella circolazione del sangue umano in modo da essere in connessione con essa,
— ma anche da subordinarla come organizzazione alle sette membra del sistema
cosmico interiore. E abbiamo potuto prendere in considerazione il rapporto con
il mondo esteriore, tanto per la vita normale, quanto per quella anormale. Questa
corrispondenza dei metalli con gli organi interiori e un fatto molto interessante.
E quando i dati dei nostri libri di terapeutica saranno coordinati
sistematicamente, e non in modo caotico, questa immagine sorgera, di per sé, dai
fatti esteriori. Possiamo sempre dire, quando attingiamo in modo giusto alle
sorgenti occulte: “dobbiamo star tranquilli, i fatti stessi ne recheranno la
conferma all’'uomo”.

Quando introduciamo nell’organismo le sostanze di questi metalli principali
— e sono sempre i metalli. che a un dato punto di riscaldamento passano in una
specie di vapore metallico, nel quale come dei piccoli globuli di fumo esercitano
un’azione — allora questa metallicita agisce su cio che sta dentro a questi sette
organi. E come il metallo agisce in questi sistemi di organi, cosi pure 1’elemento
salino agisce sul sistema sanguigno. Dobbiamo pero introdurre 1’elemento salino
nel sangue in modo, da portarvelo dal di fuori per mezzo dell’aria contenente il
sale o mediante un bagno di sale. Pero possiamo introdurre cio che e sale o
forma sale, anche dall’altra parte, per mezzo del pro- cesso digerente, di guisa
che siamo in condizione di provocare il processo che fa nascere la formazione
del sale, il sedimento del sale, da due parti.

Se vi ricordate di cio che vi ho esposto ieri intorno agli effetti fisici dei
processi spirituali-animici interiori, potremo anche supporre, che tutto cio che si



contrappone a questi processi di attivita metallica, che si depositano nei vari
sistemi come minuscoli globuletti, e cio che ho chiamato ieri: “I’azione fisica dei
processi del sentimento”. Cosi i processi ottusi e anche i processi superiori del
sentimento sono connessi con cio, che da un canto, sono processi interiori
pullulanti, se sviluppano la giusta attivita interiore, e dall’altro canto, possono
anche essere trattenuti per mezzo dell’introduzione di un rifornimento
dall’esteriore, se le sostanze corrispondenti, che contengono le attivita esteriori
opposte, vi si depositano dal di fuori. Se in un’attivita digestiva troppo
invadente, che si svolge la, dove la corrente nutritiva viene afferrata dal corpo
eterico, questo corpo eterico sviluppa un’attivita interiore ostinata, in modo da
contrastare con 1’esteriore, se questo processo cresce troppo nella propria attivita
interiore, possiamo reagire contro di esso, con un processo di introduzione di
sale, in quanto i sali agiscono come tali. Nel caso di un’attivita interiore
intensificata di quei processi appunto, che si svolgono la, dove le sostanze
nutritive esteriori vengono afferrate dal corpo eterico, — e un processo siffatto
significa appunto, che viene accolto troppo sale, viene assorbito troppo sale, —
si reagisce contro un tale processo, mediante 1’attivita esteriore del sale.

Poi abbiamo dei processi che si svolgono esteriormente come processi di
combustione, o di ossidazione, nei quali una cosa qualsiasi si combina con
I’ossigeno dell’aria. Quando quelle sostanze, che si combinano facilmente con
I’ossigeno dell’aria, vengono accolte nell’organismo, esse pervadono
maggiormente con la loro attivita interiore 1’organismo interiore. Mentre i sali
agiscono soltanto se li introduciamo nell’organismo per mezzo della digestione,
o li conduciamo nel sangue dall’esteriore, e possono quindi accedere
nell’interiore soltanto fino a un determinato grado, mentre con i metalli
possiamo agire fin dentro nel sistema cosmico interiore, — invece, nell’attivita
esteriore delle materie, che si combinano facilmente con 1’ossigeno dell’aria,
abbiamo qualche cosa che irradia nell’intero organismo fin dentro al sangue, e
che e in condizione di irradiare attraverso tutti i sistemi di organi. In tal modo
possiamo comprendere, che per mezzo dei processi, che sviluppano un’attivita
interiore troppo intensa di calore, che e I’espressione esteriore dello sviluppo
volitivo, ci troviamo, per cosi dire, stimolati in tutto il nostro organismo. —
Questo non e il caso, quando dirigiamo il nostro sguardo verso quei processi, che
sono i processi del pensare. Sentiamo, che le azioni, che ieri abbiamo ricollegate
col sale, possono svolgersi soltanto in determinati organi. Da cio potete vedere,
che apparato complicato sia I’organismo umano, e anche quanto sia complicato
il suo rapporto col mondo esteriore; e vedete, come soltanto ora abbiamo
contrapposto l’organismo umano con le attivita interiori della sua natura
minerale, inorganica, inanimata, a cio che sono i sali, a cio che e una metallicita



vaporizzabile, a cio che sono materie facilmente combustibili.

Lo stesso contrasto esiste fra I’organismo umano e cio che sono le forze attive
nel regno vegetale esteriore. Se accogliamo una pianta in modo, che essa ci dia
semplicemente una sostanza qualsiasi da noi accolta come materia non vivente, e
che agisce in noi come tale, allora dell’elemento vegetale non va tenuto conto
nell’'uvomo. Ma il vegetale puo anche essere accolto nell’organismo umano in
modo, da continuare ad agire nella sua qualita di vegetale, cioe: I’attivita
vegetale esteriore continua ad agire come attivita esteriore, quale agisce nella
pianta. Allora non puo agire quel processo, che si svolge al limite fra le sostanze
nutritive fisiche e il corpo eterico. Perché il corpo eterico e affine alla pianta e
questa e appunto “pianta”, perché ha un corpo eterico. L’entita vegetale viene
semplicemente accolta la, dove la corrente nutritiva viene afferrata dal corpo
eterico, di guisa che, di cio che dall’elemento vegetale agisce nell’organismo
umano, non pub ancora essere tenuto conto nel canale digerente, ma soltanto in
quegli organi, che sono disposti nei processi, con cui il corpo eterico gia ha un
rapporto, e nei quali agisce 1’essere astrale dell’'uvomo. Per questa ragione, il
vegetale, |’attivita esteriore, comincia ad agire soltanto sul sistema cosmico
interiore, col sistema nervoso del simpatico, — e in quanto esso e collegato col
sistema linfatico. L’elemento vegetale non si estende piu fin dove 1’'uomo si
schiude nuovamente per mezzo del sangue al mondo esteriore. Il vegetale e
coordinato alla parte media, alla parte propriamente interiore dell’organismo
umano; di guisa, che tutto cio che nel vegetale puo essere ricercato di siffatte
attivita capaci di combattere le attivita interiori troppo forti delle funzioni del
nostro organismo, non puo affatto agire su tutto quello che nei sette organi del
sistema cosmico interiore e negli organi corrispondenti della testa appartiene a
cio che e sostanza e che nutrisce se stesso in questi organi, ma puo agire soltanto
su cio, che appartiene alle attivita, alle funzioni, di questi organi. Se le funzioni
di questi organi sono disturbate, se agiscono in modo anormale, senza che si
possa dire che siano troppo, o troppo poco nutrite, va tenuto allora conto
dell’attivita vegetale. Quindi, se si verifica una super attivita degli organi,
possiamo combatterla mediante qualsiasi cosa che sia tratta dal vegetale; questa
pero — puo agire soltanto fin dentro ai sette organi, fino al limite del sistema
linfatico e del sistema sanguigno.

Non é possibile di esaminare piu profondamente la lotta contro le irregolarita
dell’organismo umano, — non tanto per la mancanza di tempo, quanto per la
ragione che un antroposofo dovrebbe tenersi lontano da tutto cio che oggi e
argomento di contesa fra i partiti. Quanto abbiamo esposto finora non é ancora
entrato nel campo della disputa, dove gia parla troppo il fanatismo. Perché, se e
considerato come semplice sciocchezza, segue quello che per molti e il destino



di tutta I’antroposofia, di non condurre, cioe, a nulla. L’antroposofia dovrebbe
tacere del tutto, se non volesse parlare delle cose considerate come sciocchezze
da coloro, che oggidi ancora non la vogliono accettare. Ma se si proseguisse piu
oltre, e si volesse cercare l’azione del- 1’elemento animale sull’organismo
umano, ci si porrebbe ben presto in mezzo alla lotta dei partiti.

Ma avrete visto, che questo organismo umano € un sistema complicato di
singoli organi e strumenti, che si trovano a diversissimi gradi di evoluzione, — a
gradi di evoluzione completamente diversi, connessi in svariatissimi modi con
I’intero organismo. Cio che agisce nell’organizzazione fisica dell’'uomo, quale la
vediamo con gli occhi esteriori e la tocchiamo con mano, affinché le sostanze
nutritive si organizzino in modo adeguato,e si coordinino organicamente, non si
vede piu con gli occhi esteriori, ma si rivela all’occhio spirituale del veggente.
Tutto cio che ci si palesa nell’organismo umano, dobbiamo considerarlo come
un sistema, in cui vi e del nuovo e del vecchio. Abbiamo fatto rilevare questo
con dei singoli esempi: nel fatto che il cervello ci si palesa come un organo piu
antico e il midollo spinale come uno piu recente, — che il cervello e stato una
volta un midollo spinale e da questo si e trasformato. Inoltre abbiamo visto, che
il nostro complicato sistema digerente, col sistema sanguigno, € un sistema piu
vecchio, che si e trasformato; mentre nel sistema linfatico, che non puo
accogliere le sostanze dal di fuori, ma puo aprirsi soltanto verso |’interiore, verso
la produzione delle sostanze dei tessuti interiori, abbiamo appunto il sistema piu
giovane rispetto al complessivo sistema digerente sanguigno, come nel midollo
spinale abbiamo 1’organo piu giovane rispetto al cervello. Questo e di nuovo un
punto di vista molto importante. Se guardiamo oggi il nostro sistema linfatico,
con tutto cio che gli appartiene, abbiamo dinanzi a noi qualcosa, che, se non
fosse disposto in noi come sistema linfatico e non rimanesse chiuso, ma si
aprisse verso il suo grado superiore nel processo di evoluzione, progredirebbe e,
— in modo analogo al midollo spinale che e progredito a cervello —
diventerebbe sistema digerente e sistema sanguigno. Cosi il sistema digerente e
sanguigno ci rappresentano un sistema linfatico trasformato proveniente dalle
sostanze e dai tessuti del corpo, i quali ora soltanto ritornano ad avere la forma,
che hanno nell’interiore; mentre il sistema linfatico serve ad accogliere le
sostanze prodotte interiormente. Nel sistema linfatico e in cio che ad esso
appartiene abbiamo un sistema digerente piu semplice e un sistema trasmettitore
piu semplice per la coscienza. Cio che e piu complicato del sistema linfatico, di
guisa che si apre non soltanto verso 1’interiore, ma anche verso 1’esteriore, lo
abbiamo nel sistema linfatico trasformato, nel sistema digerente e nel sistema
sanguigno.

Tutto cio che in un essere vivente comparisce piu tardi nel corso del suo



sviluppo gia e preformato germinalmente. Cio che vi ho esposto qui della
complicata organizzazione dell’uomo, si trova gia nella disposizione del germe
umano, quale si forma e si dispone quando viene a esistenza mediante il
processo di fecondazione. Se, per cosi dire, risaliamo da questo uomo gia
costituito al germe dell’'uomo stesso, possiamo scoprire in esso (dapprima e
difficile percepirlo anche con 1’osservazione microscopica, — che questi
complicati sistemi di organi gia esistono in piccolo nel primissimo germe, ed
esistono perfino in guisa, che essi stessi ci palesano, in questo primo germe, in
modo giusto, il loro reciproco rapporto.

Se considerate cio che vi e alla periferia esteriore dell’uomo come suo limite
epidermico, che vi conduce poi agli organi sensori in esso immagazzinati, e se
vedete, come gli organi sensori nella loro organizzazione si estendono verso
I’interiore fino al sistema nervoso, voi direte: tutto cio che esiste al limite
esteriore dell’'uomo deve essere gia frutto di una trasformazione perché ora gia si
presenta come molto complicato. Al sistema nervoso appartiene p. es. il cervello.
Rappresentarsi un cervello, che non sia stato preparato da altri organi, e
trasformato da essi, € impossibile. Percio dovremo dire: dobbiamo ritenere, che
I’involucro esteriore dell’uomo, quale si presenta a noi oggi, e il prodotto di
trasformazione di organi che stanno a base di esso, ed & passato attraverso un
processo di trasformazione, cosi come il cervello si e trasformato dal midollo
spinale, e come il nostro sistema digerente sanguigno, con tutto cio che ad esso
appartiene, risulta dalla trasformazione del sistema linfatico. Ora, proprio in tutto
cio che possiamo considerare come cervello, abbiamo un sistema di midollo
spinale trasformato. Oggi, il sistema del midollo spinale ci si palesa di nuovo in
modo, che si puo vedere in esso, per cosi dire, un organo in corso di evoluzione
discendente, di guisa che in quegli organi, che ci rappresentano degli stadi
anteriori, abbiamo dinanzi a noi dei sistemi di organi formatisi piu tardi, ma in
corso di evoluzione discendente. Questo criterio si deve applicare anche al si-
stema linfatico. — In cio che nell’'uomo ci si presenta come uomo inferiore, —
concepito spazialmente — abbiamo gia nell’opposizione fra sistema linfatico e
sistema digerente e sanguigno qualche cosa, che trasforma il sistema linfatico in
sistema digerente e sanguigno. Indubbiamente dobbiamo renderci conto, che il
sisterna sanguigno stesso € un sistema organico svolgentesi verso 1’interiore e
cosi complicato, che mostra gia nella sua configurazione, come esso stesso sia il
prodotto di una trasformazione da uno stato anteriore, — come sia il prodotto di
una doppia trasformazione.

Cio, pero, che ci mostra di aver raggiunto la sua

trasformazione soltanto con lo schiudersi verso [’esteriore, e il canale
digerente. Percio possiamo dire: se il canale digerente fosse stato spostato piu



verso dentro, avremmo avuto il sistema di organi chiuso nell’interiorita, limitato
all’attivita, che e I’impronta dell’attivita odierna linfatica, in cui viene accolto
solo cio che per produzione interiore si segrega dai tessuti.

In tal modo abbiamo visto, che da un canto, nel limite esteriore dell’uomo, nel
sistema della pelle, ci e data la trasformazione di un altro sistema, e che nel
sistema digerente, possiamo pure vedere la trasformazione di un sistema
anteriore di organi, dal quale esso si € formato, e che oggi esiste in evoluzione
discendente. Quindi, stando al modo come la natura ci presenta i sistemi di
organi — dovremmo, per cercarne la prima disposizione, sentire tutto cio che
vediamo come disposizione in germe degli organi sensori e della pelle, e anche
del sistema nervoso, come una trasformazione di un altro sistema, che
attualmente sta dentro 1’organismo e si trova in evoluzione discendente; cosi
anche la disposizione digerente e una trasformazione di un altro sistema
interiore, che attualmente e in sviluppo discendente; di guisa che oggi gia
troviamo uno sviluppo ascendente e uno discendente accennati nelle
predisposizioni dei germi.

In tal modo possiamo ricondurre 1’intero organismo dell’uvomo a uno schema,
in cui tutto sta predisposto come germe nei singoli organi. Ed effettivamente, nel
germe umano, che entra nell’esistenza per mezzo del processo di fecondazione,
ci si palesa, che nei quattro foglietti germinativi sovrapposti — nel foglietto
germinativo esterno “Ectoderma”, nel foglietto germinativo interno « Entoderma
», e nel foglietto germinativo medio esterno e interno: « Mesoderma », — si
sono veramente gia formati nel germe stesso i quattro sistemi principali
dell’organismo umano. Nel senso della nostra evoluzione dobbiamo considerare
il foglietto germinativo esterno, che nell’anatomia o fisiologia odierna e
chiamato: foglietto epitelliare e degli organi dei sensi — come prodotto di una
trasformazione, che ci mostra ancora la sua predisposizione nel foglietto
germinativo esterno medio. — Nel Mesoderma esteriore abbiamo dinanzi a noi
in sviluppo discendente, come predisposizione germinale, cio che ci si palesa in
un grado superiore nel foglietto epitelliare e degli organi dei sensi. E nel
foglietto germinativo interno medio abbiamo in formazione piu recente, in
sviluppo discendente, cio che ci ,si palesa nel foglietto intestinale glandulare —
foglietto germinativo interno. Quando consideriamo il germe umano nel suo
sviluppo, abbiamo, nei due foglietti germinativi medi, nel Mesoderma come li
chiama la fisiologia esteriore, ancora un accenno di cio che e la prima
predisposizione dell’'uvomo; mentre i due foglietti germinativi esterni —
Ectoderma ed Entoderma — sono foglietti trasformati. I due foglietti medi sono
veramente quelli, che ci rappresentano lo stato originario, mentre gli altri due ci
mostrano gradi di sviluppo superiore dello stato originario. E non e che



apparentemente, che le indagini microscopiche esteriori non dimostrano
esattamente questo stato di fatto.

Ora sappiamo, che questa predisposizione germinale dell’'uomo confluisce da
due disposizioni — la maschile e la femminile — e che il germe completo puo
formarsi soltanto mediante la cooperazione vivente di queste due disposizioni.
Nei due germi dunque devono essere contenuti tutti i processi, che nella loro
cooperazione formano una predisposizione germinale unica, per il complesso
dell’organizzazione umana.

Che cosa ci mostra 1’occultismo, riguardo alla cooperazione del germe
maschile e di quello femminile?

Ci mostra, che nelle condizioni presenti, I’organismo femminile e capace di
produrre soltanto una predisposizione germinale umana, la quale, se si
sviluppasse completamente da sola, non potrebbe sviluppare cio, che nel senso
piu lato, chiamiamo: “principio formativo”. Quindi cio che conduce alla finale
disposizione del sistema osseo, che conferisce all’'uomo completa solidita, e che
effettua anche 1’odierno schiudersi finale al sistema cutaneo sensoriale, non
potrebbe esser fornito dal contributo femminile. Il contributo femminile é tale,
che si potrebbe dire: cio che da esso nascerebbe e troppo buono per il mondo
terrestre quale e attualmente; perché nel nostro mondo esteriore non esistono



tutti quei processi, che potrebbero servire a un siffatto organismo se, quale e
predisposto nella sua tendenza dal contributo femminile, esso si sviluppasse
come organismo umano generale. — L’organismo umano femminile dovrebbe,
per cosl dire, non svilupparsi fino a quella terrestrita costituita
dall’immagazzinamento del denso sistema osseo, e dovrebbe non essere costretto
a uno schiudersi, che gli permette di guardare nel mondo fisico attuale attraverso
i sensi; dovrebbe bensi avere la possibilita, per cosi dire, di possedere i suoi
sostegni interiori, di un materiale piu duttile, che non quello della nostra solida
armatura ossea; dovrebbe inoltre avere la possibilita di non schiudere i suoi
occhi a tali distanze esteriori e di non aprire i suoi altri sensi in tal misura verso
I’esteriore, come succede oggidi, ma dovrebbe con la percezione poter rimanere
piu rinchiuso nella sua vita interiore. Questo rappresenta la partecipazione
femminile al complesso dell’organismo dell’'uomo, cioé, una predisposizione
germinale che supera la meta di cio che e possibile oggidi nella nostra esistenza
terrestre, semplicemente perché nelle condizioni fisiche terrestri attuali, non vi
sono le condizioni, di cui avrebbe bisogno un organismo cosi raffinato, cosi poco
disposto a terrestrizzarsi, — come succede nel sistema 0sseo — e cosi poco
predisposto a schiudersi verso 1’esteriore. Nelle condizioni naturali, un
organismo siffatto e destinato a priori alla morte. Cioe: a causa di cio che
I’organismo femminile non puo imprimere nel germe umano, questo germe
umano e destinato a priori alla morte.

L’altro contributo conferito alla disposizione del germe viene da parte
maschile. Questa si trova assolutamente nella condizione opposta. Se il germe
maschile dovesse da solo far nascere I'uomo, il progresso di quella
organizzazione, che si esplica con uno schiudersi verso 1’esteriore, cio che e dato
nel sistema cutaneo sensoriale, e nel potente sviluppo di cio che conduce al
consolidamento nel sistema osseo, sorpasserebbe la meta nella direzione
opposta. L’organizzazione maschile di per sé sola sarebbe altrettanto poco in
grado di creare un germe capace di vivere, quanto ne e incapace
I’organizzazione femminile; non potrebbe da sola creare che un germe morto;
perche cio che 1’organizzazione maschile potrebbe creare e dare al germe,
sarebbe organizzato in modo, che, — se per cosi dire dovesse sviluppare da sé le
proprie forze, — sarebbe condannato a sparire a causa delle condizioni che
trovansi oggi sulla Terra; giacché avrebbe sviluppato forze troppo potenti per
esistere come organismo in questo mondo. Vale a dire, che il germe maschile
non nasce affatto, esso puo agire soltanto se agisce unitamente al germe
femminile. Cio che, per cosi dire, il germe femminile stimola troppo oltre, tanto
da fargli oltrepassare la misura possibile sulla Terra, invece, dal germe maschile,
viene condotto troppo in basso, al di sotto della misura di cio che e possibile



sulla Terra. Quel che nel germe femminile e destinato a morte, per esuberanza di
quelle forze, che in ultimo, — dato che potessero avvicinarsi al sensibile —
finirebbero per restare distrutte, impotenti di fronte al mondo esteriore, viene a
equilibrarsi col germe maschile, per mezzo del processo di fecondazione. Cio
che di forze si trova concentrato nel germe maschile, — se mai dovesse crescere
da solo, — condurrebbe infinitamente al di sotto del terrestre, condurrebbe
I’organizzazione umana a molta maggiore terrestrita del sistema osseo, e a un
tutt’altro schiudersi dei sensi e tutt’altro accoglimento del mondo esteriore, di
quello che si verifica oggidi. Queste due predisposizioni di organi devono
congiungersi e trovarsi assieme fin dalla loro primissima formazione; perché,
singolarmente, di fronte alle condizioni terrestri, esse sono a priori destinate alla
morte; e soltanto la vivente reciproca azione di cio che esubera dalle due parti,
produce quel germe umano unico possibile per la vita terrestre.

In tal modo vediamo, — sebbene oggi non se ne sia potuto parlare che
sommariamente — che possiamo comprendere le cose, fino al punto in cui
I’uomo e capace di creare un suo simile. Potremmo gettare maggiore luce su tutti
i dettagli, anche del processo germinale; e quanto piu profondamente lo si
illuminasse, tanto piu si vedrebbe, che i fatti pit minuti e piu grossolani, perfino
quello che qui e stato detto dei sistemi di forze supersensibili nelle
predisposizioni germinali, trova la sua conferma nell’espressione esteriore delle
predisposizioni dei sistemi di forze, in cio, che ’'uomo sviluppa, perché la sua
progenie possa vivere ovunque sulla Terra, fintanto che la Terra compie questo
SUO processo.

Abbiamo visto pero che la Terra ci da, per cosl dire, come processo piu
densamente terrestre cio che chiamiamo la predisposizione al sistema osseo, e il
processo piu attivo ce lo da in cio, che chiamiamo il sistema sanguigno
dell’uomo. E brevemente aggiungero, che tutto cio che si verifica sulla Terra
nell’organismo umano esteriore fisico, in quanto esso € visibile, si spinge in alto,
verso i processi che si svolgono nel sangue. Questi processi sono pero dei
processi termici. Abbiamo percio nei processi termici la diretta espressione
dell’attivita del sangue quale strumento dell’lo, del livello superiore, al disotto
del quale si trova l’organismo umano fisico. La sotto, si trovano gli altri
processi; sopra di essi vi € il processo termico, nel quale ha presa diretta la nostra
attivita animica dell’To. Questa e la ragione per cui in tante attivita animiche
sentiamo cio che possiamo chiamare: “la trasformazione delle nostre attivita
animiche in calore interiore,” che si puo svolgere fino a diventare calore fisico
nel processo del sangue. Vediamo dunque come, dallo spirituale animico, cio
che muove dall’alto verso il basso interviene per mezzo del processo di calore
nell’organico, nel fisiologico. In molti altri fatti del mondo esteriore si potrebbe



mostrare, come nel processo termico, lo spirituale-animico venga in contatto con
il fisiologico, con cio che si trova dietro di esso. Nel processo termico abbiamo
dunque delle trasformazioni dei sistemi di organi nelle loro attivita. Si vedono le
piu svariate trasformazioni nel complicato apparato dello spirituale animico
umano, ma questo organismo fisico dell’uomo arriva fin su, al processo termico.

La trasformazione finisce 1a? Cio che ci si presenta come eredita del sistema
osseo si estende, dal basso verso 1’alto, soltanto fino la, o questa eredita prosegue
piu oltre? — Ovunque, sotto al processo termico abbiamo delle trasformazioni;
la trasformazione si estende dal basso verso I’alto fino al processo termico. Cio
che segue, puo esser soltanto accennato e deve esser lasciato alla riflessione e al
sentimento degli uditori.

Tutto cio che I’organismo produce in fatto di processi interiori di calore nel
nostro sangue, in quei procedimenti termici che esso conduce attraverso i
complessivi suoi processi, e che porta finalmente a espressione, come fioritura di
essi tutti, penetra anche su, nello spirituale-animico, si trasforma nello spirituale-
animico. E che cosa v’ha di piu bello nello spirituale- animico? Piu bello,
sublime, e il fatto, che per mezzo delle forze dell’anima umana I’organico puo
essere trasformato in animico! Se tutto cio, che 'uomo puo avere per mezzo
dell’attivita del suo organismo terrestre, dopo che e diventato calore, viene da lui
trasformato nel giusto senso, esso si tramuta nell’ambito dell’animico in cio che
possiamo chiamare esperienza interiore di consensibilita, d’interessamento per
tutte le altre entita. Se, attraverso tutti i processi dell’organismo umano, ci
spingiamo fino al livello superiore, fino ai processi di calore, procediamo, per
cosi dire, attraverso la porta dei processi fisiologici umani, al di la della vetta piu
alta, che viene costituita dai processi termici del sangue, fin su in quel mondo,
dove il calore del sangue e valorizzato da cio che I’anima ne fa: dall’interesse
vivente per tutti gli esseri, dal senso di comunione con tutto cio che ci circonda.
Allora, — in quanto la nostra vita interiore ci conduce in alto fino al calore —
estendiamo la nostra vita sull’intera esistenza terrestre, diventiamo tutt’uno con
I’intera esistenza terrestre. E vi € da notare il meraviglioso fatto, che I’Entita
cosmica ha percorso la via indiretta attraverso tutta la nostra organizzazione, per
darci in ultimo il calore, che noi uomini siamo chiamati a tra- sformare,
mediante il nostro Io, in un sentimento di viva e comune com-passione con tutte
le altre entita.

Nella missione terrestre il calore viene trasformato in compassione.

Questo e il significato del processo terrestre che verra compiuto, — in quanto
I’uomo e incorporato in esso come organismo fisico — per il fatto, che tutti i
processi fisici, s’incontreranno in ultimo nel coronamento dell’organizzazione
umana, che tutto cio che si trova nell’organizzazione umana, — come un micro-



cosmo di tutti i processi terrestri, — si schiudera nuovamente a nuova fioritura.
E in quanto questa si trasforma nell’anima umana, 1’organismo terrestre
raggiunge, — attraverso 1’interesse e il vivo sentimento di comunanza con tutti
gli esseri, — cio per cui é stato utilizzato il calore nell’organismo che ci € stato
assegnato come uomini terrestri. Cio che accogliamo nella nostra anima per virtu
dell’interesse vivente per gli altri, e per mezzo di cui estendiamo sempre
maggiormente la nostra vita animica, lo porteremo con noi, quando avremo
attraversato molte incarnazioni nel corso delle quali avremo completamente
utilizzato cio che la Terra ci ha potuto dare, in fatto di calore, di riscalda- mento,
di combustione, per lo spirito. E quando attraverso le piu diverse incarnazioni
avremo accolto in noi tutto questo calore, la Terra avra raggiunto la sua meta, il
suo fine, e sprofondera sotto di noi, come un grande cadavere, nello spazio
indefinito dell’Universo; e dal cadavere della Terra sorgera 1’insieme di tutte
quelle anime dell’umanita terrestre, che attraverso le diverse incarnazioni
terrestri hanno utilizzato il calore degli organismi terrestri, per trasformarlo in un
sentimento e in un interesse vivo di comunione con gli altri, e in tutto cio che su
quei sentimenti puo essere edificato. E come 1’anima singola si eleva verso un
mondo spirituale, quando I’'uomo varca la porta della morte e rimette il cadavere
alle forze della Terra, cosi il cadavere della Terra verra un giorno abbandonato
alle forze cosmiche, quando ci avra trasmesso il calore per la nostra
compassione, che e stata la pietra fondamentale per tutta la nostra attivita
animica superiore. Questo cadavere che sara consegnato al sistema cosmico —
cosl come il singolo cadavere umano viene consegnato al sistema terrestre, —
elevandosi al di sopra di esso, potra vedere la somma di tutte le singole anime
umane individuali, che si sono perfezionate a un alto grado, attraverso
I’esistenza terrestre, e che allora proseguiranno verso nuovi gradi di esistenza,
verso nuovi sistemi cosmici. Come nel sistema terrestre, I’uomo singolo, quando
e passato attraverso la porta della morte, prosegue verso nuove incarnazioni, cosi
la somma di tutte le anime individuali proseguira verso nuovi gradi di esistenza
planetaria, quando il cadavere della Terra si sara staccato. — E vediamo, che nel
sistema cosmico nulla va perduto, ma che cio che nel nostro organismo ci vien
dato e che culmina in ultimo nella fioritura del calore, e il materiale che, se
consumato come calore, ci fa trovare, a un nuovo e piu alto grado, la via che
conduce all’eternita. Nulla va perduto nel mondo, anzi, cio che la Terra produce
mediante le anime umane, viene portato per mezzo di queste nella eternita .

In tal modo la scienza spirituale ci permette anche

di collegare i processi fisiologici nell’organismo umano al nostro destino
nell’eternita. E se consideriamo questa scienza, come qualche cosa che deve
entrare profondamente in noi, in modo, da non diventare una mera teoria, 0 una



conoscenza astratta, essa dovra colmarci di tutte quelle forze che a noi come
uomini mostrano — che ci troviamo qui non solo sulla Terra, ma nell’intero
sistema cosmico.

Quando impariamo a pensare cosi dell’alta ed eterna destinazione
dell’umanita, e vediamo come I’'uomo prende le forze della Terra, per esercitare
la sua azione nell’eternita, allora dalla scienza dello Spirito accogliamo anche
cio, che da essa dobbiamo conquistare, non solo per la nostra conoscenza, ma
per I’intero uomo. Quando coloro, che presentono o gia conoscono questo alto
ideale della conoscenza, si riuniscono in una vera fratellanza di uomini, che sono
d’accordo nell’aspirazione verso cio che v’ha di piu alto, che cioe riconoscono
I’intima comune natura del loro essere, questo significa che esistono nel nostro
divenire terrestre degli uomini, i quali possono esser coscienti, che essi stessi
contengono germi, che continuano a svilupparsi, che possono diventar fecondi
per I’ulteriore evoluzione della Terra e dell’'umanita. — Gli antroposofi possono
riunirsi con tutta modestia, riallacciare i loro sentimenti a cio che v’ha di piu
alto, di piu generale nell’'uvomo. E dove gli uomini si riuniscono con una tale
intenzione, si riconoscono nel loro piu profondo essere, perché essi non si
riconoscono come singoli uomini terrestri, nella loro destinazione terrestre, ma
nella loro destinazione eterna.

Cosl ci siamo riuniti e cosi ci separeremo per vivere nel mondo, e per
diffondere forse e portare a ulteriore fioritura parte di cio, che qui si e potuto
dare soltanto in brevi cenni, a titolo di suscitamento. Ma quando saremo dispersi
agiremo in modo, che sebbene separati fisicamente, rimarremo armonicamente
riuniti nel pensiero vivente, nel sentimento, e nel nostro intero volere. — Allora
saremo uniti in modo giusto nello spirito, che deve esser portato agli uomini
dall’antroposofia. Separiamoci con questo spirito, dopo essere stati insieme per
breve ora; con questo spirito teniamoci animicamente uniti, e ritroviamoci con
questo spirito se cos dovra essere



	Copertina
	FISIOLOGIA OCCULTA
	Indice dei contenuti
	​PREFAZIONE
	L’ENTITÀ UMANA
	LA DUALITA’ UMANA
	​LA COOPERAZIONE DELLA DUALITÀ UMANA
	​IL SISTEMA COSMICO INTERIORE DELL’UOMO
	​I SISTEMI SUPERSENSIBILI DI FORZE
	IL SANGUE COME ESPRESSIONE E STRUMENTO DELL’IO UMANO
	​LA VITA COSCIENTE DELL’UOMO
	​ORGANIZZAZIONE DELLA FORMA E DELLE FORZE UMANE

