Rudolf Steiner

PARSIFAL E AMFORTAS

I MISTERI DELL’ORIENTE E DEL CRISTIANESIMO

BiMklecCivica
Caltsco Adda

iéi Tilopa



...Oggi l'ora storica ¢ tale che il Mistero deve ormai parlare a
tutti. Non piu 1’'umanita potra districarsi dal labirinto, se non le venga
porta la possibilita di questa conoscenza. Nell’opera di Rudolf Steiner
...sono date le delucidazioni, corrispondenti allo stato di coscienza
dell’umanita attuale, sulle concatenazioni di quelTimmensa storia spiri
tuale che abbraccia il mondo intero, e che si ¢ sempre svolta dietro i
fatti esteriormente apparenti...

Non esiste altra via per riconquistare la nostra dignita umana,
per trovare in noi 1’individualita che, secondo la volonta delle potenze
avverse al progresso, dovrebbe esserci tolta affinché la bestia prenda il
sopravvento in noi, o il demone della macchina strangoli 1’'uomo. Non
c’¢ altro mezzo, fuorché la conoscenza della perpetua trasmutazione
di forma e sostanza e coscienza, che nella storia umana viene vissuta,
e nel Mistero compresa e coltivata.

Marie voti Sivers

ISDN 88-86222-10-6

9 788886 222105

L. 15.000
CLSQ0026288



Rudolf Steiner

PARSIFAL E AMFORTAS

I MISTERI DELL’ORIENTE E DEL CRISTIANESIMO
Quattro conferenze tenute a Berlino dal 3 al 7 febbraio 1913.

Da uno stenogramma non riveduto dall’Autore.

"UTfe' CjA
I" CALU9CO O’ADDA
b
VEpmuh

Tilopa



Titolo originale: Die Mysterien des Morgenlandes und des Christentums

I ed. Tilopa 1983

TUTTI I DIRITTI RISERVATI

ISBN 88-86222-10-6

© 1999 by Tilopa edizioni, Roma
PRINTED IN ITALY



PREFAZIONE

Ancor prima della fine del secolo XIX, mentre la vita mate
rialistica d Europa era nel suo pieno rigoglio esteriore, v erano, sparse
per ogni dove, anime cercanti che, soffocate dall ottusita borghese,
si rifugiavano nei movimenti piu svariati, dai quali speravano un
impulso spirituale, o [ oblio dei tormentosi problemi sul significato
della vita. Si aggregavano a correnti idealistico-sociali, politico-rivo
luzionarie, settarie, tolstoiane, pur di dare alla propria vita uno
scopo che trascendesse gli angusti limiti dell esistenza personale, e di
sottrarsi alle assillanti domande che si affacciano alla mente dinanzi
all assurdita della vita concepita entro i confini della corporeita e
conchiusa tra nascita e morte. A tali domande la scienza non aveva
risposte da dare; dinanzi ad esse lintelletto capitolava, ma, nella
sua miope arroganza, respingeva | anima ribelle, con imperativo cate
gorico, dentro quei confini. Con aspra ostinazione esso credeva di
dover permanere nel cieco labirinto dove la percezione dei sensi lo
teneva imprigionato e considerava dilettantismo il voler oltrepas
sare quel cerchio per battere alle porte dello Spirito. Sempre piu
gravato dalla pesante zavorra di tutto quel che un pensare morto
aveva portato agli uomini del tempo, [lo umano se ne stava per
plesso e agghiacciato davanti alle sbarrate porte dello Spirito.

Parole, eh'erano come fari di luce, sorgevano a volte dal cre
puscolo di epoche passate. Nel passato si era avuta infatti una
sapienza proveniente dai Misteri; v erano state Scuole precluse ai
profani, dove si entrava solo con pericolo di vita, dopo severe prove
e voti religiosi. Dei misteriosi processi che in esse si svolgevano, mai
era trapelata notizia nel mondo esterno, senza che cio fosse stato
punito con la morte. Ma da quelle Scuole sorgevano le civilta, pro
venivano i reggitori di Stati e i loro consiglieri, le religioni e i loro
fondatori, le arti, le dottrine di saggezza. E cosi la storia si formava
sotto linflusso potente di cio chemanava dalle sedi dei Misteri, e
una civilta seguiva [ altra, schiudendo sempre nuovi campi all umana
lotta per | esistenza e conducendo, al tempo stesso, la singola anima,
approfondendola nel proprio intimo, su su, di gradino in gradino,

5



per la scala del progresso, dallinconscia vita universa alla vita indi
viduale sempre piu cosciente, affinché si rinforzasse, e poi, come
« lo » forte in se stesso, ritornasse di nuovo alla vita universa.

Lungo questa via [ uomo é sottoposto a molte prove, attraverso
le quali, soltanto, egli puo crescere. E qui lo insidiano anche i peri
coli, superando i quali, pero, egli diventa « uno che sa ». La prima
meéta é vincere se stessi; perdere se stessi é il grande pericolo.

Quanti si trovano ora in questo pericolo! Innumerevoli singole
anime che sentono il loro lo dissolversi sempre piu; gioventu che,
distrutta da questa morte interiore, si trascina nella vita come un
cadavere vivente;, umanita sgomenta di trovarsi improvvisamente
travolta da una crisi in cui | ‘umano minaccia di andarle perduto, e
[ uomo é costretto a capitolare dinanzi alla macchina.

Ma in questo pericolo, che ogni dignita e sicurezza umana
vadano perdute, torna a farsi sentire, chiara e forte, la voce del
Mistero; diversamente da prima, perché anche il Mistero e il suo
modo di annunziarsi si sono trasformati. 1l Mistero era scomparso
nella tenebra, era apparentemente ammutolito, dopo essersi adem
piuto nell evento del Golgota. Per mezzo di esso, il Mistero era
uscito dai recessi consacrati e dallisolamento di prima, ed era sceso
all aperto, nella vita degli uomini; s'era compiuto dinanzi agli occhi
del mondo, e con cio era giunto a un punto di svolta e allinizio
d una nuova fase del suo svolgimento.

La missione del Mistero antico era finita. 1l senso dell evolu
zione terrena, grande, magnifico, da lungo tempo preparato, risplen
deva ormai come un fatto compiuto. Cio che dei Misteri antichi
sopravviveva ancora, se non si collegava con l'impulso nuovo, poteva
mantenersi soltanto in formalita esteriori che conducevano a una
caricatura decadente. Ma cio ch'é decadente caricatura viene subito
afferrato dalle potenze del male, stringe con esse un patto, si separa
dal modello immacolato. Allora la pura essenza deve cercarsi altre
forme d espressione. Sorge un esoterismo nuovo, lontano dal teatro
delle vicende esterne, non piu legato a luoghi speciali, in disparte
dai rumori mondani e chiesastici; il suo compito é di condurre llo
dell'uomo alla coscienza pienamente sveglia, ad afferrare se stesso,
a riconquistare il mondo spirituale mediante le forze del proprio
libero volere. 1 Iluoghi, dove si coltivava quella sapienza iniziatica
adeguata ai tempi, erano segreti e sconosciuti al mondo esterno. Non
piu quella sapienza era centro e sfondo della civilta esplicantesi
all esterno, le sue irradiazioni dirigevano il pulsare della storia del

6



mondo da recondite sedi, dalle quali, per cosi dire, si versava la vita
nelle vene spirituali dell umanita.

Oggi [ora storica ¢ tale che il Mistero deve ormai parlare a
tutti. Non piu ['umanita potra districarsi dal labirinto, se non le
venga porta la possibilita, di questa conoscenza. Nell opera di Rudolf
Steiner, azione di amore e di sacrificio del piu forte genio del nostro
tempo, sono date le delucidazioni, corrispondenti allo stato di co
scienza dell'umanita attuale, sulle concatenazioni di quell immensa
storia spirituale che abbraccia il mondo intero, e che si ¢ sempre
svolta dietro i fatti esteriormente apparenti. Ed ¢ dato pure tutto
quel che occorre all umanita dell avvenire per spezzare i ceppi della
sua ristretta vita individuale e, superando ['egoismo, giungere alla
liberta interiore, entrare, attraverso le porte della coscienza, nel
mondo dello Spirito al quale interiormente apparteniamo.

Non esiste altra via per riconquistare la nostra dignita umana,
per trovare in noi lindividualita che, secondo la volonta delle
potenze avverse al progresso, dovrebbe esserci tolta affinché la bestia
prenda il sopravvento in noi, o il demone della macchina strangoli
[ uomo. Non ce altro mezzo, fuorché la conoscenza della perpetua
trasmutazione ai forma e sostanza e coscienza, che nella storia umana
viene vissuta, e nel Mistero compresa e coltivata.

Marie Steiner von Sivers






Prima Conferenza

L’ESSERE DEI MISTERI NEL SUO RAPPORTO
CON LA VITA SPIRITUALE DELLUMANITA’

IL RAFFORZAMENTO DELLE FACOLTA’
INTERIORI DELLA VITA ANIMICA

Vorrei, in queste conferenze, darvi un’immagine dell’essere dei
Misteri ¢ della sua connessione con la vita spirituale dell’'umanita.
E’ percido necessario che oggi stesso, come introduzione, ci s’in
tenda riguardo a talune esperienze inevitabili sulla via che conduce
ai mondi superiori. In quest’introduzione dovremo anche trattare
di cose delle quali, sotto altri aspetti, s’¢ gia parlato, nel corso del
nostro lavoro antroposofico; ma, per le considerazioni che avremo
da fare nei prossimi giorni, ci occorreranno proprio certi punti di
vista finora posti in non sufficiente rilievo, e, in ogni caso, non
nella concatenazione oggi necessaria.

Tutto cid che si raccoglie nel concetto di « Misteri » ¢ fondato,
in ultima analisi, sulle esperienze degli Iniziati nei mondi superiori.
Dai mondi superiori deve essere attinto il sapere, devono esser attinti
anche gli impulsi all’azione pratica, in quanto questo sapere e questi
impulsi interessano i Misteri. Ora, gia spesso abbiamo rilevato che,
come nei piu svariati campi l’evoluzione umana assume forme diverse
in successivi periodi della vita umana, cosi avviene riguardo a tutto
quello che chiamiamo « Misteri ». Non invano con 1’anima nostra
passiamo successivamente di vita in vita, ma perché in ogni incarna
zione possiamo far nuove esperienze ed aggiungerle a quanto con
la nostra anima abbiamo accolto nelle vite precedenti.

Nella maggior parte dei casi, allorché, compiuto il nostro pel
legrinaggio post mortem nel mondo spirituale, noi rientriamo, attra
verso la nascita, nell’esistenza fisica, 1’aspetto del mondo esteriore
¢ totalmente mutato. Percio anche i Misteri, il principio dell’Inizia
zione, nel susseguirsi delle epoche, devono, per ragioni facili a

9



intendersi, trasformarsi. Nella nostra epoca, il principio dell’Inizia
zione ha gia subito un importante mutamento, perché fino a un certo
gradino 1’Iniziazione pud conseguirsi ormai quasi totalmente senza
guide personali, essendosi raggiunta la possibilita di spiegarne i prin
cipi pubblicamente come ¢ stato fatto, ad esempio, nel mio libro
L Tniziazione. Colui che con piena serieta cerchi di sperimentare cio
che vi ¢ descritto pud andare molto avanti riguardo all’Iniziazione.
Applicando alla sua anima le indicazioni date in quel libro, pud avan
zare sino al punto in cui l’esistenza dei mondi spirituali diviene per
lui una conoscenza pari a quella che si ha del mondo fisico esteriore;
perché a poco a poco, esercitando la propria anima nel modo che
i si descrive, diviene in grado di elevarsi alla comprensione dei
mondi spirituali. E’ appunto oggi divenuto possibile descrivere quella
via d’iniziazione percorribile senza che nella vita dell’anima si sca
tenino, per cosi dire, eventi tali da portarla a rivoluzioni e cata
strofi. Fino a tale punto si puo dunque, da ora, descrivere pubblica
mente 1’ascesa nei mondi superiori. Nondimeno occorre aggiungere
che anche oggi, volendo procedere oltre, essenzialmente piu oltre,
I’ascesa nei mondi spirituali va congiunta con la sopportazione di
sofferenze, dolori, ed esperienze tutte speciali che possono profonda
mente rivoluzionare e turbare la nostra vita, ¢ a queste occorre spe
cialmente prepararsi e rendersi maturi. Ripetiamo dunque chiara
mente: cio che ¢ pubblicato, ognuno puo applicarlo senza pericolo a
se stesso e, cosi facendo, arrivar molto lontano. Ma, naturalmente,
la via ai mondi superiori non ¢ mai conchiusa, ¢ se, oltrepassato
un certo limite, si vuol procedere oltre, occorre una speciale matu
rita per poterlo fare senza sconvolgimenti della vita animica (non
parlo di sconvolgimenti patologici, ma di quelli inerenti all’intima
vita dell’anima). Anche queste esperienze, naturalmente, passano
davanti all’anima senza danneggiarla, se tutto il processo dell’Inizia
zione si svolge nel giusto modo; ma ¢ appunto necessario che esso si
svolga nel giusto modo.

Ora dobbiamo renderci chiaro che per chi vuol fare, per cosi
dire, il salto nel Mistero, tutto, nella vita dell’anima, deve a poco
a poco divenir diverso da prima. Volendo caratterizzare approssi
mativamente questa trasformazione, si potrebbe dire in poche parole:
cio che per la vita animica consueta appare fine, scopo, anzi scopo
a se stesso, per colui che vuol penetrare nel Mistero deve diventare
un mezzo per raggiungere fini e scopi superiori. Nella vita ordinaria
l’'uomo percepisce il mondo esterno mediante i suoi sensi; lo perce-

10



pisce in colori, forme, suoni e altre impressioni sensoriali. Nella
vita ordinaria 1'uvomo vive in certo modo tutto immerso nel mondo
di tali percezioni sensoriali. Ma proponendosi di raggiungere un dato
grado d’iniziazione, non pud piu porsi di fronte al mondo esterno
in modo da sperimentare esclusivamente il «blu » o il «rosso » o
gli altri colori, ma deve predisporsi, pur senza perdere l’esperienza
dei colori, a far di essa un semplice mezzo a scopi e fini superiori.
Per esempio: nella vita ordinaria, I'uomo, in una giornata serena, alza
gli occhi e vede I’azzurra volta del cielo, e vive cosi la visione
dell’azzurro del cielo. Ma se vuol diventare un Iniziato di un certo
grado, deve rendersi capace di guardare 1’azzurro del cielo cosi che
questo gli diventi del tutto trasparente. L’azzurro del cielo, che di
solito ¢ un « limite », deve poter diventare trasparenza, ¢ 1'uomo
deve poter vedere cido che veramente vuol vedere attraverso 1’azzurro
del cielo. Esso non deve piu essergli di limite. Prendiamo anche una
rosa: per la visione esteriore la rosa ¢ limitata, alla sua superficie,
dal color rosso. Ma nel momento dell’Iniziazione il color rosso
cessa d’essere un limite; diventa trasparente, e quello di cui vera
mente si va in cerca, si mostra dietro ad esso. Il colore non cessa,
per questo, di agire secondo la sua natura. L’Iniziato vede cose
diverse se guarda attraverso 1’azzurro del cielo, se guarda attraverso
il rosso della rosa, o ancora se guarda attraverso l’aurora, ecc. Ogni
colore si sperimenta dunque gia in modo ben determinato, ma
nellimmediata visione diventa trasparente, viene eliminato dalla
forza animica che l'uomo si ¢ conquistata attraverso la disciplina
che conduce alla trasparenza. Lo stesso accade per tutte le impres
sioni dei sensi: mentre prima sono I’elemento in cui viviamo e fino
al quale giungiamo col nostro sperimentare, dopo 1’Iniziazione esse
divengono semplice mezzo per sperimentare cio che sta dietro di esse.

Non altrimenti succede, ad esempio, con tutto il mondo dei
pensieri. Nella vita ordinaria 1’'uomo pensa — vi prego ora di non
fraintendere quello che diro: se lo confrontate giustamente con altre
spiegazioni gia date, potrete ben vedere la concordanza — e nondi
meno si puod dire che, da un determinato gradino dell’Iniziazione in
poi, cessa per 1’'uomo il « pensare » nell’ordinario senso della parola.
Cio non vuol dire che I'uvomo potra un giorno arrivare a ritenere
il pensare come privo d’importanza, nemmeno quale Iniziato; bensi
che anche il pensare deve trasformarsi da scopo e méta della vita
animica, qual era prima, a semplice mezzo. L’niziato sperimenta
dunque un mondo nuovo; e per arrivarci gli ¢ necessario, insieme

11



a ci0 cui accenneremo poi, anche trascendere il punto di appoggio
del solito pensiero del piano fisico. Mentre vive sul piano fisico,
l'uvomo elabora giudizi intorno alle cose, si forma opinioni e vedute
su di esse; ma, raggiunto un certo gradino dell’Iniziazione, le vedute
e le opinioni non hanno piu valore né importanza.

Qui devo fare una nota, perché, parlando di sfere della vita
animica tanto differenti da ci0 a cui siamo abituati, € assai facile
che sorgano malintesi. Allorché questo grado d’iniziazione, che devo
ora caratterizzare per preparare le considerazioni che seguiranno, ¢
stato raggiunto, l'uomo deve aver conquistata la possibilita di
condurre una specie di doppia vita, dato che nella solita vita quoti
diana non ¢ possibile vivere altrimenti che giudicando e pensando
sulle cose. Sul piano fisico siamo proprio costretti a pensare e giudi
care: i fatti che ci toccano piu da vicino ci mostrano che sul piano
fisico noi dobbiamo pensare. Immaginate di viaggiare in un treno:
se non pensaste, arrivati alla stazione dove dovreste scendere, voi
rimarreste seduti in treno. Il mondo ¢ fatto in modo tale che noi
dobbiamo pensare e giudicare. Ma con questa mentalita del pensare
e giudicare non penetriamo nei mondi superiori. N¢é si devono con
fondere i due punti di vista: ad esempio, nessuno dovrebbe essere
tanto fortemente preso dallimpulso di penetrare nei mondi superiori
da cadere in fatali dimenticanze. Nel complesso si deve percio asso
lutamente riuscire a tenere distinti i due punti di vista: da un lato,
per il piano fisico, la facolta di giudizio, di un giudizio sano, sicuro,
che tiene conto di tutti i doveri della vita; e, dall’altro, la chiara
consapevolezza che appunto cid che cosi energicamente si tende a
sviluppare per il piano fisico, deve costituire invece, per i mondi
superiori, un semplice mezzo.

Pensieri, idee, giudizi, tutto questo insieme deve essere, per chi
vuol diventare un Iniziato, cid che sono, ad esempio, i colori per il
pittore: per il pittore i colori non sono scopo a se stessi, ma il
mezzo per trasfondere nel quadro cio che egli vuole esprimervi.
Nella vita solita, sul piano fisico, i pensieri e le idee sono scopo a
se stessi; per I’Iniziato diventano il mezzo per esprimere quel ch’egli
sperimenta nei mondi superiori. A ci0 si puo arrivare soltanto dopo
aver sviluppato un certo atteggiamento dell’anima di fronte ad
opinioni, vedute, ecc. Chi ha ancora una predilezione per questa o
quella veduta, chi ancora preferisce sia vera una cosa piuttosto che
’altra, non puo raggiungere il grado di Iniziazione di cui parliamo.
Lo puo solo colui che da alle proprie opinioni lo stesso poco peso

12



che a qualunque opinione altrui, ed ¢ sempre pronto in ogni occa
sione a metterle da parte e a guardare senza veli ci0 che gli sta
davanti. Generalmente, questo andare oltre il punto di vista delle
« opinioni », oltre gli stessi « punti di vista », ¢ una delle piu dif
ficili conquiste della vita interiore. E qui possono nascere varie dif
ficolta nella convivenza tra colui che cerca la via ai mondi superiori
e gli altri. Chi cerca la via ai mondi superiori, o chi ¢ gia arrivato a un
certo gradino di essa, in molte, moltissime contingenze della vita si
conterra, grazie al conquistato atteggiamento dell’anima, in tutt’altro
modo da come ci si contiene di solito. Anzitutto presentera la pecu
liarita di saper rapidamente, diciamo, come comportarsi in questa
o quella situazione, e la condotta da seguire. E forse allora qualcuno
gli chiedera: « Perché dobbiamo fare cosi? ». Certamente, se ¢
capace di porsi dal punto di vista d’altri, egli potra sempre chiarire
questo « perché ». Ma prima dovra davvero passare, dal gradino sul
quale a tutta prima si trova, e dove, per cosi dire, gli balza dinanzi
il da farsi, all’altro dove egli simpone di percorrere il corso di
pensieri della vita ordinaria, per far vedere come cio ch’egli ha visto
in un lampo, possa dimostrarsi. La rapida visione della concatena
zione di molti anelli intermedi sparsi e lontani ¢ un fenomeno che
accompagna il trascendere le proprie vedute, opinioni e punti di vista.

Inoltre, quel che dobbiamo conquistarci ¢ anche connesso con
molte altre intime qualitd morali. Ne riparleremo nel corso di
queste conferenze. Per oggi voglio solo accennare ad una di queste
qualita, della quale abbiamo gia spesso trattato, e cio¢ il coraggio,
I'intrepidita. Infatti non dobbiamo dimenticare che le esperienze
che attraversiamo quando tutta la vita dell’anima viene, per cosi
dire, degradata da « fine » a « mezzo » si trasformano compieta-
mente; sicché, a tutta prima, noi sperimentiamo in modo intera
mente nuovo. Si entra realmente in un mondo ignoto, e l’entrare
in questo «ignoto » ¢ allinizio sempre accompagnato da sensi di
paura. E siccome tutto cio si svolge nelPintima profondita dell’anima,
questi sensi di paura possono portare alle piu svariate esperienze
interiori. Percio, fa parte della preparazione per l’ascesa nei mondi
superiori 1’appropriarsi di una certa intrepidita. E questa intrepidita
puo essere ottenuta attraverso determinate meditazioni. Possiamo
conquistarcela; ma in genere non si persevera abbastanza proprio
nelle meditazioni necessarie allo scopo. Una meditazione efficace
sarebbe, ad esempio, questa: una cosa non diventa diversa da cio
che ¢ per il solo fatto che noi veniamo a saperla. Chi in questo

13



momento venisse a sapere di una catastrofe che dovra accadere fra
un’ora, senza che ci sia mezzo di evitarla, sarebbe certo atterrito.
Eppure il fatto di saperlo non cambia nulla! E’ quindi assurdo il
provare paura e terrore perché lo si viene a sapere; ¢ un assurdo
nel quale per disposizione naturale cadono tutte le anime, e che sor
gerebbe indubbiamente, a un dato gradino dell’Iniziazione, se 1luomo
non si preparasse di continuo a superare la paura mediante il pen
siero: « Una cosa cambia forse per il fatto che noi veniamo a sa
perla? ».

Colui che medita e riesce a salire a certi gradini dell’Inizia
zione, giunge, a un certo punto, ad un dato conoscitivo molto impor
tante, alla consapevolezza, cio¢, che sotto certi riguardi la condi
zione della nostra interiorita umana, della nostra anima uma
na, ¢ tutt’altro che buona. C¢ qualcosa, sotto la soglia della co
scienza, qualcosa che davvero vorremmo fosse diverso, gia se
condo il giudizio della vita ordinaria. Sotto certi riguardi c’¢, sotto
la soglia della coscienza, qualcosa di terribile, di veramente spaven
toso. E sarebbe nell’ordine delle cose, che un uomo impreparato,
condotto dinanzi alle profondita della propria anima, ne rimanesse
atterrito. Occorre dunque prepararvisi meditando e rimeditando
nuovamente il pensiero che le cose non mutano per il fatto che noi
veniamo a conoscerle. In wverita, cio che v’¢ di spaventoso nei
sostrati profondi dell’anima non viene ad esistere per il fatto che
noi siamo condotti alla sua presenza e lo contempliamo. C’¢ sempre,
anche quando 1’'uomo non lo vede. Ma appunto con la sempre rinno
vata meditazione di quel pensiero, cio¢ che le cose non diventano
diverse per il fatto di esser conosciute, si scaccia in gran parte la
paura da cui dobbiamo liberarci.

Cosi, gia dalle poche cose dette finora, vedete che, appena noi
ci accingiamo a salire nei mondi superiori, le qualita intellettuali
e le qualita morali dell’anima s’interpenetrano. Per coltivare le
scienze esteriori del nostro tempo basta veramente possedere solo
qualita intellettuali. In rapporto a cid che qui vogliamo esporre, io
chiamo il « coraggio » e '« intrepidita » qualita morali, senza le
quali certi gradini dell’Iniziazione non si possono raggiungere.

Orbene, che si parli di Misteri orientali, oppure di Misteri occi
dentali, tutti hanno alcuni gradi in comune. E percido per tutti i
Misteri hanno valore certe indicazioni, come quelle che si possono
riassumere nelle parole: ogni anima che voglia raggiungere un certo
grado di Iniziazione, una certa tappa d’una Scuola di Misteri, deve,

14



in primo luogo, apprendere quello che si pud chiamare « il venire
a contatto con l’esperienza della morte ». La seconda cosa che ogni
anima deve apprendere €.« il passaggio per il mondo elementare»;
la terza ¢ quella che nei Misteri egizi, ¢ in altri simili, si chiamava
«il contemplare il sole di mezzanotte » e un’altra ancora ¢ cid che
si denominava « l'incontro con gli Dei superiori e inferiori ». Ognuno
che arrivi fino a un dato gradino dell’Iniziazione deve passare per
queste esperienze. Deve divenire in grado di apprendere per intima
esperienza quel che si intende con queste indicazioni, e deve divenir
capace di vivere, per cosi dire, in due mondi: nel mondo fisico,
dove appunto vive l'uomo odierno, e nell’altro in cui si pud vivere
soltanto dopo aver sperimentato che cosa significa « essere venuti
in contatto con la morte », « essere passati per il mondo elementare »,
« aver veduto il sole di mezzanotte » e aver avuto « l’incontro con
gli Dei superiori e inferiori ».

Accostarsi alla morte! Si tratta qui appunto del fatto che vera
mente l'uomo nel suo stato di veglia tra la nascita e la morte, in
quanto vive coscientemente, vive in tutto cido di cui ho detto che
deve venir superato, che deve per 1’Iniziato diventare semplicemente
un mezzo. Cercate di rendervi conto in che cosa 1’'uomo viva sul
piano fisico: vive nelle sue impressioni sensorie e nelle esperienze
ordinarie della sua anima. In queste egli svolge la sua vita; ma
esse devono tutte diventare un semplice mezzo, non appena l’'uomo
entra nei Misteri. Che cosa rimane allora di cio che l'uomo sente
come proprio sé nella vita ordinaria? Nulla. Tutto si abbassa a
un’essenzialita di second’ordine. Di tutto cio che nella vita solita
egli sperimenta interiormente, ed anche esteriormente, 1’'uomo deve
dunque spogliarsi. Pensate bene: la volta azzurra del cielo diviene
trasparente, non c’¢ piu; tutti i limiti che i colori formano alla
superficie degli oggetti cessano di esistere, non ci sono piu; i suoni
del mondo fisico cessano d’esistere, non ci sono piu; cid che appare
al senso del tatto cessa d’esistere, non c’¢ piu. Ma vi prego di tener
conto che cio diventa esperienza! Viene a mancare, per esempio, il
senso di « poggiare coi propri piedi su un terreno solido » (che
semplicemente un’impressione dei senso tattile), e I'uvomo ha pressap
poco la sensazione che gli venga sottratto il terreno di sotto ai piedi
ed egli debba reggersi sul nulla; e non puo seguire il terreno che
sfugge né, per il momento, salire.

Cosi ¢ per tutte le impressioni; tutto cio di cui ¢ tramite il
corpo fisico, cessa d’esistere (e il corpo fisico ¢ tramite di tutto

15



quanto l'uomo sperimenta nella vita normale dal momento del ri
sveglio a quello in cui si addormenta). E allora subentra appunto
quello stato dal quale 1'uomo nella vita ordinaria rimane preser
vato, quello stato che si produrrebbe se improvvisamente qualcuno,
mentre dorme, divenisse cosciente senza risvegliarsi entro il corpo
fisico. Non potete obiettare che 1'uomo ha gia raggiunto nella vita
fisica ordinaria uno stato siffatto, e cio¢ quando sogna. No. Il sogno
¢ si, in un certo senso, un’esperienza extra-fisica, ma, al tempo stesso,
abbassa talmente l’intensita dello sperimentare che 1'uomo non di
viene cosciente del suo trovarsi fuori da ogni sperimentare fisico.
L’intensa consapevolezza di trovarsi fuori da ogni sperimentare
fisico si genera in realta solo nell’lniziazione. Vale a dire: nel-
’ascendere ai mondi superiori si arriva a un punto in cui veniamo
a trovarci di fronte al nostro corpo fisico in un modo nuovo; mentre,
nella vita di veglia, possiamo alzare le mani, muovere i piedi, piegare
i ginocchi, aprire e chiudere gli occhi, ecc., ora sentiamo il nostro
corpo fisico come se fosse tutto irrigidito, e come se fosse impossi
bile adoperarne le mani, muoverne le gambe, aprirne gli occhi, ecc.
Inoltre arriva il momento in cui sappiamo, si, che in questo corpo
fisico ci sono degli occhi, ma anche che ora essi non servono a
vedere, e cosi via. Da un lato, tutte le cose diventano trasparenti e,
dall’altro, cessa completamente la possibilita di accostarci a quelle
cose coi mezzi soliti adoperati sin la. Cercate di afferrare questa
grande contraddizione, nel senso ordinario della parola: « Se ci pre
pariamo a giungere fino a questo punto, le cose divengono tutte tra
sparenti per noi, vediamo attraverso di esse. Ma nel momento in cui
si entra nella condizione di vedere, ad esempio, trasparente 1’azzurra
volta del cielo, I’occhio non ha piu possibilita di percepirla ». Voglio
dire che la prima tappa dei Misteri consiste nell’arrivare fino al
punto in cui si supera la visione sensoriale e anche il pensiero, e
nello stesso tempo, tuttavia, cio che cosi si sarebbe raggiunto ci ¢
tolto. Si ¢ dunque lavorato per raggiungere un momento in cui qual
cosa di totalmente nuovo dev’esserci dato; il momento, in cui questo
«nuovo » deve presentarcisi, arriva, ma contemporaneamente il risul
tato ci ¢ tolto. Ed ora non sappiamo piu nulla, tranne questo: « Hai
fatto ogni sforzo per metterti alla presenza dei mondi superiori, ed
¢ venuto il momento in cui ti sono tolti ». Immaginatevi a vivi
colori quest’esperienza, ¢ avrete il momento che nei Misteri d’ogni
tempo viene indicato come il «procedere fino alle porte della
morte ». Si sa ormai che cosa significa quando diciamo che il mondo

16



delle impressioni ci viene tolto, e si sa che in quel momento noi
non siamo null’altro che quelle impressioni, poiché, in sostanza, non
abbiamo altre esperienze se non quelle impressioni interiori. Infatti,
nella vita normale, quando 1'uomo si addormenta, quando, ciog,
tutte le impressioni gli sono tolte, egli cade nell’incoscienza; vuol
dire dunque ch’egli vive nelle sue impressioni. Ma ora egli supera
le impressioni della vita quotidiana; sa di essere avanzato tanto da
poter vedere attraverso tutti gli oggetti, ma gli ¢ tolto allo stesso
istante il mondo nuovo che dovrebbe mostrarglisi. Avremo occasione
di riparlare con maggior precisione di tale momento; per ora vo
gliamo solo chiarire quel che s’intende con le espressioni indicate.

Non c¢ dunque altro modo di salvarci da questo necessario
arresto, da questo inevitabile « non poter piu avanzare », che 1’aver
educato prima di quel momento la nostra interiorita, si da trovarci
in grado di portar con noi l'unica cosa che ci ¢ concesso portarci
dietro. Dobbiamo arrivare 1a dove dal mondo esterno ci vien meno
ogni forza; e dove, nel nostro intimo, dobbiamo essere arrivati,
allenandoci alla fiducia in noi stessi, alla nostra sicurezza, alla pre
senza di spirito, e ad altre interiori virtu (intendendo virtz nel senso
di forze, di energie), dopo esser riusciti a possedere tanta forza
interiore, tanta energia, da averne a disposizione un sovrappil pro
prio nel momento in cui il mondo ci ¢ tolto. E questo ci conduce
a quell’esperienza che ¢ per noi di un’importanza estrema. Rappre
sentatevi bene la cosa: si arriva per mezzo del lavoro interiore al
confine in cui il mondo diviene trasparente, e nel contempo ci ¢
tolto. Non si ¢ salvato nulla; non si puo aver salvato nulla, all’in-
fuori di una certa forza interiore acquistata per il fatto d’esserci
educati alla fiducia in noi, alla presenza di spirito, allintrepidita
ed altre simili qualita interiori. E si giunge all'importante esperienza
che ci simpone in modo immediato: « Sei solo nel mondo! Sei
proprio tutto solo nel mondo! », e questa esperienza si accresce, si
accresce sempre pil; non saprei esprimerla altrimenti che con le
parole: « Tu solo sei il mondo intero! ». Questo sentimento diventa
sempre piu forte, sempre piu grande. E il fatto singolare ¢ che da
questa esperienza pud sorgere nell’anima tutto un mondo nuovo, e
per I'Iniziato deve sorgere. Si sente: siamo giunti a un limite dove
si ¢ di fronte al nulla, ma abbiamo portato con noi una forza. Da
principio essa ¢ piccola, ma cresce, cresce sempre di piu, si estende
da ogni lato. Si comincia a penetrare in tutto il mondo, ¢ a compene
trarci di tutto il mondo; e quanto piu si compenetra col proprio

17



essere il mondo, tanto piu questo ci appare in aspetti nuovi. Si
estende la forza portata con noi verso luno o I’altro lato, e, a
seconda di come la si estende, si sperimenta qualcosa di diverso.
Ma, a tutta prima, cio che 1'uomo cosi sperimenta, sara da lui sentito
con raccapriccio, perché due cose verranno del tutto a mancargli.
Due cose, la cui mancanza non appare tanto terribile prima ch’esse
vengano sperimentate, perché nell’esperienza ordinaria del piano fi
sico sono sempre presenti, € perché in realta si ottiene una rappre
sentazione di esse solo dopo che non ci sono piu. *

Cessa anzitutto il senso della materialita fisica. Ogni stato di
materialita quasi scompare nellindeterminato nulla; non esiste piu.
Cosi pure cessa, sparisce, il senso di «urtare contro qualcosa di
duro », o anche contro qualcosa di molle, come l’acqua o l’aria;
cessa insomma il senso d’« esser circondati da materia ». Non si ha
piu a che fare se non con le qualita delle cose, non piu con le cose
stesse. Dei corpi fisici densi e pesanti rimane ormai solo la densita,
e non la sostanzialita; dei corpi liquidi rimane solo la « liquidita »,
e non la sostanzialita, cio¢ 1’acqua o il liquido: dell’aria non resta
piu che il volersi estendere da ogni lato, e non la sostanzialita. Ci
si addentra nelle qualita degli oggetti, ¢ ci si accorge di cogliere
le qualita degli oggetti proprio la dove gli oggetti scompaiono,
dove ogni materialita cessa d’esistere. Questa ¢ una delle cose che
vengono a mancare. L’altra cosa che viene pure a mancare ¢ ogni
connessione con cio che nella vita ordinaria chiamiamo percezione
sensoriale. Cid risulta gia da quanto abbiamo esposto finora. Nulla
piu fa impressione su di noi: noi stessi siamo tutto. Si ha appena
I'impressione del « tempo »: « Ora ancora non sei questo o quello,
e dopo qualche tempo lo sei ». Ma non esiste piu la condizione di
avere degli oggetti fuori di noi, in un altro luogo, che facciano su
di noi qualche impressione. O siamo noi stessi una data cosa, o
essa non esiste affatto. Diventiamo noi stessi ogni cosa che ci si
presenta; in essa affondiamo, con essa ci unifichiamo, e alla fine si
diventa grandi come il mondo che ci ¢ di fronte, si diventa uno
con esso.

Cio che vi descrivo ¢ l’esperienza che nelle sedi di Misteri ¢
di solito detta « sperimentare il mondo elementare ». A questo
punto si € si superato il « contatto con la morte », ma ci si trova
in un'unita indifferenziata con tutto il mondo che ci ¢ di fronte.

Ora, si danno due possibilita: o la preparazione ¢ stata buona,
oppure no. Se ¢ stata buona, l’iniziando, dopo essersi fino a un

18



certo grado « diffuso » sul mondo, deve aver conservato un residuo
di forze. Se questo ¢ il caso (vedete che oggi vi descrivo da un
punto di vista alquanto diverso le cose di cui vi ho spesso parlato,
ma oggi proprio questialtro punto di vista ci occorre), se certe
energie ch’egli prima ha sviluppato a sufficienza, le possiede ancora,
egli vive l’esperienza seguente: mentre, nel mondo ordinario, 1'uomo
sta di fronte a un oggetto e lo guarda, e 1’oggetto lascia un’impres
sione sui suoi occhi, cosi ch’egli viene a sapere qualcosa su di esso,
cio non accade piu a partire dalla tappa dell’Iniziazione di cui
abbiamo finora parlato; qui non si ha a che fare con una ripetizione
del mondo solito, per cui si presenterebbero, come accade comune
mente per gli oggetti del mondo fisico, oggetti prima non visti; no.
Ora, a partire da questo punto, si devono avere a disposizione
forze da poter riversare fuori di noi. Dunque, dopo aver impiegato
forze sufficienti per unificarci col mondo, dobbiamo trattenerne un
sovrappiu, per emetterlo fuori di noi, come il ragno emette il filo
con cui tesse la sua tela.

Come vedete, tutti i processi dei Misteri mostrano quanto sia
importante lo sviluppo di forti energie interiori nella vita dell’anima,
poiché bisogna aver ricche provviste affinché tutto cid possa svol
gersi. Allora pud accadere quanto segue. Naturalmente, non si hanno
occhi fisici, poiché questi appartengono al corpo fisico dal quale
gia da lungo tempo si ¢ usciti; ma per il fatto che si ¢ emesso e
si pud ancora emettere da sé qualcosa, come il ragno che trae da
sé la sua tela, si vanno formando come degli organi, e si pud osser
vare che con cio che cosl emettiamo subentra qualcosa di compieta-
mente nuovo: si presentano dinanzi a noi dei fatti, come se, invece
d’avere qua l’orologio e qua i miei occhi, i miei occhi stessi emet
tessero un raggio avente il potere di costituirsi da sé in orologio,
e l'orologio nascesse per l’azione dell’occhio. E non si tratta in
questo caso della costruzione o creazione d’un mondo soggettivo,
ma del fatto che emettiamo da noi, per cosi dire, una sostanza
animica. E i mondi superiori nei quali penetriamo devono scegliere
questa via piu lunga, affinché noi possiamo andar loro incontro e
riconoscerli. Essi devono prima attraversare la sostanza medesima
della nostra anima, da noi messa a loro disposizione. Nel mondo
fisico le cose ci si pongono davanti senza sforzo da parte nostra.
Nei mondi spirituali, invece, nessuna cosa ci si pone davanti, se
prima non le mettiamo a disposizione la nostra propria sostanza
animica. Percio ¢ cosi difficile su questo punto distinguere il sog-

19



gettivo dall’oggettivo. Perché completamente soggettivo dev’essere
cio che emettiamo dalla nostra sostanza animica; ma completamente
oggettivo dev’essere quello che usa la sola sostanza emessa, per
arrivare a farsi percepire.

Ho citato tutti questi fatti, perché ne ricaviate un determinato
sentimento. Il sentimento, ciog, che tutto 1’allenamento che si faceva
nei Misteri consisteva soprattutto in un accrescimento delle energie
dell’anima. Importava questo: rendere 1’anima forte, vigorosa, ener
gica. Fin da principio l’iniziando doveva rinunciare a che gli venis
sero presentati gratuitamente, sopra un vassoio, gli Esseri del mondo
spirituale. Per ogni passo nel mondo spirituale egli doveva prima
svilupparsi e compiere uno sforzo per arrivarci. Nulla si raggiungeva
senza sforzo; nulla senza sforzo! Questo vale tanto per cido che nei
mondi spirituali va conquistato individualmente quanto per cio che,
riguardo ad essi, va conquistato nelle successive tappe dell’evolu
zione umana.

Supponiamo che nel corso dell’evoluzione umana debba venir
inserita un’Entita che deve operare mediante la sua potenza spiri
tuale. Ad esempio, lindividualita di Mose. Sarebbe puerile immagi
nare che l'umanita non debba fare nient’altro se non che proseguire
semplicemente nel suo cammino, a un certo punto dei quale il Cielo
manderebbe giut Mos¢; sicché agli uomini non resterebbe da far
altro che quello che appunto hanno fatto quando Mos¢ ¢ comparso
nel mondo. Se Mos¢ fosse stato mandato cosi in un qualsiasi posto,
cio avrebbe avuto la conseguenza che nessuno di coloro che lo avreb
bero circondato avrebbe saputo ch’egli era Mosé. Non importa che
la tale o tal altra personalita esteriore sia presente, ma che un certo
numero di uomini possa giudicare della spiritualita vivente nell'uomo
in questione. E non sarebbe nemmeno necessario dire a tali per
sone: « Questo ¢ Mose », oppure un altro; basterebbe preparare le
loro anime nel modo adeguato, e le anime saprebbero senz’altro:
« Questa ¢ la tale personalita spirituale, che va vista cosi e cosi ».

Ecco dunque cio che dobbiamo premettere: che 1’ascesa nei
mondi superiori ¢ congiunta con un rafforzamento, un’energizza-
zione delle forze interiori dell’anima; che nulla puo, per cosi dire,
venir dato solo da fuori, ma che tutto pud esser raggiunto soltanto
da un’elevazione dellumana vita interiore; perché solo con cid puo
varcarsi la soglia di quei mondi che anche 1'nomo percorre tra la
morte € una nuova nascita. Questo ¢ quanto ho voluto oggi esporre
come introduzione.

20



Domani continueremo con il descrivere anzitutto i mondi tra
la morte e una nuova nascita, ¢ vedremo fino a qual punto si ¢
reso oggi necessario ¢ importante trasmettere all’'uomo, grazie alla
istituzione dei Misteri, gia durante il periodo della sua vita fisica,
una parte di cio che ¢ la conoscenza dei mondi superiori.

21






Seconda Conferenza

SPERIMENTARE FORZE ED ESSERI SPIRITUALI

IL SOLE DI MEZZANOTTE

Cio che abbiamo qui considerato ieri ha potuto mostrarvi come
I’ascesa ai mondi superiori, spirituali, dipenda dal fatto che 1’uomo
rafforzi le energie interiori della vita animica in modo che, grazie
agli esercizi intrapresi allo scopo di penetrare in quei mondi, egli
sviluppi nella sua anima forze di molto eccedenti la misura che di
tali forze gli occorre nella vita ordinaria. Che 1'uomo debba raggiun
gere un certo rafforzamento delle sue facolta animiche allo scopo
di sperimentare interiormente, di sviluppare un’attivita interiore,
puo apparir chiaro gia dal fatto che 1’anima sua, quando nella vita
ordinaria si rende indipendente dal corpo fisico, vale a dire nel
sonno, cade subito nell’incoscienza. Cid vuol dire che, nella vita
normale, ['uomo non ha forze sufficienti a sviluppare una vera
coscienza, una attivita interiore, quando il corpo fisico e il corpo
eterico non lo aiutano ed egli deve vivere indipendentemente da
essi, come appunto nel sonno. In cid che, durante il sonno ordi
nario, diventa indipendente dal corpo fisico e dal corpo eterico,
gli esercizi di meditazione, concentrazione, contemplazione, devono
introdurre le forze che portano a illuminare di coscienza 1lo e
il corpo astrale, in modo ch’essi giungano a vivere e a sperimentare
indipendentemente dal corpo fisico e dal corpo eterico. Queste forze
che l'vomo sviluppa nella propria anima, piu vigorose di quelle
della vita ordinaria, lo mettono in grado di raggiungere cido che
abbiamo spiegato nel corso della conferenza precedente, per cui,
dopo essersi trovato, diremo, di fronte al nulla, egli diventa capace
d’entrare in un mondo nuovo che pud sperimentare se, come il
ragno che da sé emette il filo della sua tela, egli riversa negli spazi
i contenuti spirituali della sua anima, accogliendo cosi in ci0 che
da sé emana, i mondi spirituali che gli si presentano dinanzi.

23



L’uomo, dunque, dopo avere in tal modo abbandonato il co
mune mondo fisico-sensibile, dopo essersi trovato sull'orlo d’un
abisso (cosi € quando arriviamo a sentirci di fronte al nulla), ¢
passato nell’ambito di un mondo nuovo. E in questo mondo nuovo
egli non solo sperimenta altre cose, ma sperimenta in modo total
mente diverso da come sperimentava nel mondo fisico-sensibile.

A questo proposito possiamo prendere in considerazione una
esperienza usuale del piano fisico. Effettivamente, sul piano fisico,
gli eventi che soggiacciono alle leggi naturali e quelli che soggiac
ciono invece alle leggi morali appaiono all'uvomo come due campi
del tutto separati. Quando, nella comune vita fisica, dirigiamo i
nostri sguardi al di fuori di noi aldivenire della Natura, salendo
anche fino al regno animale, siamo sempre coscienti di cercare in
questo campo, per i fenomeni che vi vediamo svolgersi, mere leggi
naturali, senza sognarci di applicarvi norme « morali ». Per esempio,
non chiediamo di certo per quali ragioni morali un cristallo di
rocca ci si presenti come una colonna esagonale terminante sopra
e sotto con due piramidi esagonali, né perché la sua sostanza
minerale si combini in modo che ne risulti appunto la detta forma
cristallina. Dalle domande che possiamo porre non ci attendiamo
altra risposta che una legge naturale. Non ci sogniamo di chiedere
quale buona azione abbia compiuto il cristallo di rocca per divenire
appunto un cristallo di rocca, oppure che disposizione d’animo abbia
il cristallo di rocca. Non applichiamo al mondo minerale leggi morali,
e nemmeno al mondo vegetale. Tutt’al piu, in senso alquanto tra
slato — e, si vorrebbe aggiungere, per appagare le simpatie di certe
moderne mentalita darwinistiche — applichiamo i concetti morali
al regno animale. Ma, anche per il regno animale, quel che c’inte
ressa anzitutto ¢ la legge naturale. Invece, quando perveniamo al
regno umano, ci sentiamo spinti a giudicare 1'uvomo dal punto di
vista della benevolenza, dell’amore, ¢ simili. Insomma, in quanto
viviamo nel mondo fisico, noi consideriamo separati tra loro i fatti
inseriti nella rete del divenire naturale e le azioni e disposizioni
animiche umane, cui applichiamo come norma la valutazione secondo
leggi morali; e in realta ci sbaglieremmo se, nella valutazione del
piano fisico, confondessimo tra loro queste due serie di fatti. L’uomo,
in quanto vive sul piano fisico, si abitua a giudicare il mondo in
questo duplice modo. Percid non ¢ molto facile, dopo essere, per
cosi dire, saltati oltre 1’abisso del nulla, passare nel mondo spiri
tuale, dove necessita un modo tutto diverso di giudicare, dove in

24



realta quello che vi si potrebbe chiamare « legge naturale », analoga
mente a come si parla del divenire naturale sul piano fisico, non
¢ separato da uno svolgersi morale degli eventi, quale pure si trova
anche sul piano fisico. Percid dobbiamo abituarci, una volta rag
giunto quel momento di cui abbiamo parlato ieri, a giudicare cio
che accade non solo in modo analogo a come giudichiamo sul piano
fisico i fatti naturali, ma anche a come giudichiamo sul piano fisico i
fatti morali. Il mondo morale e le leggi naturali (intese perd non
sul modello delle leggi naturali esistenti nel mondo fisico), il mondo
delle leggi naturali, dunque, e¢ il mondo delle leggi morali s’inter
penetrano, quando si entra in quel mondo spirituale.

Tutto questo ci si chiarisce subito, allorché, ad esempio, ci si
offre la visione del regno che 1'uomo percorre tra la morte e una
nuova nascita. Il veggente pud incontrarvi — e le incontrera, se
arriva seriamente al punto da noi ieri descritto — le anime che,
varcate le porte della morte, vivono la loro evoluzione tra la morte
e una nuova nascita. Allora impariamo a conoscere il modo di speri
mentare di quelle anime, ¢ dobbiamo conformarci a tutt’altre abitu
dini di pensiero se vogliamo valutare che cosa esse sperimentino.
Spieghiamolo con alcuni esempi.

Troviamo anime che, in un certo periodo tra la morte e una
nuova nascita, devono passare attraverso condizioni di vita assai
dure. Come veggenti, si ha dapprima 1'impressione che quelle anime
— una certa categoria di anime — siano divenute, nel mondo
spirituale, serve di entita spirituali spaventose, ¢ che, a causa della
vita vissuta prima della morte, si siano condannate da sé¢ all’azione
che ora compiono a servizio di quelle terribili entita spirituali.
Come veggenti, si arriva a poco a poco a comprendere il grave
destino di quelle anime, e ci si arriva lavorando nel modo che sto
per dire: si forma, si sviluppa in noi molto intimamente il pen
siero di come 1'uomo viva la sua vita fisica dalla nascita alla morte,
e di come poi (ne abbiamo spesso parlato nelle nostre conferenze)
per intime leggi giunga alla cosiddetta morte naturale, quando, avan
zato in eta, ha esaurito le sue forze vitali. Della morte naturale non
vogliamo ora parlare, anzi occupiamoci delle altre, di quelle, ad esem
pio, per cui l'uvomo pud venir rapito nel fiore degli anni da cata
strofi esteriori o da malattie. Gli uomini muoiono in ogni eta, ma
non tutti muoiono quando la misura della loro vita ¢ colma
e noi dobbiamo chiederci donde provengano le forze che stanno alla
base di queste morti premature. Sappiamo bene che 1'uomo, colmata

29



la misura della sua vita, deve morire e abbiamo spesso veduto come
cio trovi la sua ragion d’essere nei mondi spirituali, dato che tutto
cio che accade nel mondo fisico si verifica per influssi del mondo
spirituale. E cosi pure le morti premature avvengono per influssi
del mondo spirituale; vale a dire, sono opera di Forze e di Esseri
del mondo spirituale.

Un’altra cosa ancora osserviamo nel mondo fisico, da porre a
oggetto della nostra considerazione, se vogliamo comprendere il pe
riodo che intercorre tra la morte e la nuova nascita. Vediamo il
mondo fisico colpito da malattie, da epidemie; troviamo, nei tempi
passati, quelle terribili epidemie di cui parla la storia. Ricordiamo
quando la peste e il colera facevano strage fra le antiche popolazioni
europee. Attualmente sotto questo aspetto si sta abbastanza bene,
se cosi possiamo dire, ma abbiamo spesso accennato nelle nostre
conferenze come gia si preparino nuove epidemie. Vediamo dunque
estendersi sulla Terra malattie, epidemie e morti premature. E il
veggente puod scorgere anime che vivono tra la morte e la nuova
nascita intente ad aiutare gli Spiriti che dai mondi sovrasensibili
recano nel mondo dei sensi quelle forze che producono le epidemie,
le malattie e le morti premature.

E’ una delle impressioni piu terribili quella di vedere anime
umane, in certi periodi della loro vita tra la morte e la nuova
nascita, diventar serve dei cattivi Spiriti della malattia e della morte,
e pensare che si sono condannate da sé a diventar tali.

Orbene, cercando di ripercorrere la vita degli uomini che si
sono preparati un simile destino, se arriviamo fino al tempo ante
cedente il momento in cui hanno varcato le porte della morte,
troviamo sempre ch’essi hanno mancato, sul piano fisico, di coscien
ziosita e di senso di responsabilitd. E’ una legge fissa, quella che
sempre si offre al veggente in questi casi: le anime che passano
per le porte della morte con la disposizione, avuta nella vita tra
scorsa, a mancare di coscienziosita, in seguito, in un certo periodo
tra la morte e la nuova nascita, diventano serve obbligate a favo
rire l'introduzione nel mondo fisico-sensibile di malattie, epidemie
e morti premature. Scorgiamo qui un processo a cui queste anime
vengono sottoposte e che ¢ certamente un processo naturale, ma di
esso, tuttavia, non possiamo dire — come d'una cristallizzazione o
dell’'urto di due palle elastiche o simili — che sia indipendente da
qualsiasi errore morale. Al contrario, cid che qui avviene, cio che
tali anime ci mostrano, ci svela che nei mondi superiori quanto in

26



essi ¢ legge naturale ¢ mescolato con 1'ordinamento morale. Il modo
come le cose avvengono nei mondi superiori dipende da Entita, per
cui succede questo o quello a seconda che le anime si siano inserite
nel mondo con maggiore o minore moralita.

Per dare un altro esempio, si pud considerare cio che il veg
gente apprende quando rivolge lo sguardo auna qualita largamente dif
fusa tra gli uomini, quella che si pud chiamare indolenza, pigrizia
0 eccessivo amore dei propri comodi, una qualita molto piu fre
quente di quanto non si creda. Molto piu di quanto non si creda
gli uomini sono portati difatti a fare o a non far le cose per indo
lenza. Indolenti nel pensare, indolenti nel modo di comportarsi e
di agire, si mostrano pigri e amanti del quieto vivere specialmente
se devono modificare questo loro modo di pensare e di agire. Se
nell’intimo della loro anima gli uomini non fossero tanto indolenti,
non avverrebbe cosi spesso che, quando si presenta loro 1’esigenza
di imparare a divenire diversi in questa o quella cosa, essi oppongano
una cosi forte resistenza. La oppongono perché ¢ scomodo cambiare
il proprio modo di pensare sulle cose. Fu scomodo, dopo aver per
tanto tempo creduto che la Terra stesse ferma e il Sole e il cielo
stellato le girassero intorno, sentir dire a un tratto da Copernico
che la Terra si muove! Fu molto scomodo sentirsi togliere la terra
di sotto ai piedi, almeno teoreticamente. E tutto cio che allora
fece resistenza e si oppose a questo pensiero nuovo, proveniva dalla
pigrizia di pensiero, dall’indolenza,, perché ogni nuovo imparare ¢
scomodo. Basta osservare la vita d’ogni giorno per vedere quanto
sia diffusa questa qualita, che naturalmente ¢ un difetto, dell’indo
lenza e recentemente si ¢ avuto un sentore di questa enorme diffu
sione della pigrizia mentale umana, come potrete rilevare da quanto
segue.

Fra le molte teorie economiche vi ¢ per esempio quella, oggi
in massima parte abbandonata (una volta ebbe perd molta impor
tanza), fondata sul concetto che, in ultima analisi, tutti gli uomini
cercano di concorrere liberamente allo scambio delle merci ecc., e
che il modo migliore di vivere socialmente sarebbe appunto quello
di una piena, libera concorrenza tra gli uomini. Sorsero in seguito
anche altre teorie, di colorito piuttosto socialistico. Ma negli ultimi
tempi taluni economisti hanno fatto notare che, in realta, con tutte
queste teorie, si procede molto unilateralmente, perché cid che
accade al mondo, circa lo scambio delle merci, nella convivenza
sociale in genere, soggiace, assai piu che alla legge della concor-

217



renza o a quella del progresso (persino piu che alle leggi dell’egoismo
cosciente), alla legge della « comodita ». Cosi persino nell’economia
politica si comincia a riconoscere la legge della « comodita ». E’
veramente da apprezzarsi che persino in questo campo si diventi
una volta tanto ragionevoli e si metta in rilievo cio che ¢, e che
solo si puo trascurar di vedere quando si applica alla vita la poli
tica dello struzzo.

L’amore del quieto vivere ¢ una qualita umana generale, diffu
sissima. E se seguiamo dopo la morte le anime che ebbero questa
qualita, scorgiamo come quellindolenza continui dopo la morte, e
come luomo debba percorrere, per un tratto del periodo tra la
morte e la nuova nascita, a cagione di quella sua indolenza, una
«regione » in cui egli diventi — come anima — servo del Dio,
o degli Dei degli ostacoli, di quegli Dei che oppongono all’evolu
zione ogni sorta di impedimenti. E, a loro volta, questi Spiriti
stanno sotto il supremo dominio di Arimane. Arimane ha molte
cose da fare, tra 1’altre quella di guidare dal mondo spirituale entro
quello fisico le forze che nella vita fisica suscitano gli ostacoli. Cosi,
da un lato, gli uomini amano i loro comodi, ma, dall’altro, la vita
di questi uomini si svolge in modo che, abbandonandosi all’indo
lenza, essi vanno ad urtare contro una legge cosmica generale. E
gli ostacoli ci sono dappertutto, sebbene non nella forma esagerata
in cui li descrisse una volta un poeta ed esteta tedesco; ma ci
sono, nella forma piu tragica. Quel poeta tedesco li designd « ma
lizia dell’oggetto ». Questa cosiddetta « malizia dell’oggetto » si ri
vela, ad esempio, quando un predicatore, dal pulpito, sta per pro
nunciare una tirata particolarmente lunga: una mosca gli vola sul
naso, ed egli comincia a starnutire violentemente. Ecco la malizia
dell’'oggetto. Ma essa entra in gioco soprattutto quando talune per
sone, che in questo senso hanno proprio disdetta, si trovano esposte
passo dopo passo a questa « malizia dell’'oggetto ». Theodor Vischer
ha scritto un romanzo dove un personaggio ¢ continuamente vittima
di questa « malizia dell’oggetto ».

Queste cose vanno realmente dalla forma grottesca fino alla piu
tragica. Tutti gli ostacoli vengono diretti dal mondo spirituale, e
Signore degli ostacoli ¢ appunto Arimane. Pertanto le anime, a
causa dell’indolenza, si rendono, per un certo periodo tra la morte
e la nuova nascita, schiave di Arimane. Nell’insieme, non ¢ mai tanto
terribile contemplare i castighi della vita indolente, come quando
le anime vivono sotto il giogo degli Spiriti della malattia e della

28



morte. Ma questo da, ad ogni modo, un’idea di come la morale
e la legge naturale siano mescolate, non appena si ascende ai mondi
superiori.

Sono queste le esperienze che attraversiamo quando giungiamo
al momento ieri descritto, e che si devono attraversare per poter
sperimentare anche altre condizioni necessarie (vedremo in seguito
perché siano necessarie) a progredire sulla via dell’esperienza supe
riore. L’ascendere nei mondi superiori non avviene cosi da poter
dire: « Oggi cominci la tua ascesa ai mondi superiori ¢ procedi poi
per quella via di gradino in gradino »; no. Per colui che vuol diven
tare un Iniziato tutto si svolge, direi, in modo impercettibile per
la vita esteriore, in mezzo alle azioni e ai fatti quotidiani. Si ascende
certo, gradualmente ai mondi superiori, ma da quel vivere nei mondi
superiori si ridiscende di nuovo a vivere nel mondo ordinario. E
dello sperimentare nei mondi spirituali si reca allora con s¢ qual
cosa nel mondo fisico. Quando un uomo ¢ divenuto un Iniziato,
vede se stesso girare per il mondo fisico come dotato di sentimenti
diversi da quelli che si hanno se non si ¢ veggenti. La disciplina
occulta deve pero provvedere (e una disciplina giusta vi provvede
infatti) affinché nella vita ordinaria non si resti smarriti per tale
mutamento di sentimenti e di sensazioni. Nel divenir veggenti,
bisogna arrivare ad esserlo soltanto per i mondi superiori, senza
portare entro il mondo fisico d’ogni giorno quel che si deve avere
come carattere e come disposizione d’animo per i mondi superiori.
Non dovrebbe in nessun modo accadere il contrario. Si dovrebbe
poter divenire veggenti, pur continuando ad essere nel comune
mondo fisico uomini perfettamente ragionevoli come tanti altri. Le per
sone meno adatte a sviluppare la giusta veggenza sono infatti quelle
che tendono fin dallinizio alla fantasticheria: sognatori, idealisti
astratti che, per cosi dire, gia esprimono nel mondo fisico cio eh’e
giustificato solo nel mondo spirituale, che gia nel mondo fisico
« sentono crescere 1’erba », che dovunque gia percepiscono cio che
solo un sognatore percepisce, € non una natura sobria, fondata sulla
realta; persone che facilmente s’illudono (¢ ce ne sono piu di
quanto non si creda generalmente), persone che non sono per niente
adatte a sviluppare lo spirito veggente. Invece gli uomini che pog
giano con tutti e due 1 piedi sulla realta, e che della realta capi
scono qualcosa, giudicando le cose quali sono, risultano anche i piu
adatti a sviluppare in sé lo spirito veggente.

Con cio abbiamo accennato a come i sentimenti che occorrono

29



nel mondo fisico non si debbano lasciar turbare da quello che con
quistiamo nell’ascesa ai mondi superiori. Rimangono bensi come
sentimenti e sensazioni determinate, che un uomo ha di fronte a
s¢ quando ¢ diventato veggente. Allora in un certo senso ¢ diven
tato un altro anche per il mondo fisico. Ma, affinché ci0 non sia
dannoso, questi nuovi sentimenti e queste nuove sensazioni vanno
applicati nel mondo fisico esteriore anche a cose cui prima non si
prestava attenzione. Una volta diventati veggenti e una volta educati
in sé tali sentimenti e sensazioni, Si scorgeranno a pocoO a PoOcCo
mutati 1 propri rapporti con la natura, non certo in senso cattivo,
ma in senso buono. Ad esempio, ci si sentira in modo diverso da
prima di fronte al mondo delle piante, al tappeto vegetale che si
estende sulla terra. Prima guardavamo le piante, entusiasmandoci
del loro verdeggiare, della rigogliosa fioritura e dei vaghi colori,
di tutto cio che il regno vegetale ci offre appunto quando germoglia
dalla terra e rallegra la vista e gli altri sensi. Non pensiamo, a questo
proposito, a un uomo arido, ma a chi sia in grado di godere piena
mente di ci0 che la bellezza, della veste vegetale della terra puo
suscitare nell’anima; e non pensiamo che un uomo, divenuto veg
gente, debba perdere anche in minima misura i sentimenti che quella
bellezza destava in lui. Ma qualcosa d’altro sorge ora in lui. Vedendo
se stesso di fronte al mondo vegetale, sorge ora in lui il senso di
una certa intima parentela del mondo vegetale con cido che oltre
esso c’¢ nella Natura: col Sole, con la Luna e con il mondo stellare.
In un certo senso, agli occhi del suo sentimento e della sua contem
plazione cio che si estende come verde tappeto vegetale diventa
tutt’uno con cio che ¢ nel Cosmo. Anche se in senso astratto, gli
uomini d’oggi si fanno rappresentazioni sufficienti per comprendere
cio che qui intendiamo. Oggi, chiunque abbia studiato solo un po’,
sa che il mondo vegetale ¢ connesso con l’azione della luce irra
diante dal Sole sulla Terra, e che, senza dati effetti solari, le piante
non potrebbero crescere; e vagamente presagisce che sul mondo
vegetale ha influenza non solo cid che avviene sul Sole, ma anche
cio che avviene sugli altri mondi stellari. Anzi, a questo riguardo,
gli uomini cominciano gia a cadere nellincredulita. Ma, in un
tempo tutt’altro che lontano da noi, vi fu ancora uno spirito grande,
significativo, che si occupo scientificamente dell’influsso lunare sui
fenomeni meteorologici e sulla vegetazione terrestre. Parlo di Gustav
Theodor Fechner. Non dal punto di vista della superstizione, ma
in base ad osservazioni del tutto empiriche, egli tentd di determi-

30



nare come agisce la luna nuova, e come diversamente agisce la luna
piena, sulla caduta della pioggia, ecc. Vi furono molti che vollero
perd dar prova del loro spirito scientifico deridendo le indagini
lunari di Gustav Theodor Fechner. Il piu accanito era il famoso
botanico Schleiden, che disse: « Non dipende certo dalla luna piena
o dalla luna nuova che per due settimane la pioggia cada in misura
maggiore o minore! ». Gustav Theodor Fechner gli rispose (notate
che allora si avevano usi ancora patriarcali rispetto ai nostri):
« Lasciamo che la cosa sia risolta dalle nostre mogli, dato che gli
eruditi si perdono facilmente in dispute! ».

Poiché dunque regnavano ancora usi piuttosto patriarcali, le
due signore, quella del professor Schleiden e quella del professor
Fechner, posero nei cortili delle loro case di Lipsia una serie di
secchi per raccogliere acqua piovana per il bucato. Ora, Gustav
Theodor Fechner, nel fare in modo che una volta tanto fossero le
signore a risolvere la questione della maggiore o minor caduta di
pioggia, propose che la signora del professor Schleiden esponesse
sempre 1 suoi secchi nel periodo della luna nuova, mentre sua
moglie li avrebbe esposti nel periodo della luna piena. In tal modo
si sarebbe visto quale ¢ il periodo in cui cade la maggior quantita
di pioggia. Infatti la signora del professor Schleiden, dopo 1’esperi
mento, non fu affatto d’accordo col marito, perché¢ aveva raccolto
una quantitda d’acqua minore dell’altra.

Cosi, ironicamente, vorrei dire, fu decisa la cosa, sulla quale
perd adesso non conviene soffermarci. Risultera in seguito che sul
mondo vegetale agiscono non solo la luce e il calore del sole, ma
anche gli influssi delle altre stelle. Questo ¢, tuttavia, un sapere
teorico. Il veggente arriva invece ad avere una sensazione immediata
dell’'unificarsi degli influssi provenienti dalla Terra con quelli pro
venienti dagli spazi stellari. Alla fine egli li considera come una
sola cosa e avverte in modo vivo, mentre si verifica, il riversarsi
della luce solare sopra la vegetazione della terra, e il successivo
ritrarsi di questa luce. Egli sente insieme alle piante il ritrarsi della
luce solare, cioe il fatto che la luce solare vien loro sottratta. Come
dinanzi a un bambino che sia molto attaccato a sua madre, noi
sentiamo con lui che cosa vuol dire che per un certo tempo la vici
nanza della madre gli venga a mancare, cosi il veggente sente insieme
alle piante quando la luce del Sole vien loro tolta. Questo sentire
insieme al mondo vegetale ¢ qualcosa che fa parte dell’esperienza
del veggente; sicché questi, quand’ha raggiunto il punto del quale si

31



¢ parlato ieri, si appropria di sentimenti che lo rendono partecipe
del rapporto tra la crescita delle piante sulla terra e il Sole e gli
astri.

Per il fatto che si comincia a sentir cio, si ¢ anche in grado
perd di sentire dell’altro. E questialtro lo si sente quando, dal
mondo spirituale, si fa ritorno nel mondo fisico, e ci si pone di
fronte, diciamo, a un uomo che dorme o a uno sveglio. Anche se,
per cosi dire, si mette da parte la facolta di veggenza e si vede
solo il mondo fisico, davanti a quell'uomo che dorme si ha il senti
mento che egli sia stato abbandonato da qualcosa. Questo senti
mento ¢ molto simile a quello che si ha quando, ad esempio, in
autunno i raggi solari mutano posizione rispetto alla vegetazione.
Ugualmente, come i sentimenti si conformano di fronte alla Natura
abbandonata dal Sole e da tutti gli astri, cosi essi si conformano di
fronte al corpo umano abbandonato dal suo Io e dal suo corpo
astrale. Ed ora si sperimenta la strana cosa che 1luomo, sotto questo
rapporto, ¢ indipendente dai suoi rapporti fisici col cielo, mentre
la crescita delle piante dipende proprio dai suoi rapporti fisici col
cielo. Sappiamo che la pianta non puo addormentarsi a suo piacere,
a norma delle sue proprie condizioni interiori, ma deve attendere
che venga sera e il sole tramonti, oppure che venga I’autunno. Invece
sappiamo che 1'uomo, nella nostra epoca, e specie nelle nostre con
dizioni di civilta, non si regola piu affatto secondo il Sole. Ora, per
esempio, noi non potremmo esser qui riuniti, se dovessimo regolarci
secondo la posizione del Sole, come fa la pianta. Da quel ritmo
che per la pianta ¢ rigorosamente regolato dal corso del Sole e
delle stelle, 1'uvomo si ¢ emancipato. E’ anche vero che, se andiamo
nelle campagne, dove ancora si vive secondo le antiche condizioni,
e vediamo non solo le galline ma anche gli uomini coricarsi e poi
svegliarsi al momento stabilito, avvertiamo ancora la dipendenza,
per cosi dire, vegetale dell’uomo dal corso del Sole e degli astri.
Ma dobbiamo pur constatare che, nel corso dell’evoluzione umana,
¢ avvenuta un’emancipazione dell'uomo dal corso cosmico degli
eventi, ¢ che 1uomo, con 1’uscire dal suo corpo fisico e dal suo
corpo eterico, pud porsi, per ragioni che non sono arbitraric ma
interiori, in quelle condizioni di sonno, nelle quali la pianta viene
a trovarsi soltanto a causa della posizione del Sole e degli astri.
Egli puo farsi il suo sonnellino pomeridiano, vale a dire uscire dal
suo corpo fisico e dal suo corpo eterico per propri bisogni interiori,
mentre la pianta non puo farsi a suo piacere questo sonnellino pome-

32



ridiano, perché deve totalmente regolarsi secondo il corso degli
astri. Per di piu, che cosa ¢ l'uomo, quando giace nel suo letto
come corpo fisico e corpo eterico, allorché da questi 1o e il
corpo astrale sono usciti, se non una pianta? Anche la pianta ha
solo il corpo fisico e il corpo eterico.

Volendo percio riassumere tutto quanto si ¢ esposto finora,
diremo: ponendomi di fronte a una pianta, a poco a poco vedro
che essa si congiunge col mondo del Sole e degli astri, per diven
tare una cosa sola con essi. Dobbiamo quindi rivolgere il nostro
sentimento dalla pianta al mondo degli astri, al Sole. La stessa
direzione di sentimento si deve sviluppare dinanzi all'nomo dor
miente, partendo dal suo corpo fisico ed eterico, che pure hanno
il valore di una pianta, per giungere al suo lo e al suo corpo
astrale, i quali, a tutta prima, quando l'uomo dorme, si trovano
fuori del corpo fisico e del corpo eterico indipendentemente dalla
posizione del Sole, proprio come il Sole fisico si trova fuori del
corpo fisico e del corpo eterico della pianta.

Da veggenti si sperimenta quello che ora vi ho esposto. Se
dunque, partendo da tali sentimenti, noi suscitiamo con la nostra
volonta 1indipendenza dell’lo e del corpo astrale dal corpo fisico e
dal corpo eterico, se giungiamo al punto da fare, con la nostra
volonta, del corpo fisico e del corpo eterico una specie di pianta,
per il fatto di uscirne, sperimentiamo allora qualcosa di molto singo
lare. Qualcosa che non si pud esprimere altrimenti se non dicendo
cio che direbbe il Sole, se guardasse giu alle piante e si vedesse
posto di fronte ad esse: « Si, questo corpo fisico e questo corpo
eterico delle piante mi appartiene; mi appartiene, perché ha bisogno
di cio che io gli posso mandare! ». Proprio come potrebbe parlare
il Sole alla pianta che cresce giu sulla Terra, cosi puo parlare I’lo
dell'uvomo al suo corpo fisico e al suo corpo eterico, dicendo: « Cio
mi appartiene, come la pianta al Sole; io sono come un Sole per il
corpo fisico e per il corpo eterico ». E’ un Sole per il corpo fisico
ed eterico: ecco ci0 che 1'uomo impara necessariamente a dire del
suo lo. E come nei riguardi del corpo fisico e del corpo eterico,
impara a dire del suo lo, cid che il Sole direbbe riguardo alla
pianta, cosi impara a parlare del suo corpo astrale come di fronte
alla pianta dovrebbero parlare la Luna e anche i pianeti. Questa
¢ un’esperienza dei Misteri, tutta speciale e di grande importanza.

33



* *

Nel modo in cui [’ho qui descritta, quest’esperienza dei Misteri
fu coltivata per la prima volta come esperienza immediata, come
esperienza reale, nei Misteri di Zarathustra, e poi, di nuovo, attra
verso tutta I’evoluzione del mondo, nei Misteri del Santo Graal.
E, per il fatto che I'uvomo, specie durante 1’epoca dei Misteri egi
zi la sperimentava nel modo piu distinto quando, intorno alla
mezzanotte, nel sonno contemplava spiritualmente il Sole e si sen
tiva unito con le forze del Sole cosi come 1’abbiamo spiegato ora,
quest’esperienza fu sempre designata con le parole: « vedere il Sole
di mezzanotte », sperimentare cio¢ la solaritd nel proprio lo, come
una forza solare che risplende sul corpo fisico e sul corpo eterico.

Abbiamo ora dunque un terzo elemento che fu comune a tutti
i vari Misteri del mondo. Fu ed ¢ ancora comune a tutti « giungere
sino ai confini della morte », fu ed ¢ comune a tutti « sperimentare
il mondo elementare », e cosi pure « contemplare il Sole di mez
zanotte » (questa ¢ una espressione tecnica, la cui reale esperienza
¢ costituita da cio che abbiamo or ora caratterizzato). Perd dob
biamo renderci chiaramente conto che, quando ci sentiamo cosi
separati e, come il Sole o le stelle, posti di fronte al nostro corpo
eterico-fisico, non sentiamo piu nemmeno il Sole e le stelle sol
tanto nella loro sostanzialita fisica, ma impariamo a conoscere le
Entita spirituali e i mondi spirituali che a loro appartengono. Dob
biamo ben comprendere infatti che sperimentare il Cosmo ¢ speri
mentare 1 mondi spirituali. Ora, ¢ importante e necessario, per
poter ascendere in modo regolare ai mondi superiori e aver le
esperienze davvero corrispondenti alle realta spirituali, passare dap
prima attraverso tutto cio che ci rivela quanto il mondo spirituale
sia differente dal mondo fisico. E cid0 s’impara bene a conoscere
quando, da veggenti, si possono osservare ¢ constatare le conse
guenze, di cui la vita dell’anima risente dell’indolenza, della man
canza di coscienziosita, nel periodo tra la morte e la nuova nascita,
e molte altre cose ancora. Mediante queste esperienze il veggente
deve, per cosi dire, dischiudere la propria anima alla conoscenza
di condizioni essenzialmente diverse da quelle del piano fisico. Solo
allora egli diviene maturo a penetrare nel Cosmo spirituale, a rico
noscere il nesso intimo dell’lo e del corpo astrale con il Cosmo.
Tutto il precedente teorizzare diventa un mero gioco di parole,
quando si giunge al momento ora descritto, in cui si sperimenta
che l'uomo, nei riguardi degli arti piu elevati della sua natura

34



umana, non appartiene soltanto alla Terra, ma ¢ a casa sua nel
Cosmo intero. Allora si apprende pure che ogni uomo, addormen
tandosi la sera e uscendo cosi dal corpo fisico e dal corpo eterico,
si unifica con forze che sono cosmiche, attinge vigore dal mondo
intero, e poi, al risveglio, introduce nel mondo fisico tutte le forze
che nel sonno ha acquisito per impiegarle quaggiu. Ad un determi
nato gradino della disciplina dei Misteri si sperimenta il collega
mento dell’'uomo col Cosmo.
Da questo gradino riprenderemo domani.

35






Terza Conferenza

L’INIZIAZIONE DI ZARATHUSTRA E DI ERMETE
SUONO COSMICO E PAROLA COSMICA

I FIGLI DELLA VEDOVA

Se l'nomo attuale, 1'uomo della nostra epoca, passa per una
disciplina occulta che lo conduce alle esperienze accennate nelle due
prime conferenze, egli ascende grazie a ci0 ai mondi spirituali. E
la, nei mondi spirituali, sperimenta concretamente certi fatti e in
contra certi Esseri. In ultima analisi, anche I’espressione usata ieri,
« contemplare il Sole di mezzanotte », vuol riferirsi a fatti spiri
tuali e a incontri con Esseri spirituali che stanno in relazione con
I’elemento solare. Tuttavia, l'uomo del nostro tempo, quando
in tal modo ascende ai mondi superiori, attraversa anche certe espe
rienze che si possono solo cosi .riassumere: molte e importantis
sime cose luomo sperimenta nei mondi spirituali grazie a tale
ascesa, ma egli sperimenta anche una grande solitudine; si sente
come abbandonato, abbandonato e solo. Si sente tale che, se volesse
esprimere la sua esperienza in parole, dovrebbe dire a se stesso:
« Molte, molte cose tu scorgi qui, ma proprio quello cui devi mag
giormente anelare ora, dopo tutto cid per cui sei passato, questo
appunto non puoi sperimentarlo ». E allora tutti gli Esseri che si
incontrano dopo tale ascesa, si vorrebbe interrogarli su quei segreti
verso i quali non si puo fare a meno di aspirare, di anelare. Si ha
questo sentimento. Ma tutti quegli Esseri, che pur ci rivelano cose
grandi e poderose, restano muti proprio quando vogliamo interro
garli su questl misteri che, dopo quanto si ¢ attraversato, ci appaiono
come i piu 1rnportant1 Percio si dice: l'uomo della nostra epoca,
dopo essere cosi asceso ai mondi superiori, nonostante lo splendore
che vi trova, nonostante l'incontro con Entita sublimi, prova un
forte dolore, sente nel proprio intimo un immenso vuoto. E se

37



nientaltro sopraggiungesse, la prolungata esperienza di quel vuoto,
di quella solitudine e di quell’abbandono che egli prova nei mondi
superiori, finirebbe per suscitargli nelPanima una sorta di dispera
zione.

Invece puo intervenire qualcosa — e di solito interviene, quando
1’ascesa ai mondi spirituali ¢ avvenuta secondo le giuste regole del
I’Iniziazione — qualcosa che pud preservarci da questa dispera
zione; che pud preservarcene a tutta prima, ma non durevolmente.
Cio che puo sopraggiungere ¢ come una specie di ricordo che entra
nell’anima: una specie di ricordo o, si potrebbe anche dire, un guar
dare all’indietro in lontani tempi passati, una specie di lettura nella
« Cronaca dell’Akasha » di cose da lungo tempo trascorse. E cio
che cosi si sperimenta (non si possono definire queste cose se non
cercando di rivestire le esperienze con parole che ne esprimano
approssimativamente il contenuto), si vorrebbe esprimerlo cosi: « Se
ora, quale uomo moderno, ascendi in quei mondi superiori, 1’abban
dono e la disperazione ti assalgono, ma alcune immagini ti svelano
tuttavia certi processi, da lungo tempo trascorsi, consistenti nel fatto
che in passato altri uomini ascesero ai mondi ai quali tu vuoi ascen
dere ora. Si, anche da cio che ora hai come ricordo puoi riconoscere
che la tua anima fu una volta partecipe, in incarnazioni precedenti,
di quanto sperimentarono coloro che ascesero allora ai mondi supe
riori ». Potrebbe anche darsi che I’anima dun contemporaneo rico
nosca come esperienze proprie, attraversate una volta in tempi da
molto trascorsi cid che ora da veggente percepisce in un remoto
passato. Una tale anima sarebbe allora quella di un Iniziato. In
caso contrario, saprebbe soltanto che in tempi remoti fu in rela
zione con persone che sono ascese quali Iniziati nei mondi superiori.
Ma ora si sente abbandonata e sola, mentre quelle anime iniziate
anticamente non si sentivano cosi abbandonate e sole, in quegli
stessi mondi, ma vi godevano un’intima, profonda beatitudine. E
riconosce inoltre che cid proveniva dall’essere allora le anime diver
samente costituite, e che, grazie alle loro differenti disposizioni, esse
sperimentavano diversamente quanto percepivano nei mondi supe
riori.

Ma che cosa si sperimenta in realta nei mondi superiori?

Questo sperimentare pone in sostanza di fronte all’anima gli
Esseri dei mondi superiori, che dal mondo sovrasensibile operano
sul mondo sensibile. Si scorgono Entita che dimorano dietro il
nostro mondo sensibile e si percepiscono con certezza quelle condi-

38



zioni che abbiamo descritto ieri. Ma, a voler riassumere tutto quanto
vi si scorge, si puo dire pressappoco cosi: ci si sente lassu nei
mondi superiori e, in un certo senso, si guarda giu nel mondo sensi
bile; ci si sente uniti agli spiriti che hanno varcato le porte della
morte, e si guarda insieme a loro al modo come adopereranno di
nuovo le loro forze per giungere ad una vita fisica. Si guarda giu
e si vede come dai mondi sovrasensibili si riversino le forze che
nel mondo dei sensi danno luogo ai processi nei diversi regni della
Natura. Si vede tutta la corrente dei fatti che dai mondi spirituali
vengono preparati per essere introdotti nel mondo dei sensi. E,
poiché durante tale permanenza nei mondi superiori ci si trova fuori
del corpo fisico e del corpo eterico, si guarda giu anche al pro
prio corpo fisico ed eterico, e si scorgono quelle forze del Cosmo,
di tutto 1'Universo spirituale, che lavorano al corpo fisico e
al corpo eterico dell’'uomo. E da cio che fanno gli Esseri, nella
cui comunitd si ¢ penetrati, s’impara a comprendere come avvenga
la formazione dei corpi eterici e fisici nel mondo materiale. S’im
para a conoscerla molto esattamente. S’impara a conoscere come,
ad esempio, certe Entitda connesse col Sole operino dall’alto sul
mondo terrestre, e lavorino alla formazione del corpo fisico ed
eterico dell'uvomo. Cosi pure s’imparano a conoscere Entita che
hanno relazione con I’elemento lunare, e agiscono dal Cosmo per col
laborare anch’esse alla formazione dei corpi fisici ed eterici degli
uomini.

Ma poi sorge la grande nostalgia, una nostalgia che si fa
immane per 1'uomo dei nostri tempi. E’ la nostalgia di conoscere
come vengano ad esistenza, come si generino dal Cosmo, il corpo
astrale e 1’lo. Perché, se si pud contemplare con precisione come
dalle forze del Cosmo vengano generati il corpo fisico e il corpo
eterico, si resta totalmente all’oscuro di tutto quanto ¢ in rapporto
con l’origine del corpo astrale e delllo dell'nomo. Tutto cid che
si riferisce al corpo astrale e all’lo dell'nvomo resta avvolto nella piu
fitta tenebra, nel piu profondo mistero. Sorge allora in noi il senti
mento: « Cio che sei nel tuo essere piu profondo, cid che tu stesso
sei in verita, si occulta dinanzi alla tua veggenza spirituale, anche
se cio di cui ti avvolgi quando vivi nel mondo fisico, ti si svela
con la massima chiarezza ».

Tutto cio viene sperimentato dall'uomo del nostro tempo quando,
nel modo descritto, ascende ai mondi superiori, e lo sperimentavano
anche quelle anime che intraprendevano la loro ascesa nei tempi

39



primordiali cui abbiamo accennato. Ma con una differenza, che
consiste appunto nellimmane nostalgia che 1'uvomo odierno prova
in quelle condizioni e che le anime del passato non provavano perché
non avevano ancora il bisogno di scorgere il loro essere piu pro
fondo, essendo costituite in modo da sentire la piu profonda sod
disfazione nel percepire come gli Esseri, ai quali erano giunti, lavo
rassero alla costruzione del corpo fisico ed eterico. Contemplando
come dal Sole operava lo Spirito vivente per costruire il corpo fisico
ed eterico, le anime iniziate dei tempi remoti provavano il loro
massimo appagamento. A cid si aggiunge peraltro che negli antichi
tempi il lavoro di quegli Esseri si presentava diverso da ora: di
qui l’appagamento. Ai nostri tempi, questo loro lavoro si presenta
in modo da poter dire: « A che vale tutta la costruzione del corpo
fisico e del corpo eterico, se non possiamo comprendere cio che
questi involucri celano in sé? ». C’¢ questa differenza tra un uomo
odierno e uno del passato.

L’epoca remota cui vogliamo soprattutto riferirci, trattando
di tali esperienze, ¢ quella in. cui Zarathustra, iniziando i suoi disce
poli, li guido all’ascesa dei mondi superiori. Se oggi taluni discepoli
fossero guidati in quei mondi alla stessa maniera di come li guidava
Zarathustra, proverebbero quel vuoto e quell’abbandono di cui abbia
mo parlato. Invece, al tempo di Zarathustra, gli iniziandi, che sentiva
no operare Ahura Mazdao intorno al corpo fisico ed eterico, nello sve
larsi di questo meraviglioso mistero provavano appagamento e beati
tudine: perché erano conformati in modo da sentire profondamente
la scoperta della generazione degli involucri che 1'nomo deve posse
dere se vuol compiere la sua missione terrena. In cio trovavano
appagamento. Tale era 1’Iniziazione di Zarathustra. In essa si poteva
« contemplare il Sole di mezzanotte ». Ci0 significa che, se non si
rivolgeva lo sguardo alla figura fisica del Sole, ma agli Esseri spiri
tuali connessi con l’elemento solare, si vedevano fluire dal Sole le
forze che esercitano la loro azione sul corpo fisico, si vedeva come
le forze provenienti dal Sole formino il capo dell'uomo ed operino
a conformare le diverse parti del suo cervello. Infatti ¢ assurdo
credere che una struttura cosi meravigliosa come quella del cervello
umano possa scaturire unicamente da forze terrestri; no, devono
cooperarvi anche le forze solari. Sono queste che conformano nei
modi piu svariati la differenziata struttura dei lobi cerebrali che
formano la parte superiore della testa umana, al di sopra del viso.
E non solo uno, ma tutta una schiera di Esseri operano a plasmare

40



questa struttura del cervello umano: Ameshaspenta li denominava
Zarathustra per i suoi discepoli. Essi sono i suscitatori di quelle
forze del Cosmo grazie alle quali poterono venire ad esistenza la
struttura del cervello umano e i nervi superiori del midollo spinale,
escluse le ventotto paia di nervi inferiori. Zarathustra insegnava poi
che altre correnti promanano da Esseri connessi con 1’elemento lunare
e indicava — a dimostrazione del meraviglioso ordinamento del
l’edificio del mondo — come da ventotto specie di Esseri, gli Yazata,
si dipartano le correnti che edificano il midollo spinale coi suoi
ventotto fasci di nervi inferiori. Ecco come il corpo fisico e il
corpo eterico sono costruiti da correnti che promanano da Esseri
cosmici (1).

Queste potenti impressioni ricevevano gli Iniziati di Zarathu
stra. E nell’accoglierle come manifestazioni dell’opera di Ahura Maz
dao, sentivano un’interiore beatitudine per quanto accade nel mondo.
Naturalmente anche 1'uomo d’oggi, che nello stesso modo si elevi
ai mondi superiori, ne potrebbe restare ammirato e stupito, potrebbe
anche cominciare a sentire quella beatitudine, ma a poco a poco
passerebbe a quel sentimento esprimibile solo con le parole: « Per
ché tutto questo? Anche cosi non so nulla di quella Entita che
passa da incarnazione a incarnazione! So qualcosa unicamente di
quelle Entita che per ogni nuova incarnazione costruiscono dal
Cosmo gli involucri umani, ma appunto solo gli involucri ». Questa
era 1’essenza dell’Iniziazione di Zarathustra: vi veniva rivelato spe
cialmente il nesso della parte terrestre dell'nomo con I’elemento
solare. E lepoca di Zarathustra ¢ caratterizzata dal fatto che gli
uomini potevano accogliere nella loro sapienza occulta i misteri ora
descritti.

Imparavano, invece, diversamente a vivere nei mondi superiori
quelle anime che venivano iniziate nell’antico Egitto, attraverso i
Misteri di Ermete. A tutte queste cose abbiamo accennato anche
altrove, ma ora, in queste conferenze, vogliamo parlarne con un po’
piu di precisione. Quando nell’antica epoca egizia le anime s’innal
zavano ai mondi superiori attraverso I’Iniziazione di Ermete, avve
niva naturalmente anche la cid che sempre accade nell’Iniziazione, e
cio¢ che quelle anime sentivano se stesse fuori del loro corpo fisico

(1) Cfr. a proposito anche R. Steiner, Punti di svolta della vita spirituale,
Modena 1934, al capitolo su Zarathustra.

41



ed eterico e sapevano di trovarsi in un mondo di fatti spirituali e
di Esseri spirituali. Poi quelle anime venivano guidate, o meglio la
loro veggenza era guidata, a spaziare tutt’intorno molto lontano e
venivano loro mostrati i singoli Esseri e i singoli fatti, come si
farebbe per un’anima dei nostri tempi. Ma non dobbiamo immagi
narci d’esser portati a spasso con i nostri piedi fisici; no. E’ gui
data la nostra visione, come se, lottando ad ogni passo, fossimo
accompagnati per un campo vasto come il mondo. Cosi accadeva in
quell’iniziazione. Poi sopraggiungeva il momento in cui ci si sentiva
arrivati a un traguardo; come se, avendo percorso un paese circon
dato dal mare, si fosse ormai giunti alla riva, e si sapesse d’esser
arrivati al punto estremo cui si poteva giungere. E allora, nell’Inizia
zione egizia, si sperimentava ci0 che si puo esprimere solo cosi:
« Quando con la tua visione sei stato guidato intorno negli spazi
universali, nel campo vasto come il mondo, hai imparato a cono
scere le Forze e gli Esseri dei quali puoi dire: Questi operano sul
mio corpo fisico e sul mio corpo eterico”. Ma ora tu entri nella
regione piu sacra, una regione nella quale ti trovi veramente unito
con l’essenza che collabora con quell’elemento di te che passa da
un’incarnazione all’altra, che opera sul corpo astrale ». L’esperienza
che si fa a questo punto ¢ molto importante, perché, quando soprag
giunge, tutte le cose cambiano.

Ad esempio, cessa — allora, e nel tempo immediatamente suc
cessivo — una possibilita per 1’Iniziato. Cessa totalmente la possi
bilita, nel mondo in cui si son toccate le rive della vita universale,
di applicare col proprio giudizio a quel mondo tutto quanto si ¢
prima potuto pensare e elaborare. Chi non ¢ capace di spogliarsi di
tutto quel modo di giudicare fisico, terreno, di metter da parte tutto
cio che lo ha guidato fino allora, non puo, giunto alle rive della
vita, sperimentare 1’'unione con quell’Entita che opera allorché 1'uomo
animico-spirituale si avvicina alla nascita d’'una nuova incarnazione,
e si cerca famiglia, patria, genitori, per avvolgersi, come uomo
animico-spirituale, di un nuovo involucro. Tutti gli Esseri che si son
prima imparati a conoscere, cio¢ quelli che rivelano come si formano
gli involucri fisici ed eterici € come vengano generati ¢ costruiti dal
Cosmo, sono incapaci di spiegare quali forze operino in quell’essen
zialita con cui ora ci si sente collegati, quella che trama ed opera
sull’intima entita astrale dell’'nomo stesso. Diventa del tutto evidente
— come diveniva evidente all’anima egiziana iniziata ai Misteri di
Ermete — che ora, dopo essere uscita dai propri involucri ed esser

42



passata attraverso ci0 che prima abbiamo chiamato «la vasta vita
universale », essa si sente unita con un’Entitd. E [’anima puo sentire
le qualita di tale Entita, solo che sente anche se stessa come dentro
quellEntita, non fuori, e puo dirsi: « Quest’Entita € qui, ¢ qui real
mente, ma nello stesso tempo le si ¢ dentro ». La prima impressione
che poi se ne ha ¢ tale da farci dire: « In questEntita giacciono
le forze che conducono 1’anima da un’incarnazione all’altra, vi giac
ciono le forze che la illuminano tra la morte e la nuova nascita.
Tutto cio € contenuto in essa. Ma se, sotto forma di un universale
calore spirituale, ti alita incontro una forza, quella appunto che
trasporta 1’anima dalla morte alla nuova nascita, se, come luce spi
rituale, ti viene incontro cio che illumina le anime tra la morte e
la nuova nascita, se senti come questo calore e questa luce ema
nino dall’Entita con cui sei ora congiunto, ti trovi, allora in una situa
zione speciale. Hai dovuto, per cosi dire, bere la bevanda dell’oblio
(Leté), hai dovuto dimenticare quell’arte di comprendere che prima
ti guidava attraverso il mondo fisico-sensibile, hai dovuto deporre
la tua facolta di giudizio, la tua intellettualita di prima, perché
queste, ora, potrebbero solo confonderti; ma non hai ancora acqui
stato qualcosa di nuovo. Quando senti il calore universale che porta
I’anima alla nuova nascita e sei immerso nel mare di forze che
illumina 1’anima dalla morte fino alla nuova nascita, senti allora
la forza e la-luce che emanano dall’Entita. La guardi, come se non
potessi far altro che chiederle: Chi sei? Tu sola puoi dirmi chi
sei, ¢ farmi sapere che cosa mi spinge, quale essere umano inte
riore mi spinge dalla morte a una nuova nascita. Solo se tu me
lo dici, potro sapere qual ¢ il fondamento del mio essere umano!” ».
Ma D’Entita con la quale ci si sente cosi uniti, rimane muta, silen
ziosa. Si sente che in essa giace ci0 che ¢ piu profondamente con
giunto con la parte piu segreta di noi! Nasce lo stimolo a conoscere
noi stessi, a sapere che cosa siamo, ma I’Entita rimane silenziosa e
muta. Bisogna esser rimasti per un certo tempo di fronte a quel-
I’Essere muto e silenzioso, aver sentito profondamente I’anclito a
ricevere in modo nuovo la soluzione dell’enigma universale, bisogna
aver sentito abbastanza a lungo la brama di risolvere 1’enigma univer
sale come mai potrebbe venir risolto sulla Terra fisica, bisogna aver
portato in quel mondo, verso quell’Essere, come forza propria, la
profonda nostalgia di possedere la soluzione dell’enigma universale
in modo estraneo al mondo fisico, e I’anima dovra vivere compieta-
mente nella nostalgia di ricevere in modo nuovo la soluzione del-

43



I’enigma universale; allora, quando ci si € sentiti congiunti con
I’Entita spirituale muta e silenziosa, e con l’anelito ora descritto si
¢ vissuto in essa, allora si sente fluire nell’Entita spirituale, con
cui si ¢ congiunti, la forza del proprio anelito. E per il fatto che
questo proprio anelito verso la soluzione dell’enigma universale
fluisce nellEntita di quella figura spirituale, essa, dopo un certo
tempo, genera qualcosa che enuclea da lei come un nuovo essere.
Ma questa nascita non ¢ identica a una nascita terrena e grazie
alla propria veggenza ci si rende subito conto di cio. No! Una nascita
terrena avviene nel tempo, si presenta nel tempo. Cid che, invece,
ora si contempla, cio a cui 1’Entita descritta da vita, ¢ tale che se
ne sa questo: nasce da essa, fu sempre generato da essa da tempi
immemorabili, e da allora questa nascita perdura fino al presente.
Solo che, finora, questa nascita di un’Entita dall’altra non si era
mai veduta, si era finora sottratta agli sguardi. Questa nascita con
siste nel fatto che, pur essendo in verita sempre presente, soltanto
adesso diventa percezione per noi nel mondo spirituale, soltanto
adesso possiamo contemplarla, dopo essere stati preparati a cio
dal nostro anelito a risolvere gli enigmi. Adesso lo sappiamo. Cosi
non diciamo: « Qui ora viene generato un Essere », ma: « Dal
I’Entita con cui ti sei ora congiunto, ¢ sempre stato, da tempi
immemorabili, generato un Essere; questa nascita dell’Essere, e 1’Es
sere stesso che nasce, ti divengono perd solo ora percepibili ».

Cio che vi ho descritto, come ¢ possibile farlo con le parole
del nostro linguaggio, ¢ quello a cui la guida iniziatica della Scuola
di Ermes conduceva i discepoli. E i sentimenti or ora ricordati —
quasi con un balbettio di parole, perché questi fatti sono talmente
pieni di contenuto che le parole del nostro linguaggio non bastano
ad esprimerlo — questi sentimenti erano le esperienze della cosid
detta « Iniziazione egizia di Iside ». Chi, passando per I’Iniziazione
di Iside, era giunto alle rive della vita universale e aveva contem
plato le Entita che costruiscono il corpo fisico e il corpo eterico,
quando si trovava al cospetto della Dea silenziosa da cui emanano
luce e calore per la vita dell’interiorita piu profonda dell’anima
umana, si diceva appunto: « Questa ¢ Iside! Questa ¢ la muta,
silenziosa Dea, il cui volto non puo venir svelato a nessuno che
guardi con occhi mortali. Il suo aspetto puod rivelarsi soltanto a
coloro che, lavorando, si spingono sino alle rive accennate, per poter
guardare con occhi non piu mortali, ma con occhi che vanno da
incarnazione ad incarnazione; agli occhi mortali un velo impenetrabile

44



occulta la figura di Iside! ». Quando Iiniziando aveva cosi contem
plato Iside e aveva vissuto portando nell’anima il sentimento de
scritto, apprendeva allora cid che chiamiamo «la nascita». Che
cos’era questa nascita? Egli sentiva questa nascita come un « riso
nare in tutti gli spazi della musica delle sfere », come l'unirsi dei
suoni della musica delle sfere con cido che si chiama la Parola
cosmica, la Parola cosmica creatrice, che compenetra gli spazi e ri
versa negli Esseri tutto cio che deve esservi versato, come poi deve
riversarsi nel corpo fisico ed eterico 1’anima, gia passata attraverso
la vita tra la morte e la nuova nascita. Tutto cid che dal mondo
spirituale deve cosi fluire nel mondo fisico esteriore, affinché sia
poi interiore e animico, tutto cid viene riversato dall’armonia delle
sfere, da quell’armonia delle sfere che risuona attraverso gli spazi,
e che gradualmente si conforma in modo da essere percepita, espri
mendosi nel suo piu profondo significato come « Parola cosmica »:
cio che anima gli Esseri vivificati dalle forze del calore e della
luce, tanto che questi poi fluiscono nei corpi generati dalle Forze e
dalle Entita divine che gia si erano potute scorgere al grado prece
dente di chiaroveggenza.

Cosi si penetrava con la visione nel mondo dell’armonia delle
sfere, nel mondo della Parola cosmica; cosi si guardava nel mondo
che ¢ la vera patria dell’anima umana nel periodo in cui essa vive
tra la morte e la nuova nascita. Cido che si occulta nel profondo
dell’esistenza fisico-terrena dell’'nvomo, ma che vive poi, tra la morte
e la nuova nascita, in accordo con la luce e con il calore, ci0 che
si occulta nel profondo del mondo fisico, in quanto mondo dei
suoni cosmici ¢ della Parola cosmica, si sperimentava attraverso
I'Iniziazione di Ermes come generato da Iside. Iside sta dunque
cosi dinanzi all'uomo: da un lato come Iside stessa, dall’altro come
colei che genero 1’Essere che dobbiamo riconoscere come armonia
e Parola cosmica. Allora ci si sente in comunione con Iside e con
la Parola cosmica da lei generata, e questa Parola cosmica ¢ anzi
tutto 1’apparizione di Osiride. « Iside in comunione con Osiride »:
tali ci appaiono alla visione immediata, cosi come erano conosciuti
nell’antichissima Iniziazione egizia, Osiride essendo al tempo stesso
il figlio e lo sposo di Iside. Questo si sentiva; ed era, nella piu
antica Iniziazione egizia, essenziale il fatto che, attraverso essa,
I'iniziando apprendeva i segreti della vita animica che resta colle
gata con 1'uomo anche quando egli attraversa il periodo tra la morte

45



e la nuova nascita. Grazie al collegamento con Osiride era possibile
riconoscere se stesso quale uomo nel suo significato piu profondo.

Quanto si ¢ esposto giustificava dunque il fatto che 1’Iniziato
egizio incontrava la Parola cosmica e i suoni cosmici come elementi
che gli facevano comprendere il carattere della propria entita nei
mondi spirituali. Ma cid avvenne nell’antica epoca egizia, solo fino
a un determinato momento; dopo quel momento, cesso. E vi ¢ una
gran differenza (lo mostrano anche le immagini della « Cronaca
dell’Akasha », quando 1’'vomo d’oggi risale a quegli antichi tempi)
tra cio che I’Iniziato egizio sperimentava negli antichi tempi egizi
e cio ch’egli sperimentd piu tardi.

Poniamo ora davanti alla nostra anima cio che 1’Iniziato spe
rimentd in epoche relativamente piu recenti. Anche allora egli
poteva venir condotto per le vaste regioni dell’universo fino alle
rive della vita; poteva sperimentare tutti gli Esseri che costruiscono
il corpo fisico ed eterico dell'uomo; poteva accostarsi alle rive del
la vita e scorgervi la muta, la silenziosa Iside, percepire di fronte
a lei 1’esistenza del calore che per 1'uomo contiene le forze che lo
conducono dalla morte a una nuova nascita; e poteva pure ricono
scere la luce che illumina 1’anima tra la morte e la nuova nascita;
allora sorgeva anche l’anelito a udire la Parola cosmica e 1’armonia
cosmica; la nostalgia viveva nell’anima quando 1’anima si univa con
la muta, silenziosa Dea Iside. Ma... la Dea rimaneva muta, silen
ziosa! Nessun Osiride poté piu essere generato, nei tempi succes
sivi, nessuna armonia cosmica risono piu, nessuna Parola cosmica
spiegd piu cio che si offriva allo sguardo sgomento come calore e
luce cosmica. Ed ora 1’anima dell’iniziando si sentiva tale che non
avrebbe potuto esprimere le sue esperienze se non dicendo: « Addo
lorato alzo lo sguardo a te, o Dea, tormentato dalla sete e dalla
nostalgia di sapere; ma tu, tu resti muta e silenziosa verso questa
sofferente, tormentata anima umana che, non potendo comprendere
se stessa, sente come cancellata e annientata la propria esistenza ».
E la Dea dolorosamente faceva il gesto che sembrava dire com’ella
fosse ormai divenuta impotente a generare la Parola cosmica e le
armonie cosmiche. E al suo cospetto si riconosceva che le era stata
strappata la forza di generare ¢ d’avere al suo fianco Osiride, figlio
e sposo. Si sentiva Osiride rapito a Iside.

Coloro che, passati per questa Iniziazione, facevano poi ritorno
al mondo fisico, avevano del mondo una concezione seria, quasi di
abdicazione. Essi la conoscevano, la sacra Iside; ma si sentivano

46



come « Figli della Vedova ». Grave e piena di rinunzia era la visione
del mondo di questi « Figli della Vedova ». Ma qual ¢ il momento
intermedio, il momento che separa i due periodi dell’Iniziazione
egizia, cio¢ quello antico, in cui nei Misteri si poteva ancora assi
stere alla nascita di Osiride, e quello dove non s’incontrava piu che
la muta, la silenziosa Iside, e si diveniva un « Figlio della Vedova »?
E’ il momento in cui visse Mos¢. Poiché il karma dell’Egitto si
compi in modo che Mos¢ non fu soltanto iniziato nei segreti dei
Misteri egizi, ma li prese con sé. Quando trasse il suo popolo fuori
dell’Egitto, prese con s¢ quella parte dell’Iniziazione che, all’lside
addolorata, quale fu piu tardi, aveva aggiunto l’Iniziazione di Osi
ride. Questo fu il trapasso dalla cultura egizia a quella dell’Antico
Testamento. Si, Mos¢ aveva portato via il segreto di Osiride, il
segreto della Parola cosmica! E se non avesse lasciato dietro di sé
I’Iside impotente, non sarebbero risonate per lui, in modo che
risultassero poi comprensibili al suo popolo, le grandiose parole: « lo
sono colui che sono ». « Ekyeh asher ‘ehyeh! ». Cosi i Misteri egizi
si tramandarono ai Misteri ebraici.

Abbiamo dunque cercato di mostrare, con parole che a mala
pena corrispondono ai fatti, le esperienze dei Misteri di Zarathustra
e dei Misteri egizi. Queste cose non si possono infatti esprimere
astrattamente, perché la loro comprensione richiede che 1’anima passi
per le esperienze che ho cercato di descrivere qui. E’ tuttavia impor
tante seguire col proprio sentimento cid che si svolgeva nell’Inizia
zione egizia delle epoche piu recenti, ¢ importante seguire col proprio
sentimento quell’elevarsi ai mondi superiori, I'incontro con I’Iside
dallo sguardo afflitto, con I’Iside dal volto addolorato: Iside aveva
lo sguardo afflitto e il volto addolorato, perché scorgeva I’anima
umana tesa verso i mondi spirituali con una sete e una nostalgia
che ormai non potevano piu essere appagate.

Anche nell’epoca greca alcuni Iniziati sentirono allo stesso
modo 1’Essere invocato dagli Egizi come la Iside del periodo piu
tardo. Da cio la serieta dell’Iniziazione greca, la dov’essa fu seria.
Infatti, che cosa si effettuava nell’iniziando? Cio che prima era stato
sperimentato nei mondi sovrasensibili (densi di significato, in quanto
pervasi dalle risonanze della Parola cosmica e dal suono cosmico),
ora non esisteva piu. Deserti ¢ come abbandonati dalla Parola co
smica erano quei mondi sovrasensibili nei quali 1'uomo sarebbe
potuto in altri tempi salire attraverso 1’Iniziazione precedente. L’Ini
ziato di Zarathustra si era potuto sentire appagato, quando in quei

47



mondi gli si facevano incontro gli Esseri di cui abbiamo parlato:
perché si sentiva ancora pago della luce cosmica che percepiva come
Ahura Mazdao. Egli la sentiva in modo maschile, solare, mentre
I’Egizio la sentiva in modo femminile, lunare. L’iniziando che ascen
deva ai gradi superiori secondo I’Iniziazione di Zarathustra sentiva an
cora la Parola cosmica; non la sentiva concretamente generarsi da una
Entita qual era Iside, ma la sperimentava, conosceva |’armonia co
smica e la Parola cosmica. Ma nell’epoca egizia piu tarda, e anche
negli altri paesi durante la stessa epoca, allorch¢ come uomini ci
si elevava ai mondi superiori, si sentiva in modo analogo a come
sente 1uomo d’oggi, cosi come ¢ stato detto all’inizio di questa
conferenza. Si sale ai mondi superiori, si viene a conoscere tutti
gli Esseri che devono collaborare alla produzione del corpo fisico e
del corpo eterico e, se nient’altro sopraggiunge, oltre a cio che
abbiamo detto, ci si sente abbandonati e soli perché, pur avendo
in s¢ qualcosa che anela alla Parola e all’armonia cosmica, questa
Parola cosmica e quest’armonia non possono risonarci innanzi. Oggi
ci si sente abbandonati e soli: Nella tarda epoca egizia ci si sentiva
non soltanto abbandonati e soli, ma — quando si era ci0 che si
diceva un vero « Figlio della Vedova » e quando ci si trovava nei
mondi spirituali, fuori del corpo fisico ed eterico — ci si sentiva
anche come anima umana, il cui sentimento si poteva esprimere
solo con le parole: « Il Dio si accinge ad allontanarsi dai mondi
nei quali trovavi un tempo la Parola cosmica; il Dio ti ¢ divenuto
insufficiente! ». Questo sentimento si addenso sempre di piu, fino
a diventare ci0 che si pud chiamare 1’equivalente sovrasensibile di
quel che nel mondo fisico-sensoriale si rivela all’'uomo come « il
morire », quando cio¢ quaggiu vediamo morire un uomo ¢ sap
piamo ch’egli abbandona il mondo fisico. Cosi, quando [’Iniziato
della tarda epoca egizia saliva nei mondi spirituali, partecipava al
lento morire del Dio. Non diversamente da cido che si sente di
fronte a un uomo che si vede entrare nel mondo spirituale, cosi,
nella tarda epoca egizia, I’Iniziato sentiva il Dio prendere congedo
dal mondo spirituale per passare in un altro mondo. Questo ¢
’aspetto piu importante e meraviglioso della tarda Iniziazione egizia:
si ascendeva ai mondi spirituali, non per godervi gioia e beatitudine,
ma per partecipare al graduale morire d’un Dio ch’esisteva in quei
mondi superiori come Parola e suono cosmico.

Da tale disposizione venne a poco a poco condensandosi il

48



«mito di Osiride », di Osiride trasportato in Asia dopo essere stato
strappato ad Iside, che piange e si addolora per lui.

Con questa conferenza siamo giunti quasi su una riva, una
riva di quel fiume che divide 1’evoluzione dellumanita in due parti.
Abbiamo seguito la direzione dell’evoluzione dell'umanita fino a
questa riva; qui ci siamo fermati e abbiamo contemplato questa stasi
con la disposizione d’animo del « Figlio della Vedova », il quale ¢
iniziato a sperimentare il dolore e la rinunzia. Ora ci aspetta 1'im
presa di attraversare, con la barca della Scienza dello Spirito, il
fiume che separa le due rive dell’evoluzione umana. Vedremo nel
l'ultima conferenza che cosa ci sia sull’altra sponda a cui approde
remo dopo esserci allontanati con la nostra barca da quella dove
abbiamo sperimentato il dolore per il Dio morente nei Cieli. Vo
gliamo arrivare all’altra riva col ricordo d’aver prima sperimen
tato il morire d’un Dio nei Cieli, e scoprire che cosa si offre ai
nostri sguardi quando, per mezzo della Scienza dello Spirito, riu
sciamo ad approdare sull’altra riva del fiume.

49






Quarta Conferenza

LA RIAPPARIZIONE DEI MISTERI ORIENTALI
NEL SANTO GRAAL

IL SUPERAMENTO DELL’OTTUSITA’ E DEL DUBBIO
GRAZIE Al NUOVI MISTERI

L’altro giorno abbiamo parlato di alcune esperienze dell’anima
orientali ed egizi. Con cid siamo giunti, in un certo senso, all’ultima
parte dei gradi dell’Iniziazione. Avevamo infatti citato, come carat
teristiche comuni a tutti i Misteri, quattro gradi: giungere ai confini
della morte, venire a conoscenza della vita del mondo elementare,
contemplare il sole di mezzanotte, e stare dinanzi agli Dei superiori
e inferiori. Ora, ¢ realmente uno « stare dinanzi agli Dei superiori e
inferiori » lo scorgere, da un lato, quelle forze che reggono il corpo
fisico ed eterico, cio¢ tutto quanto si riferisce alla corporeitda umana
che durante il sonno rimane indietro (e qui si ha da fare con gli
Dei inferiori, nel senso piu ampio della parola), e, dall’altro lato,
il riconoscere gli «Dei superiori » in tutte le forze che sono in
rapporto con l’essere piu profondo dell'nomo, vale a dire con cio
che passa attraverso le varie incarnazioni: 1'lo e il corpo astrale.
Ho potuto descrivere cido che prova un uomo odierno che viene a
conoscere l’essere dei Misteri, allorché, per mezzo della « Cronaca
dell’Akasha », risale a quelle esperienze, attraverso cui le anime
umane dovevano anticamente passare in seno ai Misteri. E ho dovuto
accennare alla tragica impressione che le anime degli iniziandi egizi
ricevevano di fronte ai mutamenti avvenuti in quella Potenza co
smica che nei Misteri egizi veniva chiamata « Iside ». Come narra
la leggenda, a Iside era stato rapito lo sposo, strappatole dal nemico;
sicch¢ vediamo sottratto a Iside quello che abbiamo designato come
« Osiride ». Abbiamo poi imparato a conoscere anche la conseguenza
esercitata sulla vita nei mondi superiori da questa mutata condi
zione di Iside. L’anima che s’innalzava ai mondi spirituali nelle

ol



epoche egizie piu recenti diveniva partecipe della Divinita che a
poco a poco moriva ai mondi superiori per discendere nella regione
terrena, diveniva partecipe del destino di Osiride. Infatti la cosa
era sentita in questo modo.

Orbene, ¢ estremamente difficile esprimere per mezzo di idee
e concetti 1’ulteriore sv11upp0 di questo « destino divino ». Ma p01
ché, per intenderci sui fatti p1u profond1 dei mondi superiori, ci
siamo abituati ad accogliere immagini, la dove piu non bastano i
concetti e le idee del nostro linguaggio divenuto ormai tanto pro
fano, cercherdo di esprimere in una «immagine », che certamente
voi comprenderete, quello che dovra formare una specie di leitmotiv
nella conferenza d’oggi.

Immedesimiamoci nella tragica disposizione interiore dell’ini
ziando dell’epoca egizia; immaginiamo come questo stato d’animo
sia sorto per il fatto che, se voleva esprimere le sue esperienze,
egli doveva dirsi: « Un tempo, quando ascendevo ai mondi spiri
tuali, sentivo Osiride compenetrare gli spazi con la Parola creatrice
e con la sua essenza esprimente le forze fondamentali di ogni essere
e divenire. Ora tutto ¢ muto e silenzioso. Il Dio, che si designava
col nome di Osiride, ha abbandonato questa regione; ¢ disceso in
quella terrestre per accedere nelle anime degli uomini ». Solo allora
egli, che prima era stato accessibile soltanto spiritualmente alle
anime umane, divenne manifesto anche nella vita fisica: solo quando
Mos¢ udi sulla Terra la voce che prima si poteva udire unicamente
nei mondi spirituali: Ehyeh asher ‘ehyeb! (Io sono colui che
sono, che era, che ¢, che sara). E in seguito, quest’Essere che per
10 sperimentare dell’iniziando si era, come Parola cosmica, gradual
mente estinto nei mondi spirituali, s’introdusse nella regione ter
restre, per poter risorgere a grado a grado nelle anime degli uomini
e, in questa resurrezione, sostenere l’ulteriore evoluzione terrestre
verso una gloria piu grande, sempre piu grande, sino alla fine della
Terra.

Cerchiamo ora di trasportarci, con molta vivacita, nell’animo
di quell’iniziando, allorché sentiva il dileguare della Parola crea
trice dalle regioni spirituali a tutta prima raggiunte, ¢ la vedeva
immergersi nella regione terrestre e scomparire temporaneamente
allo sguardo spirituale. Seguiamo I’evoluzione terrestre durante la
quale questa Parola cosmica, dinanzi agli sguardi spirituali, prosegue
11 suo corso come un fiume che, dopo esser fluito alla superficie,
scompare per un certo tempo, per ricomparire piu tardi in un altro

52



luogo: cosi cio che le anime degli iniziandi, nei Misteri egizi poste
riori, avevano tragicamente veduto sommergersi ¢ scomparire, ricom
parve poi. Ricomparve, e poterono scorgerlo, in epoche piu tarde,
coloro cui fu concesso partecipare ai Misteri: costoro dovettero
conformare in immagine cio che risorgeva nella loro contemplazione,
ma che risorgeva cosi da appartenere ormai all’evoluzione della
Terra.

Come riapparve ci0 che nell’antico Egitto era scomparso?
Riapparve cosi da diventare visibile nella sacra coppa indicata col
nome di « Santo Graal », custodita dai « Cavalieri del Santo Graal ».
Nel sorgere del Santo Graal puo essere ritrovato cio che nell’antico
Egitto era scomparso. In questo comparire del Santo Graal sta
davanti a noi tutti il rinnovamento cristiano dei Misteri antichi. In
sostanza, nel nome « Santo Graal », e in tutto cid che vi si ricon
nette, ¢ racchiuso il risorgere degli antichi Misteri orientali.

Tutto cio che, nel corso dell’evoluzione umana, si presenta in
una determinata epoca per dare al progresso nuovo impulso, deve,
sotto certi riguardi, contenere in sé una specie di ripetizione di
quanto ¢ stato prima. In ogni epoca successiva devono ricomparire,
in altra forma, le precedenti esperienze dell’'umanita. Noi sappiamo
che alla terza epoca di cultura postatlantica dell’evoluzione umana
ha partecipato principalmente 1’anima senziente dellnomo; che alla
quarta epoca di cultura postatlantica, la greco-latina, ha preso parte
principalmente 1’anima razionale o affettiva; e che nell’epoca se
guente, quella in cui noi stessi viviamo, deve svilupparsi 1’anima
cosciente. L’iniziando deve sapere tutto cio perché ogni Iniziazione
procede da quella zona dell’anima che ha maggiore importanza in
quella data epoca. Cosi 1’Iniziazione egizia era connessa con |’anima
senziente, 1’Iniziazione greco-latina con l’anima razionale o affet
tiva, e 1’Iniziazione della quinta epoca di cultura postatlantica deve
connettersi con 1’anima cosciente. Ma cio che in passato, muovendo
dalle forze dell’anima senziente, 1’Iniziato ebbe modo di sperimen
tare, deve ripetersi all’alba di questa quinta epoca, insieme a quanto
fu sperimentato durante la quarta. Come fatto nuovo, inoltre,
entrano in gioco le forze sostenitrici dell’anima cosciente che ora
si trovano a disposizione dell’iniziando. Cio che si svolse durante
le due epoche precedenti deve ora ripetersi, come due momenti ai
quali dovra poi aggiungersi il nuovo impulso, particolarmente im
portante per l’anima cosciente. Percio la quinta epoca di cultura
postatlantica, specialmente dove manifesta 1’alba della nuova Inizia-

03



zione, deve mostrare istituzioni che possano nuovamente presentare
all’'uomo, alla sua anima, i segreti fluiti nell’evoluzione umana attra
verso l’anima egizio-caldaica, e quelli che si riversarono nella quarta
epoca di cultura postatlantica, la greco-latina, in cui ebbe luogo il
Mistero del Golgota. A tutto cio deve poi aggiungersi il nuovo
elemento.

Come nei tempi piu antichi, cosi anche in questi piu recenti,
cio che si svolge nelle profondita dei Misteri, si manifesta esterior
mente tramite le leggende piu diverse che rivelano, pit o meno
apertamente, i segreti che 1’anima umana deve conoscere. Era neces
sario che i segreti dell’epoca egizio-caldaica si presentassero dinanzi
alle anime della quinta epoca in una specie di ripetizione. I segreti
che si riferivano al Cosmo, al fluire quaggiu delle Forze dello Zo
diaco, dei Pianeti, ma specialmente quelli che si riferivano all’azione
congiunta del Sole e della Luna e ai movimenti di questa coopera
zione (parlo dei moti apparenti, perché caratterizzano i processi a
sufficienza) attraverso i segni dello Zodiaco. Doveva tuttavia esservi
una differenza tra il modo in cui tali segreti apparirono nella quinta
epoca e quello in cui s’erano presentati nella terza. Ogni cosa
doveva ora operare dentro ’anima cosciente, in ci0 che costituisce
la personalita dell'nomo. E questo avvenne in forma del tutto spe
ciale: quelle stesse forze ispiratrici che, nel corso del terzo periodo
di cultura, venivano contemplate dalle anime umane che accedevano
alla zona spirituale del Cosmo, affluendo dallo spazio cosmico sulla
Terra, ispirarono taluni uomini della quinta epoca; sicché, all’alba
della quinta epoca di cultura, vi furono uomini i quali, non proprio
grazie alla loro disciplina occulta, ma grazie a certi misteriosi influssi
diventarono gli strumenti, i portatori di forze cosmiche emanate
dal Sole e dalla Luna, durante il loro percorso attraverso i segni
dello Zodiaco. 1 segreti che allora poterono essere cosi conquistati
per l’anima umana da questi uomini, erano la ripetizione di cio
che una volta era stato sperimentato attraverso l’anima senziente.
Gli esseri che espressero questi cambiamenti di forze cosmiche
attraverso lo Zodiaco sono quelli che furono designati come « Cava
lieri della Tavola Rotonda di Re Artu ». Dodici erano i cavalieri
principali, ognuno circondato da una schiera di altri che rappre
sentavano quasi l’esercito delle stelle; in questi fluivano le ispira
zioni sparse nello spazio cosmico, mentre nei Dodici fluivano le
ispirazioni provenienti dalle dodici direzioni dello Zodiaco. E le
ispirazioni, che provenivano dalle forze spirituali del Sole e della

o4



Luna, erano rappresentate da Re Artu e dalla sua Donna, Ginevra.
Cosi, nella « Tavola Rotonda di Re Artu » si aveva il Cosmo in
sembianze umane; e dalla « Tavola Rotonda di Re Artu » scaturi
cid0 che si puo~chiamare l’alta scuola pedagogica per l’anima sen

ziente d’Occidente. Ci viene narrato — e qui la leggenda, in imma
gini di fatti esteriori, da notizia di segreti interiori che si svolsero
nell’anima umana all’alba di quell’epoca — come i Cavalieri di

Re Artu percorressero la Terra, uccidendo giganti ¢ mostri. Cio che
qui ¢ rappresentato in immagini esteriori allude agli sforzi compiuti
in favore delle anime umane che dovevano progredire nella purifica
zione di quelle forze del corpo astrale che il veggente percepiva
appunto sotto forma di giganti, di mostri e simili. Tutto cid che
I’anima senziente doveva sperimentare cosi attraverso i nuovi Mi
steri ¢ legato a ci0 che rappresenta la Tavola Rotonda di Re Artu.

Ugualmente tutto cio che, nel periodo successivo, 1’anima razio
nale o affettiva dovette sperimentare in Occidente trovo rappresenta
zione leggendaria nella stessa leggenda del Santo Graal. Cio che
dunque doveva ripetersi, dell’'epoca in cui aveva avuto luogo il
Mistero del Golgota, si concentra ancora una volta in quanto emana
dai Misteri del Santo Graal. E da li, per chi volesse comprendere
questo tempo, si riversarono, su tutti coloro che acquistarono una
comprensione del Santo Graal, le influenze che potevano agire nel
I’anima razionale o anima affettiva. E ancora adesso tali influenze
devono agire sull’anima umana, se essa ¢ destinata ad essere iniziata,
se deve comprendere qual’e veramente l’essenza spirituale dell’epoca
nostra. Il Santo Graal ¢ circondato da molti, molti segreti; e natu
ralmente, oggi, possiamo appena darne qualche cenno. Esso potra
servire come punto di partenza per uno studio piu preciso, su questi
Misteri, che un giorno forse potremo intraprendere. Nel Santo
Graal, purché lo si comprenda nella sua natura, ¢ contenuto tutto
cio che caratterizza i segreti deH’anima umana nei tempi moderni.

Immaginiamo il nuovo Iniziato nel momento in cui, dopo aver
liberato il suo lo e il suo corpo astrale dai corpi fisico ed eterico,
li contemplava dall’esterno, e rendiamoci conto di che cosa egli
vedesse in essi e intorno ad essi. Vedeva qualcosa che, in certo
senso, se non s’impara a capire a fondo, poteva dar ragione di forte
inquietudine. Ed ¢ ancora oggi cosi. Il corpo fisico e quello eterico
sono pervasi in ogni direzione da correnti, da « fasci di fili », qual
cosa di comparabile ai fasci nervosi del corpo fisico, ma piu sottile,
qualcosa che percorre il corpo e di cui la visione occulta deve dire:

05



[

«Ma questo ¢ morto! Cosi morto che 1'uomo ha veramente nel
suo corpo fisico una specie di sostanza morta ». Ma questo qualcosa
di morto, condannato alla morte durante tutta la vita terrena, era
ancora vivente durante l’epoca orientale dell’evoluzione umana. Si
fa realmente 1’esperienza che oggi nei corpi umani ¢ contenuto qual
cosa di morto. E poi si cerca di capire che cosa sia in realta questo
elemento morto inserito nel corpo umano, e che una volta viveva
(« morto » va inteso in senso relativo; ¢ bensi vivificato dall’am
biente circostante, ma ¢ formato da correnti e tendenze nel corpo
umano che di fronte al vivente hanno sempre la disposizione alla
morte). Indagando da dove cio derivi, si trova quanto segue.

Una volta, in tempi lontani, le anime avevano posseduto una
certa chiaroveggenza, che conservavano ancora negli ultimi periodi
della cultura egizio-caldaica, a tal segno che 1’'uomo, alzando lo
sguardo al cielo stellato, non vedeva soltanto le stelle fisiche ma
anche le Entita spirituali ad esse congiunte. Cio dava all’anima
umana, quando, negli stadi intermedi, tra veglia e sonno, guardava
fuori nell'Universo e scorgeva Esseri spirituali, tutt’altra impressione
da quella che riceve oggi sperimentando [’attuale sapere scientifico
o vivendo nella coscienza quotidiana. Ma tutte le anime che sono
oggi incarnate lo erano anche nell’epoca egizio-caldaica. Tutti quelli
che sono oggi qui raccolti hanno una volta alzato lo sguardo allo
spazio stellare, hanno partecipato alla vita spirituale dell'Universo
ricevendone delle impressioni. Queste impressioni si sono depositate
nelle loro anime, ne sono divenute parte integrante. Tutte le anime
attualmente presenti hanno una volta contemplato 1’'Universo e ne
hanno ricevuto impressioni spirituali cosi come oggi ricevono le
impressioni dei colori e dei suoni.

Tutto cio ¢ presente nell’intimo delle anime e queste hanno
edificato 1 loro corpi in relazione a quella vita spirituale, ma
I’hanno dimenticato! Allo stato attuale tutto cid non ¢ piu presente
nella coscienza: il corpo non pud piu beneficiare di questo dono di
forze edificatrici che una volta le anime ricevevano, ¢ la parte
corrispondente del corpo fisico e del corpo eterico ¢ stata abbando
nata dalla vita. E se nulla di nuovo dovesse intervenire, se gli
uomini seguitassero a vivere muniti del solo sapere scientifico, inte
ressato unicamente al mondo fisico esteriore, essi decadrebbero ulte
riormente perché dimentichi di quella parte delle passate impressioni
del mondo spirituale, indispensabile alla vita e all’edificazione del
corpo fisico e del corpo eterico.

56



Contemplando oggi tutto questo, liniziando puo dire a se
stesso: « Le anime anelano a vivificare, nel corpo fisico e nel corpo
eterico, qualcosa che invece devono lasciar morto, perché cid che
un tempo accolsero in sé non arriva piu alla coscienza ». Tale
I'impressione inquietante sperimentata oggi dal neofita.

Esiste dunque nell'uvomo qualcosa che viene sottratto al dominio
dell’anima. Vi prego di prendere molto seriamente queste parole,
perché la natura dell'uvomo moderno ¢ caratterizzata dal fatto che
quanto in lei ¢ ormai sottratto al dominio dell’anima, ¢ come morto
nel seno di quel centro vivente che ¢ 1’organismo umano. Le forze
luciferiche ed arimaniche, agendo su questo elemento morto, eser
citano sull'uvomo un’influenza del tutto particolare per natura ed
ampiezza. Se, per un verso, l'uomo diviene sempre piu libero, dal
I’altro proprio nell’elemento che si sottrae al controllo dell’anima
s’insinuano le forze luciferiche ed arimaniche. Questa ¢ la ragione
per cui, oggi, tante nature si sentono come abitate da due anime,
come se l'una volesse veramente separarsi dall’altra.

Molti enigmi dell’anima moderna e delle sue esperienze inte
riori hanno origine in cio che ¢ stato detto. E cido che si chiama
Santo Graal non ¢ stato ¢ non ¢ altro, se non cid che vuol coltivare
la parte vivente dell’anima, in modo ch’essa diventi di nuovo signora
della parte morta. E Montsalvatsche, il luogo che custodisce il Santo
Graal, ¢ la Scuola dove si impara quanto, per disposizione naturale
dell’anima antica, non era necessario apprendere nei Misteri orien
tali ed egizi: come nutrire quella zona dell’anima rimasta viva
perché possa rendersi dominatrice di quel morto elemento del corpo
fisico e di quanto, nell’anima, ¢ divenuto incosciente. 11 Medioevo
vedeva nei Misteri del Graal quanto si riferiva alla ripetizione
dell’epoca greco-latina, alla ripetizione di ci0 che era stato vissuto
dall’anima razionale-affettiva: proprio in questa, infatti, ha profon
damente radice ci0 che ¢ stato dimenticato ed ¢ morto. I Misteri
del Santo Graal riguardavano la nuova saggezza di cui doveva
impregnarsi l’anima razionale.

Quando 1’Iniziato medievale voleva rappresentare in un’imma
gine quel che egli doveva apprendere per compenetrare con la
nuova saggezza la parte della sua anima rimasta vivente, egli indi
cava il Castello del Santo Graal e cio che come nuova saggezza —
il Graal — da esso scaturiva. E quando voleva parlare di cio che ¢
avverso a questa nuova saggezza, egli indicava un’altra contrada,
in cui avevano dimora tutte le Entita e le Forze che si erano

o7



prefisse il compito di attaccarsi alla parte morta del corpo e alla
parte dell’anima divenuta incosciente. Questo luogo in cui a ragione
(dal punto di vista occulto) si erano trasportati tutti i discendenti
delle Entita ostili del passato, che avevano conservato le forze peg
giori della magia orientale (non le forze migliori che pure sussi
stevano), questo luogo che, nel senso indicato, era il piu nefasto e
avverso al Graal, era Chastelmarveille-. luogo di raduno di tutto cio
che tiene l'uomo attaccato a quella zona del corpo e dell’anima che
subi il destino karmico del quale si ¢ parlato.

Quel che oggi si ¢ piu spiritualizzato, trasformato in una sag

gezza che puo essere diffusa dappertutto — questa ¢ appunto la
caratteristica della sesta epoca postatlantica verso la quale stiamo
procedendo — era una volta, durante il Medioevo, ancora legato

a determinati luoghi (come ho detto anche nel mio libro La direzione
spirituale dell uomo e dell umanita). Mentre dunque, per quel che
concerne il passato, non ¢ improprio parlare di luoghi particolari
nei quali, si racconta, bisognava recarsi per accedere a determinati
insegnamenti, oggi linsegnamento della saggezza ha un carattere
| meno..localizzato perche” viviamo nell’epoca "della transizione dalla
lvita nello spazio e nel tempo a forme piu spirituali del tempo.

Mentre si colloca nelle regioni occidentali d’Europa il Castello
del Graal, il castello dell’avversario va posto altrove; e come, recan
dosi nel Castello del Graal & possibile accogliere dalle forze spiri
tuali ivi rimaste una grande influenza, potente in senso benefico,
cosi nell’altro castello, per opera di altre forze conservatesi fino
ai nostri giorni, si pud ricevere una forte influenza negativa, effetto
postumo akashico di quegli avversari del Graal dei quali si ¢ detto.
Si puo parlare di forze nefaste di quel luogo, ancora visibili nei
loro postumi effetti. In quel luogo, infatti, venivano praticate sul
piano fisico, delle arti malvage dalle quali sono partiti gli attacchi
contro la parte dell’anima umana divenuta incosciente e la parte
morta dell’organismo umano.

Tutto cio si raccoglie intorno ad un personaggio la cui figura
leggendaria appare come velata nel Medioevo, ma che ben conosce
chi sa dei Misteri: un personaggio che visse realmente, nel cuore
del Medioevo, Klingsor) duca della Terra di Lavoro, contrada che
bisogna situare nell’attuale Calabria meridionale. Da li le scorrerie
del nemico del Graal si estesero specialmente verso la Sicilia. E
come, mettendo piede sul suolo siciliano, se si ¢ dotati di perce
zione occulta, ¢ possibile sentire operare su di s¢ — cosa che ¢

o8



stata di sovente ricordata — le tracce lasciate nella Cronaca del-
1’Akasha dal grande Empedocle, cosi sono ugualmente percepibili,
nell’atmosfera della Sicilia, le tracce nefaste lasciate da Klingsor
che un tempo, dal suo ducato della Terra di Lavoro, concluse, al
di la dello stretto, un’alleanza con i nemici del Graal abitanti quella
roccaforte che, nell’occultismo e nella leggenda, si chiama Kalot
bobot.
fJ Kalot bobot, in. Sicilia, nel cuore del Medioevo era la dimora
; della dea Iblis, figlia di Eblis. Ora, tra tutte le nefaste congiun-
! zioni avvenute in seno alle evoluzioni terrestri tra Entita aventi
i nell’anima forze occulte, ¢ nota agli occultisti come la peggiore,
/ quella di Klingsor con Iblis, figlia di Eblis. /blis, fin nel nome, ¢
imparentata con Eblis, e cosi viene indicata nella tradizione islamica
/la figura da noi chiamata Lucifero. Iblis ¢ dunque una specie di
/ variante femminile di Eblis, il Lucifero musulmano, ed ¢ con questa
I che si alled, per scagliarsi contro il Graal, colui che chiamano il
mago cattivo: Klingsor.

Queste cose non si possono esprimere con idee astratte, ma
devono essere espresse in immagini che, per altro, corrispondono
alla realta. L’ostilita al Graal era interamente concentrata in questa
fortezza di Iblis — Kalot bobot —, dove pure ebbe rifugio la sin
golarissima regina Sibilla con il figlio Guglielmo, nel 1194, sotto
il regno di Enrico VI. Tutto quanto fu intrapreso dalla potenza
avversa al Graal, causa pure della ferita di Amfortas, ha la sua
prima origine nell’alleanza di Klingsor con iblis, nella fortezza di
Kalot bobot-, tutte le miserie e le calamita che si riversarono sul
Graal dalla ferita di Amfortas in poi, si esprimono in quel patto.
Cio fa si che, ancor oggi, necessiti di molta forza 1’anima che si
accosta a quelle regioni da cui si diffondono tutte le influenze ostili
al progresso dell’evoluzione umana, in rapporto ai Misteri del Graal.

Abbiamo dunque da una parte il Regno del Graal, e dall’altra
il dominio del male, Chastelmarveille, dove agisce ci0 che ¢ stato
generato dal patto concluso tra Klingsor e Iblis. In tutto cio si
esprime, in drammatiche ma meravigliose sequenze, il gioco delle
forze avversarie pronte ad attaccare dall’esterno l’organo piu indi-
pendente e interiore dell’anima: 1’anima razionale o affettiva. Questa,
nella quarta epoca postatlantica, non era ancora cosi interiorizzata
come dovette divenirlo nella quinta, quando, recisi i legami con il
mondo esteriore, legami che aveva ancora in Grecia ed a Roma,
si ritird0 nella coscienza diventando piu indipendente e libera.

59



Ma in compenso, per le ragioni che abbiamo detto, ¢ piu vulnerabile
che non nell’epoca greco-latina, piu esposta agli attacchi di tutte le
potenze nemiche. La trasformazione cui ¢ stata soggetta 1’anima
razionale o affettiva ¢ raffigurata in quellimmagine, in quella
leggenda dove, cosi drammaticamente, si definisce 1’opposizione tra
Montsalvatsche e Chastelmarveille. Nei racconti che si connettono
al Santo Graal avvertiamo l’eco di tutte le sofferenze e le vittorie
dell’anima razionale, di tutti i suoi combattimenti: tutto cid che,
nell’anima umana, doveva trasformarsi nell’epoca moderna, si rivela
a colui che conosce la natura dei Misteri. Un caso concreto sara
sufficiente per mostrarlo.

Spesso si sente dire da persone che ancora non si sono formate
concetti adeguati intorno a questi contenuti: « Come puo, ad esem
pio, un uomo come Goethe coltivare nella sua anima, da un lato,
certi Misteri, e dall’altro passioni che lo turbano a volte cosi poten
temente? » (ci0 appare difatti a chi legge in modo superficiale la
biografia di Goethe). Effettivamente in Goethe, cosi considerato,
noi abbiamo ci0 che si puo chiamare in senso volgare « una doppia
natura ». Ad uno sguardo superficiale le due nature sembrano a
fatica potersi armonizzare: da un lato la grande anima nobile, a
cui fu dato creare talune parti del secondo Faust ed esprimere tanti
profondi Misteri dell’essere umano nella Fiaba del Serpente verde
e della bella Lilia (dimentichiamoci ora di tutto cio che si ¢ appreso
dalla sua biografia, e consacriamoci totalmente a quest’anima capace
di si grandi cose), e dall’altro la seconda natura, sotto certi aspetti,
«umana troppo umana », che tormenta Goethe in pit modi, destando
in lui tanti rimorsi.

Orbene, nei tempi antichi le due nature non erano nell'uomo
cosi nettamente separate, cosi scisse. Non era possibile che un uomo,
la cui biografia si potesse descrivere come quella di Goethe, toc
casse le alte vette di certe parti del secondo Faust o della Fiaba
del Serpente verde e della bella Lilia, ¢ al tempo stesso si scindesse
a quel modo nella sua anima. Nei tempi passati questo sarebbe stato
impossibile. Si rese possibile solo nei tempi moderni, a causa di
quell’elemento divenuto incosciente nell’anima, e di quella parte
morta dell’organismo. La parte rimasta viva puo purificarsi ed ele
varsi tanto da accogliere cio che conduce alla Fiaba del Serpente
verde e della bella Lilia, mentre il resto rimane esposto agli attacchi
del mondo esteriore: vi si possono annidare le forze che abbiamo
caratterizzato, tanto che pud accadere che quella parte dell’essere

60



sia ben poco in armonia con 1’lo superiore. Bisogna comprendere
che un tempo I’anima vivente in Goethe appartenne anch’essa al
numero degli Iniziati egizi, poi rivisse in Grecia, come scultore e
discepolo dei filosofi. Tra questa incarnazione greca e lultima piu
nota, per quel che ho potuto scoprire, si situa un’altra incarnazione,
Nell’evocare interiormente tutto questo, noi possiamo vedere come
un’anima, capace nelle sue passate incarnazioni di dominare I’essere
intero, debba discendere da quelle altezze, debba cessare di control
lare una parte di questo essere che cade allora sotto I’influenza
delle forze oppositrici.

Questo ¢ l’elemento misterioso ¢ cosi difficile da intendere in
nature simili a quella di Goethe; e questo ¢ pure ci0 che manife
stano tanti enigmi dell’anima umana nell’epoca moderna. Tutto cid
che si svolge come dualismo nella natura umana, tocca anzitutto
I’anima razionale o affettiva, e questa ¢ proprio quella che si scinde
nelle « due anime », una delle quali pu6 sommergersi nella materia,
l’altra elevarsi allo Spirito.

Cosi, I'immagine dei « Cavalieri della Tavola Rotonda di Re
Artu » rappresenta la ripetizione di tutto cio che il nuovo Iniziato
deve, in un certo senso, sperimentare nell’anima senziente; in cio
che, invece, riguarda il Santo Graal, ¢ rappresentato quel che nei
tempi moderni puo sperimentare 1’anima razionale o affettiva. Inol
tre, quanto nell’epoca moderna I'uvomo deve attraversare, per ren
dere quella parte della sua doppia natura tanto forte da poter pene
trare nei Misteri dei mondi spirituali, deve svolgersi nell’anima
cosciente. Questo ¢ il nuovo elemento che si aggiunge al passato!
E cio che deve svolgersi nell’anima cosciente ¢ rivelato da quel che
esprime la figura di Parsifal.

Tutte le leggende che si riallacciano alla Tavola Rotonda di Re
Artu rappresentano il ripetersi delle esperienze dei tempi prece
denti dell’anima senziente; tutte le leggende e le narrazioni colle
gate direttamente al Santo Graal, a prescindere da Parsifal, rappre
sentano ci0 che deve sperimentare 1’anima razionale o affettiva; e
tutto ci0 che esprime la figura di Parsifal, I'ideale della nuova
Iniziazione, rappresenta appunto le Forze di cui deve appropriarsi
I’anima cosciente.

Cosi, in questa triplice immagine leggendaria, ¢ in sostanza
espressa la cooperazione dei tre arti animici dell’'nomo dell’epoca
moderna. E come nelle piu antiche leggende si possono presentire
dei profondi segreti dell’anima umana, cosi attraverso queste leg-

61



gende di cui si ¢ parlato si possono intuire i profondi segreti dei
Misteri dell’epoca moderna. E’ realmente contrario alla verita il
voler suscitare la rappresentazione che la natura dei Misteri sia
rimasta immutata dai tempi passati e che 1’'uomo occidentale debba,
oggi, attraversare gli stessi gradi dell'Oriente antico e moderno.
Infatti quanto caratterizzo un determinato periodo antico si trascina
ancora, per alcune popolazioni, nelle epoche successive. L’Iniziazione
dei tempi moderni ha un carattere molto piu interiore, pone esigenze
ben piu severe allintimo dell’anima umana, ma in certo senso non
puod accostarsi in modo immediato alla natura umana esteriore e,
molto piu che non nell’lniziazione antica, 1’elemento esteriore deve
essere purificato, reso trasparente grazie alla forza dell’elemento
interiore che lo domina.

L’ascesi esteriore, 1’allenamento esteriore appartengono piu alla
natura dell’Iniziazione antica, mentre 1’Iniziazione moderna guarda
molto di piu all’evoluzione immediata dell’anima stessa: richiede
che I'anima sviluppi forti energie appunto nella sua interioritd. Le
circostanze esteriori sono tali che solo nel corso dei tempi i morti
sedimenti della natura umana, causa oggi di profonda inquietudine
per 1’Iniziato, potranno essere superati; per questo bisogna ricono
scere che nella nostra epoca ed ancora nell’avvenire, vi saranno
indubbiamente molte nature — simili a quella di Goethe — che
con una parte del loro essere ascenderanno molto in alto, mentre
con laltra rimarranno legate all’« umano troppo umano ». Nature
che, nelle loro incarnazioni precedenti, non avevano affatto questo
carattere singolare, al contrario manifestavano una certa armonia
tra ’interiore e l’esteriore. Queste potranno essere proiettate nelle
nuove incarnazioni dove si rivelera una profonda disarmonia tra
’essere interiore e 1’essere esteriore. Coloro che conoscono i misteri
dell’incarnazione umana non si sentiranno turbati da questa disar
monia, perché quando simili casi aumenteranno, si sviluppera anche
il discernimento degli uomini, e con ci0 verra a cessare l’antico
principio autoritario. Per questo bisogna far sempre maggior appello
al discernimento, per esaminare quanto proviene dai Misteri. Sa
rebbe certo piu comodo guardare soltanto agli aspetti esteriori di
coloro che sono chiamati ad insegnare, perché in tal caso si farebbe
a meno di esaminare se i fatti che essi hanno da esporre e compiere
spiritualmente, siano connessi con il sano giudizio umano e con
una logica libera da presupposti. Certo, non ¢ qui minimamente
questione di parlare in favore della doppia natura umana, al con-

62



trario bisogna esigere severamente che I’anima recuperi il suo
dominio sull’essere esteriore. Tuttavia occorre tener conto che la
situazione caratterizzata corrisponde alla fase moderna dell’evolu
zione, ¢ in fondo, le influenze di Klingsor e di Iblis sono sempre
presenti, benché sotto diversa forma. In particolare, si avvicina
un’epoca nella quale queste influenze, questi attacchi di Klingsor
e di IbKs, incalzando sempre piu gli uomini, conquisteranno la
vita intellettuale, quella vita intellettuale connessa alla cultura mo
derna e alla divulgazione scientifica.

Gli insegnamenti che gia da molto tempo si riversano sul
I'uvomo, quel che si crede bene insegnare ai bambini e di coltivare
in essi, € che diviene il terreno della moderna cultura, non va
apprezzato in funzione dell’intelligenza astratta che si preoccupa
solo di comprendere e riscontrare 1’esattezza dei propri presupposti:
la cultura va, invece, valutata in funzione dell’azione da essa eserci
tata sull’anima, delle impressioni e del beneficio che 1’anima ne
riceve. Se si diventa sempre piu intelligenti — secondo quanto
la moda intende oggi con «intelligenza » — si sviluppano nel
I’anima delle forze che, gia in questa incarnazione, si rivelano idonee
per l’affermazione di concezioni di vita improntate al materialismo
o al monismo, ¢ di conseguenza si inaridiscono quelle forze vive che
pur devono agire nell’organismo umano. L’anima che accoglie in
s¢ soltanto questo fondamento peculiare della cultura moderna, en
trando nella incarnazione seguente, manchera delle forze necessarie
per plasmarsi un organismo adeguato.”“Quanto piu intellettuali,
quanto piu « intelligenti » si sara stati in una incarnazione prece
dente, rispetto all’epoca a cui andiamo incontro, tanto piu « stu
pidi » si sara nell’incarnazione seguente. Perché quelle categorie e
quei concetti, che non si riferiscono che all’esistenza materiale ¢ alle
idee che ne esprimono la coerenza, costituiscono nell’anima una
configurazione — anche se acuta dal punto di vista intellettuale —
nella quale si degradano le forze capaci di agire sul cervello, di
servirsi del cervello. E non potersi servire del cervello significa
appunto, per la vita fisica, essere « idioti ». — -

Se fosse vero cio che i materialisti affermano, ovvero che ¢
il cervello che pensa, si potrebbe certamente dar loro un po’ di
consolazione... Ma questa affermazione appunto non ¢ vera, non
piu di quella secondo la quale il « centro del linguaggio » si sarebbe
formato da sé. Esso in realta si ¢ formato per il fatto che gli
uomini hanno imparato a parlare: il centro del linguaggio ¢ il risul-

63



tato del linguaggio. Cosi ogni attivita cerebrale ¢ — nella storia —
il risultato del pensare, e non il contrario: ¢ il pensiero che modella
il cervello!

Le anime che formano solo pensieri del tipo oggi corrente —
pensieri non compenetrati di saggezza spirituale — che si dedicano
ad un’attivitda pensante ancorata alla sola realta materiale, non po
tranno piu servirsi adeguatamente, nelle incarnazioni successive, del
cervello, perché le forze saranno indebolite per poterlo adoperare.
Un’anima che oggi si occupa, diciamo, unicamente di sommare le
colonne del Dare e dellAvere, o in genere di sole questioni com
merciali o industriali, oppure che accoglie in sé solo concetti di
scienza materialistica, si riempie di forme di pensiero che, a poco
a poco, nelle incarnazioni successive, oscureranno la coscienza, per
ché il cervello, come massa inerte (cosa che succede oggi nel ram
mollimento cerebrale) non potra piu essere padroneggiato dalle forze
del pensiero. Colui che penetra con lo sguardo in queste forze piu
profonde dell’evoluzione umana, sa che tutto cid che pud vivere
nell’anima deve essere compenetrato dalla comprensione spirituale
del mondo.

Cosi, nell’epoca moderna, la natura umana pud essere ancora
una « doppia natura ». Nelle forze che riguardano in special modo
I’anima cosciente, 1'uvomo deve accogliere saggezza, conoscenza spi
rituale. Deve superare i due ostacoli attraversati da Parsifal: deve
vincere « l'ottusita e il dubbio » nella sua anima, perché, se dovesse
portare con sé ottusita e dubbio nellincarnazione successiva, non
potrebbe orientarsi nel modo giusto. E’ necessario che 1'uomo sappia
che cosa sono i mondi spirituali. Solo quando 1’anima umana si sara
compenetrata di quella vita che Wolfram von Eschenbach chiama
Saelde — la gioia della conoscenza spirituale nell’anima cosciente —
solo allora potra passare in modo davvero fecondo dalla quinta
epoca alla sesta.

Cio fa parte dei frutti generati dai nuovi Misteri, risultati
importantissimi dei Misteri del presente tempo che sono un effetto
postumo del Mistero del Graal. Tuttavia, a differenza degli antichi
Misteri, i Nuovi possono essere compresi da tutti; infatti questo
intenso compenetrarsi delPanima cosciente di" saggezza spirituale,
di una conoscenza spirituale attinta con 1’aiuto di concetti e non
fondata su di una autorita, permettera di superare a poco a poco,
quel che ¢ incosciente ¢ morto nell’anima e nell’organismo.

64



Se si tien conto di tutto quello che la cultura e il sapere pos
sono oggi donare alPuomo, perfino contenuti come quelli esposti,
una volta accolti, possono venir compresi, interamente penetrati me
diante concetti, ma potranno essere indagati solo da chi conoscera
per diretta chiaroveggenza i Misteri moderni. Questi contenuti de
vono essere perfettamente compresi! E non ha importanza se nel
l'uvomo moderno che aspiri a salire nei mondi spirituali, 1’« umano
troppo umano », nella sua figura esteriore, conviva insieme a cio
che supera l'umano: se, come in Parsifal, la « giubba del folle »
faccia ancora capolino dietro l’armatura dello spirito. Quel che im
porta ¢ che nell’anima vi sia la spinta verso la conoscenza, verso
la comprensione spirituale: quella sete inestinguibile che ¢ in Par
sifal e che lo porta, dopo tanto errare, al Castello del Santo Graal.
Nel racconto di Parsifal, se giustamente compreso, si possono tro
vare tutte le esperienze destinate a formare l’anima cosciente, tutto
quel che ¢ necessario perché questa agisca in modo che l'uomo
possa rendersi signore delle forze che si contraddicono e si combat
tono nell’anima razionale o affettiva. Quanto piu oggi 1'uvomo di
scende in se stesso e coltiva sinceramente 1’autoconoscenza, tanto
meglio scoprira la lotta che si combatte nell’ambito dell’anima razio
nale o affettiva. L’autoconoscenza, in questa prospettiva, ¢ oggi,
qualche cosa di molto piu" difficile di quanto generalmente si possa
supporrei ¢ sara sempre, sostanzialmente, piu difficile. Qualcuno,
per esempio, che cerchi di giungere alla conoscenza di sé, benché
capace di dominarsi esteriormente — di essere un « carattere » —
non potra non notare come spesso, venuto il momento, nelle piu
intime profondita di se stesso, le passioni e le forze meglio dissimu
late insorgano dilaniando proprio 1’anima razionale affettiva.

Come si trovera ['uomo che oggi, anche per altri aspetti, prenda
sul serio il sapere e la conoscenza?! Forse le difficolta della vita
interiore non si paleseranno mai a quegli uomini che identificano
il vero sapere, la vera conoscenza, nel lavoro scientifico esteriore
o nel mero ripetere gli argomenti degli scienziati. Ma un’anima che
senta in tutta la sua dignita e serieta il bisogno della conoscenza,
si trovera in altre condizioni quando guardera seriamente nel proprio
intimo: essa cerchera nelle diverse direzioni della scienza, e anche
nella vita cerchera di veder chiaro in cio che le si presenta. Dopo
aver cercato per un certo tempo, credera di sapere questo o quello;
ma continuera a cercare, € piu insistera nella sua ricerca con i mezzi
dell’epoca, tanto piu si sentira dilaniata dal dubbio. Quest’anima

65



che, dopo aver accolto in sé la cultura del tempo, confessera a se
stessa di non poter sapere nulla, quest’anima & sovente proprio
quella che esercita 1’autoconoscenza nel modo piu serio e piu degno.
A guardar bene, non puo esistere un’anima moderna veramente
profonda che non passi attraverso il tormento del dubbio: I’anima
moderna deve conoscere il tormento del dubbio! Allora soltanto
potra con temprate energie approdare a quella saggezza spirituale
che appartiene all’anima cosciente, ¢ che partendo dall’anima co
sciente deve poi riversarsi nell’anima razionale o affettiva, per ren
dersene signora. Per questo dobbiamo cercare di compenetrare con
il nostro pensiero ci0 che alla nostra anima cosciente ¢ offerto
dalla saggezza spirituale. Cosi educheremo nel nostro intimo un Io
che sia maestro e signore nella sua dimora. Solo allora, avendo
imparato a conoscere i Misteri, ci troveremo al cospetto di noi stessi.

Questo ¢ quel che deve provare colui che si accosta ai Misteri,
ed ¢ cosi che deve porsi di fronte a se stesso, per cercare, con
tutte le sue forze, di camminare sulle tracce di Parsifal, pur sapendo
d’essere anche un altro: di essere cio€, a causa delle condizioni del
presente tempo, perché uomo di questo tempo, il ferito Amfortas.
L’uomo dei tempi moderni porta in sé questa duplice natura: Par
sifal che aspira e tende con ogni sforzo a salire, e il ferito Amfortas;
I’'uvomo, conoscendo se stesso, ¢ cosi che deve percepirsi. Da cio
scaturiscono le forze che, appunto partendo da quella dualita, de
vono ritrovare la loro unita e far compiere all'uomo un passo ulte
riore nell’evoluzione del mondo. Nella nostra anima razionale o
affettiva, nelle profondita del nostro essere devono incontrarsi Am
fortas, 1'uvomo moderno, in certo senso vulnerato nel corpo e nel
I’anima, e Parsifal, colui che educa e coltiva 1’anima cosciente. E
non ¢ affatto improprio, ma assolutamente reale, dire che 1uomo,
per conquistarsi la liberta, deve passare per la condizione di Am
fortas: deve imparare a riconoscere in sé 1’Amfortas piagato per
riconoscere poi in s¢ anche Parsifal. Nell’epoca egizia era giusto
elevarsi ai mondi spirituali per conoscere Iside, nella nostra epoca
¢ giusto procedere dalla spiritualita di questo mondo per ascen
dere, attraverso questa, ai mondi spirituali superiori. Il voler negare
’esistenza della natura di Amfortas significa non essere veramente
pronti per la nostra epoca: 1'nomo moderno vuol negare 1’esistenza
di Amfortas, che pur reca in sé, perché ama avvolgersi nella maya.
Com’¢ gradevole dire: « L’umanita progredisce sempre! ». Senza

66



dubbio, ma questo « progresso » avviene attraverso vie molto tor
tuose. E perché nell’essere umano si sviluppino le forze-Parsifal ¢
necessario riconoscere la natura-Amfortas.

In queste conferenze ho cercato, per quanto possibile, di gui
dare i vostri piu profondi sentimenti all’essere dei nuovi Misteri,
servendomi di immagini attinte alle leggende per descrivere i recon
diti processi dell’anima. Forse un giorno potremo parlare ancora
piu chiaramente di quel che i nuovi Misteri svelano intorno all’at
tuale natura umana, alla duplice natura che 1’'uomo porta in sé:
Amfortas e Parsifal.

67






INDICE

Prefazione ..ot Pag.

I - L’essere dei Misteri nel suo rapporto con la vita
spirituale dell’'umanita. Il rafforzamento delle fa
colta interiori della vitaanimica.

IT - Sperimentare Forze ed Esseri spirituali. Il Sole di
M ezZZanotte .o »

III - L’Iniziazione di Zarathustra e di Ermete. Suono
cosmico e Parola cosmica. I Figli della Vedova

IV - La riapparizione dei Misteri orientali nel Santo
Graal. Il superamento dell’ottusita e del dubbio
grazie ai NUOVI MiSteTl....ccvcreevierienrerieniesre s »

5

» 9
23

» 37
51






Finito di stampare nel mese di
aprile dell'anno 1999, presso
le Arti Grafiche Scalia s.r.l. - Roma



