
Rudolf Steiner

C/3

BiMklecCivica 
Caltsco Adda

ì é ì

PARSIFAL E AMFORTAS
I MISTERI DELL’ORIENTE E DEL CRISTIANESIMO

Tilopa



...Oggi l’ora storica è tale che il Mistero deve ormai parlare a 
tutti. Non più l’umanità potrà districarsi dal labirinto, se non le venga 
porta la possibilità di questa conoscenza. Nell’opera di Rudolf Steiner 
...sono date le delucidazioni, corrispondenti allo stato di coscienza 
dell’umanità attuale, sulle concatenazioni di quelTimmensa storia spiri 
tuale che abbraccia il mondo intero, e che si è sempre svolta dietro i 
fatti esteriormente apparenti...

Non esiste altra via per riconquistare la nostra dignità umana, 
per trovare in noi l’individualità che, secondo la volontà delle potenze 
avverse al progresso, dovrebbe esserci tolta affinché la bestia prenda il 
sopravvento in noi, o il demone della macchina strangoli l’uomo. Non 
c’è altro mezzo, fuorché la conoscenza della perpetua trasmutazione 
di forma e sostanza e coscienza, che nella storia umana viene vissuta, 
e nel Mistero compresa e coltivata.

Marie voti Sivers

CLSQ0026288

ISDN 88-86222-10-6

9 7 8 8 8 8 6  2 2 2 1 0 5

L. 15.000



Rudolf Steiner

PARSIFAL E AMFORTAS
I MISTERI DELL’ORIENTE E DEL CRISTIANESIMO

Quattro conferenze tenute a Berlino dal 3 al 7 febbraio 1913. 
Da uno stenogramma non riveduto dall’Autore.

r;
' UTf c ' C j ^  

CALU9C0 O’ADDA

’ v £ p m u h

Tilopa



Titolo originale: Die Mysterien des Morgenlandes und des Christentums 

I ed. Tilopa 1983

TUTTI I DIRITTI RISERVATI

ISBN 88-86222-10-6

©  1999 by Tilopa edizioni, Roma 
PRINTED IN ITALY



P R E F A Z I O N E

Ancor prima della fine del secolo XIX , mentre la vita mate 
rialistica d’Europa era nel suo pieno rigoglio esteriore, v’erano, sparse 
per ogni dove, anime cercanti che, soffocate dall’ottusità borghese, 
si rifugiavano nei movimenti più svariati, dai quali speravano un 
impulso spirituale, o l ’oblìo dei tormentosi problemi sul significato 
della vita. Si aggregavano a correnti idealistico-sociali, politico-rivo 
luzionarie, settarie, tolstoiane, pur di dare alla propria vita uno 
scopo che trascendesse gli angusti limiti dell’esistenza personale, e di 
sottrarsi alle assillanti domande che si affacciano alla mente dinanzi 
all’assurdità della vita concepita entro i confini della corporeità e 
conchiusa tra nascita e morte. A  tali domande la scienza non aveva 
risposte da dare; dinanzi ad esse l’intelletto capitolava, ma, nella 
sua miope arroganza, respingeva l’anima ribelle, con imperativo cate 
gorico, dentro quei confini. Con aspra ostinazione esso credeva di 
dover permanere nel cieco labirinto dove la percezione dei sensi lo 
teneva imprigionato e considerava dilettantismo il voler oltrepas 
sare quel cerchio per battere alle porte dello Spirito. Sempre più 
gravato dalla pesante zavorra di tutto quel che un pensare morto 
aveva portato agli uomini del tempo, l’Io umano se ne stava per 
plesso e agghiacciato davanti alle sbarrate porte dello Spirito.

Parole, eh’erano come fari di luce, sorgevano a volte dal cre 
puscolo di epoche passate. Nel passato si era avuta infatti una 
sapienza proveniente dai Misteri; v’erano state Scuole precluse ai 
profani, dove si entrava solo con pericolo di vita, dopo severe prove 
e voti religiosi. Dei misteriosi processi che in esse si svolgevano, mai 
era trapelata notizia nel mondo esterno, senza che ciò fosse stato 
punito con la morte. Ma da quelle Scuole sorgevano le civiltà, pro 
venivano i reggitori di Stati e i loro consiglieri, le religioni e i loro 
fondatori, le arti, le dottrine di saggezza. E così la storia si formava 
sotto l’influsso potente di ciò ch’emanava dalle sedi dei Misteri, e 
una civiltà seguiva l’altra, schiudendo sempre nuovi campi all’umana 
lotta per l’esistenza e conducendo, al tempo stesso, la singola anima, 
approfondendola nel proprio intimo, su su, di gradino in gradino,

5



per la scala del progresso, dall’inconscia vita universa alla vita indi 
viduale sempre più cosciente, affinché si rinforzasse, e poi, come 
« Io » forte in se stesso, ritornasse di nuovo alla vita universa.

Lungo questa via l’uomo è sottoposto a molte prove, attraverso 
le quali, soltanto, egli può crescere. E qui lo insidiano anche i peri 
coli, superando i quali, però, egli diventa « uno che sa ». La prima 
mèta è vincere se stessi; perdere se stessi è il grande pericolo.

Quanti si trovano ora in questo pericolo! Innumerevoli singole 
anime che sentono il loro Io dissolversi sempre più; gioventù che, 
distrutta da questa morte interiore, si trascina nella vita come un 
cadavere vivente; umanità sgomenta di trovarsi improvvisamente 
travolta da una crisi in cui l’umano minaccia di andarle perduto, e 
l’uomo è costretto a capitolare dinanzi alla macchina.

Ma in questo pericolo, che ogni dignità e sicurezza umana 
vadano perdute, torna a farsi sentire, chiara e forte, la voce del 
Mistero; diversamente da prima, perché anche il Mistero e il suo 
modo di annunziarsi si sono trasformati. Il Mistero era scomparso 
nella tenebra, era apparentemente ammutolito, dopo essersi adem 
piuto nell’evento del Golgota. Per mezzo di esso, il Mistero era 
uscito dai recessi consacrati e dall’isolamento di prima, ed era sceso 
all’aperto, nella vita degli uomini; s’era compiuto dinanzi agli occhi 
del mondo, e con ciò era giunto a un punto di svolta e all’inizio 
d’una nuova fase del suo svolgimento.

La missione del Mistero antico era finita. Il senso dell’evolu 
zione terrena, grande, magnifico, da lungo tempo preparato, risplen 
deva ormai come un fatto compiuto. Ciò che dei Misteri antichi 
sopravviveva ancora, se non si collegava con l'impulso nuovo, poteva 
mantenersi soltanto in formalità esteriori che conducevano a una 
caricatura decadente. Ma ciò ch’è decadente caricatura viene subito 
afferrato dalle potenze del male, stringe con esse un patto, si separa 
dal modello immacolato. Allora la pura essenza deve cercarsi altre 
forme d’espressione. Sorge un esoterismo nuovo, lontano dal teatro 
delle vicende esterne, non più legato a luoghi speciali, in disparte 
dai rumori mondani e chiesastici; il suo compito è di condurre l’Io 
dell’uomo alla coscienza pienamente sveglia, ad afferrare se stesso, 
a riconquistare il mondo spirituale mediante le forze del proprio 
libero volere. I  luoghi, dove si coltivava quella sapienza iniziatica 
adeguata ai tempi, erano segreti e sconosciuti al mondo esterno. Non 
più quella sapienza era centro e sfondo della civiltà esplicantesi 
all’esterno; le sue irradiazioni dirigevano il pulsare della storia del

6



mondo da recondite sedi, dalle quali, per così dire, si versava la vita 
nelle vene spirituali dell’umanità.

Oggi l’ora storica è tale che il Mistero deve ormai parlare a 
tutti. Non più l’umanità potrà districarsi dal labirinto, se non le 
venga porta la possibilità, di questa conoscenza. Nell’opera di Rudolf 
Steiner, azione di amore e di sacrificio del più forte genio del nostro 
tempo, sono date le delucidazioni, corrispondenti allo stato di co 
scienza dell'umanità attuale, sulle concatenazioni di quell’immensa 
storia spirituale che abbraccia il mondo intero, e che si è sempre 
svolta dietro i fatti esteriormente apparenti. Ed è dato pure tutto 
quel che occorre all’umanità dell’avvenire per spezzare i ceppi della 
sua ristretta vita individuale e, superando l’egoismo, giungere alla 
libertà interiore, entrare, attraverso le porte della coscienza, nel 
mondo dello Spirito al quale interiormente apparteniamo.

Non esiste altra via per riconquistare la nostra dignità umana, 
per trovare in noi l’individualità che, secondo la volontà delle 
potenze avverse al progresso, dovrebbe esserci tolta affinché la bestia 
prenda il sopravvento in noi, o il demone della macchina strangoli 
l’uomo. Non c’è altro mezzo, fuorché la conoscenza della perpetua 
trasmutazione ài forma e sostanza e coscienza, che nella storia umana 
viene vissuta, e nel Mistero compresa e coltivata.

Ma r ie  St e in e r  v o n  Siv e r s

7





Prima Conferenza

L’ESSERE DEI MISTERI NEL SUO RAPPORTO 
CON LA VITA SPIRITUALE DELL’UMANITÀ’

IL RAFFORZAMENTO DELLE FACOLTA’ 
INTERIORI DELLA VITA ANIMICA

Vorrei, in queste conferenze, darvi un’immagine dell’essere dei 
Misteri e della sua connessione con la vita spirituale dell’umanità. 
E’ perciò necessario che oggi stesso, come introduzione, ci s’in 
tenda riguardo a talune esperienze inevitabili sulla via che conduce 
ai mondi superiori. In quest’introduzione dovremo anche trattare 
di cose delle quali, sotto altri aspetti, s’è già parlato, nel corso del 
nostro lavoro antroposofico; ma, per le considerazioni che avremo 
da fare nei prossimi giorni, ci occorreranno proprio certi punti di 
vista finora posti in non sufficiente rilievo, e, in ogni caso, non 
nella concatenazione oggi necessaria.

Tutto ciò che si raccoglie nel concetto di « Misteri » è fondato, 
in ultima analisi, sulle esperienze degli Iniziati nei mondi superiori. 
Dai mondi superiori deve essere attinto il sapere, devono esser attinti 
anche gli impulsi all’azione pratica, in quanto questo sapere e questi 
impulsi interessano i Misteri. Ora, già spesso abbiamo rilevato che, 
come nei più svariati campi l’evoluzione umana assume forme diverse 
in successivi periodi della vita umana, così avviene riguardo a tutto 
quello che chiamiamo « Misteri ». Non invano con l’anima nostra 
passiamo successivamente di vita in vita, ma perché in ogni incarna 
zione possiamo far nuove esperienze ed aggiungerle a quanto con 
la nostra anima abbiamo accolto nelle vite precedenti.

Nella maggior parte dei casi, allorché, compiuto il nostro pel 
legrinaggio post mortem nel mondo spirituale, noi rientriamo, attra 
verso la nascita, nell’esistenza fisica, l’aspetto del mondo esteriore 
è totalmente mutato. Perciò anche i Misteri, il principio dell’Inizia 
zione, nel susseguirsi delle epoche, devono, per ragioni facili a

9



intendersi, trasformarsi. Nella nostra epoca, il principio dell’Inizia 
zione ha già subito un importante mutamento, perché fino a un certo 
gradino l’Iniziazione può conseguirsi ormai quasi totalmente senza 
guide personali, essendosi raggiunta la possibilità di spiegarne i prin 
cìpi pubblicamente come è stato fatto, ad esempio, nel mio libro 
L’Iniziazione. Colui che con piena serietà cerchi di sperimentare ciò 
che vi è descritto può andare molto avanti riguardo all’Iniziazione. 
Applicando alla sua anima le indicazioni date in quel libro, può avan 
zare sino al punto in cui l’esistenza dei mondi spirituali diviene per 
lui una conoscenza pari a quella che si ha del mondo fisico esteriore; 
perché a poco a poco, esercitando la propria anima nel modo che 
lì si descrive, diviene in grado di elevarsi alla comprensione dei 
mondi spirituali. E’ appunto oggi divenuto possibile descrivere quella 
via d’iniziazione percorribile senza che nella vita dell’anima si sca 
tenino, per così dire, eventi tali da portarla a rivoluzioni e cata 
strofi. Fino a tale punto si può dunque, da ora, descrivere pubblica 
mente l’ascesa nei mondi superiori. Nondimeno occorre aggiungere 
che anche oggi, volendo procedere oltre, essenzialmente più oltre, 
l’ascesa nei mondi spirituali va congiunta con la sopportazione di 
sofferenze, dolori, ed esperienze tutte speciali che possono profonda 
mente rivoluzionare e turbare la nostra vita, e a queste occorre spe 
cialmente prepararsi e rendersi maturi. Ripetiamo dunque chiara 
mente: ciò che è pubblicato, ognuno può applicarlo senza pericolo a 
se stesso e, così facendo, arrivar molto lontano. Ma, naturalmente, 
la via ai mondi superiori non è mai conchiusa, e se, oltrepassato 
un certo limite, si vuol procedere oltre, occorre una speciale matu 
rità per poterlo fare senza sconvolgimenti della vita animica (non 
parlo di sconvolgimenti patologici, ma di quelli inerenti all’intima 
vita dell’anima). Anche queste esperienze, naturalmente, passano 
davanti all’anima senza danneggiarla, se tutto il processo dell’Inizia 
zione si svolge nel giusto modo; ma è appunto necessario che esso si 
svolga nel giusto modo.

Ora dobbiamo renderci chiaro che per chi vuol fare, per così 
dire, il salto nel Mistero, tutto, nella vita dell’anima, deve a poco 
a poco divenir diverso da prima. Volendo caratterizzare approssi 
mativamente questa trasformazione, si potrebbe dire in poche parole: 
ciò che per la vita animica consueta appare fine, scopo, anzi scopo 
a se stesso, per colui che vuol penetrare nel Mistero deve diventare 
un mezzo per raggiungere fini e scopi superiori. Nella vita ordinaria 
l’uomo percepisce il mondo esterno mediante i suoi sensi; lo perce-

10



pisce in colori, forme, suoni e altre impressioni sensoriali. Nella 
vita ordinaria l’uomo vive in certo modo tutto immerso nel mondo 
di tali percezioni sensoriali. Ma proponendosi di raggiungere un dato 
grado d’iniziazione, non può più porsi di fronte al mondo esterno 
in modo da sperimentare esclusivamente il « blu » o il « rosso » o 
gli altri colori, ma deve predisporsi, pur senza perdere l’esperienza 
dei colori, a far di essa un semplice mezzo a scopi e fini superiori. 
Per esempio: nella vita ordinaria, l’uomo, in una giornata serena, alza 
gli occhi e vede l’azzurra volta del cielo, e vive così la visione 
dell’azzurro del cielo. Ma se vuol diventare un Iniziato di un certo 
grado, deve rendersi capace di guardare l’azzurro del cielo così che 
questo gli diventi del tutto trasparente. L’azzurro del cielo, che di 
solito è un « limite », deve poter diventare trasparenza, e l’uomo 
deve poter vedere ciò che veramente vuol vedere attraverso l’azzurro 
del cielo. Esso non deve più essergli di limite. Prendiamo anche una 
rosa: per la visione esteriore la rosa è limitata, alla sua superficie, 
dal color rosso. Ma nel momento dell’Iniziazione il color rosso 
cessa d’essere un limite; diventa trasparente, e quello di cui vera 
mente si va in cerca, si mostra dietro ad esso. Il colore non cessa, 
per questo, di agire secondo la sua natura. L’Iniziato vede cose 
diverse se guarda attraverso l’azzurro del cielo, se guarda attraverso 
il rosso della rosa, o ancora se guarda attraverso l’aurora, ecc. Ogni 
colore si sperimenta dunque già in modo ben determinato, ma 
nell’immediata visione diventa trasparente, viene eliminato dalla 
forza animica che l’uomo si è conquistata attraverso la disciplina 
che conduce alla trasparenza. Lo stesso accade per tutte le impres 
sioni dei sensi: mentre prima sono l’elemento in cui viviamo e fino 
al quale giungiamo col nostro sperimentare, dopo l’Iniziazione esse 
divengono semplice mezzo per sperimentare ciò che sta dietro di esse.

Non altrimenti succede, ad esempio, con tutto il mondo dei 
pensieri. Nella vita ordinaria l’uomo pensa — vi prego ora di non 
fraintendere quello che dirò: se lo confrontate giustamente con altre 
spiegazioni già date, potrete ben vedere la concordanza — e nondi 
meno si può dire che, da un determinato gradino dell’Iniziazione in 
poi, cessa per l’uomo il « pensare » nell’ordinario senso della parola. 
Ciò non vuol dire che l’uomo potrà un giorno arrivare a ritenere 
il pensare come privo d’importanza, nemmeno quale Iniziato; bensì 
che anche il pensare deve trasformarsi da scopo e mèta della vita 
animica, qual era prima, a semplice mezzo. L’Iniziato sperimenta 
dunque un mondo nuovo; e per arrivarci gli è necessario, insieme

11



a ciò cui accenneremo poi, anche trascendere il punto di appoggio 
del solito pensiero del piano fisico. Mentre vive sul piano fisico, 
l’uomo elabora giudizi intorno alle cose, si forma opinioni e vedute 
su di esse; ma, raggiunto un certo gradino dell’Iniziazione, le vedute 
e le opinioni non hanno più valore né importanza.

Qui devo fare una nota, perché, parlando di sfere della vita 
animica tanto differenti da ciò a cui siamo abituati, è assai facile 
che sorgano malintesi. Allorché questo grado d’iniziazione, che devo 
ora caratterizzare per preparare le considerazioni che seguiranno, è 
stato raggiunto, l ’uomo deve aver conquistata la possibilità di 
condurre una specie di doppia vita, dato che nella solita vita quoti 
diana non è possibile vivere altrimenti che giudicando e pensando 
sulle cose. Sul piano fisico siamo proprio costretti a pensare e giudi 
care: i fatti che ci toccano più da vicino ci mostrano che sul piano 
fisico noi dobbiamo pensare. Immaginate di viaggiare in un treno: 
se non pensaste, arrivati alla stazione dove dovreste scendere, voi 
rimarreste seduti in treno. Il mondo è fatto in modo tale che noi 
dobbiamo pensare e giudicare. Ma con questa mentalità del pensare 
e giudicare non penetriamo nei mondi superiori. Né si devono con 
fondere i due punti di vista: ad esempio, nessuno dovrebbe essere 
tanto fortemente preso dall’impulso di penetrare nei mondi superiori 
da cadere in fatali dimenticanze. Nel complesso si deve perciò asso 
lutamente riuscire a tenere distinti i due punti di vista: da un lato, 
per il piano fisico, la facoltà di giudizio, di un giudizio sano, sicuro, 
che tiene conto di tutti i doveri della vita; e, dall’altro, la chiara 
consapevolezza che appunto ciò che così energicamente si tende a 
sviluppare per il piano fisico, deve costituire invece, per i mondi 
superiori, un semplice mezzo.

Pensieri, idee, giudizi, tutto questo insieme deve essere, per chi 
vuol diventare un Iniziato, ciò che sono, ad esempio, i colori per il 
pittore: per il pittore i colori non sono scopo a se stessi, ma il 
mezzo per trasfondere nel quadro ciò che egli vuole esprimervi. 
Nella vita solita, sul piano fisico, i pensieri e le idee sono scopo a 
se stessi; per l’Iniziato diventano il mezzo per esprimere quel ch’egli 
sperimenta nei mondi superiori. A ciò si può arrivare soltanto dopo 
aver sviluppato un certo atteggiamento dell’anima di fronte ad 
opinioni, vedute, ecc. Chi ha ancora una predilezione per questa o 
quella veduta, chi ancora preferisce sia vera una cosa piuttosto che 
l’altra, non può raggiungere il grado di Iniziazione di cui parliamo. 
Lo può solo colui che dà alle proprie opinioni lo stesso poco peso

12



che a qualunque opinione altrui, ed è sempre pronto in ogni occa 
sione a metterle da parte e a guardare senza veli ciò che gli sta 
davanti. Generalmente, questo andare oltre il punto di vista delle 
« opinioni », oltre gli stessi « punti di vista », è una delle più dif 
ficili conquiste della vita interiore. E qui possono nascere varie dif 
ficoltà nella convivenza tra colui che cerca la via ai mondi superiori 
e gli altri. Chi cerca la via ai mondi superiori, o chi è già arrivato a un 
certo gradino di essa, in molte, moltissime contingenze della vita si 
conterrà, grazie al conquistato atteggiamento dell’anima, in tutt’altro 
modo da come ci si contiene di solito. Anzitutto presenterà la pecu 
liarità di saper rapidamente, diciamo, come comportarsi in questa 
o quella situazione, e la condotta da seguire. E forse allora qualcuno 
gli chiederà: « Perché dobbiamo fare così? ». Certamente, se è 
capace di porsi dal punto di vista d’altri, egli potrà sempre chiarire 
questo « perché ». Ma prima dovrà davvero passare, dal gradino sul 
quale a tutta prima si trova, e dove, per così dire, gli balza dinanzi 
il da farsi, all’altro dove egli s’impone di percorrere il corso di 
pensieri della vita ordinaria, per far vedere come ciò ch’egli ha visto 
in un lampo, possa dimostrarsi. La rapida visione della concatena 
zione di molti anelli intermedi sparsi e lontani è un fenomeno che 
accompagna il trascendere le proprie vedute, opinioni e punti di vista.

Inoltre, quel che dobbiamo conquistarci è anche connesso con 
molte altre intime qualità morali. Ne riparleremo nel corso di 
queste conferenze. Per oggi voglio solo accennare ad una di queste 
qualità, della quale abbiamo già spesso trattato, e cioè il coraggio, 
l’intrepidità. Infatti non dobbiamo dimenticare che le esperienze 
che attraversiamo quando tutta la vita dell’anima viene, per così 
dire, degradata da « fine » a « mezzo » si trasformano compieta- 
mente; sicché, a tutta prima, noi sperimentiamo in modo intera 
mente nuovo. Si entra realmente in un mondo ignoto, e l’entrare 
in questo « ignoto » è all’inizio sempre accompagnato da sensi di 
paura. E siccome tutto ciò si svolge nelPintima profondità dell’anima, 
questi sensi di paura possono portare alle più svariate esperienze 
interiori. Perciò, fa parte della preparazione per l’ascesa nei mondi 
superiori l’appropriarsi di una certa intrepidità. E questa intrepidità 
può essere ottenuta attraverso determinate meditazioni. Possiamo 
conquistarcela; ma in genere non si persevera abbastanza proprio 
nelle meditazioni necessarie allo scopo. Una meditazione efficace 
sarebbe, ad esempio, questa: una cosa non diventa diversa da ciò 
che è per il solo fatto che noi veniamo a saperla. Chi in questo

13



momento venisse a sapere di una catastrofe che dovrà accadere fra 
un’ora, senza che ci sia mezzo di evitarla, sarebbe certo atterrito. 
Eppure il fatto di saperlo non cambia nulla! E’ quindi assurdo il 
provare paura e terrore perché lo si viene a sapere; è un assurdo 
nel quale per disposizione naturale cadono tutte le anime, e che sor 
gerebbe indubbiamente, a un dato gradino dell’Iniziazione, se l’uomo 
non si preparasse di continuo a superare la paura mediante il pen 
siero: « Una cosa cambia forse per il fatto che noi veniamo a sa 
perla? ».

Colui che medita e riesce a salire a certi gradini dell’Inizia 
zione, giunge, a un certo punto, ad un dato conoscitivo molto impor 
tante, alla consapevolezza, cioè, che sotto certi riguardi la condi 
zione della nostra interiorità umana, della nostra anima uma 
na, è tutt’altro che buona. C’è qualcosa, sotto la soglia della co 
scienza, qualcosa che davvero vorremmo fosse diverso, già se 
condo il giudizio della vita ordinaria. Sotto certi riguardi c’è, sotto 
la soglia della coscienza, qualcosa di terribile, di veramente spaven 
toso. E sarebbe nell’ordine delle cose, che un uomo impreparato, 
condotto dinanzi alle profondità della propria anima, ne rimanesse 
atterrito. Occorre dunque prepararvisi meditando e rimeditando 
nuovamente il pensiero che le cose non mutano per il fatto che noi 
veniamo a conoscerle. In verità, ciò che v’è di spaventoso nei 
sostrati profondi dell’anima non viene ad esistere per il fatto che 
noi siamo condotti alla sua presenza e lo contempliamo. C’è sempre, 
anche quando l’uomo non lo vede. Ma appunto con la sempre rinno 
vata meditazione di quel pensiero, cioè che le cose non diventano 
diverse per il fatto di esser conosciute, si scaccia in gran parte la 
paura da cui dobbiamo liberarci.

Così, già dalle poche cose dette finora, vedete che, appena noi 
ci accingiamo a salire nei mondi superiori, le qualità intellettuali 
e le qualità morali dell’anima s’interpenetrano. Per coltivare le 
scienze esteriori del nostro tempo basta veramente possedere solo 
qualità intellettuali. In rapporto a ciò che qui vogliamo esporre, io 
chiamo il « coraggio » e l’« intrepidità » qualità morali, senza le 
quali certi gradini dell’Iniziazione non si possono raggiungere.

Orbene, che si parli di Misteri orientali, oppure di Misteri occi 
dentali, tutti hanno alcuni gradi in comune. E perciò per tutti i 
Misteri hanno valore certe indicazioni, come quelle che si possono 
riassumere nelle parole: ogni anima che voglia raggiungere un certo 
grado di Iniziazione, una certa tappa d’una Scuola di Misteri, deve,

14



in primo luogo, apprendere quello che si può chiamare « il venire 
a contatto con l’esperienza della morte ». La seconda cosa che ogni 
anima deve apprendere è.« il passaggio per il mondo elementare»; 
la terza è quella che nei Misteri egizi, e in altri simili, si chiamava 
« il contemplare il sole di mezzanotte » e un’altra ancora è ciò che 
si denominava « l’incontro con gli Dei superiori e inferiori ». Ognuno 
che arrivi fino a un dato gradino dell’Iniziazione deve passare per 
queste esperienze. Deve divenire in grado di apprendere per intima 
esperienza quel che si intende con queste indicazioni, e deve divenir 
capace di vivere, per così dire, in due mondi: nel mondo fisico, 
dove appunto vive l’uomo odierno, e nell’altro in cui si può vivere 
soltanto dopo aver sperimentato che cosa significa « essere venuti 
in contatto con la morte », « essere passati per il mondo elementare », 
« aver veduto il sole di mezzanotte » e aver avuto « l’incontro con 
gli Dei superiori e inferiori ».

Accostarsi alla morte! Si tratta qui appunto del fatto che vera 
mente l’uomo nel suo stato di veglia tra la nascita e la morte, in 
quanto vive coscientemente, vive in tutto ciò di cui ho detto che 
deve venir superato, che deve per l’Iniziato diventare semplicemente 
un mezzo. Cercate di rendervi conto in che cosa l’uomo viva sul 
piano fisico: vive nelle sue impressioni sensorie e nelle esperienze 
ordinarie della sua anima. In queste egli svolge la sua vita; ma 
esse devono tutte diventare un semplice mezzo, non appena l’uomo 
entra nei Misteri. Che cosa rimane allora di ciò che l’uomo sente 
come proprio sé nella vita ordinaria? Nulla. Tutto si abbassa a 
un’essenzialità di second’ordine. Di tutto ciò che nella vita solita 
egli sperimenta interiormente, ed anche esteriormente, l’uomo deve 
dunque spogliarsi. Pensate bene: la volta azzurra del cielo diviene 
trasparente, non c’è più; tutti i limiti che i colori formano alla 
superficie degli oggetti cessano di esistere, non ci sono più; i suoni 
del mondo fisico cessano d’esistere, non ci sono più; ciò che appare 
al senso del tatto cessa d’esistere, non c’è più. Ma vi prego di tener 
conto che ciò diventa esperienza! Viene a mancare, per esempio, il 
senso di « poggiare coi propri piedi su un terreno solido » (eh e 
semplicemente un’impressione dei senso tattile), e l’uomo ha pressap 
poco la sensazione che gli venga sottratto il terreno di sotto ai piedi 
ed egli debba reggersi sul nulla; e non può seguire il terreno che 
sfugge né, per il momento, salire.

Così è per tutte le impressioni; tutto ciò di cui è tramite il 
corpo fisico, cessa d’esistere (e il corpo fisico è tramite di tutto

15



quanto l’uomo sperimenta nella vita normale dal momento del ri 
sveglio a quello in cui si addormenta). E allora subentra appunto 
quello stato dal quale l’uomo nella vita ordinaria rimane preser 
vato, quello stato che si produrrebbe se improvvisamente qualcuno, 
mentre dorme, divenisse cosciente senza risvegliarsi entro il corpo 
fisico. Non potete obiettare che l’uomo ha già raggiunto nella vita 
fisica ordinaria uno stato siffatto, e cioè quando sogna. No. Il sogno 
è sì, in un certo senso, un’esperienza extra-fisica, ma, al tempo stesso, 
abbassa talmente l’intensità dello sperimentare che l’uomo non di 
viene cosciente del suo trovarsi fuori da ogni sperimentare fisico. 
L’intensa consapevolezza di trovarsi fuori da ogni sperimentare 
fisico si genera in realtà solo nell’Iniziazione. Vale a dire: nel- 
l ’ascendere ai mondi superiori si arriva a un punto in cui veniamo 
a trovarci di fronte al nostro corpo fisico in un modo nuovo; mentre, 
nella vita di veglia, possiamo alzare le mani, muovere i piedi, piegare 
i ginocchi, aprire e chiudere gli occhi, ecc., ora sentiamo il nostro 
corpo fisico come se fosse tutto irrigidito, e come se fosse impossi 
bile adoperarne le mani, muoverne le gambe, aprirne gli occhi, ecc. 
Inoltre arriva il momento in cui sappiamo, sì, che in questo corpo 
fisico ci sono degli occhi, ma anche che ora essi non servono a 
vedere, e così via. Da un lato, tutte le cose diventano trasparenti e, 
dall’altro, cessa completamente la possibilità di accostarci a quelle 
cose coi mezzi soliti adoperati sin là. Cercate di afferrare questa 
grande contraddizione, nel senso ordinario della parola: « Se ci pre 
pariamo a giungere fino a questo punto, le cose divengono tutte tra 
sparenti per noi, vediamo attraverso di esse. Ma nel momento in cui 
si entra nella condizione di vedere, ad esempio, trasparente l’azzurra 
volta del cielo, l’occhio non ha più possibilità di percepirla ». Voglio 
dire che la prima tappa dei Misteri consiste nell’arrivare fino al 
punto in cui si supera la visione sensoriale e anche il pensiero, e 
nello stesso tempo, tuttavia, ciò che così si sarebbe raggiunto ci è 
tolto. Si è dunque lavorato per raggiungere un momento in cui qual 
cosa di totalmente nuovo dev’esserci dato; il momento, in cui questo 
« nuovo » deve presentarcisi, arriva, ma contemporaneamente il risul 
tato ci è tolto. Ed ora non sappiamo più nulla, tranne questo: « Hai 
fatto ogni sforzo per metterti alla presenza dei mondi superiori, ed 
è venuto il momento in cui ti sono tolti ». Immaginatevi a vivi 
colori quest’esperienza, e avrete il momento che nei Misteri d ’ogni 
tempo viene indicato come il « procedere fino alle porte della 
morte ». Si sa ormai che cosa significa quando diciamo che il mondo

16



delle impressioni ci viene tolto, e si sa che in quel momento noi 
non siamo null’altro che quelle impressioni, poiché, in sostanza, non 
abbiamo altre esperienze se non quelle impressioni interiori. Infatti, 
nella vita normale, quando l’uomo si addormenta, quando, cioè, 
tutte le impressioni gli sono tolte, egli cade nell’incoscienza; vuol 
dire dunque ch’egli vive nelle sue impressioni. Ma ora egli supera 
le impressioni della vita quotidiana; sa di essere avanzato tanto da 
poter vedere attraverso tutti gli oggetti, ma gli è tolto allo stesso 
istante il mondo nuovo che dovrebbe mostrarglisi. Avremo occasione 
di riparlare con maggior precisione di tale momento; per ora vo 
gliamo solo chiarire quel che s’intende con le espressioni indicate.

Non c’è dunque altro modo di salvarci da questo necessario 
arresto, da questo inevitabile « non poter più avanzare », che l’aver 
educato prima di quel momento la nostra interiorità, sì da trovarci 
in grado di portar con noi l’unica cosa che ci è concesso portarci 
dietro. Dobbiamo arrivare là dove dal mondo esterno ci vien meno 
ogni forza; e dove, nel nostro intimo, dobbiamo essere arrivati, 
allenandoci alla fiducia in noi stessi, alla nostra sicurezza, alla pre 
senza di spirito, e ad altre interiori virtù (intendendo virtù nel senso 
di forze, di energie), dopo esser riusciti a possedere tanta forza 
interiore, tanta energia, da averne a disposizione un sovrappiù pro 
prio nel momento in cui il mondo ci è tolto. E questo ci conduce 
a quell’esperienza che è per noi di un’importanza estrema. Rappre 
sentatevi bene la cosa: si arriva per mezzo del lavoro interiore al 
confine in cui il mondo diviene trasparente, e nel contempo ci è 
tolto. Non si è salvato nulla; non si può aver salvato nulla, all’in- 
fuori di una certa forza interiore acquistata per il fatto d’esserci 
educati alla fiducia in noi, alla presenza di spirito, all’intrepidità 
ed altre simili qualità interiori. E si giunge all’importante esperienza 
che ci s’impone in modo immediato: « Sei solo nel mondo! Sei 
proprio tutto solo nel mondo! », e questa esperienza si accresce, si 
accresce sempre più; non saprei esprimerla altrimenti che con le 
parole: « Tu solo sei il mondo intero! ». Questo sentimento diventa 
sempre più forte, sempre più grande. E il fatto singolare è che da 
questa esperienza può sorgere nell’anima tutto un mondo nuovo, e 
per l’Iniziato deve sorgere. Si sente: siamo giunti a un limite dove 
si è di fronte al nulla, ma abbiamo portato con noi una forza. Da 
principio essa è piccola, ma cresce, cresce sempre di più, si estende 
da ogni lato. Si comincia a penetrare in tutto il mondo, e a compene 
trarci di tutto il mondo; e quanto più si compenetra col proprio

17



essere il mondo, tanto più questo ci appare in aspetti nuovi. Si 
estende la forza portata con noi verso l’uno o l’altro lato, e, a 
seconda di come la si estende, si sperimenta qualcosa di diverso. 
Ma, a tutta prima, ciò che l’uomo così sperimenta, sarà da lui sentito 
con raccapriccio, perché due cose verranno del tutto a mancargli. 
Due cose, la cui mancanza non appare tanto terribile prima ch’esse 
vengano sperimentate, perché nell’esperienza ordinaria del piano fi 
sico sono sempre presenti, e perché in realtà si ottiene una rappre 
sentazione di esse solo dopo che non ci sono più. ^

Cessa anzitutto il senso della materialità fisica. Ogni stato di 
materialità quasi scompare nell’indeterminato nulla; non esiste più. 
Così pure cessa, sparisce, il senso di « urtare contro qualcosa di 
duro », o anche contro qualcosa di molle, come l’acqua o l’aria; 
cessa insomma il senso d’« esser circondati da materia ». Non si ha 
più a che fare se non con le qualità delle cose, non più con le cose 
stesse. Dei corpi fisici densi e pesanti rimane ormai solo la densità, 
e non la sostanzialità; dei corpi liquidi rimane solo la « liquidità », 
e non la sostanzialità, cioè l’acqua o il liquido: dell’aria non resta 
più che il volersi estendere da ogni lato, e non la sostanzialità. Ci 
si addentra nelle qualità degli oggetti, e ci si accorge di cogliere 
le qualità degli oggetti proprio là dove gli oggetti scompaiono, 
dove ogni materialità cessa d’esistere. Questa è una delle cose che 
vengono a mancare. L’altra cosa che viene pure a mancare è ogni 
connessione con ciò che nella vita ordinaria chiamiamo percezione 
sensoriale. Ciò risulta già da quanto abbiamo esposto finora. Nulla 
più fa impressione su di noi: noi stessi siamo tutto. Si ha appena 
l’impressione del « tempo »: « Ora ancora non sei questo o quello, 
e dopo qualche tempo lo sei ». Ma non esiste più la condizione di 
avere degli oggetti fuori di noi, in un altro luogo, che facciano su 
di noi qualche impressione. O siamo noi stessi una data cosa, o 
essa non esiste affatto. Diventiamo noi stessi ogni cosa che ci si 
presenta; in essa affondiamo, con essa ci unifichiamo, e alla fine si 
diventa grandi come il mondo che ci è di fronte, si diventa uno 
con esso.

Ciò che vi descrivo è l’esperienza che nelle sedi di Misteri è 
di solito detta « sperimentare il mondo elementare ». A questo 
punto si è sì superato il « contatto con la morte », ma ci si trova 
in un’unità indifferenziata con tutto il mondo che ci è di fronte.

Ora, si danno due possibilità: o la preparazione è stata buona, 
oppure no. Se è stata buona, l’iniziando, dopo essersi fino a un

18



certo grado « diffuso » sul mondo, deve aver conservato un residuo 
di forze. Se questo è il caso (vedete che oggi vi descrivo da un 
punto di vista alquanto diverso le cose di cui vi ho spesso parlato, 
ma oggi proprio quest’altro punto di vista ci occorre), se certe 
energie ch’egli prima ha sviluppato a sufficienza, le possiede ancora, 
egli vive l’esperienza seguente: mentre, nel mondo ordinario, l’uomo 
sta di fronte a un oggetto e lo guarda, e l’oggetto lascia un’impres 
sione sui suoi occhi, così ch’egli viene a sapere qualcosa su di esso, 
ciò non accade più a partire dalla tappa dell’Iniziazione di cui 
abbiamo finora parlato; qui non si ha a che fare con una ripetizione 
del mondo solito, per cui si presenterebbero, come accade comune 
mente per gli oggetti del mondo fisico, oggetti prima non visti; no. 
Ora, a partire da questo punto, si devono avere a disposizione 
forze da poter riversare fuori di noi. Dunque, dopo aver impiegato 
forze sufficienti per unificarci col mondo, dobbiamo trattenerne un 
sovrappiù, per emetterlo fuori di noi, come il ragno emette il filo 
con cui tesse la sua tela.

Come vedete, tutti i processi dei Misteri mostrano quanto sia 
importante lo sviluppo di forti energie interiori nella vita dell’anima, 
poiché bisogna aver ricche provviste affinché tutto ciò possa svol 
gersi. Allora può accadere quanto segue. Naturalmente, non si hanno 
occhi fisici, poiché questi appartengono al corpo fisico dal quale 
già da lungo tempo si è usciti; ma per il fatto che si è emesso e 
si può ancora emettere da sé qualcosa, come il ragno che trae da 
sé la sua tela, si vanno formando come degli organi, e si può osser 
vare che con ciò che così emettiamo subentra qualcosa di compieta- 
mente nuovo: si presentano dinanzi a noi dei fatti, come se, invece 
d’avere qua l’orologio e qua i miei occhi, i miei occhi stessi emet 
tessero un raggio avente il potere di costituirsi da sé in orologio, 
e l’orologio nascesse per l’azione dell’occhio. E non si tratta in 
questo caso della costruzione o creazione d’un mondo soggettivo, 
ma del fatto che emettiamo da noi, per così dire, una sostanza 
animica. E i mondi superiori nei quali penetriamo devono scegliere 
questa via più lunga, affinché noi possiamo andar loro incontro e 
riconoscerli. Essi devono prima attraversare la sostanza medesima 
della nostra anima, da noi messa a loro disposizione. Nel mondo 
fisico le cose ci si pongono davanti senza sforzo da parte nostra. 
Nei mondi spirituali, invece, nessuna cosa ci si pone davanti, se 
prima non le mettiamo a disposizione la nostra propria sostanza 
animica. Perciò è così difficile su questo punto distinguere il sog-

19



gettivo dall’oggettivo. Perché completamente soggettivo dev’essere 
ciò che emettiamo dalla nostra sostanza animica; ma completamente 
oggettivo dev’essere quello che usa la sola sostanza emessa, per 
arrivare a farsi percepire.

Ho citato tutti questi fatti, perché ne ricaviate un determinato 
sentimento. Il sentimento, cioè, che tutto l’allenamento che si faceva 
nei Misteri consisteva soprattutto in un accrescimento delle energie 
dell’anima. Importava questo: rendere l’anima forte, vigorosa, ener 
gica. Fin da principio l’iniziando doveva rinunciare a che gli venis 
sero presentati gratuitamente, sopra un vassoio, gli Esseri del mondo 
spirituale. Per ogni passo nel mondo spirituale egli doveva prima 
svilupparsi e compiere uno sforzo per arrivarci. Nulla si raggiungeva 
senza sforzo; nulla senza sforzo! Questo vale tanto per ciò che nei 
mondi spirituali va conquistato individualmente quanto per ciò che, 
riguardo ad essi, va conquistato nelle successive tappe dell’evolu 
zione umana.

Supponiamo che nel corso dell’evoluzione umana debba venir 
inserita un’Entità che deve operare mediante la sua potenza spiri 
tuale. Ad esempio, l’individualità di Mosè. Sarebbe puerile immagi 
nare che l’umanità non debba fare nient’altro se non che proseguire 
semplicemente nel suo cammino, a un certo punto dei quale il Cielo 
manderebbe giù Mosè; sicché agli uomini non resterebbe da far 
altro che quello che appunto hanno fatto quando Mosè è comparso 
nel mondo. Se Mosè fosse stato mandato così in un qualsiasi posto, 
ciò avrebbe avuto la conseguenza che nessuno di coloro che lo avreb 
bero circondato avrebbe saputo ch’egli era Mosè. Non importa che 
la tale o tal altra personalità esteriore sia presente, ma che un certo 
numero di uomini possa giudicare della spiritualità vivente nell’uomo 
in questione. E non sarebbe nemmeno necessario dire a tali per 
sone: « Questo è Mosè », oppure un altro; basterebbe preparare le 
loro anime nel modo adeguato, e le anime saprebbero senz’altro: 
« Questa è la tale personalità spirituale, che va vista così e così ».

Ecco dunque ciò che dobbiamo premettere: che l’ascesa nei 
mondi superiori è congiunta con un rafforzamento, un’energizza- 
zione delle forze interiori dell’anima; che nulla può, per così dire, 
venir dato solo da fuori, ma che tutto può esser raggiunto soltanto 
da un’elevazione dell’umana vita interiore; perché solo con ciò può 
varcarsi la soglia di quei mondi che anche l’uomo percorre tra la 
morte e una nuova nascita. Questo è quanto ho voluto oggi esporre 
come introduzione.

20



Domani continueremo con il descrivere anzitutto i mondi tra 
la morte e una nuova nascita, e vedremo fino a qual punto si è 
reso oggi necessario e importante trasmettere all’uomo, grazie alla 
istituzione dei Misteri, già durante il periodo della sua vita fisica, 
una parte di ciò che è la conoscenza dei mondi superiori.

21





Seconda Conferenza

SPERIMENTARE FORZE ED ESSERI SPIRITUALI 

IL SOLE DI MEZZANOTTE

Ciò che abbiamo qui considerato ieri ha potuto mostrarvi come 
l’ascesa ai mondi superiori, spirituali, dipenda dal fatto che l’uomo 
rafforzi le energie interiori della vita animica in modo che, grazie 
agli esercizi intrapresi allo scopo di penetrare in quei mondi, egli 
sviluppi nella sua anima forze di molto eccedenti la misura che di 
tali forze gli occorre nella vita ordinaria. Che l’uomo debba raggiun 
gere un certo rafforzamento delle sue facoltà animiche allo scopo 
di sperimentare interiormente, di sviluppare un’attività interiore, 
può apparir chiaro già dal fatto che l’anima sua, quando nella vita 
ordinaria si rende indipendente dal corpo fisico, vale a dire nel 
sonno, cade subito nell’incoscienza. Ciò vuol dire che, nella vita 
normale, l ’uomo non ha forze sufficienti a sviluppare una vera 
coscienza, una attività interiore, quando il corpo fisico e il corpo 
eterico non lo aiutano ed egli deve vivere indipendentemente da 
essi, come appunto nel sonno. In ciò che, durante il sonno ordi 
nario, diventa indipendente dal corpo fisico e dal corpo eterico, 
gli esercizi di meditazione, concentrazione, contemplazione, devono 
introdurre le forze che portano a illuminare di coscienza l’Io e 
il corpo astrale, in modo ch’essi giungano a vivere e a sperimentare 
indipendentemente dal corpo fisico e dal corpo eterico. Queste forze 
che l’uomo sviluppa nella propria anima, più vigorose di quelle 
della vita ordinaria, lo mettono in grado di raggiungere ciò che 
abbiamo spiegato nel corso della conferenza precedente, per cui, 
dopo essersi trovato, diremo, di fronte al nulla, egli diventa capace 
d’entrare in un mondo nuovo che può sperimentare se, come il 
ragno che da sé emette il filo della sua tela, egli riversa negli spazi 
i contenuti spirituali della sua anima, accogliendo così in ciò che 
da sé emana, i mondi spirituali che gli si presentano dinanzi.

23



L’uomo, dunque, dopo avere in tal modo abbandonato il co 
mune mondo fisico-sensibile, dopo essersi trovato sull’orlo d’un
abisso (così è quando arriviamo a sentirci di fronte al nulla), è
passato nell’ambito di un mondo nuovo. E in questo mondo nuovo 
egli non solo sperimenta altre cose, ma sperimenta in modo total 
mente diverso da come sperimentava nel mondo fisico-sensibile.

A questo proposito possiamo prendere in considerazione una 
esperienza usuale del piano fisico. Effettivamente, sul piano fisico, 
gli eventi che soggiacciono alle leggi naturali e quelli che soggiac 
ciono invece alle leggi morali appaiono all’uomo come due campi 
del tutto separati. Quando, nella comune vita fisica, dirigiamo i 
nostri sguardi al di fuori di noi al divenire della Natura, salendo
anche fino al regno animale, siamo sempre coscienti di cercare in
questo campo, per i fenomeni che vi vediamo svolgersi, mere leggi 
naturali, senza sognarci di applicarvi norme « morali ». Per esempio, 
non chiediamo di certo per quali ragioni morali un cristallo di 
rocca ci si presenti come una colonna esagonale terminante sopra 
e sotto con due piramidi esagonali, né perché la sua sostanza 
minerale si combini in modo che ne risulti appunto la detta forma 
cristallina. Dalle domande che possiamo porre non ci attendiamo 
altra risposta che una legge naturale. Non ci sogniamo di chiedere 
quale buona azione abbia compiuto il cristallo di rocca per divenire 
appunto un cristallo di rocca, oppure che disposizione d’animo abbia 
il cristallo di rocca. Non applichiamo al mondo minerale leggi morali, 
e nemmeno al mondo vegetale. Tutt’al più, in senso alquanto tra 
slato — e, si vorrebbe aggiungere, per appagare le simpatie di certe 
moderne mentalità darwinistiche — applichiamo i concetti morali 
al regno animale. Ma, anche per il regno animale, quel che c’inte 
ressa anzitutto è la legge naturale. Invece, quando perveniamo al 
regno umano, ci sentiamo spinti a giudicare l’uomo dal punto di 
vista della benevolenza, dell’amore, e simili. Insomma, in quanto 
viviamo nel mondo fisico, noi consideriamo separati tra loro i fatti 
inseriti nella rete del divenire naturale e le azioni e disposizioni 
animiche umane, cui applichiamo come norma la valutazione secondo 
leggi morali; e in realtà ci sbaglieremmo se, nella valutazione del 
piano fisico, confondessimo tra loro queste due serie di fatti. L’uomo, 
in quanto vive sul piano fisico, si abitua a giudicare il mondo in 
questo duplice modo. Perciò non è molto facile, dopo essere, per 
così dire, saltati oltre l’abisso del nulla, passare nel mondo spiri 
tuale, dove necessita un modo tutto diverso di giudicare, dove in

24



realtà quello che vi si potrebbe chiamare « legge naturale », analoga 
mente a come si parla del divenire naturale sul piano fisico, non 
è separato da uno svolgersi morale degli eventi, quale pure si trova 
anche sul piano fisico. Perciò dobbiamo abituarci, una volta rag 
giunto quel momento di cui abbiamo parlato ieri, a giudicare ciò 
che accade non solo in modo analogo a come giudichiamo sul piano 
fisico i fatti naturali, ma anche a come giudichiamo sul piano fisico i 
fatti morali. Il mondo morale e le leggi naturali (intese però non 
sul modello delle leggi naturali esistenti nel mondo fisico), il mondo 
delle leggi naturali, dunque, e il mondo delle leggi morali s’inter 
penetrano, quando si entra in quel mondo spirituale.

Tutto questo ci si chiarisce subito, allorché, ad esempio, ci si 
offre la visione del regno che l’uomo percorre tra la morte e una 
nuova nascita. Il veggente può incontrarvi — e le incontrerà, se 
arriva seriamente al punto da noi ieri descritto —  le anime che, 
varcate le porte della morte, vivono la loro evoluzione tra la morte 
e una nuova nascita. Allora impariamo a conoscere il modo di speri 
mentare di quelle anime, e dobbiamo conformarci a tutt’altre abitu 
dini di pensiero se vogliamo valutare che cosa esse sperimentino. 
Spieghiamolo con alcuni esempi.

Troviamo anime che, in un certo periodo tra la morte e una 
nuova nascita, devono passare attraverso condizioni di vita assai 
dure. Come veggenti, si ha dapprima l’impressione che quelle anime 
— una certa categoria di anime — siano divenute, nel mondo 
spirituale, serve di entità spirituali spaventose, e che, a causa della 
vita vissuta prima della morte, si siano condannate da sé all’azione 
che ora compiono a servizio di quelle terribili entità spirituali. 
Come veggenti, si arriva a poco a poco a comprendere il grave 
destino di quelle anime, e ci si arriva lavorando nel modo che sto 
per dire: si forma, si sviluppa in noi molto intimamente il pen 
siero di come l’uomo viva la sua vita fisica dalla nascita alla morte, 
e di come poi (ne abbiamo spesso parlato nelle nostre conferenze) 
per intime leggi giunga alla cosiddetta morte naturale, quando, avan 
zato in età, ha esaurito le sue forze vitali. Della morte naturale non 
vogliamo ora parlare, anzi occupiamoci delle altre, di quelle, ad esem 
pio, per cui l’uomo può venir rapito nel fiore degli anni da cata 
strofi esteriori o da malattie. Gli uomini muoiono in ogni età, ma 
non tutti muoiono quando la misura della loro vita è colma 
e noi dobbiamo chiederci donde provengano le forze che stanno alla 
base di queste morti premature. Sappiamo bene che l’uomo, colmata

25



la misura della sua vita, deve morire e abbiamo spesso veduto come 
ciò trovi la sua ragion d’essere nei mondi spirituali, dato che tutto 
ciò che accade nel mondo fisico si verifica per influssi del mondo 
spirituale. E così pure le morti premature avvengono per influssi 
del mondo spirituale; vale a dire, sono opera di Forze e di Esseri 
del mondo spirituale.

Un’altra cosa ancora osserviamo nel mondo fisico, da porre a 
oggetto della nostra considerazione, se vogliamo comprendere il pe 
riodo che intercorre tra la morte e la nuova nascita. Vediamo il 
mondo fisico colpito da malattie, da epidemie; troviamo, nei tempi 
passati, quelle terribili epidemie di cui parla la storia. Ricordiamo 
quando la peste e il colera facevano strage fra le antiche popolazioni 
europee. Attualmente sotto questo aspetto si sta abbastanza bene, 
se così possiamo dire, ma abbiamo spesso accennato nelle nostre 
conferenze come già si preparino nuove epidemie. Vediamo dunque 
estendersi sulla Terra malattie, epidemie e morti premature. E il 
veggente può scorgere anime che vivono tra la morte e la nuova 
nascita intente ad aiutare gli Spiriti che dai mondi sovrasensibili 
recano nel mondo dei sensi quelle forze che producono le epidemie, 
le malattie e le morti premature.

E ’ una delle impressioni più terribili quella di vedere anime 
umane, in certi periodi della loro vita tra la morte e la nuova 
nascita, diventar serve dei cattivi Spiriti della malattia e della morte, 
e pensare che si sono condannate da sé a diventar tali. .

Orbene, cercando di ripercorrere la vita degli uomini che si 
sono preparati un simile destino, se arriviamo fino al tempo ante 
cedente il momento in cui hanno varcato le porte della morte, 
troviamo sempre ch’essi hanno mancato, sul piano fisico, di coscien 
ziosità e di senso di responsabilità. E’ una legge fissa, quella che 
sempre si offre al veggente in questi casi: le anime che passano 
per le porte della morte con la disposizione, avuta nella vita tra 
scorsa, a mancare di coscienziosità, in seguito, in un certo periodo 
tra la morte e la nuova nascita, diventano serve obbligate a favo 
rire l’introduzione nel mondo fisico-sensibile di malattie, epidemie 
e morti premature. Scorgiamo qui un processo a cui queste anime 
vengono sottoposte e che è certamente un processo naturale, ma di 
esso, tuttavia, non possiamo dire — come d’una cristallizzazione o 
dell’urto di due palle elastiche o simili — che sia indipendente da 
qualsiasi errore morale. Al contrario, ciò che qui avviene, ciò che 
tali anime ci mostrano, ci svela che nei mondi superiori quanto in

26



I

essi è legge naturale è mescolato con l’ordinamento morale. Il modo 
come le cose avvengono nei mondi superiori dipende da Entità, per 
cui succede questo o quello a seconda che le anime si siano inserite 
nel mondo con maggiore o minore moralità.

Per dare un altro esempio, si può considerare ciò che il veg 
gente apprende quando rivolge lo sguardo a una qualità largamente dif 
fusa tra gli uomini, quella che si può chiamare indolenza, pigrizia 
o eccessivo amore dei propri comodi, una qualità molto più fre 
quente di quanto non si creda. Molto più di quanto non si creda 
gli uomini sono portati difatti a fare o a non far le cose per indo 
lenza. Indolenti nel pensare, indolenti nel modo di comportarsi e 
di agire, si mostrano pigri e amanti del quieto vivere specialmente 
se devono modificare questo loro modo di pensare e di agire. Se 
nell’intimo della loro anima gli uomini non fossero tanto indolenti, 
non avverrebbe cosi spesso che, quando si presenta loro l’esigenza 
di imparare a divenire diversi in questa o quella cosa, essi oppongano 
una così forte resistenza. La oppongono perché è scomodo cambiare 
il proprio modo di pensare sulle cose. Fu scomodo, dopo aver per 
tanto tempo creduto che la Terra stesse ferma e il Sole e il cielo 
stellato le girassero intorno, sentir dire a un tratto da Copernico 
che la Terra si muove! Fu molto scomodo sentirsi togliere la terra 
di sotto ai piedi, almeno teoreticamente. E tutto ciò che allora 
fece resistenza e si oppose a questo pensiero nuovo, proveniva dalla 
pigrizia di pensiero, dall’indolenza,, perché ogni nuovo imparare è 
scomodo. Basta osservare la vita d’ogni giorno per vedere quanto 
sia diffusa questa qualità, che naturalmente è un difetto, dell’indo 
lenza e recentemente si è avuto un sentore di questa enorme diffu 
sione della pigrizia mentale umana, come potrete rilevare da quanto 
segue.

Fra le molte teorie economiche vi è per esempio quella, oggi 
in massima parte abbandonata (una volta ebbe però molta impor 
tanza), fondata sul concetto che, in ultima analisi, tutti gli uomini 
cercano di concorrere liberamente allo scambio delle merci ecc., e 
che il modo migliore di vivere socialmente sarebbe appunto quello 
di una piena, libera concorrenza tra gli uomini. Sorsero in seguito 
anche altre teorie, di colorito piuttosto socialistico. Ma negli ultimi 
tempi taluni economisti hanno fatto notare che, in realtà, con tutte 
queste teorie, si procede molto unilateralmente, perché ciò che 
accade al mondo, circa lo scambio delle merci, nella convivenza 
sociale in genere, soggiace, assai più che alla legge della concor-

27



renza o a quella del progresso (persino più che alle leggi dell’egoismo 
cosciente), alla legge della « comodità ». Così persino nell’economia 
politica si comincia a riconoscere la legge della « comodità ». E ’ 
veramente da apprezzarsi che persino in questo campo si diventi 
una volta tanto ragionevoli e si metta in rilievo ciò che è, e che 
solo si può trascurar di vedere quando si applica alla vita la poli 
tica dello struzzo.

L’amore del quieto vivere è una qualità umana generale, diffu 
sissima. E se seguiamo dopo la morte le anime che ebbero questa 
qualità, scorgiamo come quell’indolenza continui dopo la morte, e 
come l’uomo debba percorrere, per un tratto del periodo tra la 
morte e la nuova nascita, a cagione di quella sua indolenza, una 
« regione » in cui egli diventi — come anima — servo del Dio, 
o degli Dei degli ostacoli, di quegli Dei che oppongono all’evolu 
zione ogni sorta di impedimenti. E, a loro volta, questi Spiriti 
stanno sotto il supremo dominio di Arimane. Arimane ha molte 
cose da fare, tra l’altre quella di guidare dal mondo spirituale entro 
quello fisico le forze che nella vita fisica suscitano gli ostacoli. Così, 
da un lato, gli uomini amano i loro comodi, ma, dall’altro, la vita 
di questi uomini si svolge in modo che, abbandonandosi all’indo 
lenza, essi vanno ad urtare contro una legge cosmica generale. E 
gli ostacoli ci sono dappertutto, sebbene non nella forma esagerata 
in cui li descrisse una volta un poeta ed esteta tedesco; ma ci 
sono, nella forma più tragica. Quel poeta tedesco li designò « ma 
lizia dell’oggetto ». Questa cosiddetta « malizia dell’oggetto » si ri 
vela, ad esempio, quando un predicatore, dal pulpito, sta per pro 
nunciare una tirata particolarmente lunga: una mosca gli vola sul 
naso, ed egli comincia a starnutire violentemente. Ecco la malizia 
dell’oggetto. Ma essa entra in gioco soprattutto quando talune per 
sone, che in questo senso hanno proprio disdetta, si trovano esposte 
passo dopo passo a questa « malizia dell’oggetto ». Theodor Vischer 
ha scritto un romanzo dove un personaggio è continuamente vittima 
di questa « malizia dell’oggetto ».

Queste cose vanno realmente dalla forma grottesca fino alla più 
tragica. Tutti gli ostacoli vengono diretti dal mondo spirituale, e 
Signore degli ostacoli è appunto Arimane. Pertanto le anime, a 
causa dell’indolenza, si rendono, per un certo periodo tra la morte 
e la nuova nascita, schiave di Arimane. Nell’insieme, non è mai tanto 
terribile contemplare i castighi della vita indolente, come quando 
le anime vivono sotto il giogo degli Spiriti della malattia e della

28



morte. Ma questo dà, ad ogni modo, un’idea di come la morale 
e la legge naturale siano mescolate, non appena si ascende ai mondi 
superiori.

Sono queste le esperienze che attraversiamo quando giungiamo 
al momento ieri descritto, e che si devono attraversare per poter 
sperimentare anche altre condizioni necessarie (vedremo in seguito 
perché siano necessarie) a progredire sulla via dell’esperienza supe 
riore. L’ascendere nei mondi superiori non avviene così da poter 
dire: « Oggi cominci la tua ascesa ai mondi superiori e procedi poi 
per quella via di gradino in gradino »; no. Per colui che vuol diven 
tare un Iniziato tutto si svolge, direi, in modo impercettibile per 
la vita esteriore, in mezzo alle azioni e ai fatti quotidiani. Si ascende 
certo, gradualmente ai mondi superiori, ma da quel vivere nei mondi 
superiori si ridiscende di nuovo a vivere nel mondo ordinario. E 
dello sperimentare nei mondi spirituali si reca allora con sé qual 
cosa nel mondo fisico. Quando un uomo è divenuto un Iniziato, 
vede se stesso girare per il mondo fisico come dotato di sentimenti 
diversi da quelli che si hanno se non si è veggenti. La disciplina 
occulta deve però provvedere (e una disciplina giusta vi provvede 
infatti) affinché nella vita ordinaria non si resti smarriti per tale 
mutamento di sentimenti e di sensazioni. Nel divenir veggenti, 
bisogna arrivare ad esserlo soltanto per i mondi superiori, senza 
portare entro il mondo fisico d’ogni giorno quel che si deve avere 
come carattere e come disposizione d ’animo per i mondi superiori. 
Non dovrebbe in nessun modo accadere il contrario. Si dovrebbe 
poter divenire veggenti, pur continuando ad essere nel comune 
mondo fisico uomini perfettamente ragionevoli come tanti altri. Le per 
sone meno adatte a sviluppare la giusta veggenza sono infatti quelle 
che tendono fin dall’inizio alla fantasticheria: sognatori, idealisti 
astratti che, per così dire, già esprimono nel mondo fisico ciò eh’è 
giustificato solo nel mondo spirituale, che già nel mondo fisico 
« sentono crescere l’erba », che dovunque già percepiscono ciò che 
solo un sognatore percepisce, e non una natura sobria, fondata sulla 
realtà; persone che facilmente s’illudono (e ce ne sono più di 
quanto non si creda generalmente), persone che non sono per niente 
adatte a sviluppare lo spirito veggente. Invece gli uomini che pog 
giano con tutti e due i piedi sulla realtà, e che della realtà capi 
scono qualcosa, giudicando le cose quali sono, risultano anche i più 
adatti a sviluppare in sé lo spirito veggente.

Con ciò abbiamo accennato a come i sentimenti che occorrono

29



nel mondo fisico non si debbano lasciar turbare da quello che con 
quistiamo nell’ascesa ai mondi superiori. Rimangono bensì come 
sentimenti e sensazioni determinate, che un uomo ha di fronte a 
sé quando è diventato veggente. Allora in un certo senso è diven 
tato un altro anche per il mondo fisico. Ma, affinché ciò non sia 
dannoso, questi nuovi sentimenti e queste nuove sensazioni vanno 
applicati nel mondo fisico esteriore anche a cose cui prima non si 
prestava attenzione. Una volta diventati veggenti e una volta educati 
in sé tali sentimenti e sensazioni, si scorgeranno a poco a poco 
mutati i propri rapporti con la natura, non certo in senso cattivo, 
ma in senso buono. Ad esempio, ci si sentirà in modo diverso da 
prima di fronte al mondo delle piante, al tappeto vegetale che si 
estende sulla terra. Prima guardavamo le piante, entusiasmandoci 
del loro verdeggiare, della rigogliosa fioritura e dei vaghi colori, 
di tutto ciò che il regno vegetale ci offre appunto quando germoglia 
dalla terra e rallegra la vista e gli altri sensi. Non pensiamo, a questo 
proposito, a un uomo arido, ma a chi sia in grado di godere piena 
mente di ciò che la bellezza, della veste vegetale della terra può 
suscitare nell’anima; e non pensiamo che un uomo, divenuto veg 
gente, debba perdere anche in minima misura i sentimenti che quella 
bellezza destava in lui. Ma qualcosa d’altro sorge ora in lui. Vedendo 
se stesso di fronte al mondo vegetale, sorge ora in lui il senso di 
una certa intima parentela del mondo vegetale con ciò che oltre 
esso c’è nella Natura: col Sole, con la Luna e con il mondo stellare. 
In un certo senso, agli occhi del suo sentimento e della sua contem 
plazione ciò che si estende come verde tappeto vegetale diventa 
tutt’uno con ciò che è nel Cosmo. Anche se in senso astratto, gli 
uomini d ’oggi si fanno rappresentazioni sufficienti per comprendere 
ciò che qui intendiamo. Oggi, chiunque abbia studiato solo un po’, 
sa che il mondo vegetale è connesso con l’azione della luce irra 
diante dal Sole sulla Terra, e che, senza dati effetti solari, le piante 
non potrebbero crescere; e vagamente presagisce che sul mondo 
vegetale ha influenza non solo ciò che avviene sul Sole, ma anche 
ciò che avviene sugli altri mondi stellari. Anzi, a questo riguardo, 
gli uomini cominciano già a cadere nell’incredulità. Ma, in un 
tempo tutt’altro che lontano da noi, vi fu ancora uno spirito grande, 
significativo, che si occupò scientificamente dell’influsso lunare sui 
fenomeni meteorologici e sulla vegetazione terrestre. Parlo di Gustav 
Theodor Fechner. Non dal punto di vista della superstizione, ma 
in base ad osservazioni del tutto empiriche, egli tentò di determi-

30



nare come agisce la luna nuova, e come diversamente agisce la luna 
piena, sulla caduta della pioggia, ecc. Vi furono molti che vollero 
però dar prova del loro spirito scientifico deridendo le indagini 
lunari di Gustav Theodor Fechner. Il più accanito era il famoso 
botanico Schleiden, che disse: « Non dipende certo dalla luna piena 
o dalla luna nuova che per due settimane la pioggia cada in misura 
maggiore o minore! ». Gustav Theodor Fechner gli rispose (notate 
che allora si avevano usi ancora patriarcali rispetto ai nostri): 
« Lasciamo che la cosa sia risolta dalle nostre mogli, dato che gli 
eruditi si perdono facilmente in dispute! ».

Poiché dunque regnavano ancora usi piuttosto patriarcali, le 
due signore, quella del professor Schleiden e quella del professor 
Fechner, posero nei cortili delle loro case di Lipsia una serie di 
secchi per raccogliere acqua piovana per il bucato. Ora, Gustav 
Theodor Fechner, nel fare in modo che una volta tanto fossero le 
signore a risolvere la questione della maggiore o minor caduta di 
pioggia, propose che la signora del professor Schleiden esponesse 
sempre i suoi secchi nel periodo della luna nuova, mentre sua 
moglie li avrebbe esposti nel periodo della luna piena. In tal modo 
si sarebbe visto quale è il periodo in cui cade la maggior quantità 
di pioggia. Infatti la signora del professor Schleiden, dopo l’esperi 
mento, non fu affatto d’accordo col marito, perché aveva raccolto 
una quantità d’acqua minore dell’altra.

Così, ironicamente, vorrei dire, fu decisa la cosa, sulla quale 
però adesso non conviene soffermarci. Risulterà in seguito che sul 
mondo vegetale agiscono non solo la luce e il calore del sole, ma 
anche gli influssi delle altre stelle. Questo è, tuttavia, un sapere 
teorico. Il veggente arriva invece ad avere una sensazione immediata 
dell’unificarsi degli influssi provenienti dalla Terra con quelli pro 
venienti dagli spazi stellari. Alla fine egli li considera come una 
sola cosa e avverte in modo vivo, mentre si verifica, il riversarsi 
della luce solare sopra la vegetazione della terra, e il successivo 
ritrarsi di questa luce. Egli sente insieme alle piante il ritrarsi della 
luce solare, cioè il fatto che la luce solare vien loro sottratta. Come 
dinanzi a un bambino che sia molto attaccato a sua madre, noi 
sentiamo con lui che cosa vuol dire che per un certo tempo la vici 
nanza della madre gli venga a mancare, così il veggente sente insieme 
alle piante quando la luce del Sole vien loro tolta. Questo sentire 
insieme al mondo vegetale è qualcosa che fa parte dell’esperienza 
del veggente; sicché questi, quand’ha raggiunto il punto del quale si

31



è parlato ieri, si appropria di sentimenti che lo rendono partecipe 
del rapporto tra la crescita delle piante sulla terra e il Sole e gli 
astri.

Per il fatto che si comincia a sentir ciò, si è anche in grado 
però di sentire dell’altro. E quest’altro lo si sente quando, dal 
mondo spirituale, si fa ritorno nel mondo fisico, e ci si pone di 
fronte, diciamo, a un uomo che dorme o a uno sveglio. Anche se, 
per così dire, si mette da parte la facoltà di veggenza e si vede 
solo il mondo fisico, davanti a quell’uomo che dorme si ha il senti 
mento che egli sia stato abbandonato da qualcosa. Questo senti 
mento è molto simile a quello che si ha quando, ad esempio, in 
autunno i raggi solari mutano posizione rispetto alla vegetazione. 
Ugualmente, come i sentimenti si conformano di fronte alla Natura 
abbandonata dal Sole e da tutti gli astri, così essi si conformano di 
fronte al corpo umano abbandonato dal suo Io e dal suo corpo 
astrale. Ed ora si sperimenta la strana cosa che l’uomo, sotto questo 
rapporto, è indipendente dai suoi rapporti fisici col cielo, mentre 
la crescita delle piante dipende proprio dai suoi rapporti fisici col 
cielo. Sappiamo che la pianta non può addormentarsi a suo piacere, 
a norma delle sue proprie condizioni interiori, ma deve attendere 
che venga sera e il sole tramonti, oppure che venga l’autunno. Invece 
sappiamo che l’uomo, nella nostra epoca, e specie nelle nostre con 
dizioni di civiltà, non si regola più affatto secondo il Sole. Ora, per 
esempio, noi non potremmo esser qui riuniti, se dovessimo regolarci 
secondo la posizione del Sole, come fa la pianta. Da quel ritmo 
che per la pianta è rigorosamente regolato dal corso del Sole e 
delle stelle, l’uomo si è emancipato. E’ anche vero che, se andiamo 
nelle campagne, dove ancora si vive secondo le antiche condizioni, 
e vediamo non solo le galline ma anche gli uomini coricarsi e poi 
svegliarsi al momento stabilito, avvertiamo ancora la dipendenza, 
per così dire, vegetale dell’uomo dal corso del Sole e degli astri. 
Ma dobbiamo pur constatare che, nel corso dell’evoluzione umana, 
è avvenuta un’emancipazione dell’uomo dal corso cosmico degli 
eventi, e che l’uomo, con l’uscire dal suo corpo fisico e dal suo 
corpo eterico, può porsi, per ragioni che non sono arbitrarie ma 
interiori, in quelle condizioni di sonno, nelle quali la pianta viene 
a trovarsi soltanto a causa della posizione del Sole e degli astri. 
Egli può farsi il suo sonnellino pomeridiano, vale a dire uscire dal 
suo corpo fisico e dal suo corpo eterico per propri bisogni interiori, 
mentre la pianta non può farsi a suo piacere questo sonnellino pome-

32



ridiano, perché deve totalmente regolarsi secondo il corso degli 
astri. Per di più, che cosa è l’uomo, quando giace nel suo letto 
come corpo fisico e corpo eterico, allorché da questi l’Io e il 
corpo astrale sono usciti, se non una pianta? Anche la pianta ha 
solo il corpo fisico e il corpo eterico.

Volendo perciò riassumere tutto quanto si è esposto finora, 
diremo: ponendomi di fronte a una pianta, a poco a poco vedrò 
che essa si congiunge col mondo del Sole e degli astri, per diven 
tare una cosa sola con essi. Dobbiamo quindi rivolgere il nostro 
sentimento dalla pianta al mondo degli astri, al Sole. La stessa 
direzione di sentimento si deve sviluppare dinanzi all’uomo dor 
miente, partendo dal suo corpo fisico ed eterico, che pure hanno 
il valore di una pianta, per giungere al suo Io e al suo corpo 
astrale, i quali, a tutta prima, quando l’uomo dorme, si trovano 
fuori del corpo fisico e del corpo eterico indipendentemente dalla 
posizione del Sole, proprio come il Sole fisico si trova fuori del 
corpo fisico e del corpo eterico della pianta.

Da veggenti si sperimenta quello che ora vi ho esposto. Se 
dunque, partendo da tali sentimenti, noi suscitiamo con la nostra 
volontà l’indipendenza dell’Io e del corpo astrale dal corpo fisico e 
dal corpo eterico, se giungiamo al punto da fare, con la nostra 
volontà, del corpo fisico e del corpo eterico una specie di pianta, 
per il fatto di uscirne, sperimentiamo allora qualcosa di molto singo 
lare. Qualcosa che non si può esprimere altrimenti se non dicendo 
ciò che direbbe il Sole, se guardasse giù alle piante e si vedesse 
posto di fronte ad esse: « Sì, questo corpo fisico e questo corpo 
eterico delle piante mi appartiene; mi appartiene, perché ha bisogno 
di ciò che io gli posso mandare! ». Proprio come potrebbe parlare 
il Sole alla pianta che cresce giù sulla Terra, così può parlare l’Io 
dell’uomo al suo corpo fisico e al suo corpo eterico, dicendo: « Ciò 
mi appartiene, come la pianta al Sole; io sono come un Sole per il 
corpo fisico e per il corpo eterico ». E’ un Sole per il corpo fisico 
ed eterico: ecco ciò che l’uomo impara necessariamente a dire del 
suo Io. E come nei riguardi del corpo fisico e del corpo eterico, 
impara a dire del suo Io, ciò che il Sole direbbe riguardo alla 
pianta, così impara a parlare del suo corpo astrale come di fronte 
alla pianta dovrebbero parlare la Luna e anche i pianeti. Questa 
è un’esperienza dei Misteri, tutta speciale e di grande importanza.

33



*  *

Nel modo in cui l’ho qui descritta, quest’esperienza dei Misteri 
fu coltivata per la prima volta come esperienza immediata, come 
esperienza reale, nei Misteri di Zarathustra, e poi, di nuovo, attra 
verso tutta l’evoluzione del mondo, nei Misteri del Santo Graal. 
E, per il fatto che l’uomo, specie durante l’epoca dei Misteri egi 
zi la sperimentava nel modo più distinto quando, intorno alla 
mezzanotte, nel sonno contemplava spiritualmente il Sole e si sen 
tiva unito con le forze del Sole così come l’abbiamo spiegato ora, 
quest’esperienza fu sempre designata con le parole: « vedere il Sole 
di mezzanotte », sperimentare cioè la solarità nel proprio Io, come 
una forza solare che risplende sul corpo fisico e sul corpo eterico.

Abbiamo ora dunque un terzo elemento che fu comune a tutti 
i vari Misteri del mondo. Fu ed è ancora comune a tutti « giungere 
sino ai confini della morte », fu ed è comune a tutti « sperimentare 
il mondo elementare », e così pure « contemplare il Sole di mez 
zanotte » (questa è una espressione tecnica, la cui reale esperienza 
è costituita da ciò che abbiamo or ora caratterizzato). Però dob 
biamo renderci chiaramente conto che, quando ci sentiamo così 
separati e, come il Sole o le stelle, posti di fronte al nostro corpo 
eterico-fisico, non sentiamo più nemmeno il Sole e le stelle sol 
tanto nella loro sostanzialità fisica, ma impariamo a conoscere le 
Entità spirituali e i mondi spirituali che a loro appartengono. Dob 
biamo ben comprendere infatti che sperimentare il Cosmo è speri 
mentare i mondi spirituali. Ora, è importante e necessario, per 
poter ascendere in modo regolare ai mondi superiori e aver le 
esperienze davvero corrispondenti alle realtà spirituali, passare dap 
prima attraverso tutto ciò che ci rivela quanto il mondo spirituale 
sia differente dal mondo fisico. E ciò s’impara bene a conoscere 
quando, da veggenti, si possono osservare e constatare le conse 
guenze, di cui la vita dell’anima risente dell’indolenza, della man 
canza di coscienziosità, nel periodo tra la morte e la nuova nascita, 
e molte altre cose ancora. Mediante queste esperienze il veggente 
deve, per così dire, dischiudere la propria anima alla conoscenza 
di condizioni essenzialmente diverse da quelle del piano fisico. Solo 
allora egli diviene maturo a penetrare nel Cosmo spirituale, a rico 
noscere il nesso intimo dell’Io e del corpo astrale con il Cosmo. 
Tutto il precedente teorizzare diventa un mero gioco di parole, 
quando si giunge al momento ora descritto, in cui si sperimenta 
che l’uomo, nei riguardi degli arti più elevati della sua natura

34



umana, non appartiene soltanto alla Terra, ma è a casa sua nel 
Cosmo intero. Allora si apprende pure che ogni uomo, addormen 
tandosi la sera e uscendo così dal corpo fisico e dal corpo eterico, 
si unifica con forze che sono cosmiche, attinge vigore dal mondo 
intero, e poi, al risveglio, introduce nel mondo fisico tutte le forze 
che nel sonno ha acquisito per impiegarle quaggiù. Ad un determi 
nato gradino della disciplina dei Misteri si sperimenta il collega 
mento dell’uomo col Cosmo.

Da questo gradino riprenderemo domani.

35





Te r z a  Co n f e r e n z a

L’INIZIAZIONE DI ZARATHUSTRA E DI ERMETE 

SUONO COSMICO E PAROLA COSMICA 

I FIGLI DELLA VEDOVA

Se l’uomo attuale, l ’uomo della nostra epoca, passa per una 
disciplina occulta che lo conduce alle esperienze accennate nelle due 
prime conferenze, egli ascende grazie a ciò ai mondi spirituali. E 
là, nei mondi spirituali, sperimenta concretamente certi fatti e in 
contra certi Esseri. In ultima analisi, anche l’espressione usata ieri, 
« contemplare il Sole di mezzanotte », vuol riferirsi a fatti spiri 
tuali e a incontri con Esseri spirituali che stanno in relazione con 
l’elemento solare. Tuttavia, l’uomo del nostro tempo, quando 
in tal modo ascende ai mondi superiori, attraversa anche certe espe 
rienze che si possono solo così .riassumere: molte e importantis 
sime cose l’uomo sperimenta nei mondi spirituali grazie a tale 
ascesa, ma egli sperimenta anche una grande solitudine; si sente 
come abbandonato, abbandonato e solo. Si sente tale che, se volesse 
esprimere la sua esperienza in parole, dovrebbe dire a se stesso: 
« Molte, molte cose tu scorgi qui, ma proprio quello cui devi mag 
giormente anelare ora, dopo tutto ciò per cui sei passato, questo 
appunto non puoi sperimentarlo ». E allora tutti gli Esseri che si 
incontrano dopo tale ascesa, si vorrebbe interrogarli su quei segreti 
verso i quali non si può fare a meno di aspirare, di anelare. Si ha 
questo sentimento. Ma tutti quegli Esseri, che pur ci rivelano cose 
grandi e poderose, restano muti proprio quando vogliamo interro 
garli su questi misteri che, dopo quanto si è attraversato, ci appaiono 
come i più importanti. Perciò si dice: l’uomo della nostra epoca, 
dopo essere così asceso ai mondi superiori, nonostante lo splendore 
che vi trova, nonostante l’incontro con Entità sublimi, prova un 
forte dolore, sente nel proprio intimo un immenso vuoto. E se

37



nient’altro sopraggiungesse, la prolungata esperienza di quel vuoto, 
di quella solitudine e di quell’abbandono che egli prova nei mondi 
superiori, finirebbe per suscitargli nelPanima una sorta di dispera 
zione.

Invece può intervenire qualcosa — e di solito interviene, quando 
l’ascesa ai mondi spirituali è avvenuta secondo le giuste regole del 
l ’Iniziazione — qualcosa che può preservarci da questa dispera 
zione; che può preservarcene a tutta prima, ma non durevolmente. 
Ciò che può sopraggiungere è come una specie di ricordo che entra 
nell’anima: una specie di ricordo o, si potrebbe anche dire, un guar 
dare all’indietro in lontani tempi passati, una specie di lettura nella 
« Cronaca dell’A kasha » di cose da lungo tempo trascorse. E ciò 
che così si sperimenta (non si possono definire queste cose se non 
cercando di rivestire le esperienze con parole che ne esprimano 
approssimativamente il contenuto), si vorrebbe esprimerlo così: « Se 
ora, quale uomo moderno, ascendi in quei mondi superiori, l’abban 
dono e la disperazione ti assalgono, ma alcune immagini ti svelano 
tuttavia certi processi, da lungo tempo trascorsi, consistenti nel fatto 
che in passato altri uomini ascesero ai mondi ai quali tu vuoi ascen 
dere ora. Sì, anche da ciò che ora hai come ricordo puoi riconoscere 
che la tua anima fu una volta partecipe, in incarnazioni precedenti, 
di quanto sperimentarono coloro che ascesero allora ai mondi supe 
riori ». Potrebbe anche darsi che l’anima d’un contemporaneo rico 
nosca come esperienze proprie, attraversate una volta in tempi da 
molto trascorsi ciò che ora da veggente percepisce in un remoto 
passato. Una tale anima sarebbe allora quella di un Iniziato. In 
caso contrario, saprebbe soltanto che in tempi remoti fu in rela 
zione con persone che sono ascese quali Iniziati nei mondi superiori. 
Ma ora si sente abbandonata e sola, mentre quelle anime iniziate 
anticamente non si sentivano così abbandonate e sole, in quegli 
stessi mondi, ma vi godevano un’intima, profonda beatitudine. E 
riconosce inoltre che ciò proveniva dall’essere allora le anime diver 
samente costituite, e che, grazie alle loro differenti disposizioni, esse 
sperimentavano diversamente quanto percepivano nei mondi supe 
riori.

Ma che cosa si sperimenta in realtà nei mondi superiori?
Questo sperimentare pone in sostanza di fronte all’anima gli 

Esseri dei mondi superiori, che dal mondo sovrasensibile operano 
sul mondo sensibile. Si scorgono Entità che dimorano dietro il 
nostro mondo sensibile e si percepiscono con certezza quelle condi-

38



zioni che abbiamo descritto ieri. Ma, a voler riassumere tutto quanto 
vi si scorge, si può dire pressappoco così: ci si sente lassù nei 
mondi superiori e, in un certo senso, si guarda giù nel mondo sensi 
bile; ci si sente uniti agli spiriti che hanno varcato le porte della 
morte, e si guarda insieme a loro al modo come adopereranno di 
nuovo le loro forze per giungere ad una vita fisica. Si guarda giù 
e si vede come dai mondi sovrasensibili si riversino le forze che 
nel mondo dei sensi danno luogo ai processi nei diversi regni della 
Natura. Si vede tutta la corrente dei fatti che dai mondi spirituali 
vengono preparati per essere introdotti nel mondo dei sensi. E, 
poiché durante tale permanenza nei mondi superiori ci si trova fuori 
del corpo fisico e del corpo eterico, si guarda giù anche al pro 
prio corpo fisico ed eterico, e si scorgono quelle forze del Cosmo, 
di tutto l’Universo spirituale, che lavorano al corpo fisico e 
al corpo eterico dell’uomo. E da ciò che fanno gli Esseri, nella 
cui comunità si è penetrati, s’impara a comprendere come avvenga 
la formazione dei corpi eterici e fisici nel mondo materiale. S’im 
para a conoscerla molto esattamente. S’impara a conoscere come, 
ad esempio, certe Entità connesse col Sole operino dall’alto sul 
mondo terrestre, e lavorino alla formazione del corpo fisico ed 
eterico dell’uomo. Così pure s’imparano a conoscere Entità che 
hanno relazione con l’elemento lunare, e agiscono dal Cosmo per col 
laborare anch’esse alla formazione dei corpi fisici ed eterici degli 
uomini.

Ma poi sorge la grande nostalgia, una nostalgia che si fa 
immane per l’uomo dei nostri tempi. E’ la nostalgia di conoscere 
come vengano ad esistenza, come si generino dal Cosmo, il corpo 
astrale e l’Io. Perché, se si può contemplare con precisione come 
dalle forze del Cosmo vengano generati il corpo fisico e il corpo 
eterico, si resta totalmente all’oscuro di tutto quanto è in rapporto 

I con l’origine del corpo astrale e dell’Io dell’uomo. Tutto ciò che
si riferisce al corpo astrale e all’Io dell’uomo resta avvolto nella più 
fitta tenebra, nel più profondo mistero. Sorge allora in noi il senti 
mento: « Ciò che sei nel tuo essere più profondo, ciò che tu stesso 
sei in verità, si occulta dinanzi alla tua veggenza spirituale, anche 
se ciò di cui ti avvolgi quando vivi nel mondo fisico, ti si svela 
con la massima chiarezza ».

Tutto ciò viene sperimentato dall’uomo del nostro tempo quando, 
nel modo descritto, ascende ai mondi superiori, e lo sperimentavano 
anche quelle anime che intraprendevano la loro ascesa nei tempi

39



primordiali cui abbiamo accennato. Ma con una differenza, che 
consiste appunto nell’immane nostalgia che l’uomo odierno prova 
in quelle condizioni e che le anime del passato non provavano perché 
non avevano ancora il bisogno di scorgere il loro essere più pro 
fondo, essendo costituite in modo da sentire la più profonda sod 
disfazione nel percepire come gli Esseri, ai quali erano giunti, lavo 
rassero alla costruzione del corpo fisico ed eterico. Contemplando 
come dal Sole operava lo Spirito vivente per costruire il corpo fisico 
ed eterico, le anime iniziate dei tempi remoti provavano il loro 
massimo appagamento. A ciò si aggiunge peraltro che negli antichi 
tempi il lavoro di quegli Esseri si presentava diverso da ora: di 
qui l’appagamento. Ai nostri tempi, questo loro lavoro si presenta 
in modo da poter dire: « A che vale tutta la costruzione del corpo 
fisico e del corpo eterico, se non possiamo comprendere ciò che 
questi involucri celano in sé? ». C’è questa differenza tra un uomo 
odierno e uno del passato.

L’epoca remota cui vogliamo soprattutto riferirci, trattando 
di tali esperienze, è quella in. cui Zarathustra, iniziando i suoi disce 
poli, li guidò all’ascesa dei mondi superiori. Se oggi taluni discepoli 
fossero guidati in quei mondi alla stessa maniera di come li guidava 
Zarathustra, proverebbero quel vuoto e quell’abbandono di cui abbia 
mo parlato. Invece, al tempo di Zarathustra, gli iniziandi, che sentiva 
no operare Ahura Mazdao intorno al corpo fisico ed eterico, nello sve 
larsi di questo meraviglioso mistero provavano appagamento e beati 
tudine: perché erano conformati in modo da sentire profondamente 
la scoperta della generazione degli involucri che l’uomo deve posse 
dere se vuol compiere la sua missione terrena. In ciò trovavano 
appagamento. Tale era l’Iniziazione di Zarathustra. In essa si poteva 
« contemplare il Sole di mezzanotte ». Ciò significa che, se non si 
rivolgeva lo sguardo alla figura fisica del Sole, ma agli Esseri spiri 
tuali connessi con l’elemento solare, si vedevano fluire dal Sole le 
forze che esercitano la loro azione sul corpo fisico, si vedeva come 
le forze provenienti dal Sole formino il capo dell’uomo ed operino 
a conformare le diverse parti del suo cervello. Infatti è assurdo 
credere che una struttura così meravigliosa come quella del cervello 
umano possa scaturire unicamente da forze terrestri; no, devono 
cooperarvi anche le forze solari. Sono queste che conformano nei 
modi più svariati la differenziata struttura dei lobi cerebrali che 
formano la parte superiore della testa umana, al di sopra del viso. 
E non solo uno, ma tutta una schiera di Esseri operano a plasmare

40



questa struttura del cervello umano: Ameshaspenta li denominava 
Zarathustra per i suoi discepoli. Essi sono i suscitatori di quelle 
forze del Cosmo grazie alle quali poterono venire ad esistenza la 
struttura del cervello umano e i nervi superiori del midollo spinale, 
escluse le ventotto paia di nervi inferiori. Zarathustra insegnava poi 
che altre correnti promanano da Esseri connessi con l’elemento lunare 
e indicava — a dimostrazione del meraviglioso ordinamento del 
l’edificio del mondo — come da ventotto specie di Esseri, gli Yàzata, 
si dipartano le correnti che edificano il midollo spinale coi suoi 
ventotto fasci di nervi inferiori. Ecco come il corpo fisico e il 
corpo eterico sono costruiti da correnti che promanano da Esseri 
cosmici (1).

Queste potenti impressioni ricevevano gli Iniziati di Zarathu 
stra. E nell’accoglierle come manifestazioni dell’opera di Ahura Maz 
dao, sentivano un’interiore beatitudine per quanto accade nel mondo. 
Naturalmente anche l’uomo d’oggi, che nello stesso modo si elevi 
ai mondi superiori, ne potrebbe restare ammirato e stupito, potrebbe 
anche cominciare a sentire quella beatitudine, ma a poco a poco 
passerebbe a quel sentimento esprimibile solo con le parole: « Per 
ché tutto questo? Anche cosi non so nulla di quella Entità che 
passa da incarnazione a incarnazione! So qualcosa unicamente di 
quelle Entità che per ogni nuova incarnazione costruiscono dal 
Cosmo gli involucri umani, ma appunto solo gli involucri ». Questa 
era l’essenza dell’Iniziazione di Zarathustra: vi veniva rivelato spe 
cialmente il nesso della parte terrestre dell’uomo con l’elemento 
solare. E l’epoca di Zarathustra è caratterizzata dal fatto che gli 
uomini potevano accogliere nella loro sapienza occulta i misteri ora 
descritti.

Imparavano, invece, diversamente a vivere nei mondi superiori 
quelle anime che venivano iniziate nell’antico Egitto, attraverso i 
Misteri di Ermete. A tutte queste cose abbiamo accennato anche 
altrove, ma ora, in queste conferenze, vogliamo parlarne con un po’ 
più di precisione. Quando nell’antica epoca egizia le anime s’innal 
zavano ai mondi superiori attraverso l’Iniziazione di Ermete, avve 
niva naturalmente anche là ciò che sempre accade nell’Iniziazione, e 
cioè che quelle anime sentivano se stesse fuori del loro corpo fisico

(1) Cfr. a proposito anche R. Steiner, Punti di svolta della vita spirituale, 
Modena 1934, al capitolo su Zarathustra.

41



ed eterico e sapevano di trovarsi in un mondo di fatti spirituali e 
di Esseri spirituali. Poi quelle anime venivano guidate, o meglio la 
loro veggenza era guidata, a spaziare tutt’intorno molto lontano e 
venivano loro mostrati i singoli Esseri e i singoli fatti, come si 
farebbe per un’anima dei nostri tempi. Ma non dobbiamo immagi 
narci d’esser portati a spasso con i nostri piedi fisici; no. E’ gui 
data la nostra visione, come se, lottando ad ogni passo, fossimo 
accompagnati per un campo vasto come il mondo. Così accadeva in 
quell’iniziazione. Poi sopraggiungeva il momento in cui ci si sentiva 
arrivati a un traguardo; come se, avendo percorso un paese circon 
dato dal mare, si fosse ormai giunti alla riva, e si sapesse d’esser 
arrivati al punto estremo cui si poteva giungere. E allora, nell’Inizia 
zione egizia, si sperimentava ciò che si può esprimere solo così: 
« Quando con la tua visione sei stato guidato intorno negli spazi 
universali, nel campo vasto come il mondo, hai imparato a cono 
scere le Forze e gli Esseri dei quali puoi dire: ’’Questi operano sul 
mio corpo fisico e sul mio corpo eterico”. Ma ora tu entri nella 
regione più sacra, una regione nella quale ti trovi veramente unito 
con l’essenza che collabora con quell’elemento di te che passa da 
un’incarnazione all’altra, che opera sul corpo astrale ». L’esperienza 
che si fa a questo punto è molto importante, perché, quando soprag 
giunge, tutte le cose cambiano.

Ad esempio, cessa — allora, e nel tempo immediatamente suc 
cessivo —  una possibilità per l ’Iniziato. Cessa totalmente la possi 
bilità, nel mondo in cui si son toccate le rive della vita universale, 
di applicare col proprio giudizio a quel mondo tutto quanto si è 
prima potuto pensare e elaborare. Chi non è capace di spogliarsi di 
tutto quel modo di giudicare fisico, terreno, di metter da parte tutto 
ciò che lo ha guidato fino allora, non può, giunto alle rive della 
vita, sperimentare l’unione con quell’Entità che opera allorché l’uomo 
animico-spirituale si avvicina alla nascita d’una nuova incarnazione, 
e si cerca famiglia, patria, genitori, per avvolgersi, come uomo 
animico-spirituale, di un nuovo involucro. Tutti gli Esseri che si son 
prima imparati a conoscere, cioè quelli che rivelano come si formano 
gli involucri fisici ed eterici e come vengano generati e costruiti dal 
Cosmo, sono incapaci di spiegare quali forze operino in quell’essen 
zialità con cui ora ci si sente collegati, quella che trama ed opera 
sull’intima entità astrale dell’uomo stesso. Diventa del tutto evidente 
— come diveniva evidente all’anima egiziana iniziata ai Misteri di 
Ermete — che ora, dopo essere uscita dai propri involucri ed esser

42



passata attraverso ciò che prima abbiamo chiamato « la vasta vita 
universale », essa si sente unita con un’Entità. E l’anima può sentire 
le qualità di tale Entità, solo che sente anche se stessa come dentro 
quell’Entità, non fuori, e può dirsi: « Quest’Entità è qui, è qui real 
mente, ma nello stesso tempo le si è dentro ». La prima impressione 
che poi se ne ha è tale da farci dire: « In quest’Entità giacciono 
le forze che conducono l’anima da un’incarnazione all’altra, vi giac 
ciono le forze che la illuminano tra la morte e la nuova nascita. 
Tutto ciò è contenuto in essa. Ma se, sotto forma di un universale 
calore spirituale, ti alita incontro una forza, quella appunto che 
trasporta l’anima dalla morte alla nuova nascita, se, come luce spi 
rituale, ti viene incontro ciò che illumina le anime tra la morte e 
la nuova nascita, se senti come questo calore e questa luce ema 
nino dall’Entità con cui sei ora congiunto, ti trovi, allora in una situa 
zione speciale. Hai dovuto, per così dire, bere la bevanda dell’oblio 
(Letè), hai dovuto dimenticare quell’arte di comprendere che prima 
ti guidava attraverso il mondo fisico-sensibile, hai dovuto deporre 
la tua facoltà di giudizio, la tua intellettualità di prima, perché 
queste, ora, potrebbero solo confonderti; ma non hai ancora acqui 
stato qualcosa di nuovo. Quando senti il calore universale che porta 
l’anima alla nuova nascita e sei immerso nel mare di forze che 
illumina l’anima dalla morte fino alla nuova nascita, senti allora 
la forza e la-luce che emanano dall’Entità. La guardi, come se non 
potessi far altro che chiederle: ’.’.Chi sei? Tu sola puoi dirmi chi 
sei, e farmi sapere che cosa mi spinge, quale essere umano inte 
riore mi spinge dalla morte a una nuova nascita. Solo se tu me 
lo dici, potrò sapere qual è il fondamento del mio essere umano!” ». 
Ma l’Entità con la quale ci si sente così uniti, rimane muta, silen 
ziosa. Si sente che in essa giace ciò che è più profondamente con 
giunto con la parte più segreta di noi! Nasce lo stimolo a conoscere 
noi stessi, a sapere che cosa siamo, ma l’Entità rimane silenziosa e 
muta. Bisogna esser rimasti per un certo tempo di fronte a quel- 
l’Essere muto e silenzioso, aver sentito profondamente l’anelito a 
ricevere in modo nuovo la soluzione dell’enigma universale, bisogna 
aver sentito abbastanza a lungo la brama di risolvere l’enigma univer 
sale come mai potrebbe venir risolto sulla Terra fisica, bisogna aver 
portato in quel mondo, verso quell’Essere, come forza propria, la 
profonda nostalgia di possedere la soluzione dell’enigma universale 
in modo estraneo al mondo fisico, e l ’anima dovrà vivere compieta- 
mente nella nostalgia di ricevere in modo nuovo la soluzione del-

43



l’enigma universale; allora, quando ci si è sentiti congiunti con 
l’Entità spirituale muta e silenziosa, e con l’anelito ora descritto si 
è vissuto in essa, allora si sente fluire nell’Entità spirituale, con 
cui si è congiunti, la forza del proprio anelito. E per il fatto che 
questo proprio anelito verso la soluzione dell’enigma universale 
fluisce nell’Entità di quella figura spirituale, essa, dopo un certo 
tempo, genera qualcosa che enuclea da lei come un nuovo essere. 
Ma questa nascita non è identica a una nascita terrena e grazie 
alla propria veggenza ci si rende subito conto di ciò. No! Una nascita 
terrena avviene nel tempo, si presenta nel tempo. Ciò che, invece, 
ora si contempla, ciò a cui l ’Entità descritta dà vita, è tale che se 
ne sa questo: nasce da essa, fu sempre generato da essa da tempi 
immemorabili, e da allora questa nascita perdura fino al presente. 
Solo che, finora, questa nascita di un’Entità dall’altra non si era 
mai veduta, si era finora sottratta agli sguardi. Questa nascita con 
siste nel fatto che, pur essendo in verità sempre presente, soltanto 
adesso diventa percezione per noi nel mondo spirituale, soltanto 
adesso possiamo contemplarla, dopo essere stati preparati a ciò 
dal nostro anelito a risolvere gli enigmi. Adesso lo sappiamo. Così 
non diciamo: « Qui ora viene generato un Essere », ma: « Dal 
l’Entità con cui ti sei ora congiunto, è sempre stato, da tempi 
immemorabili, generato un Essere; questa nascita dell’Essere, e l’Es 
sere stesso che nasce, ti divengono però solo ora percepibili ».

Ciò che vi ho descritto, come è possibile farlo con le parole 
del nostro linguaggio, è quello a cui la guida iniziatica della Scuola 
di Ermes conduceva i discepoli. E i sentimenti or ora ricordati — 
quasi con un balbettio di parole, perché questi fatti sono talmente 
pieni di contenuto che le parole del nostro linguaggio non bastano 
ad esprimerlo — questi sentimenti erano le esperienze della cosid 
detta « Iniziazione egizia di Iside ». Chi, passando per l’Iniziazione 
di Iside, era giunto alle rive della vita universale e aveva contem 
plato le Entità che costruiscono il corpo fisico e il corpo eterico, 
quando si trovava al cospetto della Dea silenziosa da cui emanano 
luce e calore per la vita dell’interiorità più profonda dell’anima 
umana, si diceva appunto: « Questa è Iside! Questa è la muta, 
silenziosa Dea, il cui volto non può venir svelato a nessuno che 
guardi con occhi mortali. Il suo aspetto può rivelarsi soltanto a 
coloro che, lavorando, si spingono sino alle rive accennate, per poter 
guardare con occhi non più mortali, ma con occhi che vanno da 
incarnazione ad incarnazione; agli occhi mortali un velo impenetrabile

44



occulta la figura di Iside! ». Quando l’iniziando aveva così contem 
plato Iside e aveva vissuto portando nell’anima il sentimento de 
scritto, apprendeva allora ciò che chiamiamo «la nascita». Che 
cos’era questa nascita? Egli sentiva questa nascita come un « riso 
nare in tutti gli spazi della musica delle sfere », come l’unirsi dei 
suoni della musica delle sfere con ciò che si chiama la Parola 
cosmica, la Parola cosmica creatrice, che compenetra gli spazi e ri 
versa negli Esseri tutto ciò che deve esservi versato, come poi deve 
riversarsi nel corpo fisico ed eterico l’anima, già passata attraverso 
la vita tra la morte e la nuova nascita. Tutto ciò che dal mondo 
spirituale deve così fluire nel mondo fisico esteriore, affinché sia 
poi interiore e animico, tutto ciò viene riversato dall’armonia delle 
sfere, da quell’armonia delle sfere che risuona attraverso gli spazi, 
e che gradualmente si conforma in modo da essere percepita, espri 
mendosi nel suo più profondo significato come « Parola cosmica »: 
ciò che anima gli Esseri vivificati dalle forze del calore e della 
luce, tanto che questi poi fluiscono nei corpi generati dalle Forze e 
dalle Entità divine che già si erano potute scorgere al grado prece 
dente di chiaroveggenza.

Così si penetrava con la visione nel mondo dell’armonia delle 
sfere, nel mondo della Parola cosmica; così si guardava nel mondo 
che è la vera patria dell’anima umana nel periodo in cui essa vive 
tra la morte e la nuova nascita. Ciò che si occulta nel profondo 
dell’esistenza fisico-terrena dell’uomo, ma che vive poi, tra la morte 
e la nuova nascita, in accordo con la luce e con il calore, ciò che 
si occulta nel profondo del mondo fisico, in quanto mondo dei 
suoni cosmici e della Parola cosmica, si sperimentava attraverso 
l’Iniziazione di Ermes come generato da Iside. Iside sta dunque 
così dinanzi all’uomo : da un lato come Iside stessa, dall’altro come 
colei che generò l’Essere che dobbiamo riconoscere come armonia 
e Parola cosmica. Allora ci si sente in comunione con Iside e con 
la Parola cosmica da lei generata, e questa Parola cosmica è anzi 
tutto l’apparizione di Osiride. « Iside in comunione con Osiride »: 
tali ci appaiono alla visione immediata, così come erano conosciuti 
nell’antichissima Iniziazione egizia, Osiride essendo al tempo stesso 
il figlio e lo sposo di Iside. Questo si sentiva; ed era, nella più 
antica Iniziazione egizia, essenziale il fatto che, attraverso essa, 
l’iniziando apprendeva i segreti della vita animica che resta colle 
gata con l’uomo anche quando egli attraversa il periodo tra la morte

45



e la nuova nascita. Grazie al collegamento con Osiride era possibile 
riconoscere se stesso quale uomo nel suo significato più profondo.

Quanto si è esposto giustificava dunque il fatto che l’Iniziato 
egizio incontrava la Parola cosmica e i suoni cosmici come elementi 
che gli facevano comprendere il carattere della propria entità nei 
mondi spirituali. Ma ciò avvenne nell’antica epoca egizia, solo fino 
a un determinato momento; dopo quel momento, cessò. E vi è una 
gran differenza (lo mostrano anche le immagini della « Cronaca 
dell’Akasha », quando l’uomo d’oggi risale a quegli antichi tempi) 
tra ciò che l’Iniziato egizio sperimentava negli antichi tempi egizi 
e ciò ch’egli sperimentò più tardi.

Poniamo ora davanti alla nostra anima ciò che l’Iniziato spe 
rimentò in epoche relativamente più recenti. Anche allora egli 
poteva venir condotto per le vaste regioni dell’universo fino alle 
rive della vita; poteva sperimentare tutti gli Esseri che costruiscono 
il corpo fisico ed eterico dell’uomo; poteva accostarsi alle rive del 
la vita e scorgervi la muta, la silenziosa Iside, percepire di fronte 
a lei l’esistenza del calore che per l’uomo contiene le forze che lo 
conducono dalla morte a una nuova nascita; e poteva pure ricono 
scere la luce che illumina l’anima tra la morte e la nuova nascita; 
allora sorgeva anche l’anelito a udire la Parola cosmica e l’armonia 
cosmica; la nostalgia viveva nell’anima quando l’anima si univa con 
la muta, silenziosa Dea Iside. Ma... la Dea rimaneva muta, silen 
ziosa! Nessun Osiride potè più essere generato, nei tempi succes 
sivi, nessuna armonia cosmica risonò più, nessuna Parola cosmica 
spiegò più ciò che si offriva allo sguardo sgomento come calore e 
luce cosmica. Ed ora l’anima dell’iniziando si sentiva tale che non 
avrebbe potuto esprimere le sue esperienze se non dicendo: « Addo 
lorato alzo lo sguardo a te, o Dea, tormentato dalla sete e dalla 
nostalgia di sapere; ma tu, tu resti muta e silenziosa verso questa 
sofferente, tormentata anima umana che, non potendo comprendere 
se stessa, sente come cancellata e annientata la propria esistenza ». 
E la Dea dolorosamente faceva il gesto che sembrava dire com’ella 
fosse ormai divenuta impotente a generare la Parola cosmica e le 
armonie cosmiche. E al suo cospetto si riconosceva che le era stata 
strappata la forza di generare e d’avere al suo fianco Osiride, figlio 
e sposo. Si sentiva Osiride rapito a Iside.

Coloro che, passati per questa Iniziazione, facevano poi ritorno 
al mondo fisico, avevano del mondo una concezione seria, quasi di 
abdicazione. Essi la conoscevano, la sacra Iside; ma si sentivano

46



come « Figli della Vedova ». Grave e piena di rinunzia era la visione 
del mondo di questi « Figli della Vedova ». Ma qual è il momento 
intermedio, il momento che separa i due periodi dell’Iniziazione 
egizia, cioè quello antico, in cui nei Misteri si poteva ancora assi 
stere alla nascita di Osiride, e quello dove non s’incontrava più che 
la muta, la silenziosa Iside, e si diveniva un « Figlio della Vedova »? 
E ’ il momento in cui visse Mosè. Poiché il karma dell’Egitto si 
compì in modo che Mosè non fu soltanto iniziato nei segreti dei 
Misteri egizi, ma li prese con sé. Quando trasse il suo popolo fuori 
dell’Egitto, prese con sé quella parte dell’Iniziazione che, all’Iside 
addolorata, quale fu più tardi, aveva aggiunto l’Iniziazione di Osi 
ride. Questo fu il trapasso dalla cultura egizia a quella dell’Antico 
Testamento. Sì, Mosè aveva portato via il segreto di Osiride, il 
segreto della Parola cosmica! E se non avesse lasciato dietro di sé 
l’Iside impotente, non sarebbero risonate per lui, in modo che 
risultassero poi comprensibili al suo popolo, le grandiose parole: « Io 
sono colui che sono ». « ’Ekyeh asher ’ehyeh! ». Così i Misteri egizi 
si tramandarono ai Misteri ebraici.

Abbiamo dunque cercato di mostrare, con parole che a mala 
pena corrispondono ai fatti, le esperienze dei Misteri di Zarathustra 
e dei Misteri egizi. Queste cose non si possono infatti esprimere 
astrattamente, perché la loro comprensione richiede che l’anima passi 
per le esperienze che ho cercato di descrivere qui. E’ tuttavia impor 
tante seguire col proprio sentimento ciò che si svolgeva nell’Inizia 
zione egizia delle epoche più recenti, è importante seguire col proprio 
sentimento quell’elevarsi ai mondi superiori, l’incontro con l’Iside 
dallo sguardo afflitto, con l’Iside dal volto addolorato: Iside aveva 
lo sguardo afflitto e il volto addolorato, perché scorgeva l’anima 
umana tesa verso i mondi spirituali con una sete e una nostalgia 
che ormai non potevano più essere appagate.

Anche nell’epoca greca alcuni Iniziati sentirono allo stesso 
modo l’Essere invocato dagli Egizi come la Iside del periodo più 
tardo. Da ciò la serietà dell’Iniziazione greca, là dov’essa fu seria. 
Infatti, che cosa si effettuava nell’iniziando? Ciò che prima era stato 
sperimentato nei mondi sovrasensibili (densi di significato, in quanto 
pervasi dalle risonanze della Parola cosmica e dal suono cosmico), 
ora non esisteva più. Deserti e come abbandonati dalla Parola co 
smica erano quei mondi sovrasensibili nei quali l’uomo sarebbe 
potuto in altri tempi salire attraverso l’Iniziazione precedente. L’Ini 
ziato di Zarathustra si era potuto sentire appagato, quando in quei

47



mondi gli si facevano incontro gli Esseri di cui abbiamo parlato: 
perché si sentiva ancora pago della luce cosmica che percepiva come 
Ahura Mazdao. Egli la sentiva in modo maschile, solare, mentre 
l’Egizio la sentiva in modo femminile, lunare. L’iniziando che ascen 
deva ai gradi superiori secondo l’Iniziazione di Zarathustra sentiva an 
cora la Parola cosmica; non la sentiva concretamente generarsi da una 
Entità qual era Iside, ma la sperimentava, conosceva l’armonia co 
smica e la Parola cosmica. Ma nell’epoca egizia più tarda, e anche 
negli altri paesi durante la stessa epoca, allorché come uomini ci 
si elevava ai mondi superiori, si sentiva in modo analogo a come 
sente l’uomo d’oggi, così come è stato detto all’inizio di questa 
conferenza. Si sale ai mondi superiori, si viene a conoscere tutti 
gli Esseri che devono collaborare alla produzione del corpo fisico e 
del corpo eterico e, se nient’altro sopraggiunge, oltre a ciò che 
abbiamo detto, ci si sente abbandonati e soli perché, pur avendo 
in sé qualcosa che anela alla Parola e all’armonia cosmica, questa 
Parola cosmica e quest’armonia non possono risonarci innanzi. Oggi 
ci si sente abbandonati e soli: Nella tarda epoca egizia ci si sentiva 
non soltanto abbandonati e soli, ma — quando si era ciò che si 
diceva un vero « Figlio della Vedova » e quando ci si trovava nei 
mondi spirituali, fuori del corpo fisico ed eterico — ci si sentiva 
anche come anima umana, il cui sentimento si poteva esprimere 
solo con le parole: « Il Dio si accinge ad allontanarsi dai mondi 
nei quali trovavi un tempo la Parola cosmica; il Dio ti è divenuto 
insufficiente! ». Questo sentimento si addensò sempre di più, fino 
a diventare ciò che si può chiamare l’equivalente sovrasensibile di 
quel che nel mondo fisico-sensoriale si rivela all’uomo come « il 
morire », quando cioè quaggiù vediamo morire un uomo e sap 
piamo ch’egli abbandona il mondo fisico. Così, quando l’Iniziato 
della tarda epoca egizia saliva nei mondi spirituali, partecipava al 
lento morire del Dio. Non diversamente da ciò che si sente di 
fronte a un uomo che si vede entrare nel mondo spirituale, così, 
nella tarda epoca egizia, l’Iniziato sentiva il Dio prendere congedo 
dal mondo spirituale per passare in un altro mondo. Questo è 
l ’aspetto più importante e meraviglioso della tarda Iniziazione egizia: 
si ascendeva ai mondi spirituali, non per godervi gioia e beatitudine, 
ma per partecipare al graduale morire d’un Dio ch’esisteva in quei 
mondi superiori come Parola e suono cosmico.

Da tale disposizione venne a poco a poco condensandosi il

48



« mito di Osiride », di Osiride trasportato in Asia dopo essere stato 
strappato ad Iside, che piange e si addolora per lui.

Con questa conferenza siamo giunti quasi su una riva, una 
riva di quel fiume che divide l’evoluzione dell’umanità in due parti. 
Abbiamo seguito la direzione dell’evoluzione dell’umanità fino a 
questa riva; qui ci siamo fermati e abbiamo contemplato questa stasi 
con la disposizione d’animo del « Figlio della Vedova », il quale è 
iniziato a sperimentare il dolore e la rinunzia. Ora ci aspetta l ’im 
presa di attraversare, con la barca della Scienza dello Spirito, il 
fiume che separa le due rive dell’evoluzione umana. Vedremo nel 
l’ultima conferenza che cosa ci sia sull’altra sponda a cui approde 
remo dopo esserci allontanati con la nostra barca da quella dove 
abbiamo sperimentato il dolore per il Dio morente nei Cieli. Vo 
gliamo arrivare all’altra riva col ricordo d’aver prima sperimen 
tato il morire d’un Dio nei Cieli, e scoprire che cosa si offre ai 
nostri sguardi quando, per mezzo della Scienza dello Spirito, riu 
sciamo ad approdare sull’altra riva del fiume.

!

49





Q u a r t a  Co n f e r e n z a

LA RIAPPARIZIONE DEI MISTERI ORIENTALI 
NEL SANTO GRAAL

IL SUPERAMENTO DELL’OTTUSITÀ’ E DEL DUBBIO 
GRAZIE AI NUOVI MISTERI

L’altro giorno abbiamo parlato di alcune esperienze dell’anima 
umana in rapporto ai principi iniziatici dell’antichità, cioè ai Misteri 
orientali ed egizi. Con ciò siamo giunti, in un certo senso, all’ultima 
parte dei gradi dell’Iniziazione. Avevamo infatti citato, come carat 
teristiche comuni a tutti i Misteri, quattro gradi: giungere ai confini 
della morte, venire a conoscenza della vita del mondo elementare, 
contemplare il sole di mezzanotte, e stare dinanzi agli Dei superiori 
e inferiori. Ora, è realmente uno « stare dinanzi agli Dei superiori e 
inferiori » lo scorgere, da un lato, quelle forze che reggono il corpo 
fisico ed eterico, cioè tutto quanto si riferisce alla corporeità umana 
che durante il sonno rimane indietro (e qui si ha da fare con gli 
Dei inferiori, nel senso più ampio della parola), e, dall’altro lato, 
il riconoscere gli « Dei superiori » in tutte le forze che sono in 
rapporto con l’essere più profondo dell’uomo, vale a dire con ciò 
che passa attraverso le varie incarnazioni: l’Io e il corpo astrale. 
Ho potuto descrivere ciò che prova un uomo odierno che viene a 
conoscere l’essere dei Misteri, allorché, per mezzo della « Cronaca 
dell’Akasha », risale a quelle esperienze, attraverso cui le anime 
umane dovevano anticamente passare in seno ai Misteri. E ho dovuto 
accennare alla tragica impressione che le anime degli iniziandi egizi 
ricevevano di fronte ai mutamenti avvenuti in quella Potenza co 
smica che nei Misteri egizi veniva chiamata « Iside ». Come narra 
la leggenda, a Iside era stato rapito lo sposo, strappatole dal nemico; 
sicché vediamo sottratto a Iside quello che abbiamo designato come 
« Osiride ». Abbiamo poi imparato a conoscere anche la conseguenza 
esercitata sulla vita nei mondi superiori da questa mutata condi 
zione di Iside. L’anima che s’innalzava ai mondi spirituali nelle

51



epoche egizie più recenti diveniva partecipe della Divinità che a 
poco a poco moriva ai mondi superiori per discendere nella regione 
terrena, diveniva partecipe del destino di Osiride. Infatti la cosa 
era sentita in questo modo.

Orbene, è estremamente difficile esprimere per mezzo di idee 
e concetti l’ulteriore sviluppo di questo « destino divino ». Ma poi 
ché, per intenderci sui fatti più profondi dei mondi superiori, ci 
siamo abituati ad accogliere immagini, là dove più non bastano i 
concetti e le idee del nostro linguaggio divenuto ormai tanto pro 
fano, cercherò di esprimere in una « immagine », che certamente 
voi comprenderete, quello che dovrà formare una specie di leitmotiv 
nella conferenza d’oggi.

Immedesimiamoci nella tragica disposizione interiore dell’ini 
ziando dell’epoca egizia; immaginiamo come questo stato d’animo 
sia sorto per il fatto che, se voleva esprimere le sue esperienze, 
egli doveva dirsi: « Un tempo, quando ascendevo ai mondi spiri 
tuali, sentivo Osiride compenetrare gli spazi con la Parola creatrice 
e con la sua essenza esprimente le forze fondamentali di ogni essere 
e divenire. Ora tutto è muto e silenzioso. Il Dio, che si designava 
col nome di Osiride, ha abbandonato questa regione; è disceso in 
quella terrestre per accedere nelle anime degli uomini ». Solo allora 
egli, che prima era stato accessibile soltanto spiritualmente alle 
anime umane, divenne manifesto anche nella vita fisica: solo quando 
Mosè udì sulla Terra la voce che prima si poteva udire unicamente 
nei mondi spirituali: ’Ehyeh asher ’ehyeb! (Io sono colui che 
sono, che era, che è, che sarà). E in seguito, quest’Essere che per
10 sperimentare dell’iniziando si era, come Parola cosmica, gradual 
mente estinto nei mondi spirituali, s’introdusse nella regione ter 
restre, per poter risorgere a grado a grado nelle anime degli uomini 
e, in questa resurrezione, sostenere l’ulteriore evoluzione terrestre 
verso una gloria più grande, sempre più grande, sino alla fine della 
Terra.

Cerchiamo ora di trasportarci, con molta vivacità, nell’animo 
di quell’iniziando, allorché sentiva il dileguare della Parola crea 
trice dalle regioni spirituali a tutta prima raggiunte, e la vedeva 
immergersi nella regione terrestre e scomparire temporaneamente 
allo sguardo spirituale. Seguiamo l’evoluzione terrestre durante la 
quale questa Parola cosmica, dinanzi agli sguardi spirituali, prosegue
11 suo corso come un fiume che, dopo esser fluito alla superficie, 
scompare per un certo tempo, per ricomparire più tardi in un altro

52



luogo: così ciò che le anime degli iniziandi, nei Misteri egizi poste 
riori, avevano tragicamente veduto sommergersi e scomparire, ricom 
parve poi. Ricomparve, e poterono scorgerlo, in epoche più tarde, 
coloro cui fu concesso partecipare ai Misteri: costoro dovettero 
conformare in immagine ciò che risorgeva nella loro contemplazione, 
ma che risorgeva così da appartenere ormai all’evoluzione della 
Terra.

Come riapparve ciò che nell’antico Egitto era scomparso? 
Riapparve così da diventare visibile nella sacra coppa indicata col 
nome di « Santo Graal », custodita dai « Cavalieri del Santo Graal ». 
Nel sorgere del Santo Graal può essere ritrovato ciò che nell’antico 
Egitto era scomparso. In questo comparire del Santo Graal sta 
davanti a noi tutti il rinnovamento cristiano dei Misteri antichi. In 
sostanza, nel nome « Santo Graal », e in tutto ciò che vi si ricon 
nette, è racchiuso il risorgere degli antichi Misteri orientali.

Tutto ciò che, nel corso dell’evoluzione umana, si presenta in 
una determinata epoca per dare al progresso nuovo impulso, deve, 
sotto certi riguardi, contenere in sé una specie di ripetizione di 
quanto è stato prima. In ogni epoca successiva devono ricomparire, 
in altra forma, le precedenti esperienze dell’umanità. Noi sappiamo 
che alla terza epoca di cultura postatlantica dell’evoluzione umana 
ha partecipato principalmente l’anima senziente dell’uomo; che alla 
quarta epoca di cultura postatlantica, la greco-latina, ha preso parte 
principalmente l’anima razionale o affettiva; e che nell’epoca se 
guente, quella in cui noi stessi viviamo, deve svilupparsi l’anima 
cosciente. L’iniziando deve sapere tutto ciò perché ogni Iniziazione 
procede da quella zona dell’anima che ha maggiore importanza in 
quella data epoca. Così l’Iniziazione egizia era connessa con l’anima 
senziente, l’Iniziazione greco-latina con l’anima razionale o affet 
tiva, e l’Iniziazione della quinta epoca di cultura postatlantica deve 
connettersi con l’anima cosciente. Ma ciò che in passato, muovendo 
dalle forze dell’anima senziente, l’Iniziato ebbe modo di sperimen 
tare, deve ripetersi all’alba di questa quinta epoca, insieme a quanto 
fu sperimentato durante la quarta. Come fatto nuovo, inoltre, 
entrano in gioco le forze sostenitrici dell’anima cosciente che ora 
si trovano a disposizione dell’iniziando. Ciò che si svolse durante 
le due epoche precedenti deve ora ripetersi, come due momenti ai 
quali dovrà poi aggiungersi il nuovo impulso, particolarmente im 
portante per l’anima cosciente. Perciò la quinta epoca di cultura 
postatlantica, specialmente dove manifesta l’alba della nuova Inizia-

53



zione, deve mostrare istituzioni che possano nuovamente presentare 
all’uomo, alla sua anima, i segreti fluiti nell’evoluzione umana attra 
verso l’anima egizio-caldaica, e quelli che si riversarono nella quarta 
epoca di cultura postatlantica, la greco-latina, in cui ebbe luogo il 
Mistero del Golgota. A tutto ciò deve poi aggiungersi il nuovo 
elemento.

Come nei tempi più antichi, così anche in questi più recenti, 
ciò che si svolge nelle profondità dei Misteri, si manifesta esterior 
mente tramite le leggende più diverse che rivelano, più o meno 
apertamente, i segreti che l’anima umana deve conoscere. Era neces 
sario che i segreti dell’epoca egizio-caldaica si presentassero dinanzi 
alle anime della quinta epoca in una specie di ripetizione. I segreti 
che si riferivano al Cosmo, al fluire quaggiù delle Forze dello Zo 
diaco, dei Pianeti, ma specialmente quelli che si riferivano all’azione 
congiunta del Sole e della Luna e ai movimenti di questa coopera 
zione (parlo dei moti apparenti, perché caratterizzano i processi a 
sufficienza) attraverso i segni dello Zodiaco. Doveva tuttavia esservi 
una differenza tra il modo in cui tali segreti apparirono nella quinta 
epoca e quello in cui s’erano presentati nella terza. Ogni cosa 
doveva ora operare dentro l’anima cosciente, in ciò che costituisce 
la personalità dell’uomo. E questo avvenne in forma del tutto spe 
ciale: quelle stesse forze ispiratrici che, nel corso del terzo periodo 
di cultura, venivano contemplate dalle anime umane che accedevano 
alla zona spirituale del Cosmo, affluendo dallo spazio cosmico sulla 
Terra, ispirarono taluni uomini della quinta epoca; sicché, all’alba 
della quinta epoca di cultura, vi furono uomini i quali, non proprio 
grazie alla loro disciplina occulta, ma grazie a certi misteriosi influssi 
diventarono gli strumenti, i portatori di forze cosmiche emanate 
dal Sole e dalla Luna, durante il loro percorso attraverso i segni 
dello Zodiaco. I segreti che allora poterono essere così conquistati 
per l ’anima umana da questi uomini, erano la ripetizione di ciò 
che una volta era stato sperimentato attraverso l’anima senziente. 
Gli esseri che espressero questi cambiamenti di forze cosmiche 
attraverso lo Zodiaco sono quelli che furono designati come « Cava 
lieri della Tavola Rotonda di Re Artù ». Dodici erano i cavalieri 
principali, ognuno circondato da una schiera di altri che rappre 
sentavano quasi l’esercito delle stelle; in questi fluivano le ispira 
zioni sparse nello spazio cosmico, mentre nei Dodici fluivano le 
ispirazioni provenienti dalle dodici direzioni dello Zodiaco. E le 
ispirazioni, che provenivano dalle forze spirituali del Sole e della

54



Luna, erano rappresentate da Re Artù e dalla sua Donna, Ginevra. 
Così, nella « Tavola Rotonda di Re Artù » si aveva il Cosmo in 
sembianze umane; e dalla « Tavola Rotonda di Re Artù » scaturì 
ciò che si puo~chiamare l’alta scuola pedagogica per l’anima sen 
ziente d’Occidente. Ci viene narrato — e qui la leggenda, in imma 
gini di fatti esteriori, dà notizia di segreti interiori che si svolsero 
nell’anima umana all’alba di quell’epoca — come i Cavalieri di 
Re Artù percorressero la Terra, uccidendo giganti e mostri. Ciò che 
qui è rappresentato in immagini esteriori allude agli sforzi compiuti 
in favore delle anime umane che dovevano progredire nella purifica 
zione di quelle forze del corpo astrale che il veggente percepiva 
appunto sotto forma di giganti, di mostri e simili. Tutto ciò che 
l’anima senziente doveva sperimentare così attraverso i nuovi Mi 
steri è legato a ciò che rappresenta la Tavola Rotonda di Re Artù.

Ugualmente tutto ciò che, nel periodo successivo, l’anima razio 
nale o affettiva dovette sperimentare in Occidente trovò rappresenta 
zione leggendaria nella stessa leggenda del Santo Graal. Ciò che 
dunque doveva ripetersi, dell’epoca in cui aveva avuto luogo il 
Mistero del Golgota, si concentra ancora una volta in quanto emana 
dai Misteri del Santo Graal. E da lì, per chi volesse comprendere 
questo tempo, si riversarono, su tutti coloro che acquistarono una 
comprensione del Santo Graal, le influenze che potevano agire nel 
l’anima razionale o anima affettiva. E ancora adesso tali influenze 
devono agire sull’anima umana, se essa è destinata ad essere iniziata, 
se deve comprendere qual’è veramente l’essenza spirituale dell’epoca 
nostra. Il Santo Graal è circondato da molti, molti segreti; e natu 
ralmente, oggi, possiamo appena darne qualche cenno. Esso potrà 
servire come punto di partenza per uno studio più preciso, su questi 
Misteri, che un giorno forse potremo intraprendere. Nel Santo 
Graal, purché lo si comprenda nella sua natura, è contenuto tutto 
ciò che caratterizza i segreti deH’anima umana nei tempi moderni.

Immaginiamo il nuovo Iniziato nel momento in cui, dopo aver 
liberato il suo Io e il suo corpo astrale dai corpi fisico ed eterico, 
li contemplava dall’esterno, e rendiamoci conto di che cosa egli 
vedesse in essi e intorno ad essi. Vedeva qualcosa che, in certo 
senso, se non s’impara a capire a fondo, poteva dar ragione di forte 
inquietudine. Ed è ancora oggi così. Il corpo fisico e quello eterico 
sono pervasi in ogni direzione da correnti, da « fasci di fili », qual 
cosa di comparabile ai fasci nervosi del corpo fisico, ma più sottile, 
qualcosa che percorre il corpo e di cui la visione occulta deve dire:

55



« Ma questo è morto! Così morto che l’uomo ha veramente nel 
suo corpo fisico una specie di sostanza morta ». Ma questo qualcosa 
di morto, condannato alla morte durante tutta la vita terrena, era 
ancora vivente durante l’epoca orientale dell’evoluzione umana. Si 
fa realmente l’esperienza che oggi nei corpi umani è contenuto qual 
cosa di morto. E poi si cerca di capire che cosa sia in realtà questo 
elemento morto inserito nel corpo umano, e che una volta viveva 
(« morto » va inteso in senso relativo; è bensì vivificato dall’am 
biente circostante, ma è formato da correnti e tendenze nel corpo 
umano che di fronte al vivente hanno sempre la disposizione alla 
morte). Indagando da dove ciò derivi, si trova quanto segue.

Una volta, in tempi lontani, le anime avevano posseduto una 
P  certa chiaroveggenza, che conservavano ancora negli ultimi periodi 

della cultura egizio-caldaica, a tal segno che l’uomo, alzando lo 
sguardo al cielo stellato, non vedeva soltanto le stelle fisiche ma 
anche le Entità spirituali ad esse congiunte. Ciò dava all’anima 
umana, quando, negli stadi intermedi, tra veglia e sonno, guardava 
fuori nell’Universo e scorgeva Esseri spirituali, tutt’altra impressione 
da quella che riceve oggi sperimentando l’attuale sapere scientifico 

■ o vivendo nella coscienza quotidiana. Ma tutte le anime che sono 
oggi incarnate lo erano anche nell’epoca egizio-caldaica. Tutti quelli 
che sono oggi qui raccolti hanno una volta alzato lo sguardo allo 

; spazio stellare, hanno partecipato alla vita spirituale dell’Universo 
I ricevendone delle impressioni. Queste impressioni si sono depositate 

nelle loro anime, ne sono divenute parte integrante. Tutte le anime 
attualmente presenti hanno una volta contemplato l’Universo e ne 
hanno ricevuto impressioni spirituali così come oggi ricevono le 
impressioni dei colori e dei suoni.

Tutto ciò è presente nell’intimo delle anime e queste hanno 
edificato i loro corpi in relazione a quella vita spirituale, ma 
l’hanno dimenticato! Allo stato attuale tutto ciò non è più presente 
nella coscienza: il corpo non può più beneficiare di questo dono di 
forze edificatrici che una volta le anime ricevevano, e la parte 
corrispondente del corpo fisico e del corpo eterico è stata abbando 
nata dalla vita. E se nulla di nuovo dovesse intervenire, se gli 
uomini seguitassero a vivere muniti del solo sapere scientifico, inte 
ressato unicamente al mondo fisico esteriore, essi decadrebbero ulte 
riormente perché dimentichi di quella parte delle passate impressioni 
del mondo spirituale, indispensabile alla vita e all’edificazione del 
corpo fisico e del corpo eterico.

56



Contemplando oggi tutto questo, l ’iniziando può dire a se 
stesso: « Le anime anelano a vivificare, nel corpo fisico e nel corpo 
eterico, qualcosa che invece devono lasciar morto, perché ciò che 
un tempo accolsero in sé non arriva più alla coscienza ». Tale 
l’impressione inquietante sperimentata oggi dal neofita.

Esiste dunque nell’uomo qualcosa che viene sottratto al dominio 
dell’anima. Vi prego di prendere molto seriamente queste parole, 
perché la natura dell’uomo moderno è caratterizzata dal fatto che 
quanto in lei è ormai sottratto al dominio dell’anima, è come morto 
nel seno di quel centro vivente che è l’organismo umano. Le forze 
luciferiche ed arimaniche, agendo su questo elemento morto, eser 
citano sull’uomo un’influenza del tutto particolare per natura ed 
ampiezza. Se, per un verso, l ’uomo diviene sempre più libero, dal 
l’altro proprio nell’elemento che si sottrae al controllo dell’anima 
s’insinuano le forze lucif eriche ed arimaniche. Questa è la ragione 
per cui, oggi, tante nature si sentono come abitate da due anime, 
come se l’una volesse veramente separarsi dall’altra.

Molti enigmi dell’anima moderna e delle sue esperienze inte 
riori hanno origine in ciò che è stato detto. E ciò che si chiama 
Santo Graal non è stato e non è altro, se non ciò che vuol coltivare 
la parte vivente dell’anima, in modo ch’essa diventi di nuovo signora 
della parte morta. E Montsalvatsche, il luogo che custodisce il Santo 
Graal, è la Scuola dove si impara quanto, per disposizione naturale 
dell’anima antica, non era necessario apprendere nei Misteri orien 
tali ed egizi: come nutrire quella zona dell’anima rimasta viva 
perché possa rendersi dominatrice di quel morto elemento del corpo 
fisico e di quanto, nell’anima, è divenuto incosciente. Il Medioevo 
vedeva nei Misteri del Graal quanto si riferiva alla ripetizione 
dell’epoca greco-latina, alla ripetizione di ciò che era stato vissuto 
dall’anima razionale-affettiva: proprio in questa, infatti, ha profon 
damente radice ciò che è stato dimenticato ed è morto. I Misteri 
del Santo Graal riguardavano la nuova saggezza di cui doveva 
impregnarsi l’anima razionale.

Quando l’Iniziato medievale voleva rappresentare in un’imma 
gine quel che egli doveva apprendere per compenetrare con la 
nuova saggezza la parte della sua anima rimasta vivente, egli indi 
cava il Castello del Santo Graal e ciò che come nuova saggezza — 
il Graal — da esso scaturiva. E quando voleva parlare di ciò che è 
avverso a questa nuova saggezza, egli indicava un’altra contrada, 
in cui avevano dimora tutte le Entità e le Forze che si erano

57



prefisse il compito di attaccarsi alla parte morta del corpo e alla 
parte dell’anima divenuta incosciente. Questo luogo in cui a ragione 
(dal punto di vista occulto) si erano trasportati tutti i discendenti 
delle Entità ostili del passato, che avevano conservato le forze peg 
giori della magia orientale (non le forze migliori che pure sussi 
stevano), questo luogo che, nel senso indicato, era il più nefasto e 
avverso al Graal, era Chastelmarveille-. luogo di raduno di tutto ciò 
che tiene l’uomo attaccato a quella zona del corpo e dell’anima che 
subì il destino karmico del quale si è parlato.

Quel che oggi si è più spiritualizzato, trasformato in una sag 
gezza che può essere diffusa dappertutto — questa è appunto la 
caratteristica della sesta epoca postatlantica verso la quale stiamo 
procedendo — era una volta, durante il Medioevo, ancora legato 
a determinati luoghi (come ho detto anche nel mio libro La direzione 
spirituale dell’uomo e dell’umanità). Mentre dunque, per quel che 
concerne il passato, non è improprio parlare di luoghi particolari 
nei quali, si racconta, bisognava recarsi per accedere a determinati 
insegnamenti, oggi l ’insegnamento della saggezza ha un carattere 

| meno..localizzato perche^ viviamo nell’epoca "della transizione dalla 
1 vita nello spazio e nel tempo a forme più spirituali del tempo.

Mentre si colloca nelle regioni occidentali d’Europa il Castello 
del Graal, il castello dell’avversario va posto altrove; e come, recan 
dosi nel Castello del Graal è possibile accogliere dalle forze spiri 
tuali ivi rimaste una grande influenza, potente in senso benefico, 
così nell’altro castello, per opera di altre forze conservatesi fino 
ai nostri giorni, si può ricevere una forte influenza negativa, effetto 
postumo akashico di quegli avversari del Graal dei quali si è detto. 
Si può parlare di forze nefaste di quel luogo, ancora visibili nei 
loro postumi effetti. In quel luogo, infatti, venivano praticate sul 
piano fisico, delle arti malvage dalle quali sono partiti gli attacchi 
contro la parte dell’anima umana divenuta incosciente e la parte 
morta dell’organismo umano.

Tutto ciò si raccoglie intorno ad un personaggio la cui figura 
leggendaria appare come velata nel Medioevo, ma che ben conosce 
chi sa dei Misteri: un personaggio che visse realmente, nel cuore 
del Medioevo, Klingsor) duca della Terra di Lavoro, contrada che 
bisogna situare nell’attuale Calabria meridionale. Da lì le scorrerie 
del nemico del Graal si estesero specialmente verso la Sicilia. E 
come, mettendo piede sul suolo siciliano, se si è dotati di perce 
zione occulta, è possibile sentire operare su di sé — cosa che è

58



stata di sovente ricordata — le tracce lasciate nella Cronaca del- 
l’Akasha dal grande Empedocle, così sono ugualmente percepibili, 
nell’atmosfera della Sicilia, le tracce nefaste lasciate da Klingsor 
che un tempo, dal suo ducato della Terra di Lavoro, concluse, al 
di là dello stretto, un’alleanza con i nemici del Graal abitanti quella 
roccaforte che, nell’occultismo e nella leggenda, si chiama Kalot 
bobot.

f'J Kalot bobot, in. Sicilia, nel cuore del Medioevo era la dimora 
; della dea Iblis, figlia di Eblis. Ora, tra tutte le nefaste congiun- 
! zioni avvenute in seno alle evoluzioni terrestri tra Entità aventi 
i nell’anima forze occulte, è nota agli occultisti come la peggiore, 
/ quella di Klingsor con Iblis, figlia di Eblis. Iblis, fin nel nome, è 

imparentata con Eblis, e così viene indicata nella tradizione islamica 
/ la figura da noi chiamata Lucifero. Iblis è dunque una specie di 

/ variante femminile di Eblis, il Lucifero musulmano, ed è con questa 
I che si alleò, per scagliarsi contro il Graal, colui che chiamano il 

mago cattivo: Klingsor.
Queste cose non si possono esprimere con idee astratte, ma 

devono essere espresse in immagini che, per altro, corrispondono 
alla realtà. L’ostilità al Graal era interamente concentrata in questa 
fortezza di Iblis — Kalot bobot — , dove pure ebbe rifugio la sin 
golarissima regina Sibilla con il figlio Guglielmo, nel 1194, sotto 
il regno di Enrico VI. Tutto quanto fu intrapreso dalla potenza 
avversa al Graal, causa pure della ferita di Amfortas,' ha la sua 
prima origine nell’alleanza di Klingsor con iblis, nella fortezza di 
Kalot bobot-, tutte le miserie e le calamità che si riversarono sul 
Graal dalla ferita di Amfortas in poi, si esprimono in quel patto. 
Ciò fa sì che, ancor oggi, necessiti di molta forza l’anima che si 
accosta a quelle regioni da cui si diffondono tutte le influenze ostili 
al progresso dell’evoluzione umana, in rapporto ai Misteri del Graal.

Abbiamo dunque da una parte il Regno del Graal, e dall’altra 
il dominio del male, Chastelmarveille, dove agisce ciò che è stato 
generato dal patto concluso tra Klingsor e Iblis. In tutto ciò si 
esprime, in drammatiche ma meravigliose sequenze, il gioco delle 
forze avversarie pronte ad attaccare dall’esterno l’organo più indi- 
pendente e interiore dell’anima: l’anima razionale o affettiva. Questa, 
nella quarta epoca postatlantica, non era ancora così interiorizzata 
come dovette divenirlo nella quinta, quando, recisi i legami con il 
mondo esteriore, legami che aveva ancora in Grecia ed a Roma, 
si ritirò nella coscienza diventando più indipendente e libera.

59



Ma in compenso, per le ragioni che abbiamo detto, è più vulnerabile 
che non nell’epoca greco-latina, più esposta agli attacchi di tutte le 
potenze nemiche. La trasformazione cui è stata soggetta l’anima 
razionale o affettiva è raffigurata in quell’immagine, in quella 
leggenda dove, così drammaticamente, si definisce l’opposizione tra 
Montsalvatsche e Chastelmarveille. Nei racconti che si connettono 
al Santo Graal avvertiamo l’eco di tutte le sofferenze e le vittorie 
dell’anima razionale, di tutti i suoi combattimenti: tutto ciò che, 
nell’anima umana, doveva trasformarsi nell’epoca moderna, si rivela 
a colui che conosce la natura dei Misteri. Un caso concreto sarà 
sufficiente per mostrarlo.

Spesso si sente dire da persone che ancora non si sono formate 
concetti adeguati intorno a questi contenuti: « Come può, ad esem 
pio, un uomo come Goethe coltivare nella sua anima, da un lato, 
certi Misteri, e dall’altro passioni che lo turbano a volte così poten 
temente? » (ciò appare difatti a chi legge in modo superficiale la 
biografia di Goethe). Effettivamente in Goethe, così considerato, 
noi abbiamo ciò che si può chiamare in senso volgare « una doppia 
natura ». Ad uno sguardo superficiale le due nature sembrano a 
fatica potersi armonizzare: da un lato la grande anima nobile, a 
cui fu dato creare talune parti del secondo Faust ed esprimere tanti 
profondi Misteri dell’essere umano nella Fiaba del Serpente verde 
e della bella Lilia (dimentichiamoci ora di tutto ciò che si è appreso 
dalla sua biografia, e consacriamoci totalmente a quest’anima capace 
di sì grandi cose), e dall’altro la seconda natura, sotto certi aspetti, 
« umana troppo umana », che tormenta Goethe in più modi, destando 
in lui tanti rimorsi.

Orbene, nei tempi antichi le due nature non erano nell’uomo 
così nettamente separate, così scisse. Non era possibile che un uomo, 
la cui biografia si potesse descrivere come quella di Goethe, toc 
casse le alte vette di certe parti del secondo Faust o della Fiaba 
del Serpente verde e della bella Lilia, e al tempo stesso si scindesse 
a quel modo nella sua anima. Nei tempi passati questo sarebbe stato 
impossibile. Si rese possibile solo nei tempi moderni, a causa di 
quell’elemento divenuto incosciente nell’anima, e di quella parte 
morta dell’organismo. La parte rimasta viva può purificarsi ed ele 
varsi tanto da accogliere ciò che conduce alla Fiaba del Serpente 
verde e della bella Lilia, mentre il resto rimane esposto agli attacchi 
del mondo esteriore: vi si possono annidare le forze che abbiamo 
caratterizzato, tanto che può accadere che quella parte dell’essere

60



sia ben poco in armonia con l’Io superiore. Bisogna comprendere 
che un tempo l’anima vivente in Goethe appartenne anch’essa al 
numero degli Iniziati egizi, poi rivisse in Grecia, come scultore e 
discepolo dei filosofi. Tra questa incarnazione greca e l’ultima più 
nota, per quel che ho potuto scoprire, si situa un’altra incarnazione, 
Nell’evocare interiormente tutto questo, noi possiamo vedere come 
un’anima, capace nelle sue passate incarnazioni di dominare l’essere 
intero, debba discendere da quelle altezze, debba cessare di control 
lare una parte di questo essere che cade allora sotto l’influenza 
delle forze oppositrici.

Questo è l’elemento misterioso e cosi difficile da intendere in 
nature simili a quella di Goethe; e questo è pure ciò che manife 
stano tanti enigmi dell’anima umana nell’epoca moderna. Tutto ciò 
che si svolge come dualismo nella natura umana, tocca anzitutto 
l’anima razionale o affettiva, e questa è proprio quella che si scinde 
nelle « due anime », una delle quali può sommergersi nella materia, 
l’altra elevarsi allo Spirito.

Così, l’immagine dei « Cavalieri della Tavola Rotonda di Re 
Artù » rappresenta la ripetizione di tutto ciò che il nuovo Iniziato 
deve, in un certo senso, sperimentare nell’anima senziente; in ciò 
che, invece, riguarda il Santo Graal, è rappresentato quel che nei 
tempi moderni può sperimentare l’anima razionale o affettiva. Inol 
tre, quanto nell’epoca moderna l’uomo deve attraversare, per ren 
dere quella parte della sua doppia natura tanto forte da poter pene 
trare nei Misteri dei mondi spirituali, deve svolgersi nell’anima 
cosciente. Questo è il nuovo elemento che si aggiunge al passato! 
E ciò che deve svolgersi nell’anima cosciente è rivelato da quel che 
esprime la figura di Parsifal.

Tutte le leggende che si riallacciano alla Tavola Rotonda di Re 
Artù rappresentano il ripetersi delle esperienze dei tempi prece 
denti dell’anima senziente; tutte le leggende e le narrazioni colle 
gate direttamente al Santo Graal, a prescindere da Parsifal, rappre 
sentano ciò che deve sperimentare l’anima razionale o affettiva; e 
tutto ciò che esprime la figura di Parsifal, l’ideale della nuova 
Iniziazione, rappresenta appunto le Forze di cui deve appropriarsi 
l’anima cosciente.

Così, in questa triplice immagine leggendaria, è in sostanza 
espressa la cooperazione dei tre arti animici dell’uomo dell’epoca 
moderna. E come nelle più antiche leggende si possono presentire 
dei profondi segreti dell’anima umana, così attraverso queste leg-

61



gende di cui si è parlato si possono intuire i profondi segreti dei 
Misteri dell’epoca moderna. E’ realmente contrario alla verità il 
voler suscitare la rappresentazione che la natura dei Misteri sia 
rimasta immutata dai tempi passati e che l’uomo occidentale debba, 
oggi, attraversare gli stessi gradi dell’Oriente antico e moderno. 
Infatti quanto caratterizzò un determinato periodo antico si trascina 
ancora, per alcune popolazioni, nelle epoche successive. L’Iniziazione 
dei tempi moderni ha un carattere molto più interiore, pone esigenze 
ben più severe all’intimo dell’anima umana, ma in certo senso non 
può accostarsi in modo immediato alla natura umana esteriore e, 
molto più che non nell’Iniziazione antica, l’elemento esteriore deve 
essere purificato, reso trasparente grazie alla forza dell’elemento 
interiore che lo domina.

L’ascesi esteriore, l’allenamento esteriore appartengono più alla 
natura dell’Iniziazione antica, mentre l’Iniziazione moderna guarda 
molto di più all’evoluzione immediata dell’anima stessa: richiede 
che l’anima sviluppi forti energie appunto nella sua interiorità. Le 
circostanze esteriori sono tali che solo nel corso dei tempi i morti 
sedimenti della natura umana, causa oggi di profonda inquietudine 
per l’Iniziato, potranno essere superati; per questo bisogna ricono 
scere che nella nostra epoca ed ancora nell’avvenire, vi saranno 
indubbiamente molte nature — simili a quella di Goethe — che 
con una parte del loro essere ascenderanno molto in alto, mentre 
con l’altra rimarranno legate all’« umano troppo umano ». Nature 
che, nelle loro incarnazioni precedenti, non avevano affatto questo 
carattere singolare, al contrario manifestavano una certa armonia 
tra l’interiore e l’esteriore. Queste potranno essere proiettate nelle 
nuove incarnazioni dove si rivelerà una profonda disarmonia tra 
l’essere interiore e l’essere esteriore. Coloro che conoscono i misteri 
dell’incarnazione umana non si sentiranno turbati da questa disar 
monia, perché quando simili casi aumenteranno, si svilupperà anche 
il discernimento degli uomini, e con ciò verrà a cessare l’antico 
principio autoritario. Per questo bisogna far sempre maggior appello 
al discernimento, per esaminare quanto proviene dai Misteri. Sa 
rebbe certo più comodo guardare soltanto agli aspetti esteriori di 
coloro che sono chiamati ad insegnare, perché in tal caso si farebbe 
a meno di esaminare se i fatti che essi hanno da esporre e compiere 
spiritualmente, siano connessi con il sano giudizio umano e con 
una logica libera da presupposti. Certo, non è qui minimamente 
questione di parlare in favore della doppia natura umana, al con-

62



trario bisogna esigere severamente che l’anima recuperi il suo 
dominio sull’essere esteriore. Tuttavia occorre tener conto che la 
situazione caratterizzata corrisponde alla fase moderna dell’evolu 
zione, e in fondo, le influenze di Klingsor e di Iblis sono sempre 
presenti, benché sotto diversa forma. In particolare, si avvicina 
un’epoca nella quale queste influenze, questi attacchi di Klingsor 
e di IbKs, incalzando sempre più gli uomini, conquisteranno la 
vita intellettuale, quella vita intellettuale connessa alla cultura mo 
derna e alla divulgazione scientifica.

Gli insegnamenti che già da molto tempo si riversano sul 
l’uomo, quel che si crede bene insegnare ai bambini e di coltivare 
in essi, e che diviene il terreno della moderna cultura, non va 
apprezzato in funzione dell’intelligenza astratta che si preoccupa 
solo di comprendere e riscontrare l’esattezza dei propri presupposti: 
la cultura va, invece, valutata in funzione dell’azione da essa eserci 
tata sull’anima, delle impressioni e del beneficio che l’anima ne 
riceve. Se si diventa sempre più intelligenti — secondo quanto 
la moda intende oggi con « intelligenza » — si sviluppano nel 
l’anima delle forze che, già in questa incarnazione, si rivelano idonee 
per l’affermazione di concezioni di vita improntate al materialismo 
o al monismo, e di conseguenza si inaridiscono quelle forze vive che 
pur devono agire nell’organismo umano. L’anima che accoglie in 
sé soltanto questo fondamento peculiare della cultura moderna, en 
trando nella incarnazione seguente, mancherà delle forze necessarie 
per plasmarsi un organismo adeguato .'^Quanto più intellettuali, i 
quanto più « intelligenti » si sarà stati in una incarnazione prece 
dente, rispetto all’epoca a cui andiamo incontro, tanto più « stu 
pidi » si sarà nell’incarnazione seguente. Perché quelle categorie e 
quei concetti, che non si riferiscono che all’esistenza materiale e alle 
idee che ne esprimono la coerenza, costituiscono nell’anima una 
configurazione — anche se acuta dal punto di vista intellettuale — 
nella quale si degradano le forze capaci di agire sul cervello, di 
servirsi del cervello. E non potersi servire del cervello significa 
appunto, per la vita fisica, essere « idioti ». , —--------

Se fosse vero ciò che i materialisti affermano, ovvero che è 
il cervello che pensa, si potrebbe certamente dar loro un po’ di 
consolazione... Ma questa affermazione appunto non è vera, non 
più di quella secondo la quale il « centro del linguaggio » si sarebbe 
formato da sé. Esso in realtà si è formato per il fatto che gli 
uomini hanno imparato a parlare: il centro del linguaggio è il risul-

63



tato del linguaggio. Così ogni attività cerebrale è — nella storia — 
il risultato del pensare, e non il contrario: è il pensiero che modella 
il cervello!

J

Le anime che formano solo pensieri del tipo oggi corrente — 
pensieri non compenetrati di saggezza spirituale — che si dedicano 
ad un’attività pensante ancorata alla sola realtà materiale, non po 
tranno più servirsi adeguatamente, nelle incarnazioni successive, del 
cervello, perché le forze saranno indebolite per poterlo adoperare. 
Un’anima che oggi si occupa, diciamo, unicamente di sommare le 
colonne del Dare e dell’Avere, o in genere di sole questioni com 
merciali o industriali, oppure che accoglie in sé solo concetti di 
scienza materialistica, si riempie di forme di pensiero che, a poco 
a poco, nelle incarnazioni successive, oscureranno la coscienza, per 
ché il cervello, come massa inerte (cosa che succede oggi nel ram 
mollimento cerebrale) non potrà più essere padroneggiato dalle forze 
del pensiero. Colui che penetra con lo sguardo in queste forze più 
profonde dell’evoluzione umana, sa che tutto ciò che può vivere 
nell’anima deve essere compenetrato dalla comprensione spirituale 
del mondo.

Così, nell’epoca moderna, la natura umana può essere ancora 
una « doppia natura ». Nelle forze che riguardano in special modo 
l’anima cosciente, l’uomo deve accogliere saggezza, conoscenza spi 
rituale. Deve superare i due ostacoli attraversati da Parsifal: deve 
vincere « l’ottusità e il dubbio » nella sua anima, perché, se dovesse 
portare con sé ottusità e dubbio nell’incarnazione successiva, non 
potrebbe orientarsi nel modo giusto. E’ necessario che l’uomo sappia 
che cosa sono i mondi spirituali. Solo quando l’anima umana si sarà 
compenetrata di quella vita che Wolfram von Eschenbach chiama 
Saelde — la gioia della conoscenza spirituale nell’anima cosciente — 
solo allora potrà passare in modo davvero fecondo dalla quinta 
epoca alla sesta.

Ciò fa parte dei frutti generati dai nuovi Misteri, risultati 
importantissimi dei Misteri del presente tempo che sono un effetto 
postumo del Mistero del Graal. Tuttavia, a differenza degli antichi 
Misteri, i Nuovi possono essere compresi da tutti; infatti questo 
intenso compenetrarsi delPànima cosciente di" saggezza spirituale, 
di una conoscenza spirituale attinta con l’aiuto di concetti e non 
fondata su di una autorità, permetterà di superare a poco a poco, 
quel che è incosciente e morto nell’anima e nell’organismo.

64



Se si tien conto di tutto quello che la cultura e il sapere pos 
sono oggi donare alPuomo, perfino contenuti come quelli esposti, 
una volta accolti, possono venir compresi, interamente penetrati me 
diante concetti, ma potranno essere indagati solo da chi conoscerà 
per diretta chiaroveggenza i Misteri moderni. Questi contenuti de 
vono essere perfettamente compresi! E non ha importanza se nel 
l’uomo moderno che aspiri a salire nei mondi spirituali, l’« umano 
troppo umano », nella sua figura esteriore, conviva insieme a ciò 
che supera l’umano: se, come in Parsifal, la « giubba del folle » 
faccia ancora capolino dietro l’armatura dello spirito. Quel che im 
porta è che nell’anima vi sia la spinta verso la conoscenza, verso 
la comprensione spirituale: quella sete inestinguibile che è in Par 
sifal e che lo porta, dopo tanto errare, al Castello del Santo Graal. 
Nel racconto di Parsifal, se giustamente compreso, si possono tro 
vare tutte le esperienze destinate a formare l’anima cosciente, tutto 
quel che è necessario perché questa agisca in modo che l’uomo 
possa rendersi signore delle forze che si contraddicono e si combat 
tono nell’anima razionale o affettiva. Quanto più oggi l’uomo di 
scende in se stesso e coltiva sinceramente l’autoconoscenza, tanto 
meglio scoprirà la lotta che si combatte nell’àmbito dell’anima razio 
nale o affettiva. L’autoconoscenza, in questa prospettiva, è oggi, 
qualche cosa di molto piu" difficile di quanto generalmente si possa 
supporrei e sarà sempre, sostanzialmente, più difficile. Qualcuno, 
per esempio, che cerchi di giungere alla conoscenza di sé, benché 
capace di dominarsi esteriormente — di essere un « carattere » — 
non potrà non notare come spesso, venuto il momento, nelle più 
intime profondità di se stesso, le passioni e le forze meglio dissimu 
late insorgano dilaniando proprio l’anima razionale affettiva.

Come si troverà l’uomo che oggi, anche per altri aspetti, prenda 
sul serio il sapere e la conoscenza?! Forse le difficoltà della vita 
interiore non si paleseranno mai a quegli uomini che identificano 
il vero sapere, la vera conoscenza, nel lavoro scientifico esteriore 
o nel mero ripetere gli argomenti degli scienziati. Ma un’anima che 
senta in tutta la sua dignità e serietà il bisogno della conoscenza, 
si troverà in altre condizioni quando guarderà seriamente nel proprio 
intimo: essa cercherà nelle diverse direzioni della scienza, e anche 
nella vita cercherà di veder chiaro in ciò che le si presenta. Dopo 
aver cercato per un certo tempo, crederà di sapere questo o quello; 
ma continuerà a cercare, e più insisterà nella sua ricerca con i mezzi 
dell’epoca, tanto più si sentirà dilaniata dal dubbio. Quest’anima

65



che, dopo aver accolto in sé la cultura del tempo, confesserà a se 
stessa di non poter sapere nulla, quest’anima è sovente proprio 
quella che esercita l’autoconoscenza nel modo più serio e più degno. 
A guardar bene, non può esistere un’anima moderna veramente 
profonda che non passi attraverso il tormento del dubbio: l’anima 
moderna deve conoscere il tormento del dubbio! Allora soltanto 
potrà con temprate energie approdare a quella saggezza spirituale 
che appartiene all’anima cosciente, e che partendo dall’anima co 
sciente deve poi riversarsi nell’anima razionale o affettiva, per ren 
dersene signora. Per questo dobbiamo cercare di compenetrare con 
il nostro pensiero ciò che alla nostra anima cosciente è offerto 
dalla saggezza spirituale. Così educheremo nel nostro intimo un Io 
che sia maestro e signore nella sua dimora. Solo allora, avendo 
imparato a conoscere i Misteri, ci troveremo al cospetto di noi stessi.

Questo è quel che deve provare colui che si accosta ai Misteri, 
ed è così che deve porsi di fronte a se stesso, per cercare, con 
tutte le sue forze, di camminare sulle tracce di Parsifal, pur sapendo 
d’essere anche un altro: di essere cioè, a causa delle condizioni del 
presente tempo, perché uomo di questo tempo, il ferito Amfortas. 
L’uomo dei tempi moderni porta in sé questa duplice natura: Par 
sifal che aspira e tende con ogni sforzo a salire, e il ferito Amfortas; 
l’uomo, conoscendo se stesso, è così che deve percepirsi. Da ciò 
scaturiscono le forze che, appunto partendo da quella dualità, de 
vono ritrovare la loro unità e far compiere all’uomo un passo ulte 
riore nell’evoluzione del mondo. Nella nostra anima razionale o 
affettiva, nelle profondità del nostro essere devono incontrarsi Am 
fortas, l’uomo moderno, in certo senso vulnerato nel corpo e nel 
l’anima, e Parsifal, colui che educa e coltiva l’anima cosciente. E 
non è affatto improprio, ma assolutamente reale, dire che l’uomo, 
per conquistarsi la libertà, deve passare per la condizione di Am 
fortas: deve imparare a riconoscere in sé l’Amfortas piagato per 
riconoscere poi in sé anche Parsifal. Nell’epoca egizia era giusto 
elevarsi ai mondi spirituali per conoscere Iside, nella nostra epoca 
è giusto procedere dalla spiritualità di questo mondo per ascen 
dere, attraverso questa, ai mondi spirituali superiori. Il voler negare 
l’esistenza della natura di Amfortas significa non essere veramente 
pronti per la nostra epoca: l’uomo moderno vuol negare l’esistenza 
di Amfortas, che pur reca in sé, perché ama avvolgersi nella màyà. 
Com’è gradevole dire: « L’umanità progredisce sempre! ». Senza

66



dubbio, ma questo « progresso » avviene attraverso vie molto tor 
tuose. E perché nell’essere umano si sviluppino le forze-Parsifal è 
necessario riconoscere la natura-Amfortas.

iV  V r Ve

In queste conferenze ho cercato, per quanto possibile, di gui 
dare i vostri più profondi sentimenti all’essere dei nuovi Misteri, 
servendomi di immagini attinte alle leggende per descrivere i recon 
diti processi dell’anima. Forse un giorno potremo parlare ancora 
più chiaramente di quel che i nuovi Misteri svelano intorno all’at 
tuale natura umana, alla duplice natura che l’uomo porta in sé: 
Amfortas e Parsifal.

67





I N D I C E

P refazione ....................................................................Pag. 5

I - L’essere dei Misteri nel suo rapporto con la vita 
spirituale dell’umanità. Il rafforzamento delle fa 
coltà interiori della vita animica . . . .  » 9

II - Sperimentare Forze ed Esseri spirituali. Il Sole di
M e z z a n o t te ..........................................................» 23

III - L’Iniziazione di Zarathustra e di Ermete. Suono
cosmico e Parola cosmica. I Figli della Vedova » 37

IV - La riapparizione dei Misteri orientali nel Santo
Graal. Il superamento dell’ottusità e del dubbio
grazie ai Nuovi M isteri........................................... » 51





Finito di stampare nel mese di 
aprile dell'anno 1999, presso 
le Arti Grafiche Scalia s.r.l. - Roma


