Massimo Scaligero

LA VIA
della

VOLONTA’ SOLARE




LA VIA
della
VOLONTA’ SOLARE

A chi ba suscitato nell’anima

il ritmo delle stelle




La via della volonta solare
I ed., Tilopa-Rocco, Napoli 1962

TUTTI I DIRITTI SONO RISERVATI

© 1984 by Societa « Massimo Scaligeto », Roma
© 1986 by Tilopa edizioni, Teramo-Roma

PRINTED IN ITALY

MASSIMO SCALIGERO

LA VIA

DELLA

VOLONTA" SOLARE

FENOMENOLOGIA
DELL'UOMO INTERIORE




URGENZA DELLA RICERCA SOVRASENSIBILE



La luce dell’Occidente.

L’interesse del mondo contemporaneo pet la metafisica e
le tecniche liberatrici dell’Oriente, & andato di pari passo, in
questi ultimi anni, con il diffondersi di una copiosa quanto
varia letteratura sull’argomento. Non si pud dire che in simile
interesse sia sempre riconoscibile un’esigenza di tipo religioso
o mistico, ma neppure si pud parlare soltanto di una direzione
cosciente conforme al « realismo », o se si vuole, alla mentalita
positivistica oggi dominante le diverse indagini. Si dovrebbe
piuttosto parlare di aspirazione « psichica », ossia di una dire-
zione intermedia, analoga a quella che richiama taluni alla psi-
cologia di Jung, assunta persino come base di una visione del
mondo: quale del resto & stata a un determinato momento
della sua opera la pretesa di questo autore. Raramente si aspira
aun livello piu elevato, ossia ad un’effettiva esperienza
sovrasensibile, risultando di pochi, pet ora, una simile possi-
bilita: nella maggior parte dei casi si tratta di vocazione « spi-
ritualistica » non cosciente dei limiti entro i quali sorge, e per-
cid sin dal suo nascere soggetta a istintivitd e a dogmatismo.

L’uomo contemporaneo avverte in effetto la insufficienza
del mondo finito e di quella esteriore causalitd che in sede
scientifica ha riconosciuto sovrana: sente la limitatezza del mon-
do meccanico, che tuttavia inconsapevolmente mitizza o misti-
cizza; soffre e dialetizza 'angoscia dell’esistere; ma, pur ane-
lando ad un mondo che sia oltre il dominio del « misurabile »

7




e del razionale, non pud rinunciare alla precisione di tipo mate-
matico, peculiare alla sua autocoscienza, anche quando tenta
’esperienza « psichica ». E trova che lo Yoga, e in particolare
lo hatha-yoga, con la sua disciplina rivolta al corpo fisico, le
posture rituali (dsama) e la pratica della respirazione ritmica
(prandydma), risponde alla esigenza di sorpassamento del limite,
senza obbligarlo a rinunciare al valore che questo ha nella
concretezza dell’esistere.

Lo spitito pratico dell'nomo odierno, in effetto consiste
in una capacita di muoversi con esattezza in un mondo definito
da limiti esteriori e di agire grazie a qualcosa come una scienza
della finitezza. Tale coscienza dell’« oggettivo » & divenuta con-
dizione di equilibrio e di orientamento: essa esige, anzi, indi-
vidualmente una sorta di disciplina dell’agire pratico, che, tut-
tavia, per altro verso, & una barriera nei confronti di qualsiasi
esperienza di ordine metafisico: barriera dunque negativa in
un senso, perché positiva nell’altro.

In tali condizioni, pud essete veramente lo Yoga una
« via » per il cercatore occidentale? E sa egli che cosa in defi-
nitiva voglia quando si rivolge ad essa, ove non sia stato capace
di riconoscere, nell’ambito della vita interiore in cui si mani-
festa, il principio che ha il potere di sollecitarlo a una ricerca
oltre il limite ordinario? Che cosa infatti pud veramente muo-
vetlo se non gia il « principio » metafisico stesso della ricerca
presente in lui, ma ravvisabile soltanto mediante un volitivo
atto di conoscenza? Legittimo & il dubbio che egli non sia
capace di seguire con la coscienza logica che ha dispiegato ri-
guardo al mondo esclusivamente fisico, 'impulso che lo spinge
a un’esperienza sovrasensibile,

In realtd egli & capace di logica riguardo ai contenuti sen-
sibili ¢ alle astratte cortelazioni tra essi, ma non & capace di
afferrare il movimento interiore che gli consente tale logica.
E’ sveglio soltanto nella parte della coscienza di veglia rivolta
al sensibile, mentre in quella parte che, logicamente, dovrebbe

8

essere pilt sveglia in quanto divenisse cosciente dell’atto cono-
scitivo o logico compiuto, egli & invece dormente. E questa
¢ la grave contraddizione. Certe decisioni egli le prende in
stato di semi-torpore di quella che dovrebbe essere la co-
scienza di veglia. Percid non avverte come l'elemento soyra-
sensibile, che cerca altrove, sorga in lui proprio in quanto gia
affiora nel pensiero che da veste a tale ricerca, Egli dovrebbe
essere consapevole dello spirituale che opera, sia pure per
breve momento, nel pensiero, e a questo dovrebbe fare appello
sino in fondo: se fosse compiutamente logico.

Il cercatore peraltro non dovrebbe ignorare che i sistemi
da prendere sul serio nella marea delle metafisiche orientali,
fuori di un interesse semplicemente erudito, sono il Taoismo,
lo Yoga tradizionale (che nei tempi moderni ha nuove sintesi
e formulazioni in asceti come Swimi Vivekdnanda, Shri Auro-
bindo, Ramana Maharshi, Swimi Shivinanda) il Buddhismo
originario, sia Theravidin che mahayanico, lo Zen. Tuttavia an-
drebbe sottolineato che queste ascesi, mentre esigono una co-
noscenza diretta delle dottrine e una percezione del loro puro
contenuto, inevitabilmente divengono adattazioni alla moderna
mentalitd positivistica e agnostica, se per accedere ad esse non
si disponga gid di una « chiave »: che dia modo di operare
una « conversione » dell’attitudine a conoscere propria a tale
mentalita

In altte parole, non si pud entrare nello spirito dello
Yoga con i mezzi di conoscenza astratto-discorsivi di cui esclu-
sivamente oggi si dispone, se sono questi cid che effettiva-
mente dovrebbe essere convertito dallo Yoga, che tuttavia non
potrebbe essere accostato .0 scelto senza la loro mediazione;
per cui in ogni caso il primo passo dovrebbe consistere, per
Poccidentale, proprio nella trasmutazione di tale astrattezza
o discorsivitad. Ma questo sarebbe gia Yoga: che, tuttavia, non
potrebbe venire dall’Oriente. Lo Yoga tradizionale contempla-
va infatti tra le tecniche essenziali quella onde si evitava che

9




cadesse nell’astrattezza una originaria forza presente in forma
spontanea nell’ddhdra, o veicolo umano; mentre il problema
dell’occidentale & la conversione di un’astrattezza che ¢ gia
un fatto compiuto e, come tale, & un peculiare modo di cono-
scere: quello che ha dato la tecnica e la civilta della macchina
e grazie al quale egli pud esprimere, sia pure in forme contin-
genti, la sua tipica personalita.

In effetto, all’occidentale moderno, il cui modo di cono-
scere & esclusivamente intellettualistico e percid unidimensio-
nale — nel senso che Poggetto, avuto sempre come riflesso,
viene derealizzato nell’atto conoscitivo — la « via » pud essere
indicata in una forma della « Sagpezza perenne », che contem-
pli, fondamentalmente, il senso della sua attuale condizione e
la possibilith metafisica rispondente alla sua mutata costituzione
interiore. Vedremo consistere tale via nello svincolamento del-
Pattivith conoscitiva dall'oggetto che & servito a manifestarla,
cosl che essa possa venir sperimentata in sé, nel contenuto dina-
mico, producente la forma concettuale, Il ricercatore moderno
dovtebbe giungere, per attivitd volitiva mediata dal pensiero,
a una piu alta sintesi noetica, il cui tessuto ¢ gia presente,
ma non avvertito, nella forma astratta del pensiero: la quale
pud scomparire in ¢id di cui & forma, divenendo visione, per il
fatto che si giunga a contemplarla.

Tale forma pil alta di conoscenza egli dovrebbe attuare,
in quanto occidentale, come « conversione » del pensiero astrat-
to, ove sia capace di riconoscere in essa cid verso cui tendeva,
come al suo obiettivo ultimo, la moderna esperienza razionali-
stica: la quale, invece, arrestandosi e valendo nella sua imme-
diata forma ingenua ed agnostica, inevitabilmente diviene il
limite-errore di questa cultura: crrore, non in quanto
razionalismo, ma in quanto limite razio-
nalistico. E’ evidente che se il ricercatore giungesse a que-
sta esperienza superiore del conoscere, la scienza e la cultura
moderna non potrebbero apparirgli pili, come gli appaiono,

10

fini a se stesse, bensl mezzi provvisori, validi unicamente come
stimoli a simile attivita del conoscere. In tal caso I'occiden-
tale non avrebbe necessita di ricorrere all’'Oriente, perché avreb-
be trovato quella sicurezza interiore per il cui conseguimento
si rivolgeva allo Yoga. Ma allora appunto egli potrebbe intuire
il valore delle metafisiche orientali, sconosciuto ormai in quan-
to valore trascendente agli stessi orientali, come dimostrano
varie espressioni della mistica e della filosofia dell’attuale mon-
do asiatico.

Solo una simile capacitd di conoscere — che non ¢ un
razionalizzare, ma un attingere il nucleo noumenico degli enti
sensibili — pud ormai penetrare la sostanza della saggezza
orientale, inaccessibile alla conoscenza astratta, e averla come
ulteriore motivo all’esperienza sovrasensibile: il ricercatore puo
restituire vita a quella sostanza, solo in quanto gia egli sia
capace di attingere in sé alla sorgente di tale vita, secondo una
tecnica conforme alla sua tipica condizione interiore. L’essenza
intemporale e informale dello Yoga, ove cosi fosse destata,
si attuerebbe nella forma inusitata richiesta dal tipo umano
immerso totalmente nella sfera sensibile: forma che, non con-
templata dalla’ Tradizione, & stata appena presentita dagli ulti-
mi grandi asceti dell’India. In particolare, Shri Aurobindo ne
ha intuito la possibilita e il senso (1).

Giova non confondere lo Yoga come valore metafisico e
riferimento indialettico dell’individuo al sovrasensibile, con le
sue varie formulazioni relative al tempo e allo spazio, nonché
alla personalita dell’espositore: che sono quelle oggi conosciute
come Yoga. Se I'espressione potesse sonate per quello che ve-
ramente significa, lo Yoga dei nuovi tempi, in quanto lo si cer-
chi realmente, dovrebbe esscre riconoscibile in quella forma
della Saggezza perenne chiamata Scienza dcllo Spirito: la cui
attualith dovrebbe essere ravvisata in rapporto al compito basi-
lare di questo tempo: conoscere il pensiero con cui si pensa,
pensare nel pensiero, svincolare il mentale dai dinamismi del

11




sistema nervoso centrale, che lo condizionano e sempre lo ridu-
cono a natura. Nelle dottrine tradizionali dello Yoga non pud
essere questione di una simile possibilita, nella forma richiesta
all'uvomo moderno, data la rispondenza dello Yoga alle esi-
genze di un tipo umano ancora non condizionato dalla cere-
bralita e percid immune di positivismo agnostico. Cid spiega
perché & inevitabile — come si & mostrato in un ptecedente
studio (2) — che ogni esercizio yoghico noh possa evitare di
essete uno sforzo innaturale del sistema nervoso, vincolante
ancor piu la vita psichica ad esso e percid agli automatismi
connessi al sistema periferico, compromettendo [Iequilibrio
psico-somatico; e pud parimenti spiegare il caso di molti che,
senza adeguata preparazione e senza consapevolezza riguardo
all’obiettivo che si propongono, dandosi all’« occultismo » in
genere, finiscono con l'essere dominati da forme di istintivita
che prima riuscivano a controllare.

Ma ai moderni cercatori il pitt delle volte, meglio che un
mondo di conoscenza e di vivente moralita, il cui conseguimen-
to esige disciplina e dedizione, interessa I'« evasione » (quella
che altri oggi tenta attraverso anormali concessioni ai diversi
tipi di eccitazione o di attenuazione delle funzioni sensibili)
oppure '« auto-affermazione » di tipo realistico, in forme che
danno Pillusione di un rapido dominio acquisibile su se stessi
e sul mondo esteriore, mentre nulla v’& di meno rapido e di
meno apprendibile da libri.

Di qualunque tipo sia, la pratica dello yoga pud produrre
guasti nella vita psichica, o, quando le cose vadano meglio,
rimane immobile esercitazione intellettuale, se non viene spe-
rimentata per via di un pensiero che abbia gia il potere di
mantenere la proptia autonomia nell'esperienza, rafforzandosi
attraverso essa, né lasciandosi smorzare o deformare dalla non
pertinente assunzione di essa, inizialmente inevitabile. Cid si-
gnifica che il pensate potrebbe accedere allo yoga unicamente
in quanto fosse gia indipendente dai processi fisiologici che

12

cooperano alla sua ordinaria manifestazione: possibilithd estre-
mamente rara, in quanto presuppone una tecnica gia in atto
secondo la struttura metafisica del pensiero, comportando in
tal senso un lucido lavoro della volontd, una radicale possi-
bilita del pensiero di afferrare il proprio movimento, e in patti-
colare la capacita di coglicre il valore ultimo della gnoseologia
occidentale: che pud essere veduta ancora come un filosofare,
ma parimenti rivelare nel suo processo una originaria tensione
noetica che, tolta alla sua astrattezza e attuata, risulta chiave
di ogni Yoga. Ma un simile cOmpito, — & evidente — non pud
essere contemplato dallo Yoga tradizionale, bensi da un’attuale
Scienza dello Spirito, che dia modo anzitutto al moderno speri-
mentatore di riprodurre volitivamente, in forma « obiettiva »,
quel sintetico atto del pensiero, base di ogni giudizio, per la
cui esperienza consapevole unicamente la possibilita del pen-
sare & sorta. In realtd, non si tratta di un « riprodurre », bensi
di un creare: si suscita infatti, per via di volonta, un moto
che si produce spontancamente come « motmento » normalmen-
te non controllabile del processo pensante. In una simile forza-
pensiero, che nulla ha di affine con la consueta attivitd razioci-
nante, I'Universale fluisce come autonoma possibilita individua-
le: gia presente nel pensiero ordinario, ma particolarizzata e
disaminata. E occorre dire che, ormai, lo « spirituale » non
pud risorgere nell’'uomo se non per tale via. Non v'¢ altro
esoterismo.

Non si tratta di rinunciare a quella chiarezza della nor-
male coscienza, necessaria, per esempio, a risolvere un proble-
ma matematico, ma di intensificarla sino a poterla recare a
gradi pit1 elevati rispetto ai quali la coscienza ordinaria & in
stato di sogno e di sonuno profondo. Per il ricercatore di que-
sto tempo, l'esperienza metafisica, che & possibilita di restituire
al mondo materializzato, geomettizzato, meccanizzato, la di-
mensione interiore, & fondata sul principio individuale, il cui
destarsi ¢ il suo autopercepirsi, ossia il moto della liberta: spe-

13




rimentabile inizialmente come pensiero che, svincolandosi dalle
condizioni della cerebralita necessarie al suo normale manife-
starsi, attui la propria essenza.

La metafisica orientale e i suoi indicatori.

La via dell'Oriente & essenzialmente soteriologica, postu-
la la liberazione dal sensibile. La via iniziatica dei nuovi tempi
& qualcosa di nettamente diverso, esigendo — come si vedra —
la resurrezione dello spirituale dal sensibile: in quanto si sia
radicalmente penetrati nel sensibile: sorge in Occidente ed
ha come forza propulsiva il principio individuale della liberta.
La liberazione dal mondo in quanto mdyd pud essere
da prima solo momento conoscitivo, o intuizione, preludente
la realizzazione del mondo come categoria della liberta.

In questi ultimi anni, effettivamente, I'idea di liberta &
stata sentita e pensata in varie forme, svolta dialetticamente
e, attraverso la critica sociale, recata come mito animatore an-
che sul piano delle politiche, ove si & giunti a credete che essa
debba unicamente valere. E’ stato peraltro ammonito come
possa essere un segno dello smarrimento del senso della liberta,
il fatto che essa venga persino astrattamente pianificata, nella
recente sociologia. Diverse sono le confusioni riguardo a simile
tema, ma sono tutte riconducibili a un’unica confusione: quella
per cui si scambia la reale libertd, che 2 indipendenza interiore
dalle condizioni della « natura », con la illusoria libertd, che
& soltanto rimozione degli impedimenti alla affermazione di tali
condizioni, tanto intime alla coscienza da venir scambiate per
esigenze dell’« io », o esigenze umane.

Un equivoco del genere & tragicamente attuale. E’ percid
utile ogni contributo alla comprensione del tema, ogni stimolo
a quel discernimento, grazie al quale, almeno a pochi, oggi
sia possibile cominciare a distinguete « necessitd » da « liber-
td », esser presenti con la coscienza la dove comunemente si

14

scambia per propria libertd I'affermarsi della necessita natura-
le. B’ stato utile che in questi ultimi anni, taluni studiosi,
sulla base di una critica della civiltd occidentale, abbiano cer-
cato congiungimenti positivi con la metafisica orfentale 1a dove
questa possa risultare ancora ispiratrice, come Sanatana Dhar-

ma, e sanatrice riguardo all’attuale visione agnostica del mon-

do e al correlativo stile: sono, tanto per ricordare i pitt noti,
René Guénon, J. Evola, Ananda Coomaraswamy, Frithiof
Schuon, Roger Godel, Aldous Huxley.

Alcuni tra questi autori, ravvisando la possibilita per la
conoscenza di elevarsi al sovrasensibile mediante I'affrancamen-
to dalle condizioni « individuali », mostrano la relativita dei
moderni valori razionalistici e positivistici, nei quali giusta-
mente riconoscono una tensione « luciferica » verso la instau-
razione universale dello sperimentare limitato al sensibile. E’
innegabile che, attraverso la vicenda esclusivamente esteriore,
Pindividuo oggi si trovi alla mercd delle percezioni sensorie e
nella impossibilita di darsi altra forma di conoscenza che quel-
la del mondo finito ed altra cultura che non sia correlativa a
tale unidimesionale modo di conoscere. Perché all'uomo possa
essere restituita D’attivita conforme alla sua essenza, occorre
anzitutto che esso realizzi quella indipendenza dalla esperienza
dei sensi, che risponde alla sua vera natura. Sorge di qui per
quei pensatori I'esigenza della Philosophia perennis e la neces-
sita di attingere alle antiche dottrine, pet ritrovarvi sia I'orien-
tamento sia le discipline atte a ridestare la possibilitd interiore.
Viene trascurato, tuttavia, un particolare, ossia che quelle dot-
trine, essendo state pet un tipo di uomo non ancora cosi im-
merso nel sensibile come quello attuale, non possono costituire
il vero antidoto a una simile condizione.

Da questi pensatori viene riconosciuto in forma singolar-
mente varia come il convergere verso I'essere interiore oggi non
implichi soltanto 'esercizio della meditazione, ma altresi una
nuova attitudine nei riguardi dell’esistenza: d’onde il chiari-

15




mento di quel che possono valere gli aspetti recenti dell’esi-
stere, criticamente contemplati nella visione pitt vasta del « de-
cadere » del mondo moderno. In effetto, non si pud da una
parte seguire discipline ascetiche e dall’altra mantenersi intatta
la consueta prospettiva delle cose, soprattutto formandosi que-
sta-in un ambito come quello della civilta delle macchine:
occorre collateralmente disincantare la visione ordinaria, spo-
gliarsi di una serie di miti connessi alla suggestione delle par-
venze, che non sorge dalle cose ma nell'uomo, svincolarsi sino
alla stabilitd di una coscienza pura, capace di sentire il mondo
in sé e sé nel mondo. Affermazione di sé e conoscenza, distacco
magico o fervore ascetico, possono nuovamente tornare espetien-
za dell'uomo che ritrovi la Tradizione e testituirgli il motivo
dell’essere anche nel mondo attuale: essi non vanno cercati come
beni dell’anima, vanno voluti non per sé stessi, ma come vie
alla realizzazione di quel che & la segreta immutabile essenza.

Non si pud non riconoscere la giustezza di tali intenti.
Tuttavia, non & sufficiente il giusto assunto, dato che oggi non
v'e corrente che intenzionalmente non la mostri, e non v’'¢ inse-
gnamento che non presuma di essere il vero. Nel caso accen-
nato, a parte Iinterpretazione del « materialismo » del mondo
moderno — che, come si vedrd, non & qualcosa in sé valido,
ma l'aspetto negativo di un processo che, visto nella sua com-
piutezza, risulterebbe positivo — l'errore si fa palese allorché
sia possibile scorgere la contraddizione tra I'assunto e il metodo
che dovtebbe realizzarlo, Infatti, 'autore persuaso della visione
tradizionale e percid dell’attuale validitd delle ascesi che ne
erano alla base, nella sua esposizione evidentemente servendosi
di un processo di pensiero non-tradizionale perché tipico del-
I'uomo moderno, e non avendo coscienza di tale attivita pen-
sante che gli consente tra l'altro di concepire o di interpretare
in termini concettuali il metodo, non pud evitare di conclu-
dersi in forme di un realismo metafisico. E’ chiaro
che si debba percio dubitare della giustezza della sua indicazio-

16

ne: l'iniziale moto del meditare, infatti, non pud che essere co-
scienza del pensiero in quanto pensiero non rifles-
so, ma percepito come prima forma dell’essere.

Il mondo moderno.

Il dogmatismo che carattetizza la moderna indagine scien-
tifica e la mentalitd generale modellatasi nel clima tecnico pro-
prio alle applicazioni di tale indagine, ha in R. Guénon e in
J. Evola critici severi che nella loro analisi riescono a cogliere
Paspetto negativo della civilth attuale, senza tuttavia preoccu-
parsi di avvertire il senso trascendente di tale negativita, che
¢ il senso del « mondo moderno », il significato che chiede
di essere intuito e realizzato per una nuova « Iniziazione ».
Si tratta del tema pilt nobile e pili urgente di questo tempo,
che & facile liquidare in nome della « tradizione » e del pas-
sato splendore metafisico e con la ovvia critica del « materiali-
smo », mentre & essenziale vedere come le pit elevate forze
siano impegnate nell'impresa dell’'uvomo moderno e come
tutto lo svolgersi del mondo antico possa essere compreso co-
me una preparazione ad essa.

Diverso & il caso di altri indicatori dell’Oriente, come
R. Godel, R. Linssen (3) e di taluni scrittori della « Buddhist
Society » di Londra, secondo i quali il superamento dell’agno-
sticismo materialistico si andrebbe attuando proprio attraverso
le ultime conquiste della scienza. Opinione che & legittimo re-
spingere. Mentre l'atteggiamento anti-moderno di indicatori co-
me Evola e Guénon, & comprensibile secondo la logica della
Tradizione, incomprensibile & Patteggiamento « tradizionalisti-
co » che vede nello scientismo e nei perfezionamenti della tec-
nica vie attuali verso lo spirito.

Non col portate oltre la ricerca del mondo finito si pud
sboccare nell’infinito. Non esistono estreme conseguenze della
esperienza del finito, tali che dopo esse sia possibile gratuita-

17




mente sboccare nello spirito, per la stessa ragione per cui un
limite rafforzato respinge sempre pit la possibilita di supe-
rarlo. 11 frugate in quella polvere della materia a cui si da il
nome di atomi, senza coscienza dei limiti e del valore di tale
esperienza, & un legarsi ancora pitt profondamente alla dimen-
sione fisico-sensibile secondo una unilateralitd che, pretenden-
do persino darsi valore filosofico, non fa che rendere categorico
il disconoscimento delle superiori dimensioni dell’essere che
sole potrebbero spiegare il mondo degli atomi e cid che rispetto
ad essi & essenziale: il vivente. Il vivente che non & sperimenta-
bile, perché ancora & soltanto una proiezione ideale, non una
percezione, non dovendosi confondere il « vivente » con le sue
manifestazioni sensibili, come oggi ¢ uso. Tutti i moderni scien-
ziati dell’atomismo riuniti dovrebbero ancora spiegarci il mi-
stero della vita, per es., di un filo d’erba.

Si & dimenticato troppo facilmente che la scienza attuale,
anche quando indaga attorno alla vita, all’anima e persino allo
spitito, & valida soltanto come scienza dell’inorganico, e in tal
senso & astratta, giustificata riguardo a un solo aspetto dell’es-
sere, ancora lontana dal concepire come possa essete percepito
e percid conosciuto il « vivente ». La sua insufficienza di spi-
rito logico si rivela, per es., ogni volta che tenta di ricreare
chimicamente il vivente: impresa molto pitr difficile che quella
degli illusori lanci di macchine nello spazio cosmico, (che, come
si vedra, non & la stessa cosa che lo spazio terrestre) ogni volta
fallita e ogni volta ottusamente ritentata, come se si potesse
operare fisicamente su qualcosa che, essendo della stessa na-
tura delle idee, non pud essere contenuto petcettivo, almeno per
la coscienza consueta. Infatti nella esperienza ordinaria non si
percepisce il vivente, bensi la serie delle sue manifestazioni
sensibili. Se si guarda bene, il « vivente » si ha soltanto come
idea: la cosiddetta « forza vitale » &, almeno per ora, un'idea
suscitata dalle rappresentazioni relative alla percezione delle
sue manifestazioni sensibili. In realtd, essa & solo concepita,

18

supposta, imaginata, non percepita. Cid che veramente attende
P'uomo & un superamento dell’aspetto agnostico, epperd dogma-
tico, in quanto insufficiente dal punto di vista di una pura lo-
gica, della scienza attuale: superamento che & appunto il com-
pito additato e metodologicamente esplicato dalla Scienza dello
Spitito alla quale ci riferiamo. La realta & che la scienza non &
ancora sufficientemente scientifica (4).

Non puo darsi trascendimento della sfera sensibile con i
mezzi intellettivi che si sono formati appunto nell’esperienza
di tale sfera, ossia mediante un pensare che si & modellato uni-
camente secondo la percezione sensoria, Il pensare dovrebbe
ora afferrare se stessodi la da cid che ha suscitato la sua atti-
vita semplicemente razionale. Che 1d dove prima si vedeva
materia otasi veda energia con giuochi di atomi, non
cambia qualitativamente il rapporto conoscitivo dell'uomo con
l'oggetto della sua indagine: egli rimane incvitabilmente con-
dizionato a un rapporto meramente sensibile, secondo un limite
che, pur proiettandosi mn un’oggettivitd astratta, permane come
limite interiore, e come tale andrebbe percepito. Avendo con-
seguito un sistema di certezze sulla base della causalita propria
alla esclusiva sfera chimico-fisica, egli presume, con una inge-
nuitd di cui pochi s’avvedone, cogliere con lo stesso metodo
cid che trascende tale sfera, ossia cio che & reale solo in quanto
condizionante il fisico ma non appartenendo all’ordine fisico,
epperd l'intero universo: mentre si tratterebbe per lui di cono-
scere la forza che opera nella sua capacitd di penetrazione del
sensibile, perché tale forza & il sovrasénsibile: non sperimen-
tabile ormai pet altra via.

V’& un aspetto positivo nell'esperienza che l'occidentale
ha del mondo finito: essa, a coloro che in qualche modo non
rinunciano alla propria autonomia, di modo di percepire se
stessi entro un limite esterno che, mediato dal pensiero, diviene
base di un'autocoscienza non conosciuta all’Oriente tradiziona-
le: che I'Oriente va conoscendo ora, non in quanto abbia attra-

19




versato il processo spitituale che vi ha condotto, ma per via
di collusioni non chiare con il costume e con la cultura occi-
dentali. Una delle cause della crisi attuale dell’Asia pud essere
ravvisata in questo connubio tra un mondo ancora immerso
nel sonno delle tradizioni e la civiltd meccanica: connubio cui
manca la mediazione del pensiero vivente, che 'Occidente ave-
va la missione di dare e non ha potuto dare, non avendola con-
seguita esso stesso come evento oggettivo. L’Occidente infatti
non ha saputo padroneggiare metafisicamente la sua esperienza
del mondo fisico secondo un orientamento che pure ha avuto:
dalla forma pilti pura del filosofare idealistico, ma parimenti da
Goethe e poi in modo radicale e cosciente da Rudolf Steiner.

Le discipline orientali, compresi lo Zen e il Tantrismo,
fanno intravvedere la possibilita di un tipo di coscienza piu
vasto che, se si penetra nel loro spirito, risultera attuabile solo
a condizione che venga mutato tenorc csteriore di vita e sia
evitata l'esperienza di profonditd del sensibile. La coscienza
extrasensibile non si attuerebbe per virth dell’io immanente,
ma a condizione dello spegnimento di esso, per la remissione
a enti metafisici, ai quali I'asceta si dovrebbe aprire, affinché
agiscano per lui, senza che egli possa avvertire quanto sia egli
il costruttore di tale esperienza. La possibilitd dell’Iniziazione
dei nuovi tempi consiste invece nel non mutare nulla della
propria vita, nel non evitare le condizioni esteriori, anzi nel-
Passumerle come veicolo dell’esercizio interiore: nello svin-
colare il pensiero dalla corporeita, cosi che si animi della forza
capace di penetrare la trama dell’esperienza mondano-sensibile:
che & l'estrema conseguenza dell’essere uomini. Né si dovrebbe
obiettare, per esempio, che la pratica dello Zen consente la
immersione positiva nella categoria fisico-sensibile e la connes-
sione di profonditd con il tellurismo di tipo moderno,
perché questo Zen, non potendo essere penetrato da un pen-
sare gia libero del suo peculiare vincolo non sarebbe mai il vero,
come non & quanto circola oggi in Europa, in America e per-

20

sino in Estremo Oriente sotto un tale nome: neppure quanto
con correttezza e vivo intendimento, ma privo di dimensione
metafisica, scrivono sull’argomento D. T. Suzuki, K. Herrigel
o C. Watts, perché lineffabilita e la delicatezza di quell’insegna-
mento non possono passare Né attraverso un’esposizione inte-
ressata esclusivamente all'oggetto e dimentica del problema del
conoscerlo, né attraverso un’ascesi che esige, per essere viva,
il clima di una terrestre trascendenza, ormai in quella forma
perduta: come del resto gid avvertivano alcuni maestri Zen in
seguito al contrasto tra Scuola del Nord e Scuola del Sud. Rite-
niamo oggi unico qualificato a esprimere 'anima dello Zen,
Giuseppe Tucci, non soltanto per virth della sua personalita
di orientalista, ma soprattutto dell'intuito poetico con cui ha
mostrato di esser penetrato in cid che essa ha di ineffabile (5).

Il mondo degli umani sentimenti riguardo ai quali le tra-
dizioni orientali, quando non si tratti di una loro conversione
nel senso della bhakti, danno una tecnica del distacco e del
rigetto, per la Scienza dello Spirito ¢ una sfera nella quale
si diviene attivi in virth del pensare liberato, che apre il
varco a un sentite piti vasto, estinguente la necessitd dei sen-
timenti deteriori. Il sentire pud essere una via al ritrovamento
¢ alla resurrezione di qualita deformate dalla egoita: esso di-
viene « memoria, spirituale » in quanto capacita di ricordare
le intuizioni e le decisioni riguardanti I'impegno sovrasensibile,
neila misura in cui abbia potuto partecipare al loro prodursi.
Il sentimento diviene ricordo restituendo sotto
forma di un aiuto superiore cid che I'vomo ha saputo impri-
mervi nei momenti della volontd e della meditazione. Mediante
il sentire I'uvomo ordinario & sempre ricondotto alla propria
natura: colui che coltiva la meditazione, invece, attraverso il
sentire ritrova ogni volta I'orientamento e l'intensita. Egli ap-
prende che il sentimento ¢ il modo di individuarsi in lui di
una vasta corrente di forza che lo trascende e che egli tende

~

a sperimentare. Cosi il mondo degli istinti non & cio che va

21




condannato e fuggito, ma la possibilita della reintegra-
zione del volere. La via « occidentale » in tal senso ha forza
di universalita, anche se gli interessi prevalenti del tempo ten-
dono a smorzarne la virth e ad ostacolatne la retta esplicazione.

L’esperienza razionalistico-meccanica nata in Occidente at-
traverso un processo spitituale volto unicamente al mondo fisi-
co, nei tempi attuali si estende all'Oriente non per analogo
processo, ma attraverso le sue conseguenze negative: la men-
talith tecnica e l'organizzazione meccanica della vita, tagliate
fuori del moto interiore da cui derivano, prive percid della
logica che le giustifica. In tal modo I'Occidente agnostico para-
lizza il senso delle dottrine orientali e lo scambio tra i due
mondi diviene uno scambio di valori senz’anima. In effetto,
nell’esperienza razionalistica & presente un valore che non &
facile riconoscere, ma & in particolare disconosciuto da chi
dello spirituale ha una concezione meramente mistica, come
da chi non riesce a vedere nell’attivita del pensiero la possibi-
lita di una forza oggettiva valida fuoti dell’oggetto pensato.
Tuttavia un simile disconoscimente non & meno grave di quello
per cui viene ritenuta positiva, ossia tendente al sovrasensibile,
la direzione ultima della scienza che, invece, per il suo limitato
orizzonte elevato a universalitd, ormai ponendosi come una
« metafisica dogmatica » (6), opera a vincolare ancora piti I'uo-
mo alle condizioni sensibili.

Gli indicatori dell’Oriente non s’avvedono come il valore
che essi cercano si trovi, in forma imprevista e difficilmente
ravvisabile (ma questa & la prova dell'iniziato contemporaneo),
nell’« Occidente interiore »: che essi non riescono a intravve-
dere e inconsapevolmente avvcrsano. 1l valore & gia presente
nel pensiero con cui essi ‘pensano gli antichi insegnamenti. Vi-
vente, ma come tale non percepito, ¢ il tessuto pre-dialettico
di questo pensiero, non I« oggetto spirituale » pensato, quale
che ne sia la forma: che & comunque pensiero.

L’'uomo moderno, al punto attuale della sua crisi, non

22

chiede un conoscere che presupponga trascendenze o sfere so-
pra-mentali da realizzare, ma chiede di scoprire come nell’atti-
vitd conoscitiva stessa — non nell’oggetto che la suscita — gia
affiori lo spirito: potrebbe, del resto, essere questo il senso
ultimo dello Yoga, del Taoismo, dello Zen, qualora venissero
assunti come specifici temi di conoscenza. Non un metodo,
non una disciplina, non lo Shastra, non la dottrina, desta I'uo-
mo all’esperienza metafisica, bensi lo spirito stimolato da un
metodo o da una dottrina: non la conoscenza 'in quanto pre-
determinata e immobile visione, ma l'attivitdi del conoscere
messa in moto, non l'oggetto ma la forza interiore per cui
I'oggetto viene considetato e vissuto idealmente: Poggetto che
& soltanto un pretesto.

La verita non & qualcosa che stia fuori della coscienza in
attesa di essere acquisita in quanto ci si conformi a un inse-
gnamento, ma cid che si & capaci di vivere o creare mediante
le forze interiori che si esplicano, sia pure in forma inizial-
mente astratta, nel conoscere. Un tale creare attua il « vero
uomo », inserendolo nella corrente perenne di una Tradizione,
che senza cid & nulla: naturalmente al livello attuale dell’espe-
rienza conoscitiva, Il reale pud essere sperimentato dal mo-
derno ricercatore come mediazione pura, pensare allo stato na-
scente, momento dell’autocoscienza: momento di cui I'uomo
ordinario, in quanto pensa, fruisce senza saperlo, smarrendolo
di continuo nella fittizia oggettivitd di cui & tessuto il suo esi-
stere. Ma tale smarrimento, sia esso scientifico o spiritualistico,
razionalistico o itrazionalistico, non significa irrealta e non-
valore del principio, che viene ogni volta smatrito in
quanto ogni volta attinto.

Non ci si pud rivolgere all’autentico Otiente, senza che
sia prima afferrato il valore del pensiero chiamato in atto a
tale cé-npito e che non pud percepire contenuti interiori se
prima nor: sia capace di percepire il proprio. Né si pud obiet-
tare che i metodi orientali offrono simile possibilita, perché,

23




come si diceva, essi non parlano a un tale pensiero, tipico della
costituzione intetiore occidentale, essendo stati formulati sulla
base di una « morfologia » occulta profondamente diversa.

Mondo antico e indagine moderna.

Giova, a questo punto, accennate a un equivoco che ge-
neralmente si di nel campo degli studi rivolti al mondo dei
miti e dei misteri: 'equivoco pet il quale, venendo ignorato
il punto di vista delia conoscenza pura, si crede di poter acce-
dere al senso dell’arcaica storia dell’'uomo e della rispondente
tradizione, seniza consapevolezza del fatto che lattivitd cono-
scitiva in cid impegnata & una possibilitd sorta appunto dal-
Iestinguersi della capacita di visione che fu alla base di quella
storia e di quella tradizione. E’, per esempio, il caso della psi-
cologia di Jung che, trovando determinati contenuti simbolici
nella zona dell’« inconscio », presume stabilire serie di corre-
lazioni tra questi e forme apparentemente analoghe del mondo
mitico, grazie ad un’associazione discorsivamente plausibile, ma
non rispondente all'essenza di quei simboli, i cui contenuti,
come si vedra, sono riferibili da una parte ad un rapporto
perenne tra I'uomo e il cosmo, concretamente attuato dal mon-
do antico, ¢ dall’altra a processi di una coscienza formatasi in
consegucnza della perdita di tale rapporto.

All'osservazione spirituale risulta come il passaggio dal-
I'evo antico al moderno si verifichi attraverso un cambiamento
di polaritd universali, o inversione del rapporto tra I'uomo
e il cosmo, che opera simultancamente nella natura, nella cul-
tura e nella storia, in forme contraddittorie solo in apparenza,
ma intimamente rispondenti a un senso univoco: che pottebbe
essere compreso a condizione di ripercorrere a rittoso, per
via interiore, il processo che ha condotto all’attuale costitu-
zione umana. Quando si guarda alle civiltd del passato, privi
della possibilita di una simile conversione interiore — che

24

equivale a un grado della Iniziazione — pud accadere che si
esalti e si contrapponga al mondo modetno un mondo antico
semplicemente sognato, visto come romanticamente pud essere
amato per reazione agli aspetti decadenti del mondo attuale:
& in particolare il caso di J. Evola e R. Guénon. I quali non
sono penetrati nel mondo antico, propric perché sono pene-
trati parzialmente nel mondo moderno, avendo inteso profon-
damente di questo soltanto gli aspetti negativi, che i « mo-
derni » stessi, come tali, non avvertono: i moderni, infatti,
né possono conoscere il loro mondo né quello antico, essendo
la loro «scienza » fondata sul pensiero astratto e, in quan-
to priva di coscienza di tale astrattezza, inevitabilmente
dogmatica.

La natura dell’'uomo moderno & « priva di spirito », per
il fatto che lo spirito si & incentrato nel processo dell’autoco-
scienza (e solo questa, interiotizzandosi, potrebbe far risorgere
il sovrasensibile dalla natura: chi conosca l'opera scientifica
di Goethe si trova dinnanzi alle premesse per un’esperienza
del genere). La situazione del mondo antico era I'opposto: la
natura era permeata di spirito: non era natura. L'uomo acco-
glieva le cotrenti sovrasensibili nella corporeitd, nella razza,
nel sangue: non gli era necessaria I’autocoscienza, poiché pote-
va riferire se stesso al Divino che vedeva sorgere dal sangue.
Si pud dire che il Divino, fluendo nel suo essere fisico, susci-
tasse in lui visioni o ispirazioni; ma si trattava di un organismo
non ancora densificato sino alla formazione di un compiuto si-
stema neuro-sensorio, epperd tramite di forze che non pote-
rono pitt fluire direttamente in lui quando egli cessd di trarre
la coscienza di sé da un centro interiore (cuore) per averla
da un suppotto fisico (cervello).

Se la costituzione interiore dell'uvomo moderno si fonda
sulla inversione della polaritd originaria uomo-cosmo, indivi-
dualiti-natura, onde la natura comincia ad essere veduta come
mondo esteriore — inversione che ha inizio all'epoca del

25




Buddha, di Lao-tze e di Confucio in Oriente, del filosofare
presocratico in Occidente — & comprensibile come I'elemento
eterno che prima traspariva attraverso la natura, ora si espri-
ma in un’attivita interiore che in certo modo si oppone ad essa.
In tal senso, secondo l'espressione di un pensatore occiden-
tale, « il passato & l'errore » (7); ma non il passato in quanto
tale, bensi la « falsa memoria » di esso, devuta a quel rove-
sciamento di visione onde 1l mondo antico non pud pit esser
conosciuto per quel che effettivamente era, e la propria vita
trascorsa viene ricordata come la serie delle reazioni sogget-
tive ad eventi non conosciuti nella loro sostanza: falsa memo-
ria, dunque, che solo puo risolversi con un uso delle forze della
memotia rispondente alla scaturigine delle forze stesse.

Chi sia interiormente fondato, non pud cadere nella illu-
sione di ritrovare nel sub-conscio I'elemento originario, ma sa
di ritrovarvi solo la « falsa memoria », quella che insiste come
abitudine atavica, inclinazione, istinto, persino come radice
delle malattie organiche: un mondo che non & I'lo, non I« es-
sere centtale », ma la sua vecchia spoglia, in cui ota tende
a manifestarsi tutto cid che come corrente cosmica inferiore
lo avversa e lo irretisce. E’ la natura, I'antica « scorza » dello
spirituale, che, non riconosciuta, tende a usare come veicolo
lo spirituale oggi appena risorgente nella forma dell’autoco-
scienza: d’onde gli equivoci della scienza e della cultura mo-
derne, I'equivoco di una psicologia che nei residui degenere-
scenti di una coscienza mitogenica crede ritrovare contenuti
attuali dell'io, mentre dovrebbe qui riconoscere una « zona »
manovrata da forze che, portate ad insistere nel loro antico
movimento, agiscono contro la nascente autocoscienza, ossia
contro la possibilitd positiva della inversione della polarita
umano-cosmica accennaia: forze percid ostacolatrici dell’uomo,
che tendono ad annientare I'io, sottraendogli vitalita e usan-
dola contro esso. '

Si tratta di contenuti che non dovrebbero venir solleci-

26

tati mediante una identificazione astratta e dialettica ma pet-
manere nell’inconscio, in vista di una loro estinzione, neces-
saria al processo superiore della coscienza: si estinguono sol-
tanto se possono essere oggetto di un conoscere sovrasensibile,
capaci di contemplatli per quello che effettualmente sono. Solo
nella misura in cui possano essere cosi contemplati, essi rive-
lano il loro senso, trapassando immediatamente ad altro va-
lore: vengono, in quanto conesciuti, trasformati. Ma & chiaro
che nessun astratto pensiero, nessuna attivitd semplicemente
razionale, ha il potere di vedere e risolvere la identificazione
sottile della vita psichica con essi: identificazione che percid
pud acquisire petsino giustificazione scientifica e divenire mo-
derna psicologia.

Superstizione contemporanea.

Non & facile veder chiaro nel problema, in quanto Iele-
mento intellettuale-razionalistico & bensi la funzione dell’io libe-
ratosi dall’antica natura, ma & al tempo stesso cid che, ancora
mancando di vita autonoma, lo lega inconsapevolmente alla
natura, per il fatto che assume questa come supporto vitale,
E’ attivita sovrasensibile, ma affiorante nella coscienza median-
te il sensibile, e, per tale motivo, astratta, dimentica della pro-
pria natura sovrascnsibile. Destatasi per via di stimoli este-
riori, secondo un’espericnza nuova dell’essere, svincolantesi dal-
le antiche direzioni metafisiche, iniziata or sono cinque secoli
da Galileo, Newton, Keplero, Bruno, essa esige ora il suo com-
pimento, senza il quale perde il senso che ebbe nella visione
liberatrice di quei pensatori. La pura esperienza del mondo
esteriote, indipendente dalle antiche rivelazioni, fu necessaria
a stimolare il pensiero autonomo e un’attivita conoscitiva in
cui cominciasse ad articolarsi 'autocoscienza individuale. Il sen-
sibile non sarebbe dovuto essere il fine, ma il mezzo: il pen-
siero doveva vincolarsi al sensibile per rendersi indipendente

27




dall’antica” trascendenza, ma questo vincolo sarebbe dovuto
essere strumentale e provvisorio, non finale e permanente:
che ¢ 1'errore di un dogmatismo trasferi-
tosi dal metafisico al fisico: la fonte dell’an-
goscia e del continuo interno vacillamento dell'vomo di que-

sto tempo.

Il penstero aviebbe dovuto sviluppare forze nuove nella
“conoscenza rivolta al mondo fisico, unicamente per giungere
a sperimentare tali forze indipendentemente dal mondo fisico
stesso: con il « materialismo » una simile possibilita si & smar-
rita. Quell’ostacolo che un tempo fu al pensiero umano '« oscu-
ritd » della disanimata metafisica, oggi & Poscurita — od oscu-
rantismo — del materialismo che vortebbe apparire scienti-
fico, senza veramente esserlo, costituendo dogmaticamente lo
impedimento al cammino ulteriore dell'vomo. Il processo ini-
ziato da innovatori come Bruno, Keplero, Newton, Galileo, si
¢ arrestato a questo punto: gli & mancato lo sviluppo logico,
proprio ad opera di coloro che sono fieri della loro logica.
L’esperienza del mondo fisico compiuta per virth di nuove
forze del conoscere avrebbe dovuto stimolare I'vomo all’espe-
rienza di queste forze: che sarebbe stata la via nuova
verso lo spirituale e verso la soluzione dei problemi che sul
piano dell’astrattezza scientista e positivista possono essere
solo posti, ma non risolti.

L’attivita interiore che si sarebbe dovuta tradurrc nclla
esperienza individuale della liberta, giustamente nata in quanto
stimolata dai contenuti sensibili, si & legata ad essi: non sa
fare a meno di essi. Non sa percid riconoscersi dotata di vita
propria, indipendente dai contenuti sensori ché la forza vitale
le & sottratta dalla natura: non sa riconoscersi come libertd
avente origine nello spirito e ignora il valore del suo attuale
conoscere che, invece, ove fosse rafforzato e reso obiettivo,
potrebbe riacquisire i gradi della originaria saggezza. Di que-
sti il piti basso — Pultimo della discesa, nel decorso del

28

kaliyuga — & appunto il pensiero, che di conseguenza & il
ptimo per la possibile risalita. Ma lintelletto moderno pud
subire oggi la tentazione di una discesa ulteriore, per il fatto
che, traducendo in valori I'assunzione inferiore della natura
che da esso attende liberazione e trasformazione, in sostanza
con le forze affioranti per 'esperienza della sopranatura
va creando una sub-natura: gia in atto in forme varie in
cui il mondo della tecnica e quello della cultura si influenzano
reciprocamente, credendo di « progredire » e deilicando il pre-
SUNLO « PLOZLEssO ».

Conseguenza delle osservazioni suesposte ¢ tra 'altro ia
necessitd di una maggiore cautela nella indagine condotta da
contemporanei storici delle religioni ed etnopsicologhi, che
ritrovano significati omaloghi tra il mito antico e serie di miti
modetni. Ci riferiamo in particolare a Mircea Eliade e a Karl
Kerenyi (8). La sostanza mitica & essenzialmente diversa: oc-
corre distinguere il mito in quanto veste imaginativa di per-
cezioni extra-sensibili (mondo antico), dal mito che & proiezio-
ne spirituale di percezione sensibili, ossia la loro idealizzazione
e trasposizione imaginativa (mondo moderno), secondo un
« ideale » che non pud essere attinto se non dall’esperienza
sensibile. L'uomo moderno ritiene reale soltanto cid che puod
percepire con i sensi fisici: per lui ogni rappresentazione mitica
non & che la dignificazione di quel che percepisce. E cid che
percepisce per ora non & altro che il « cadavere dell’antica na-
tura »: non & quel che I'mvomo antico petcepiva come natu-
ta vivente.

L'illusoria « metafisica ».

E’ inclinazione del sapere moderno comportarsi come se
nei vari campi d’'indagine dovesse conseguire una verita de-
terminata, che ancora non possiede ma che possa al momento
giusto far propria. Tale veritd, concepita e descritta in testi

29




I

o insegnata da maestri, oppure ancora celata nella natura e
nella storia, & una sorta di res obiettiva condizionante 'atti-
vita spirituale del conoscitore e indipendente da essa, per cui,
come un valore in sé, pud essere col tempo raggiunta o no;
onde per il sapere si di una sorta di deposito che ogni volta
pud essere ordinato e inventariato, cosi che studioso pilt com-
mendevole & colui che risulta aggiornato secondo I'ultimo in-
ventario, lui stesso proseguendone la sistemazione.

Tale atteggiamento, in qualche modo giustificabile nella
sfera delle scienze positive e agnostiche alle quali & esclusivo
orizzonte il mondo astratto delle quantita, diviene errore quan-
do, trattandosi di dottrine dello spirito, porta il ricercatore a
rappresentarsi una « verita » da conseguite, 0 una « tradizio-
ne » sccondo la quale conformarsi, subordinando a contenuti
trascendenti, inevitabilmente pensati o imaginati, I'attivita del-
lo spirito grazie al quale essi possono avere forma e senso. Ve-
nendo il « metafisico » posto come un termine oggettivo in-
nanzi alla coscienza, si finisce con Pignorare il moto del pen-
siero che, concependo I« oggetto » metafisico & il vero ele-
mento produttivo del rapporto: quello infatti, che, mediante
un suo dignificarsi qualitativo, potrebbe farsi forma di una
sintesi ultetiore, vivente perché libera di astrattezza, ove giun-
gesse a percepire in sé la forza del suo svolgersi.

L’errore & non avvertire la prioritd del pensiero capace
di pensare « I'esperienza liberatrice », quando ogni considera-
zione su questa, quale che ne sia la forma, & innanzi tutto pen-
siero. Evidenza, questa, ignorata da quei teorici, secondo i quali
'occidentale che volga alla « tradizione » e riconosca I'Oriente,
dovrebbe compiere un salto, ossia spezzare i ponti non pure
col mondo delle filosofie europee, ma altresi con lattitudine
conoscitiva a cui si debbono queste filosofie e I'attuale mondo
della scienza, e che pertanto, nel caso citato, & quella capace di
scegliere, tra le vie, la orientale. Mentre si pud scoprire che
proprio secondo una giusta coscienza del processo del pensiero

30

_

occidentale, una simile attitudine conoscitiva, non assunta sem-
plicemente ai fini di un sapere, ma spetimentata come attivita
pura, ha il potere di destare cid che di vivo e perenne & adom-
brato nelle dottrine orientali, ormai non resuscitabile per altra
via: esperienza di un « sublime » che, nella sua illimitatezza,
cessa di essere limitabile o all’Occidente o all’Oriente come
a determinati ordini, essendo la matrice spirituale di ogni ordine.

Non & facile far comprendere che non si allude né ad
una filosofia, né ad una dottrina in particolare, ma ad una
possibilita insita nel moto conoscitivo stesso dell'uomo di que-
sto tempo: moto che ¢ alla base di ogni moderna forma di
filosofia e di cultura: elemento inesauribile di vita del pensare
che tuttavia nell’ordinaria attivita razionale non si presenta
se non come ombra di sé, riflesso, proiezione dialettica, ossia in
una forma che pud suscitare dubbi giustificati riguardo al suo
valore sovrasensibile. Eppure & inevitabile, a chi cerchi con-
cretamente, risalire dall’attivitd razionale allo spirito, ove non
confonda tale attivitd con il suo oggetto ¢ percid giunga a pet-
cepirla quale & prima di essere forma di un oggetto, esteriore
0 Ilnteriore.

Normalmente, all’occidentale, la sua capacita conoscitiva
appate soggettiva, astratta, priva di forza vitale: per esso & il
mondo esanime delle argomentazioni, delle ragioni, fuori delle
quali sembra possibile ritrovare la vita, E allorché vuole qual-
cosa di pin, ossia vitalitd e concretezza, non suppone che atti-
vita interiote con cui pensa fluisce dalla sorgente stessa della
vitalita e della concretezza, e si rivolge a un’altra direzione: di
solito cerca dottrine orientali che giustifichino questo suo rifug-
gire dall’astrattezza e al tempo stesso gli diano modo di por-
tarsi oltre Dastratto, mediante un presunto superamento del
« mentale » (un mondo di dottrine orientali, percid, che sara
da lui veduto secondo insufficienza interiore rispetto alla sua
propria natura di occidentale) o si consola con una filosofia, di
tipo esistenzialistico, o con una psicanalisi, o una psicologia

31




analitica. Nelluno o nell'aliro caso egli evita I'autentico spe-
rimentare interiore che & penetrare la sostanza della vita me-
diante un pensare capace di non presupporre a sé la serie degli
oggetti e percid di afferrare se stesso: senza avvertirlo, si ap-
paga di associazioni di « pensati » unificate in sistemi, rima-
nendo sostanzialmente alla visione di una molteplicita priva
di unitd essenziale e a un mondo di « sensazioni » pilt o meno
nobilitate: che tuttavia non riconosce come tali e che per lui,
anche se non se¢ ne avvede, possono essere qualcosa unica-
mente in quanto le assume in pensieri o come contenuti di
idee, ossia per quell’elemento irriconosciuto, in sostituzione
del quale si illude di trovare altre vie.

In nessuno di questi casi 'occidentale segue veramente
la sua vocazione. Il macchinismo, I'agnostico razionalismo, I'at-
tivismo proprio a una vita esclusivamente utilitaria, spoglia
di autentici sentimenti, costituiscono un mondo che non pud
essere rettificato o esorcizzato mediante una « conoscenza »
la cui stessa scelta @& in partenza legata a un conoscere
formatosi in esso: nel mondo che si pretende superare. Que-
sto arido razionalismo nato dall’occidentale, come riflessitd del
pensiero, chiede di essere risolto appunto nella sede del suo
manifestarsi, mediante la conversione di un processo che ri-
guarda unicamente lui in quanto moderno. Si tratta in defini-
tiva di [orze che vanno ricercate la dove sorgono come vivente
realtd, non ancora alterate o negate nella forma alla quale si
debbono vincolare per divenire coscienti.

Le latenze psichiche (vdsand), la prakrti inferiore, la
mdyd, proprie all’occidentale, sono ben altra cosa che per il
tipo umano contemplato nella tradizione indl, al quale tali
nozioni si riferivano (9). Il processo di materializzazione e la
conseguente esperienza di pensiero realistica, pragmatistica,
scientistica, sono qualcosa di ancora pitt profondo nella loro
negativita che non quanto & contemplato come illusione del
sensibile in quella tradizione. Come si mostrera, proprio gra-

32

zie alla presenza di forze pili essenziali, I'occidentale ha potuto
sostenere il peso dell’esperienza tellurico-meccanica e di conse-
guenza sollecitare radicalmente le correnti della vita volitivo-
istintiva. Il compito, pertanto, non & eludere D'esperienza, ma.
prender coscienza delle forze in essa richiamate: che, non rico-
nosciute, travolgono I'uomo.

La vera metafisica.

L’uvomo di questo tempo, anche quanto teoricamente non
sia un « realista primitivo », & inevitabile che lo sia' nell’atteg-
giamento quotidiano: in quanto & moderno, & sempre incon-
sapevolmente affétto di naturalismo. E’ abituato a vedere una
natura fuori di Iui, un mondo che sta innanzi a lui come sce-
nario a lui indifferente, con i suoi fatti e i suoi fenomeni: sente
se stesso come un ente contrapposto, o spettatore, che ha il
compito di interpretare cid che gli sta dinanzi. Poi reca questa
sua attitudine realistica e naturalistica in tutto: nella cultura,
nella indagine storica, nella filosofia, ¢ percid persino nella
ricerca rivolta a remoti temi trascendenti, come Aéman, Tao,
Satori, che in realtd dovrebbero rispondere a gradi di un cono-
scere tuttora possibile: non certo nella forma realistica, o astrat-
ta. Egli guarda la rivelazione o la metafisica, come una natura
pitt alta che gli stia dinanzi, e aspira ad essa, senza avvedersi
di dar forma alla vita che essa ha, onde sorge-come imagine
o come pensiero: chiede pertanto ad essa un compimento che
non potra mai avete, pet il fatto che proiettandola in una obiet-
tivitd, che & moto di pensiero non ticonosciuto come tale, da

luogo a una-dualita irrisolubile. Non si avvede come I'essen-

ziale non sia I'objectum mentis — Tao, Atman, Satori — ma
I'attivita interiore messa in atto a intuitlo. Si tratterebbe per lui
di capire questo: che un tempo v'eta per I'asceta apertura al
Tao per virth di percezione diretta: ora le forze del Tao scor-
rono come intime forze del pensiero individuale.

33



Suggerire come via al cercatore occidentale una « conver-
sione » secondo metafisiche orientali non pud essere che un
mitico filosofare: una simile richiesta pud essere ravvisata
espressione essa stessa della logica astratta, ossia di quel pen-
siero occidentale che, inconsapevole del proprio processo, con-
tinuerd a interpretare dottrine e pratiche, rinunciando alla co-
scienza di sé e contemplando un cosmo spirituale indipendente
dall’attivitd conoscitiva, vera suscitatrice dell’esperienza. Se con-
tenuti eterni sono in quelle metafisiche, essi possono risorgere
unicamente grazie a un atto interiore che non & mistica sensi-
bilita, difficilmente chiara e consapevole, bensi sublimazione di
un pensiero di fattura tipicamente occidentale: quello stesso
che, rivolto al mondo sensibile, limitandosi all'indagine fisica,
da P'odierna tecnica.

Il compito non & ignorare tale pensiero, eliminarlo o ri-
dutlo al silenzio (come del resto potrebbe essere estromesso, se
simultaneamente viene chiamato a interpretare le dottrine me-
tafisiche e a decidere la scelta di una disciplina, compresa quella
che vorrebbe eliminarlo o ridutlo al silenzio?) ma percepitlo
in quella essenza che ¢ presente in ogni suo momento, come
trascendenza che vi immane. Averla nella sua realta significa
educarsi a guardarla meditativamente 1a dove non & ancora le-
gata ad alcun contenuto sensibile, Sperimentarla & allora la via
al « sopra-individuale », in quanto si lascino a se stesse le cate-
gorie psico-somatiche — le quali non debbono minimamente
intervenire nell’esperienza interiore come invece esige lo Yoga
tradizionale — donando se stessi alla contemplazione di quel
che ha inizio come trascendimento del pensiero nel pensiero.

Una simile contemplazione, ove si renda profonda nella
sua puritd, diviene visione del fondamento, che & la storia del
Logos e della sua « presenza terrestre ». Si potrd mostrare in-
fatti come I'esperienza realizzi I'ispirazione segreta dell’impresa
allusa nella simbologia del Graal e da questa figurata come com-

34

pimento finale della reintegrazione dell'uomo, quale si pud co-
gliere nel tempo, nelle forme diverse della eterna rivelazione.

Quando si ritiene che la realta sovrasensibile possa essere
ritrovata mediante un superamento del razionalismo — che
non viene mai veramente effettuato da chi non conosca la fun-
zione ultima della razionalita — mentre si presume accedere
a un sddhana che si & potuto in qualche conoscere proprio con
lausilio della ragione, si dimostra di voler cercare lo spirito
ovunque, fuorché nel veicolo atiraverso il quale concretamente
comincia a mostrarsi. L'occidentale non puo ignorare il mon-
do delle idee che in lui si fa esserc ¢ coscicnza di
essere, né puo rinunciarc al valore del percepire sensibile
producentesi di continuo grazie a tale « coscienza di essere »
che, tuttavia, nel suo aspetto immediato, come « coscienza di

kS

esistere », & stimolata dal percepire sensorio.

Si da un'altra via per lui alla risoluzione della mdyd, che
non quella di un sentimento della illusorieta delle parvenze: la
mdyd rimane infatti ben vera e illudente, malgrado tutto, se,
come unico provvedimento nei suol riguardi, egli assuma la
vaga intuizione, o lodevole fede, che si tratti di illusione. Egli
non pud giungere a dissolvere la mdyd col rinunciare a quella
coscienza di sé che la dove si limita alla sua forma astratta &
appunto suscitatrice della mdyd, in quanto solo per questa il
mondo- appare scisso in una dualiti: soggetto e oggetto, spi-
rito e natura, io e non-io. Col rinunciare a riconoscere I'illu-
sorieta nella zona della coscienza in cui ha origine, I'occiden-
tale la lascia intatta alla radice di sé: per cui cerca « fuori »
lo spirituale che gia nel suo cercare, come pensiero, affiora.

Nell’esperienza ordinaria, idea e percezione si presentano
separate, in quanto non si avverte come la percezione gia sotga
permeata di attivitd ideale e in quanto artificiosamente ven-
gono assunte come due sfere distinte da un intelletto che igno-
ta il suo moto immediato nel percepire ed ha accettato come
sua ed universale la dimensione sensibile. Solo un simile in-

35



telletto pud rappresentarsi una natura senza spirito, avendo
da essa separato senza avvertirlo la vita delle idee, che si &
fatta sua astratta coscienza. Per la coscienza di sé I'uomo ha
tolto al mondo e trasformato in sua personale razionalitd la
corrente vitale delle idee, riducendole ad astrazioni, soggetti-
vizzandole e ritenendole sue, rinunciando alla possibiliti che
esse, acquisendo la loro intima vita (via della concentrazione
e della meditazione) rivelino la loro obiettiva appartenenza
alle cose. Percid le cose sono cose, la natura appare natura,
I'essere esistere: modo di vedere, che & solo'una novitd del-
P'uomo moderno e da cui era immune Puomo antico. Cosi la
materia appare una realtd in sé, con un suo fondamento in sé,
naturalmente soghato o inconsciamente imaginato, per cui si &
« realisti primitivi » anche quando ci si crede spiritualisti e
quando si critica il « materialismo ». E' notevole perd come
in un simile equivoco non incorresse, per esempio, Goethe
allorché contempld la natura, guardandola con quello « sguar-
do puro » con cul un tempo avrebbe potuto guardarla un mae-
stro Ch’an, grazie ad un altro tipo di correlazione.

Conoscenza creatrice.

La moderna distinzione tra mondo ideale e mondo sensi-
bile si deve alla forma non ancora cosciente in cui si attua il
conoscere dell'vomo. Egli potrebbe conseguire tale coscienza
nella misura in cui avvertisse il confluire delle due correnti del
conoscere, quella sensibile e quella pensante, nella conoscenza
che egli gia realizza riguardo all’aspetto esteriore del mondo
fisico, sia pure in forma immediata e realistica: quella che &
base alla scienza e all’esperienza quotidiana. Egli a questa pri-
ma forma del conoscete puo tivolgere I'attenzione sino a per-
cepire il processo interiote che la produce e la sintesi che gia
in essa & presente tendendo a compiersi nella coscienza: a con-
dizione, tuttavia, di non credere che a cid gli sia necessaria

36

una logica astratta, o, ancora peggio, quell’« astrattezza logisti-
ca » filiata, senza coscienza della propria filiazione, dalla « logi-
ca astratta ». (L’errore in cui pud incorrere il ricercatore & di
lasciarsi influenzare anche indirettamente da quella moderna
logica della frase che & il precipitato ulteriore della
logica astratta, a sua volta riconoscibile come il segno della
caduta del mondo delle idee nel mondo delle ideologie: logica
{raseologica che va prendendo il luogo della concreta attivita
della conoscenza, in ogni campo, pur impegnando nel suo pro-
cesso le forze stesse del conoscere: discorsivizzate, atomizzate,
private della coscienza del valore del processo, che & la tendenza
assurda verso una « meccanica » delle parole, come se anche
questa non fosse un prodotto del pensiero indipendente dalle
patole. Le quali non possono avere valore quantico e mecca-
nico, dovendo il loro senso ogni volta scaturire da un rapporto
la cui serie & infinita, come la creativita dello spirito: essendo
lo spirito liberta).

Lo sperimentatore di questo tempo dovrebbe poter rivol-
gere la propria attenzione, per via meditativa e contemplativa,
alla prima forma nella quale gid realizza il conoscere: a quel
continuo e spontaneo rivestite di pensiero i dati sensibili, a
quell’ordinarli, incessantemente assumendoli come se gia si pre-
sentassero da sé cos! ordinati: in realtd & soltanto il pensiero
che attua P'ordine, indubbiamente insito nelle cose, ma non spe-
rimentabile mediante la sola percezione sensoria: la quale ap-
punto andrebbe conosciuta nella sua pura e peculiare funzione,
cosi come nella sua pura funzione andrebbe sperimentato il
pensiero. In un secondo tempo il ricercatore dovrebbe po-
ter sperimentare coscientemente la sintesi delle due correnti
attraverso cui gli si manifesta I'essere.

Una delle due correnti egli I'accoglie senza alcuna media-
zione: & sufficiente che la lasci giungere attraverso i sensi:
tuttavia il compito ora per lui & ricevere il dato allo « stato

puro », curando di farne risonare il timbro interiore prima che

37




si converta in rappresentazione e in sensazione. L’altra corren-
te egli giunge ad animarla in sé quale moto puro del volere
nel processo ordinario del pensiero: & il volere che affiora nel
pensare quando questo sia rivolto univocamente a un oggetto
non imposto dalla necessita della vita ordinaria, ma scelto per
autonoma determinazione. E’ la via della concentrazione e della
meditazione, il cui obiettivo iniziale & appunto la liberazione del
pensieto dalla veste discorsiva e dall’astrattezza, poi che nella
sua forma pura esso rivela un potere creatore ancora sconosciuto
all’uomo. La sintesi dei due poli (per ora appena abbozzata, nel-
I'esperienza del mondo misurabile) & la conoscenza vera, alla
quale gli esseri piti nobili si accostano in forme indirette, so-
prattutto col recare a purificazione il dolore, ¢ sempre in quanto
ne fiorisca una vita della coscienza che non contraddica il mondo
delle pure idee: contraddizione inevitabile al pensare ¢ all’agire
comuni (10). Si puo aggiungere che, quando questo conoscere
« metafisico » sia realmente sperimentato, l'attivita estetica o
concettuale-discorsiva che possano manifestarlo, sono il prin-
cipio di un’arte e di una cultura nuova: quelle che oggi si van-
no cercando per diverse retoriche vie. '

Il mondo che si sperimenta mediante i sensi pud real-
mente manifestare I'essenza nell’anima dell'vomo: gli enti e le
cose possono esprimere in forme tessute di puro pensicro il
loto principio, o entelécheia, normalmente celato all’esperienza
esteriore e al pensiero riflesso (11}. Il suo non rivelarsi imme-
diato & I'inganno per cui si crede privo di vita il pensiero senza
oggetto, 0 « pensiero puro », e, invece, reale il suo aspetto
astratto, appunto perché riveste un contenuto ed & traducibile
in discorso, proiettabile in una logica; mentre alla osservazione
interiore risulta vero 'opposto: vitale ed obiettivo & il pensiero
puro: ecsso & il vero contenuto.

L'inganno pud essere gradualmente superato grazie al-
la disciplina del pensiero fondata sulle leggi stesse del pensare,
che non sono un mondo di giudizi o di categorie, bensi I'uni-

38

versale che li motiva e li muove. L’essenza della natura, imma-
nifesta e simultaneamente manifesta nelle forme esistenti, puo
esprimersi nell’'uomo, solo che egli sappia apritsi al movimento
del pensiero dapprima affiorante come concetto, ossia nella for-
ma riflessa, o astratta, riguardo all'opgetto: movimento che,
animandosi, opera in lui come veste dell’essenza. Colui che pos-
sa far incontrare in sé il puro contenuto sensibile con il movi-
mento di pensiero che gli corrisponde e per esso si desta, giun-
ge ad avere come percezione le forze originarie del mondo:
non pud pit contraddirle, perché le ha obiettivamente nel pen-
sare reintegrato. Allora egli & sulla linea dell’ati-dbarma, & libero
di leggi. Che la rivelazione dell’essenza si presenti da prima
come concetto, o segno astratto, a cui la coscienza ordinaria si
arresta, si deve alla limitata e provvisoria capacitd di visione
dell'vomo contemporaneo che, in effetto, si trova appena sulla
soglia della vita del pensare. L’esperienza onde pud essere var-
cata la « soglia » ¢ infatti lo yoga che P'occidentale pud perse-
guire senza rinunciare alla sua natura, ma percid stesso non @&
lo yoga della tradizione, bensi Pesperienza sovrasensibile addi-
tata dalla Scienza dello Spirito, alla quale facciamo riferimento.

Dipende da una condizione transitoria che I’essenza uni-
taria del mondo si manifesti nell’'uvomo attraverso una dualita,
il veicolo dei sensi ¢ quello del pensiero — la « spada spez-
zata » della conoscenza — per cui ciascuno dei due aspetti,
prevalendo con esclusione dell’altro, & errore, mentre & vero
nel suo riferimento di profondita all'altro. Di questa dualita
Porigine, I'essenza, ¢ una: tuttavia, il discepolo non accetta
I'unita come un dato mistico o vaga intuizione, ma solo in
quanto egli possa sperimentarla per attivita propria, lasciando
avvenire nclla coscienza la sintesi dei due poli dell’essere. Ri-
nunciare a un simile compito, significa per lui venir meno alla
direzione che I’ha condotto alle soglie dell’autocoscienza, po-
nendogli la possibilitd della liberta: evadere in mistiche e in
metafisiche che non riguardano la realtd del mondo, ma sol-

39



tanto la natura corporea aspirante a dignificazione mistica o
metafisica.

Egli giunge a percepire in sé il convergere di due conte-
nuti, dei sensi e delle idee, puri nel loro darsi per una sintesi
che a lui chiede di essere compiuta, in una forma ancora
non sperimentata: appena abbozzata e, del resto, non avuta
coscientemente, nella conoscenza del mondo fisico. Nelle idee
liberate dall’astrattezza, egli riconosce quel che le cose e gli
esseri dicono della loro essenza mediante la manifestazione sen-
sibile, ossia attraverso il mondo che senza l'integrazione delle
idee viventi rimane parvenza (12).

Chi della esperienza razionale si limiti alla mera discor-
sivita, ossia all’aspetto astratto — ed & la generalitd degli uo-
mini — pud credere che le idee suscitate dalle cose siano una
produzione soggettiva e non I'essenza stessa delle cose affio-
ranti nella coscienza in forma ancora impropria: quella angu-
stamente concettuale, che pud appunto riacquisire I'interna
vita grazie all'ascesi del pensiero, ossia mediante I'unica via
verso lo spirituale oggi possibile nelle condizioni della costitu-
zione egoica.

Compito dell'uomo sarebbe dovuto essere la liberazione
delle essenze nell’atto conoscitivo: a cid avrebbe dovuto con-
dutte il processo formativo della cultura e della scienza contem-
porancc: non certo alla dialettizzazione delle forme astratte
in cui tale atto appena comincia a manifestarsi, né ad un mondo
volto all’automatizzazione integrale. La moderna esperienza del
mondo fisico avrebbe dovuto condutrre 'nomo ad una con-
versione della coscienza pensante impegnata nella cultura e
nella scienza, le quali per cssa sarebbere dovuto essere sol-
tanto un mezzo: a simile conversione, se si fosse data, avrebbe
risposto un movimento cosmico-umano equivalente a un mu-
tamento del destino collettivo, sotto forma di soluzione di
vitali problemi, insolubili mediante lo stato di coscienza at-
tuale, contraddicente di continuo il moto per cui & sorto. Cid

40

pud spiegare la presente crisi ¢ l'urgenza della esperienza so-
vrasensibile: che ha senso individuale, ma simultaneamente
cosmico.

Chi sappia lasciar incontrare in sé, nell’atto della cono-
scenza, il polo esteriore e il polo interiore della vita, comin-
cia a operate con la stessa forza di vita con cui operano le cor-
renti creatrici della natura: essendo svincolato dalla natura,
egli attinge direttamente all’lo, e simultaneamente nel suo es-
sere psico-fisico si ridestano ritmi impersonali manifestanti la
vita dell'Universo. Il suo pensare non & pill astrazione, ma
esprimersi dell’anima del mondo. L'errore razionalistico e 'ot-
tusith « logistico-astratta », non possono avere altro superamen-
to; per cui gli autori fuorvianti la ricerca dell’occidentale con
il miraggio di un Oriente, che proprio per essere visto da essi
come I'Oriente tradizionale non & pitt quello della tradizione,
possono essere ravvisati — anche se essi stessi non ne siano
consapevoli — come strumenti di un’involuzione dell'nomo, non
meno determinanti che i portatori del dialettismo astratto e
della nuova « analitica della frase ».

Queste considerazioni non possono avere scnso polemico,
ma solo quello di un allarme rivolto a coloro che, malgrado
ogni retta intenzione, rischiano di assumere la metafisica orien-
tale come oggetto del loro razionalismo o del loro misticisme,
ossia come proiezione del pensiero privo della coscienza della
sua mediazione: pensiero percid di una tradizione disanimata,
di una cosa: non metafisica.

Intuire il segreto dell’attuale Occidente & la via per ritro-
vare lo spitito dell’Oriente: & fate il ponte tra i due mondi: un
ponte pitt che nel tempo. Sorgendo come pensiero dal fluire
del pensare universo, tale intuire & I'illuminarsi di una cono-
scenza che non si attua fuori del palpitare del mondo, ma ne
diviene sostanza: smarrita per 'umano se non si compie nel-
I'umano.

41




e

Si pud dire che la storia del mondo, arrestata innanzi alla
barriera del tempo non pill conosciuto da millenni come « tem-
po interiore », non possa ormai continuarsi che nel rito della
conoscenza: tito che si compie nel sacrario dell’anima come
sintesi di un pensare liberato e di un percepire puro, ossia di
due condizioni transsoggettive che non possono yenire da una
evoluzione spontanea, o da una direzione tradizionale, o da
un astratto intellettualismo, ma da una radicale formazione
ascetica fondata sull’attuale scienza di tale compito.

42

11

IMMORTALITA’ E RESURREZIONE




Llesperienza cruciale del moderno.

L’esperienza dell’attuale cercatore dello spirito non pud
che prender le mosse dalla condizione tipica della sua costitu-
zione interiore: di uomo moderno. Il non tener conto del
senso € del valore di tale condizione pud falsare la prospettiva
dell’opera. Non dovrebbe essere obiettato il caso di personalita
eccezionali che nascano gid possessori di una simile esperienza
e con un orientamento preciso verso essa. Per tali personalita,
evidentemente, il problema si pone in altra forma: una volta
acquisita coscienza della loro vocazione — che non esclude
la disciplina e lo sforzo — il loro compito dovrebbe essere,
eventualmente, secondo la missione che giungono a riconoscere,
il chiarire o l'indicare la direzione che essi realizzano. Direzione

la cui scelta, invece, sara sempre una prova per il vero e pro-

prio ricercatore, in quanto oggi si danno falsi orientatori e
formulatori di alterate metafisiche, le cui opere scritte si pre-
sentano talora con caratteri persuasivi e in forma dimpeccabil-
mente sistematica, costituendo barriere o « prove » decisive alla
ricerca della verita.

Un criterio di valutazione su questo piano consiste nella
distinzione delle dottrine il cui contenuto faccia appello al
pensiero cosciente, da quelle che, in definitiva, non sollecitano
il pensiero, bensi I'istinto: sollecitazione che, naturalmente, per
essere operante, deve vestitsi di pensiero, ma, nondimeno, so-
stanzialmente rivolta all’istinto. E’ la correlazione che si stabi-

45




lisce in base alla infantile velleita della potenza, o della facile
conquista del soprannatutale che lasci intatta I'abituale natura,
ma altresi dell’essere immessi in una « organizzazione tradizio-
nale » che conferisca conoscenza e illuminazione. E’ in defini-
tiva I'inclinazione a ricorrere a un mezzo esteriore — rito, tra-
dizione, postura yoghica, tecnica respiratoria, o uso della me-
scalina — per giungere al sovrasensibile, al fine di evitare lo
sforzo che pil costa, in quanto l'unico veramente postulante
il sovrasensibile: l'atto interiore che svincoli 'elemento intel-
lettivo dalla natura: l'atto pit difficile, perché noeticamente
e non astrattamente impegnativo. Quello per il quale, invero,
occorre sempte di nuovo chiarire a se stessi l'orientamento,
superando I'illusione di avetlo definitivamente, come una cosa.

Il cercatore di questo tempo trova dinnanzi a s€ una se-
rie di « tradizioni », eco della conoscenza propria ad un’uma-
nitd remota nel tempo e costituzionalmente diversa. Se, dedi-
candosi allo studio di quelle, riesce a comprendere che quanto
epli giunge a far rivivere in sé di quei contenuti & attivita inte-
riore sua, moto ideativo nascente in lui, egli pud rendersi conto
come lessenza della ricerca consista non tanto nelloggetto
di essa, quanto nellatto meditativo, producentesi per
il fatto che Poggetto venga conosciuto. Cid che importa & la
forza di questo conoscere, non il conosciuto, o contenuto, che
& pretesto alla sua manifestazione. Percepire tale forza & Pini-
zio della conoscenza liberatrice.

Nella moderna Scienza dello Spitito, ove egli possa incon-
tratla, gli & dato ravvisare I'insegnamento nel quale la Saggez-
za perenne ancora una volta si esprime, in quanto da modo
all’uomo di questo tempo di prender le mosse dall’immediato
essere che &, operando ad una assunzione positiva di sé con
la stessa forza conoscitiva quotidianamente impegnata nella
espetienza del mondo fisico e con questa dialetticamente iden-
tificantesi (1). Tale forza, grazie alla disciplina onde si giunge
alla percezione cosciente del suo processo, viene svincolata dai

46

moventi sensibili, Il ricercatore si libera dell’errore di ritenere
l'oggetto — la tradizione, la dottrina, il testo — una realta
che in sé, indipendentemente dal soggetto conoscente, abbia
yirtl suscitatrice e che, in quanto realti ideale, sia qualcosa
di diverso dall’attivitd interiore per cui sorge nella coscienza.

Esistono indubbiamente temi il cui contenuto & tale da
suscitare attivitd intuitiva pura, ma il discepolo che non si lasci
ottusamente indurre a vedere la tradizione come un « oggetto »,
o cosa metafisica, epperd abbia la capacita di comptendere la
«via » di la dalle tradizioni oggettivizzate, cristallizzate, o trat-
te da testi, si avvede che il suo compito consiste nella disci-
plina e nella coscienza di quella attivitd intuitiva, che si manife-
sta in quanto suscitata da tali temi: i quali sono un mezzo,
non la realtd spirituale. Quel testi e quei simboli possono do-
nare cio di cui sono segno o supporto, soitanto grazie al moto
interiore, individualissimo, che 1i fa rivivere: senza il quale
non sarebbero nulla. Ma cid di modo di comprendere come
qualsiasi altro tema possa essere utilizzato al suscitamento del-
Iattivita intellettuale pura, la cui sostanza & la sua propria ani-
madversio, pit che quella relativa all’oggetto o al tema. E
questa & la via a cid a cui ¢ alluso nella Tradizione, E’ la

Tradizione.

Scguendo la « via metafisica » valida per questo tempo, os-
sia la forma presente della Saggezza perenne, il ricercatore non
si lascia deviare dai miraggi di dottrine del passato esumate e
dogmatizzate, in quanto ne pud rittovate la virth animatrice
nell’attuale attivita meditativa, che & sua: virti che, fluendo
in lui per un moto puramente individuale, ha il potere di ele-
varlo al sopra-individuale, ossia al ranpo autentico dell’« lo ».
Indipendente dalle forme dialettiche in cui viene presentata
da esegeti moderni I'antica Sapienza, egli pud percepirne la so-
stanza non tanto per il fatto che attinge ai testi, quanto soprat-
tutto per il fatto che prende coscienza del sovrasensibile insito

47




nell’atto conoscitivo e svolge tale atto secondo I'essenza del
pensiero, comunque presente in €sso.

L’iniziativa e la ricerca, in realtd, si debbono al princi-
pio individuale che in lui si & potuto manifestare attraverso la
sua quality e la sua csperienza di « moderno ». Conducendo
innanzi la disciplina, sino a che si traduca in possibilita di con-
templazione e di autoconoscenza, a un dato momento egli con-
stata che quanto viene offerto dai testi tradizionali acquisisce
senso in lui, grazie a un’attivitd puramente individuale, indi-
pendente da qualsiasi canone del passato (2). II compito allora,
per lui, & tavvisare il moto del purc individuale nascente dal
sopra-individuale, secondo una « tecnica » non contenuta in al-
cuna tradizione: attraverso la quale la tradizionc si arricchi-
sce di cid che la fa essere la Tradizione petenne, ossia la
Tradizione non ctistallizzata.

A un determinato punto, l'esperienza cruciale del ricer-
catore & la possibilita di riconoscere nell'attuale « via inizia-
tica » quella che realizza sul piano umano I'insegnamento di una
« fratellanza » perenne, non apparente nello scenario della sto-
ria, epput operante nella vicenda che si assume come storia,
traente la sua ispirazione dal principio al quale & in particolare
riferibile la simbologia del Graal. L’insegnamento indica e pre-
para I'impresa interiore onde si giunge a penetrare, mediante
atti di coscienza, nella trama dell’essere corporeo dominata da
processi che implicano la morte, per ritrovarvi il germe segreto
della vita, immesso, da « Colui che ha operato per amore del-
'Uomo ». In effetto, per virtt di una rivelazione connessa alle
sue possibilith di intuizione trascendente, 'vomo moderno pud
percepire qualcosa di nuovo e di inaspettato all’interno della
propria esperienza razionale-sensibile, se, mediante I'ascesi che
a lui si confa in quanto moderno, giunge a prender coscienza
della corrente interiore per cui Pesperienza si compie. Tale ascesi
contempla infatti la possibilita sovrasensibile dell’esperienza
sensibile: quindi il senso ultimo dell’esistere.

48

La folgorazione divina viene sperimentata dall’iniziato nel
momento della conoscenza: egli comprende come l'antica Sa-
pienza in realta operi a preparare 'uomo che possa, un giorno,
non tanto per virtl innata, quanto per libera determinazione
rispondere alla nobile richiesta del Graal, Si tratta di quel tipc:
umano pili evoluto — a qualsiasi popolo o fede appartenga —
che, in quanto pit immerso nella esperienza sensibile, sviluppa
peculiari forze col sopportare I'isolamento nel mondo estetio-
rizzato, ove I'eco del Divino & spenta. A questo livello egli
per ritrovare la dimensione trascendente, dovra fare appello ai
puro principio della individualitd, v. d. alla forma autentica
dell’eroismo: che non si esprime in fatti o in gesti, ma si svol-
ge attraverso atti interiori, nel silenzio del ritrovato scenario del-
I'anima. E’ la capacitad di sperimentare lo spirituale puto e si-
multaneamente di restituire, mediante conoscenza le risonanze
psichiche della corporeita al corpo, onde il corpo non si tra-
duca in valoti spirituali ma ritorni categoria della spontaneita
che lascia avvenire libera in sé Pesperienza interiore: come po,-
tere incorporeo di vita, fluente dalle sorgenti stesse della vira.

Le forme dell’antica Sapienza acquisiscono per Iui signifi-
cato attuale. Se guarda al Taoismo originario, egli s’avvede co-
me si svolga anch’esso attorno al tema di un’impresa superuma-
na, che ebbe tuttavia senso diverso da quello che potrebbe
avere nei tempi attuali, essendo oggi I'uvomo legato come mai
alle condizioni sensibili ed esigendo essa, per il suo compi-
mento, la evocazione della piti alta forza mai fluita nell’'umano.
Motte e Resurrezione riassumono una simile possibiliti. In ef-
ffatto, alla sua ricerca pud risultare come lantica « soluzione
del cadayere e della spada » sia 'abbozzo di un evento che, pre-
parandosi lungo millenni nel retroscena della vicenda ur:nana
attra_verso I'interazione delle varic correnti misteriche, ayra ii
suo inveramento e la sua cruciale manifestazione sul piano este-
riore nell’evento del Golgotha e nella conseguente Resurre-

49




zione (3). Per lui si tratta di giungere a far esprimere il senso
ultimo di antichi simboli, vedendo in essi altrettante lettere
di un linguaggio narrante la storia essenziale dell’'uomo.

La liberazione del corpo e la virti: dello Shi-chiai.

Una delle conquiste dell’antico asceta del Tao era il disin-
cantamento dell’apparenza della morte, o « Liberazione del cor-
po », grazie alla segreta forza dello Shi-chiai. La morte per
l'asceta & una irrealta; reale & soltanto I'identita dell’anima con
I'Infinito e questa non pud trovare impedimento nel corpo fi-
sico, che a un certo momento, in quanto contraddizione, spari-

sce: onde la morte non & fine o dissoluzione, ma evento nel,

quale si cela il segreto ultimo della vita. L'essere ritrova se
stesso, la contraddizione & risolta. Simile idea opera in quella
esperienza magica detta « Risoluzione del corpo », 0 « Libera-
zione del cadavere », grazie alla quale, nello Yiin-chi ch'i-ch’ien
si dice che la « liberazione del corpo & una falsa morte » (4).

Per Pasceta che in sé avesse realizzato il Tao, morire era
una finzione: se, dopo la sua sepoltura, si apriva la tomba,
al posto del cadavere si trovava una spada, simbolo terrestre
di un potere spirituale. Ma anche la spada immediatamente
spariva,

« La tomba di Wang-tzu Chao & nel Ching-ling. Nell'epoca
dei Regni Combattenti, qualcuno la riapri e al luogo del corpo
trovd una spada. Volendo un tale prenderla per esaminarla,
quella repentinamente s’invold nell’aria e disparve ».

« Tung-shun-chi era nato a Hui-nan, Nella sua gioventi
egli fece uso del Soffio (esercizio di respirazione meditata) e raf-
find la sua forma. A cento anni non era invecchiato. Un giorno
fu ingiustamente accusato e rinchiuso in prigione: dove mortl.
Allorché apritono la porta della cella per seppellire il suo cor-
po, non lo trovarono: egli 'aveva riassunto nello spirito e, im-
mortale, era scomparso ».

50

« Quando Li-Chao-chun fu sul punto di morire, I'Impe-
ratore Wu sognd che saliva il monte Sung con lui: a2 mezza
strada, un messaggero cavalcante un drago e recante in mano
la sua insegna di dignita, scese da una nuvola e disse: « Il
Grande Uno T’ai-yi prega Chao-chun di venire». L’Imperatore
si sveglid e disse a coloro che I'attorniavano: « Dal sogno che
ho avuto, so che Chao-chun sta per lasciarmi ». Qualche giorno
dopo, infatti, Chao-chun si ammald e mori. Passato alquanto
tempo, I'Imperatore ordind di aprite la tomba di lui: il corpo
era sparito, non restavano che gli abiti e il berretto »,

Il Pao-pu tsu ci tramanda diversi racconti conformi al-
I'identico motivo della risoluzione del corpo di
cui possono trovatsi assonanze in altre tradizioni, e talora per-
sino aspetti identici: basti ricordare la sparizione, dopo la mor-
te, del corpo di colui al cui iniziale insegnamento s’ispird I'asce-
si Ch’an e diversi secoli piti tardi lo Zen: Bodidharma.

-Nel Taoismo originatio, la ricerca dell’eternitd si identi-
fica con quella di una vita che si liberi dalla soggezione a na-
scita e a morte: & ch’ang-cheng, la « via infinita » lungo la quale
ogni illuminazione & un procedere verso la trasformazione fina-
le del corpo. Si tratta invero di quella liberazione del principio
interiore dalla fisicita, il cui motivo affiora nella visione oltre-
mondana delle religioni, ma soltanto nel limitato senso di una
immortalita che si attua dopo la morte come naturale conse-
guenza della cessazione della vita corporea: compimento di una
realtd verso la quale il corpo costituisce I'ontologico impedi-
mento. Per il discepolo del Tao il cdmpito investe invece la
vita stessa: il corpo & supporto di un’ascesi che suscita in esso
Pelemento non soggetto alla morte, in quanto egli vivendo giun-
ge a svincolarsi dalle categorie corporee,

La soluzione del cadavere non & restituzione dell’esistenza
fisica, con i limiti ad essa inerenti, bensl spiritualizzazione di
quel residuo corporeo che sta ad attestare I'impotenza della
vita a superare la morte. Il corpo fisico, infatti, anche durante

51




la vita ha Pimpronta della cadavericiti: nel suo isolamento,
nel suo divenite, nella sua caducita, il cotpo rivela una con-
dizione irreale, dovuta al distacco della coscienza, che & ap-
punto coscienza corporea, dal principio originario. Non si tratta
dunque di conseguire una liberazione offerta da un processo
naturale, ossia grazie alla morte che ha il fatale potere di sepa-
rare la parte incorruttibile ‘dalla corruttibile, ma di liberarsi,
durante la vita, della morte stessa, fase finale del processo di
corruttibilita del corpo. Senso non diverso ha quella « resur-
tezione spirituale » che, secondo la tradizione occidentale, si
verifica per virth della morte iniziatica.

Tuttavia una diversita profonda pud ravvisarsi nei con-
fronti col tema della resurrezione cristica quale
pud essere inteso in riferimento ad una Iniziazione dei nuovi
tempi. La « risoluzione del cadavere » per virtl dello Shi-chiai
risulta possibile per un tipo di asceta che non si & compiuta-
mente immerso nell’umano e percid ancora pud evitare di cono-
scere le forze radicali della morte: laddove & evidente che per
I'iniziato di questo tempo si pone il compito di risolvere nel
fondamento quella mineralitd da cui si trae la condizione cot-
porea ¢ alla quale egli si & legato per sperimentare sino alle
ultime conseguenze della « caduta » lo stato umano. Per I’asceta
taoista non si trattava di superamento della morte, bensi di
liberazione, o di trasmutazione dopo la morte, laddove la Resur-
rezione & il principio della vittoria sulla morte. La visione del
Golgotha sara il principio della enucleazione di un corpo inte-
riore che restituisce Pessere fisico alla originaria essenza ada-
mantina. Quella forza che per P'antico asceta taoista si esprime
dopo la morte come risoluzione del cadavere, potra estinguere
la morte alle radici della vita, per opera del Principio stesso
da cui ha origine: il Logos, essenza dell’io.

Nel periodo Han, il compito dell’asceta consiste nello svi-
luppare in sé I'embrione interiore, nucleo della immortalita:
che, animandosi, permea gradualmente il corpo fisico, traspa-

52

rendo come saggezza e atmonia di vita. E’ in sostanza 'anima-
zione del gruppo delle forze vitali formatrici, o corpo etereo.
Il segreto dell’ascesi taoista & un aprirsi contemplativamente a
tali forze, onde I'« embrione interiore » con la sua virth trasfor-
matrice opeti nelle tre sedi in cui, secondo quella tradizione, &
compartita la costituzione dell'uomo: la testa, il petto e il ven-
tre con gli arti, ossia: il sistema cerebro-sensorio, il sistema rit-
mico (della respirazione e della circolazione del sangue) e il
sistema del ricambio e delle membra. Essi vengono chiamati
i « Campi di Cinabro » tan-t'ien, a ricordare il cibo essenziale

-

della immortalitd, che & appunto il Cinabro (5).

Llantica e la nuova « soluzione del cadavere ».

La moderna Scienza Spirituale ravvisa in questa triparti-
zione dell'uvomo le tre sedi rispettivamente del pensare del
sentire e del volere, nelle quali, grazie alla sua tecnica medi-
tativa, si inizia una trasformazione procedente da quello che
pud il pensare sciolto dalla cerebralita sugli elementi del sen-
tite e del volere connessi con la cerebralitd, sino ad un’azione
diretta nelle loto sedi, rispondente alla percezione della loro
natura sovrasensibile e cosmica.

Per il ricercatote moderno & essenziale comprendete come
egii non possa prendet le mosse dall’« embrione interiore »,
perché gli manca la percezione di esso: egli non pud che far
ieva sulla coscienza condizionata dalla percezione sensibile, pro-
pria alla sua attuale costituzione ed esprimentesi come pensiero.
La sua ascesi non pud che muovere dalla condizione del pen-
sare, del sentire e del volere riflessi, per giungere all’« embrio-
ne interiore » 0 « corpo etereo ». L’asceta antico percorreva un
cammino opposto: egli operava direttamente al risveglio del-
Pembrione che a sua volta agiva sul pensare sul sentire e sul
volere: suo punto di partenza era la capacita di percepire il
fondamento « etereo » dell’essere, non certo Iattivitd cosciente

53




e la disciplina del pensiero a lui non necessarie né costituzional-
mente possibili, ma inevitabili al discepolo moderno.

Per D’asceta di questo tempo che giunga a operare per
virtt dell’elemento interiore svincolato dal corpo, I'ultima tappa
della reintegrazione ha come limite il sistema osseo che cela il
mistero della densificazione sensibile della veste umana. Egli
pud contemplare lo scheletro come il segno della terrestrita del-
I'essere corporeo: come il sostegno della corporeita fisica, che
dal profondo sembra opporsi al moto dello spirito, essendo lo
spirito mineralizzato o espulso dalla propria forma.

Nella costituzione dell'vomo, le forze della terra si pola-
rizzano nel sistema osseo, addensandosi verso un limite che
& D'impronta imposta al loro urgere da forze extra-terrestri. Le
quali, traendo dalla mineralitd la forma, costituiscono il sup-
porto profondo alla coscienza dell’io. Questa per stati di son-
no profondo e di sogno inerisce al suo supporto. E’ Pincrire che
simultaneamente & scaturigine del senso esclusivistico della in-
dividualita e del calore degli istinti fluente nel sangue. Con il
calore I'To si oppone in profondita al gelo minerale: calore per-
cid saturo di egoita, che, mediante ascesi, 'uvomo un giorno
trasformera in calore eterico, o calore d’amore.

Per quanto I'intima sostanza delle ossa sia tale che implica
Pesperienza della morte corporea, tuttavia la loro forma espri-
me lazione strutturante delle forze piti profonde dell’lo: la
loro materia di morte reca Pimpronta della vita: che, veduta,
rappresentata e pensata, ¢ l'inizio del disincantamento della mi-
neralitd apparente come una materia in sé. Lo scheletro simbo-
leggia la morte, ma la sua forma pud essere vista come il segno
della potenza del Logos, operante nel segreto della mineralita.
L’iniziato che conosca il mistero del « Logos solare », scopre
come nella essenza delle ossa sia inserita la potenza della Re-
surrezione: forza originaria dell'vomo che pud essere ritrovata
dall’'uvomo, in quanto il moto conoscitivo giunga in quella
profondita, Tra laltro, egli pud intendere perché, dopo

54

la Crocifissione, al Cristo non furono spezzate
le ossa.

La « soluzione » o « sparizione del cadavere » della tra-
dizione taoista ¢ il segno della riassunzione del residuo corpo-
reo nella luce originaria. Diverso & il significato della Resurre-
zione, in quanto trasmutazione attuantesi sino alle basi dell’or-
ganismo cotporeo. Secondo la Cristologia alla quale ci riferia-
mo, & lo scendere svegli nella profondita della natura, la dove
la sua terrestritd & tutelata e usata da forze cosmiche avverse
all’'uomo.

Chi giunga a tale superamento della propria soggettivita
da poter percepire le forze operanti a quel livello, in sostanza
vi penetra non con l'ordinaria coscienza di veglia, che ¢ la pre-
sunzione di certo magismo contemporaneo, ma grazie allo svi-
luppo, fondato su quella, di una coscienza capace di essere
desta nella sfera del sogno e del sonno profondo, ossia in un
tipo di coscienza ordinariamente precluso alla coscienza di ve-
glia nella misura in cui questa non afferti cid che la fa essere
tale e non si attui compiutamente nel suo grado.

E’ una penetrazione non tanto delle categorie corporee
quanto della forza pre-categoriale e pre-corporea, ove ¢ dato
incontrare la virtii di Resurrezione che il Logos fatto carne vi
ha germinalmente posto. E’ il mistero dell’essete primordiale,
del Sé profondo, al quale 'vomo pud. ridestarsi in quanto cono-
sca la sua condizione di morte: egli infatti normalmente assu-
me come proprio un fondamento che implica la morte, fino al
momento in cui avverte che non & il suo fondamento. Aninsad-
versio inevitabile dopo la motte, che invece egli dovrebbe spe-
rimentare mentre & vivo sulla terra: mistero che & estrema ra-
gione a sé e solo spiega se stesso,

Perché la resurrezione si prepari, occorre che il corpo gia
durante la vita sia presentito come cid che diverra, in quanto
appare, cadavere. Viene ravvisato come il limite che si obiet-
tivera nella sua concretezza, con la morte, L’asceta sperimenta

55




come evento di conoscenza la soglia della morte, contempla
il regno della morte e pud veder sotgere innanzi a sé la forma
finale dell’opera ch’egli prepara aderendo all’esperienza terre-
stre. Vede la resurrezione come una trasmutazione non effet-
tuabile prima che egli, vivente, superi il limite nella sua « ogget-
tivitd ». La « conoscenza di sé » in definitiva & un portarsi oltre
il limite vitale, nella vita stessa. Come dolore mor-
tale, sofferto e reso traspatente, o come
noetico trascendimento, comunque una
esperienza di morte conduce al mistero dell’essere
primordiale: che in tale esperienza gid opera, essendo la segre-
ta vitalita dell’io, transitorio, ma al tempo stesso, in sé, eterno.

Ma, si diceva, solo la percezione dell’lo introduce al se-
greto della Resutrezione: percezione possibile nell’epoca del-
I'To e riconducente alla intuizione del senso ultimo del Logos.
La conoscenza tradizionale, al riguardo, offre serie di riferi-
menti in riti e in simboli: per esempio, la fase della Iniziazio-
ne ermetico-alchemica occidentale, detta « resurrezione dalla
tomba », & possibile solo dopo la « morte » e la « sepoltura ».
Le analogie con talune fasi finali della iniziazione isiaca e gno-
stica sono evidenti: basti ricordare il Bz egizio, « nascente dal-
la immobile forma corporea ». e 'espressione « il respiro del-
le ossa » della Qabbala ebraica, significante I'anima libera dei
vincoli fisici. La vivificazione dell’« embrione otiginatio » che
per I'ascesi taoista prepara il cotpo immottale, cosi che I'atto
finale della morte & la nascita stessa alla vita eterna, & analoga
alle operazioni alchemiche volte a preparare la « Veste di Glo-
ria » o « Corpo immortale » della Iniziazione ermetica. Varie

sono le rispondenze tradizionali, dal nirmdnakaya, o « corpo’

di proiezione », o di « trasmutazione » del Buddhismo mahaya-
nico, al siddbadeha dello Hatha-yoga. D’altro canto il respiro
dell’embrione, il cui processo & descritto nel Tai-bsi-ching, come
via alla interiorazione del corpo fisico grazie al fluire del Chi
— la forza eterica plasmatrice — rimanda alla scienza del re-

56

o

spiro indiana e tibetana, al préndydma e alle discipline pit rigo-
rose di quei sistemi, e in particolare al vajrayina, o « via ada-
mantina », volta alla realizzazione del « corpo di luce fulgu-
rea », cosi come alle espressioni tecnicamente riconoscibili nel-
I’Esicasmo, chiamato da taluni « Yoga cristiano », in un’epoca
in cui l'alchimia cinese va riprendendo il tema della trasmu-
tazione del corpo, come & evidente nel Trattato sul Dragone
¢ la Tigre di Tung Po.

Seguendo il senso della tradizione al riguardo, si pud rico-
noscere il tema della Resurrezione variamente assunto ed elabo-
rato nel tempo grazie ad una centrale ispirazione. Questa pud
essere ravvisata come la stessa forza che lo porterd al punto
cruciale del suo compimento: che si verifichera quando I'vomo
conseguira la possibilitd di conoscere e percid disincantare le
forze della morte, attive in lui attraverso I'esclusiva esperienza
sensibile e su .tale piano ormai identificabili. Si pud allora ve-
dere nella Resurrezione la possibilita futura dell’'uomo: la re-
surrezione cosciente delle forze che operano alla base della sua
attuale volonta. E’ la possibilita che da prima si offre come vi-
sione a chi attinga 'universo interiore, sia pure senza conosce-
re ancora il mistero del Logos: tutto gli risulta preparazione al
massimo dei Misteri, che si rivela per propria virtl e la cui limi-
tata comprensione deve far supporre che ad essa non esistano
ancora esseri umanamente qualificati.

Tao e Graal. Restituzione del « senso dell'eternita ».

Il tema dello shi-chiai ha precisa evidenza nel Taoismo piu
antico: secondo la morfologia occulta dell'vomo, contemplata
in quelle dottrine, la forma del corpo, hsing, viene impressa
dalle forze formatrici dell’8tere ad una sostanza fisica che & essa
stessa &tere solidificato. Esiste un « corpo eterico », esecutore
degli intenti dello spirito sul piano fisico, analogo al lingasharira
della tradizione indii: quando Dasceta identifica il centro di sé

57




con lo spirito Khung-shén, « Spirito dello spazio », o « Spirito
della valle », — che Lao Tze chiama Ku-shén o « Spirito del-
Pabisso » — il fondamento dell'immortalita & posto e 'embrio-
ne inizia la respirazione trasmutatrice, che, mediante il corpo
etereo, o eterico, ticonduce allo spirito la forma fisica.

Dettaglio significativo & che il respiro dell’embrione si at-
tua naturalmente, secondo lo Spirito originario, nei neonati e
nei bimbi: la potenza dello Spitito pud opetare in essi diretta-
mente, in quanto ancora immuni del male del desiderio e del-
Pintelletto. Cid richiama le parole del Redentore, nel Vangelo
di Luca: « Se non diverrcte come questi piccoli fanciulli, non
entrerete nel Regno dei Cicli ». Nel commento originale al Tai-
hsi-ching, I'analogo insegnamento suona cosi: « Colui che riu-
scitd a serbare integro il fluido cterico e lo spirito com’e nel
fanciullo, venendo tutto il suo essere vivificato dal puro prin-
cipio attivo (Yang), convertira la vecchiaia in giovinezza e con-
quisterd Peternita » (6). Si pud scorgere in ambo le imagini,
Pallusione al senso della resurrezione iniziatica, la quale impli-
ca Destinzione dell’egoitd formatasi sulla base della illusione
del mondo apparente ¢ a questo connessa mediante brama e
vincoli mentali. -

Poi che lo Shi-chiai, per il suo potere di folgorazione, resu-
scita nell'uomo il centro della forza celeste primordiale, dot-
mente nel mezzo della fronte, la simbologia taoista pud essere
riconnessa con quella del San Graal. Secondo il mito occiden-
tale, la Coppa del Graal sarebbe stata intagliata dagli Angeli
in uno smeraldo staccatosi dalla fronte di Lucifero al momento
della sua cacciata dal Cielo: giustamente si & richiamati all'uwrnd,
ossia alla petla frontale che, rappresentando il terzo occhio di
Shiva, simboleggia il « senso dell'eternitd ». L’iniziato moder-
no, che segua la « via » attuale ad sovrasensibile, scopre come
il risveglio del centro frontale, — Véjiid-chakra dello yoga —
risponda alla impresa del San Graal che, in definitiva, verte
alla riconquista dello « stato primordiale », o condizione cele-

58

ste originaria, la cui perdita per I'uomo segnd I'inizio del ciclo
delle nascite (samsdra), dell'esperienza del mondo finito e illu-
sorio (mdyd) e percid motiva la precarieta di una esistenza limi-
tata al sensibile e al vitale, la cui conclusione inevitabile & la
morte (7).

La via dell’Iniziazione oggi pud essere riconosciuta come
la possibilita restituita della conoscenza sovrasensibile — ep-
perd della Resurrezione e della eternith — all'uvomo che sia
divenuto terrestramente tale, avendo compiutamente assunto la
coscienza di veglia dalle categorie sensibili ed essendosi reso
indipendente da ogni trascendenza, ma percid da ogni dogma-
tismo. Essendo divenuto un essere veramente terrestre, ora per
lui vale la possibilita della resutrezione: egli pud tentare la
risoluzione della morte 1a dove essa domina radicalmente, ossia
nella sostanza dell’esistere permeato di morte. Senso ben diver-
so aveva la soluzione del cadavere nell’ascesi taoista: era la rea-
lizzazione della capacita di sottrarsi alle forze della morte, possi-
bile a un tipo umano supetiore, ancora non divenuto comple-
tamente terrestre.

Perduto il « senso dell’eternitd », inevitabilmente, nascita,
esistenza finita e motte, si sono rese necessarie, tra loro colle-
gandosi: la via del Graal puo essete percid ravvisata come quel-
la che realizza in forma radicale e mai prima conosciuta, cid
che in antico il Raja-Yoga e I'ascesi taoista in estremo Otriente
Perseguivano a condizione che la coscienza umana sfuggisse alla
immersione nella sfera del mondo minerale e finito.

Lo spirito dello Shi-chiai, come risoluzione dello stato fisi-
co, fu la tarda espressione di una possibilitd ormai perduta per
I'womo, in quanto andava facendosi concretamente uomo: era
sopravvivenza della originaria virth, anteriore ad ogni nascita
e ad ogni morte: traducendosi in un potere attivo riguardo alla |
natura fisica, si alimentava di una capacita di indipendenza dai
processi formatori della coscienza razionale, rendendo possibile
la comunione del corpo etereo-fisico con la sua base trascenden-

59




te. Una coscienza piu alta era conseguibile come estraniamento
ai processi dell’autocoscienza, Il corpo fisico veniva ripreso dal
potere, della cui menomazione costituiva un simbolo: simbolo
che, poi, dalla generalita degli uomini verrd assunto come real-
ta, sulla cui base si costituira il mondo fittizio e normale, di
continuo contrassegnato dal dolore e dalla morte. Superata la
menomazione, il mondo dell’ego si dissolveva, I'importanza del-
le parvenze terrestre veniva superata, e poi che la moste non
aveva ragione di essere pet un involucre materiale permeato
dal Chi, essa non si verificava concretamente. Nella Iniziazione
occidentale, molti secoli dopo, il momento della « Morte ini-
ziatica » fard appello alla possibilita radicale dell’autocoscienza
e ricongiungera l'antica via della liberazione dall'umano con
quella della libertad conseguibile attraverso I'esperienza profon-
da dell'umano.

La connessione della simbologia del Graal con il tema della
« risoluzione della morte » & giustificata dal fatto che, secondo
quella leggenda, la visione del Graal ha il potere di guarire e di
rendere immortali gli ospiti di Monsalvat. L'imagine della Sacra
Coppa intagliata nello smeraldo caduto dalla fronte di Lucilero
e poi trovato e smarrito da Adamo, pud ridestare la visione
sovrasensibile: la perdita della sacra pietra da parte dell’'uomo,
infatti, simboleggia 'oscuramento della vera visione (zidyd) o
conoscenza originaria, in luogo della quale sorge in lui la cono-
scenza intellettuale, riflessa e limitata (avidyd), la cui « sede »
dal duplice punto di vista, simbologico e fisiologico, ¢ la testa.
La visione della Sacra Coppa, secondo la tradizione graalica,
opera direttamente nel « centro » del cuore, ossia nella sede in
cui, secondo I'insegnamento taoista, agisce la respirazione tra-
sformatrice dell’embrione originario, per virth della quale il
sangue, nuovamente pervaso dal Chi, diviene cotrente dello spi-
tito. A tale riguardo Rudolf Steiner, nella sua introduzione a
una moderna conoscenza ¢ ad una possibile esperienza del
Graal (8), tra laltro insegna come, grazie alla presenza del

60 -

Logos nell'uomo, presso il « centro » del cuore il sangue tra-
passi dal sensibile al sovrasensibile, fluendo come cortente ete-
rica che, per la sua possibilita di esprimersi in valori cotpotei,
tende a manifestarsi nell’attuale sede fisiologica della coscienza
e percio sale verso la testa: dalla quale, incontro ad essa, per-

ché da potenza divenga atto, dovrebbe fluire la corrente del

pensare liberato, in quanto forza-pensiero svincolata dalla ce-
rebralitd, ma percio stesso forza morale viva. Possibilitd che
ordinariamente non si da, avendo il normale processo del pen-
siero una direzione opposta a quella della incorporea luce del
sangue.

Secondo il citato insegnamento, la virth del Graal, attiva

-attraverso il cuore, suscita la corrente sovrasensibile che, ove

possa incontrare il « pensiero-libero-dai sensi », portatore di
volontd cosciente, — che & dire di vitalita morale — ridesta
la conoscenza originatia in forma individuale: essa opera infatti
la dove quella si & depotenziata legandosi nel capo alle condi-
zioni corpotree. Pud di conseguenza riaccendersi nel centro tra
le sopracciglia (4j7d-chakra), temporaneamente oscurato, quel
potere di visione, preludio alla conquista della immortalita
della quale fu simbolo la pietra frontale originaria, divenuta
pietra del San Graal. La sua perdita fu necessaria, perché I'uo-
mo nell’autoaffermazione per la sua riconquista, sviluppasse la
individualita e la liberta.

La « chiave perduta ».

Il tema, il cui senso riposto viene in varie forme chiarito
dalla moderna Scienza dello Spirito, si pud seguire lungo la sua
antica elaborazione, ancora sprovvista della coscienza di ¢id che
dovra essere, negli insegnamenti tradizionali. Basti ricordare
uno sloka, conservato nella Chdndogya Upanishad, in cui & detto
che « vi sono cento e una vena nel cuore, delle quali una sola
si eleva verso la testa: risalendo attraverso essa, si va verso

61




I'immortalitd ». Cosi, nel Mistero del Fiore d'Oro (9), il pro-
cesso trasmutatorio si fonda sulla possibilita dell’animazione
del « cuore celeste » la cui « sede » & alla base della fronte tra
gli occhi, in quanto questo superi la forza del « cuore terrestre »
rispondente al valore umano del cuore.

Occorre notare, tuttavia, a tal proposito, che soltanto la
resurrezione della conoscenza nella sede della vita cosciente
(per ora subordinata alla cerebralitd) pud, secondo I'accennato
insegnamento, schiudere il varco alla potenza solare del cuore.
11 discepolo moderno pud avete la percezione di una virtlt so-
lare affiorante da questo centro e simultaneamente intendere
come essa emani dall’Essere trascendente del Sole — il Logos
incarnatosi in Gesti di Nazareth — che ha segretamente ride-
stato l'essenza del cuore. Questa tuttavia pud divenire ope-
rante solo per chi sappia attingerla affrancandosi dalla propria
natura, ossia per chi sappia, ncl conoscere, attuare la li-
bertd, o lo scioglimento radicale dagli idoli istintivi: emotivi
e mentali. Ad una simile possibilita risponde il risveglio del
centro frontale: alla conquista cosciente della immortalita.

Secondo lo Yoga tantrico, la conquista della liberta e della
immortalita esige un processo di trasmutazione volto a costi-
tuire un « corpo divino » (divyadeba) che ¢ al tempo stesso un
« cotpo di conoscenza » (jAdnadeha), tessuto di pura luce: esso
comincia a formarsi quando si dischiude locchio centrale
(djiig-chakra), o « occhio di Shiva », che folgora e incenerisce
le passioni inferiori. Nella simbologia taoista dei Campi di Ci-
nabro, il centro della luce superiore risponde al Palazzo del
Ni-huan o Nirvana, situato nel cervello; pih tardi, nel citato
Mistero del Fiore d’Oro, esso sara il « cuore celeste », o il
« mezzo giallo », il « centro » che presiede alla circolazione del-
la luce nel sangue. La luce metafisica, trasparendo attraverso
il corpo, lo affranca dalla legge di gravita, dalla malattia e dal-
la morte: il corpo, reintegrato nei suoi principi, non & pit

62

—

prigioniero dell'incantesimo delle parvenze che rendono inevi-
tabili le due forme fatali della necessita: il dolore e la morte,

Con I'andare del tempo, tuttavia, scompatse le ultime pos-
sibilita magiche dello Shi-chiai — che affioreranno ancora nello
Zen, evocate ormai soltanto grazie ad una tecnica meditativa,
difficile a tramandare da maestro a discepolo nella sua inte-
grita, la sua forza risolvente operando verso la forma di una
subitanea illuminazione, a cid mediata da un essenziale stile
di vita — la fatalita e la inevitabilita del dolore, come della
vita fittizia e della morte, domineranno 'uomo, potendo agire
in direzione non coincidente con quella della sua volonta, in
quanto egli sia ancora privo di quella libertd e di quella decisio-
ne interiore, che saranno, dopo il kaliyuga, la possibilita dello
Spirito.

E’ evidente la correlazione tra la morte di cid che & appa-
rentemente vivo — ['elemento illusotio egoico — e la immor-
talitd: per I'iniziato del Graal, se tale morte si & gid verificata
nella vita, come trascendimento delle varie forme dell’inelut-
tabile, egli ha virtualmente conseguito l'eternitd e il suo mo-
rire fisico & soltanto 'ultima scena del dramma nel mondo delle
patvenze. L'essere infetiore, divenendo cosciente della sua in-
dipendenza dalla corporeita, pud assumere come sua funzione
Pegoismo, svincolandolo sino alle estreme inerenze fisiche. A
una simile possibilita si allude allorché viene detto che il corpo
dell’antico asceta del T'ao diveniva etereo e lieve. « Lievi e sot-
tili » sono 1 corpi degli esseri misteriosi che, secondo Chuang-
tzu, vivono lontano sui monti Ku-sha e presiedono ai destini
del mondo: « Si nutrono di rugiada, vivono sulle nuvole e sul
vento, cavalcano draghi volanti e vagano felici di la dal-
I'umano » (10).

Questa trasparenza e 'autentico essere viventi nella vita
possono nuovamente essere realizzati, ma in forma cosciente,
sul fondamento della individualitd. E’ riconoscibile come la via

63




del Graal, L’essere etereo dormente nell'uomo pud ormai ope-
rare mediante i viventi pensieri nella coscienza di veglia, che
per ora & solo espressione dell’ego: destato, si libera della illu-
soria forma egoica e simultaneamente della « densitd » fisica
che ne & veicolo nel corpo: «non diversamente la cicala esce
dalla sua spoglia, o il serpente dalla pelle »: la nascita all’eterno
si mutua con la Motte Iniziatica o morte apparente del corpo.
L’antico discepolo del Tao sembrava morire, veniva seppellito
secondo 1 riti consueti, ma il suo corpo a un tratto spariva rias-
sunto senza tesidui nella luce incorporea dell’Essere origina-
tio, secondo la superumana virti dello Shi-chiai. 1l senso pro-
fondo dell’ascesi e del rito cortelativi, pud considerarsi perdu-
to per coloro che lo relegano in una sapienza inavvertitamente
riflessa nell’astratto passato ¢ ad essa si riferiscono come a un
oggetto, presupposto all'attivitd dello spirito, senza la quale,
tuttavia, quella non sarebbe nulla. Tale senso pud risorgere
unicamente ove nell’attivita interiore si sia capaci di ravvisare
Pessenza petenne di cid che si vela come antica Sapienza: la
quale, vista con tale velo, & mdyi anch'essa, come ogni altro
aspetto della mdyd.

La chiave della ricerca & perduta, ove non sorga la co-
scienza del sovrasensibile che rivive nella forma del pensiero,
nel momento vivido di ogni pensare, che, come si ¢ mostrato
in una precedente opera (11), & Pessenza della meditazione:
possibilita dell’uvomo ultimo che, portando il pensiero alla per-
cezione del proprio movimento, riconosca una vita che ¢ tale
in quanto sorgente del pensiero. Chiave, oggi, percio, ritrova-
bile nell’Occidente, se il pensare suscitato dall’esperienza del
mondo finito, afferri se stesso libero di elementi sensibili e fac-
cia di sé il suo contenuto, ritornando la sostanza di luce che
¢ prima del suo dialettizzarsi: luce in cui riconosce lo splendo-
re del Logos e di cui intesse il « corpo di gloria » preannun-
ziato dalle tradizioni. -

64

Io cosmico ed io immanenie.

Chi ritrovi il senso della remota ricerca della immortalita,
pud avvertire come essa, prima dell’Era Cristiana, sia la pos-
sibilita di ricongiunzione con lo « stato primordiale » propria a
un tipo umano che ancora conserva in sé barlumi di luce resi-
dui di tale stato: possibilita, dunque, che precede Pepoca
(kaliyuga) in cui tale ricongiunzione non sara piti possibile, in
quanto I'anima sara totalmente un riflesso del supporto corpo-
reo e, scambiando per propria attivitd urgere della natura in
lei, produrra in forma inferiore il germe dell’io autocosciente:
forma della individualita, isolata nel sensibile, separata dal-
I'essere da cui segretamente trae alimento. Ma il tema della
immortalita riguarda appunto quest'uomo che & veramente
morto perché morto al mondo spirituale. La sua resurrezione
sard il compimento della impresa del Dio nell'uomo, possibile
s?ltanto dopo l'uccisione del Dio e allorché il potete della morte
si. presentera durante la vita come liberta di vincolarsi al terre-

stre: che & quella stessa di risolvere il terrestre e ripercorrere
le vie del Cielo.

L’asceta del Tao, che morendo poteva tisolvere il cada-
vere, recava operante in sé una forza — lo shi-chiai — che
gl'impediva di essere compiutamente un individuo terrestre,
onde i residui minerali della sua veste corporea potevano essere
tiassunti, sciolti dalla terrestritd. Questa non si presentava nel
suo corpo fisico come elemento di morte, benst come veicolo di
forze che compenetrandolo gli offrivano la possibilita, median-
te apertura ed illuminazione, di sperimentare Iindipendenza
dalla morte.

E’ sufficiente cogliere il senso di quella felice forma poe-
tica del tardo Taoismo, che si esprime in Chuangtzu: evoca-
zione continua di una perfezione perduta, della quale erano
portatori « i saggi del buon tempo antico ». Vi si coglie il senso
di quella remota ascesi: nell’anima di quei saggi fluiva una tra-

65




scendenza che si trasformava in visione e in stile di vita, grazie
alla spontaneiti con cui essi sapevano donarsi. La capacitd di
rimanere immuni dal male della coscienza raziocinante, epperd
da ogni forma di autocoscienza nel senso moderno, era la condi-
zione dell'accordo con il Tao e con il suo trasparire nel mondo
Non-volere, non-pensare, non-agire erano i presupposti. Il non-
agire, seconda la dottrina, & un « attendere » il moto dello Spi-
rito, 14 dove il moto egoico & sospeso, o dimenticato: in questa
contemplazione, che & I« ultimo territorio di cid che appartiene
al mondo e il primo affiorare del Tao » e si considera « per-
fezione della meditazione », « il corpo & come un pezzo di le-
gno morto, il cuore & come cenere spenta, senza emozione o
propositi » (12). In queste condizioni la luce otiginaria comin-
ciava a splendere. Far affiorare in sé la presenza del Tao signi-
ficava essere animati dalla Sapienza: ma si era consapevaoli che
con cid non si creava nulla di nuovo, perché la Sapienza fluisce
sempre nell'uomo, tuttavia nascosta o turbata dalle inclinazio-
ni e dalle emozioni: occorreva fare la quicte in sé fino alla
trasparenza dell’anima, perché la forza essenziale si mani-
festasse.

L’imperturbabilita ¢ la contentezza, 'amore per la natura
e per tutti gli esseri, una saggezza che non respingesse le im-
pressioni sensibili ma neppure si lasciasse sommergere da esse,
uno stato d’animo uguale dinanzi ad ogni vicenda o pacifica o
tumultuosa, una serena sopportazione del dolote come un pa-
cato coraggio innanzi alla morte: tutio cid, che peraltro si
riscontra come una caratterologia nativa nei popoli estremo-
orientali — gid in questo tempo rapidamente alterantesi —
pud essere spiegato soltanto con una segreta e vitale religiosita,
ultima eco della ispirazione del Tao, ossia di una perfezione
interiore che, ai fini della vera esperienza terrestre, di tipo mo-
derno, si doveva perdere.

Si pud dire che fosse I'espetienza dell’To supetiote, ossia
di un Io cosmico, nella veste umana, non l'esperienza dell’io

66

immanente, che ¢ quello del quale si da una storia: ente terre-
stre, ravvisabile come formazione provvisoria della non-cono-
scenza, o della « ignoranza » (Sri Aurobindo). L'io si dava cer-
tamente, in embrione, ma suo compito era sparire. L’asceta
dimenticava se stesso, giungendo alla estinzione dei moti del-
I'anima e delle velleita mentali: tema che riaffiorera, nel Ma-
hiyina, nel Vedinta advaitico e nello Zen. Cid che importa
per queste tradizioni ¢ non cedere al sopravveniente ego tetrre-
stre: che all’epoca dell’originario Taoismo appena comincia a
manifestare la sua inferiore forma individuata, mentre all’epoca
in cui fioriscono il Grande Veicole, il Vedinta e lo Zen — gia
epoca del kaliyuga — esso si avvia ad essere il centro della
esperienza umana.

L’Iniziazione del mondo antico aveva, in effetto, il com-
pito di preparare nell'uomo le forze che gli sarebbero state ne-
cessarie per sopportare il peso della esperienza esclusivamente
sensibile: esperienza che si svolgerd tipicamente nel mondo
occidentale, per poi influenzare tutta Pumaniti. Per cui I'Ini-
ziazione intesa in senso assoluto sard un giorno possibilitd del
discepolo che compiutamente assumendo su sé le categorie ter-
restri, dovra chiedere al suo To trascendente il massimo della
forza liberatrice: quella attuata nel passato solo dalle Guide
dell’umanita e mai prima di ora impegnata dall'uvomo con la
intensitd voluta in rapporto alla sua immersione nell’esperienza
sensoria. L’'Iniziazione sard uno sperimentare obiettivamente,
mediante conoscenza, le forze della morte per ora base del-
Pego e dll’esperienza sensibile,

Reincarnazione ¢ Karma.

Un tempo la « soluzione del cadavere » era possibile per
esseri che, in effetto ancora appartenendo al cosmo extra-terte-
stre, non erano veramente umani; poi divenne sempre meno
possibile, in quanto gli uomini, per farsi concretamente esseti

67




della Terra, dovettero dimenticare la loro origine cosmica, ep-
perd la conoscenza della realta del karma e della reincarnazio-
ne, ossia della correlazione occulta che si esprime come destino
terrestre, Un’alterazione della conoscenza di tali temi trascen-
denti, dovuta al collegamento sempre pilt organico dell'nomo
con la propria natura fisica, a un dato momento porto a rite-
nere che non si dessero per ciascun individuo le ripetute vite
terrene, ma ciascuno valesse solo come espressione di un de-
terminato ceppo attraverso il quale operasse, ogni volta incar-
nandosi, uno spirito di gruppo. Secondo una tale visione, I'ini-
ziato era colui che giungeva a identificarsi con I'ente di gruppo,
che in sé riassumeva Ielaborazione etnica di esseri non-indivi-
duali ma coordinati a una sostanza vitale-animica la cui enu-
cleazione da parte di essi appunto dava modo a questo ente di
sperimentare come propria la somma delle loro esperienze. Dot-
trina che, nel suo materialismo metafisico, era deformazione
di un’antica conoscenza del mistero della rinascita: deforma-
zione che gia & un segno di quella dimenticanza del tema, cosmi-
camente necessaria all'vomo occidentale ai fini della sua totale
riduzione al terrestre.

Si tratta di una deformazione e di una dimenticanza che
oggi cessano di essere necessarie, perché la « riduzione al terre-
stre » che mediante esse doveva essere raggiunta, & ormai un
fatto compiuto, e proprio in base all’autocoscienza acquisita
come conseguenza di cio, I'uomo pud ora riconquistare luci-
damente e come eventi della propria decisione gli stati di co-
scienza superiori: anzi, egli pud scoprire come lo scopo del-
I'appatente involuzione nel sensibile fosse appunto questo. Egli
pud accedere nuovamente, .per via di conoscenza, alla dottrina
delle ripetute vite terrene: solo questa ormai pud fargli intrav-
vedere la controparte olttemondana ed eterna dell’attuale esi-
stenza, epperd Deffettiva realta dell’esistere, dando il vero senso
ai contenuti contraddittori della espetienza terrestre ed elimi-
nando, per ampliamento della coscienza, la tragica inclinazione

68

a far ricadere su altri che su sé la responsabilita delle proprie
difficolta.

La conoscenza del karma & indubbiamente conoscenza di
ordine sovrasensibile, ma ad essa pud condurre la logica pura,
o logica dell’essenza, applicata al quadro del proprio e dell’al-
trui esistere. Tuttavia la sua stessa tematica, tratta dai testi
della Scienza dello Spirito e assunta anche nella forma sempli-
cemente razionale, pud dare modo all'uomo contemporaneo di
intendere il senso delle forze che operano in lui sotto 'aspetto
del « fatale » e dell’« imprevisto »: & la possibilitd di cogliere
un orientamento liberatore nel senso stesso degli eventi che
si esprimono come decorso dell’esistere, quando siano rimossi
taluni limiti dogmatici al pensiero.

L’uomo di oggi ha necessita, come di una medicina urgen-
te, della conoscenza riguardante il karma e la reincarnazione,
perché essa, mentre conferisce calma conoscitiva riguardo a cid
che si presenta come processo della necessita, al tempo
stesso fortifica il senso della liberta, ossia la possibilita
di sostanziare il karma futuro, col poter dare in qualsiasi mo-
mento una direzione al proprio esistere, indipendente dalle in-
fluenze del passato, che ¢ dire dalla natura. Ma proprio per
questa ragione, moderni espositori di dottrine esoteriche ripro-
pongono un'alterata conoscenza della dottrina della reincarna-
zione, agendo in tal modo come strumenti di quelle forze osta-
colatrici che hanno interesse a mantenere I'uomo legato alla
sua animalita, pur tradotta nei termini pi nobili, estetici, filo-
sofici, spiritualistici.

Tali espositori, in vero non giustificati dai testi tradizio-
nali a cui fanno appello, epperd interpretandoli secondo una
loro visione personale, tendono a presentare la dottrina delle
ripetute terrene come aberrante presunzione di uno spirituali-
smo moderno, oppure prospettano I'evento della rinascita non
come una possibilitd individuale, ma come il compimento di
un oscuro processo etnico del quale beneficerebbe un essere

69




pitt evoluto in cui tale processo si concluderebbe. Indubbia-
mente I'equivoco che tali espositoti suscitano riguardo al tema
trova buon giuoco in rapporto a un altro aspetto della sua de-
realizzazione ad opera di coloro che, pur avendone attinto la
sostanza alla giusta fonte, ’hanno degradato al livello di una
nozione pedestre, banalizzata come fatto legato alla empirica
individualitd, resa mera informazione, estranea al suo conte-
nuto trascendente e, in tal senso, effettivamente, non vera.

Quanto per esempio & stato scritto, con qualche intensita
polemica, da J. Evola e da Réné Guénon contro il « reincarna-
zionismo », in talune loro opere, anche se va ravvisato come
interpretazione personale, obicttivamente non ricavabile dai
testi della tradizione orientale — ed & un controllo possibile
a chiunque voglia — ha, per altro verso, le sue giustificazioni:
coglie nel segno quando la reincarnazione viene ridotta a un
evento mutuabile con la individualita contingente e con essa
identificabile. In vero la possibilitd di contemplare le vite tra-
scorse pud essere riconosciuta unicamente all’essere trascen-
dente ['organizzazione individuale, ossia a un Io superiore non
limitabile a una determinata individualita. Le « ripetute vite
terrene » possono essere esperienza dell’ente sopraindividuale
che le ha come suoi momenti, o vicende — ciascuna in sé com-
piuta — della sua storia: non possono certo essere esperienza
di quell’ente « personale » che si identifica con una determi-
nata vita terrena. Cid significa che soltanto I'iniziato, in quanto
non condizionato da un determinato supporto fisio-psichico,
pud conseguire coscienza di un To che si articola in vite prece-
denti, fuori della sua presente reincarnazione.

Ma J. Evola, sulle orme della tradizione, confutando se-
condo un suo personale punto di vista la dottrina della rein-
carnazione, in sostanza si giova di elementi e di osservazioni
utilizzabili proprio a confermarla. Riguardo al duplice aspetto
della scienza trascendente, ciog «la visione di
molte precedenti forme d’esistenza (supetindividualita nel tem-

70

—

po) € la visione dello apparite e del riapparire di altti esseri
(superindividualitd nello spazio), cio& con riguardo a varie vite
individuali compresenti nello spazio », egli si esprime nei sc-
guenti termini: « Nei riguardi della prima esperienza si po-
trebbe parlare, in un certo senso, di un “ricordo” ma non come
se uno stesso “To” si ricordasse di aver lui stesso vissuto altre
vite o, in genere, di essersi trovato in altre forme di esistenza.
Cid & assurdo gia per la semplice ragione che la condizione per
conseguire un tale ricordo & di non essete pitt un Io, di esser
libero dall’To, cioé dalla coscienza correlativa ad un dato nome
¢ forma e ad una data vita » (13). Non dovrebbe tuttavia essere
difficile capire che una simile possibilita si da per un Io essen-
ziale, ossia per un soggetto che, libero di « nome e for-
ma » e dalla identificazione a una determinata esistenza, ¢ pur
sempre quello per cui un’individuazione & possibile e per cui
questa pud attuate la radicale coscienza di sé, sino ad osservare
da un diverso punto di vista la setie delle esperienze individuali,
avendone il senso superindividuale.

E’ interessante come 1'Evola, proprio nel voler negare la
realtd della reincarnazione, ir: sostanza stia sul punto di dimo-
strarla. Beli aggiunge: « Cio di cui si tratta non & il ricordo
di un %io”, ma laffiorare di 1a dalla coscienza individuale, della
coscienza samsarica, & la “memoria® propria a quel tronco di
brama, o démone, o antharibbava, al quale ci si & identifi-
cati » (14). Ma & chiaro che non si da memoria se non per un
soggetto di questa memoria: e nel caso in cui essa riduca a sé
tutta la coscienza, affermandosi con cid come una determinata
natura, & parimenti chiaro che non vi possa essere ricordo nel
senso di visione cosciente oltre il limite temporale, ma solo
manifestazione di uno stato di fatto che, come memoria di cio
che &, automaticamente insiste nel suo movimento; mentre
se questa memotia pud essere obiettivata e contemplata, pro-
prio essa riconduce I'« io » contemplante a cause e a moventi
fuori di quello stato di fatto, ossia a un mondo prenatale, o

i |




extra-individuale, lasciando intravvedere le ragioni della im-
pronta di quella determinata esistenza non in un elemento sam-
sarico (cosi come non & la sabbia che produce I'orma di chi vi
passa sopra), ma in cid che pud spiegare la forma specifica del-
'elemento samsarico in rapporto a un Io che sa dove vuole
giungere, operando nella forma dell’s ego » e mediante quel
variabile rapporto con la « memoria ». In altre parole, il tronco
di brama che lega l'individuo incapace di coscienza di sé, &
quello stesso che, distinto e contemplato dall’individuo, lo aiuta
a scoprire altrove, ossia in una direzione diversa, la propria na-
tura superindividua, facendogli peraltro identificare il punto in
cui il vincolo ha inizio e percid pud essere sciolto.

Evola, dunque, intendendo demolire la cosiddetta « teoria
reincarnazionista » 1n sostanza & sul punto di dimostrarla. In-
fatti cosi continua: « Nel punto in cui la coscienza si disindivi-
dualizza, spezza il vincolo dell’lo samsarico epperd si universa-
lizza, gli si squaderna dinanzi appunto questa memoria samsa-
rica » (15). Resta da comprendere il senso della visione di tale
memoria: senso che non pud essere inteso se si vede la coscien-
za supetindividuale quasi opposta a quella samsarica e non si
afferra la coscienza samsarica come un modo di vedere provvi-
sorio dell’Jo limitante se stesso, ossia come mezzo per un’espe-
rienza trascendente, che & esperienza dell’lo, senza cui non sa-
rebbe possibile neppure la mdyé del samsira.

Secondo la moderna Scienza dello Spirito, fa parte della
« preparazione » la preliminare nozione intellettuale del tema
e la meditazione sui suoi aspetti ontologici. Esso pud venir
svolto dal pensiero cosciente, anzi ¢ importante che il pensiero
possa essere in qualche modo suscitato e alimentato in tale di-
rezione. Tuttavia, se la semplice osservazione razionale pud gio-
vare a prospcttarc con qualche oggettivita il tema, non & suffi-
ciente a decidere la negazione di esso, né autorizza una inter-
pretazione arbitraria in cui la razionalitd cessa di essere veicolo

«

dlindagine, ma ritorna, come & generale uso, espressione sog-

72

———

gettiva. L’insegnamento di Shri Aurobindo, I’asceta-pensatore
della moderna India, che riassume e rende attuale nella sua
opera la Tradizione, con un’ampiezza di visione in cui sono
simultaneamente presenti l'intuizione pura e il rigore scienti-
fico, pud essere utile allo studioso: allato al ticonoscimento
della realtd delle ripetute vite terrene (16), Aurobindo consi-
dera il valore formativo di una tale conoscenza per 'uvomo di
questo tempo. L’apporto di Rudolf Steiner al riguardo, a chi
tealmente intenda conoscetlo, risulta conforme all’esigenza del
cercatore moderno: lo Steiner prospetta in termini concettuali
e in forma di puro pensiero, secondo una rispondenza della
espressione al contenuto trascendente, mai sinora conseguita,
la visione di questo aspetto dell’esperienza superiore dell’uo-
mo, seguendola nel suo svolgimento metafisico e nel suo com-
penetrare il tessuto della vita, sotto forma di destino: egli espri-
me in veste razionale contenuti che evidentemente attinge in
altri piani dell’essere, con la lucidezza propria all’indagine scien-
tifica, dando peraltro la garanzia di una concretezza, mediante
Pessenziale potere logico della sua esposizione: potere logico
fondato su cid da cui ha origine e che percid pud essere attuato
dal pensiero che ne ripercorra il processo.

Chi, conoscendo l'arte di non divagare, insista meditati-
vamente sul tema, pud intuire il senso della morte e della occulta
Resurrezione. Nella possibilitd che I'nomo modetno pensi i giu-
sti pensieri riguardo ad esso, ovvero abbia pensieri in cui esso
operi, in quanto evocato, si da per lui 'inizio di una correla-
zione con l'essenza di sé e di conseguenza con le potenze che
reggono il divenire del mondo: divenire la cui intima forma,
facendosi idea o attivita ideale nell’'uvomo, in sostanza & affida-
ta a lui, e percid puod da lui essere vissuta anche come alterazio-
ne o distruzione,

E’ vitale per 'vomo di questo tempo dedicare il pensiero
normalmente condizionato da contenuti sensibili, a un tema
che ne esiga e ne susciti I'energia radicale, senza snaturarla nel-

73




la dialettizzazione. Se, infatti, esso realmente riguarda la so-
stanza formatrice della sua storia, implicando il senso delle sue
azioni passate, presenti, e i germi di quelle future, non pud
non avere cotrelazione suscitatrice con il germe della liberta,
principio intemporale delle sue ulteriori possibilita e percid
della sua futura storia. E’ urgente che il pensiero animi un
contenuto che, cosi animandosi, lasci fluire nell’interiorita il
sovrasensibile da cui sotge, in quanto « puro pensiero ». A cid
non & necessaria la percezione sovtasensibile, ma la possibilita
di pensare con decisione e indipendenza, secondo la infinita
creativita del pensiero.

Al ricercatore in effetto si offrono due vie: o egli sente
che il tema della reincarnazione ¢ del karma & fondato sulla
loro realtd cosmico-umana e che a questa risponde la serie dei
pensieri su esso dati da Rudolf Steiner (17), e in tal caso me-
ditare quei contenuti & gia per lui una via alla percezione della
oggettivitd trascendente di cui sono veicolo; oppure egli sente
di non poter aderire ad essi, ma, non rinunciando all’indagine
in quella direzione, per rettitudine scientifica, prova a ripet-
correrne il processo logico per poter avere dal pensiero, che
¢ il suo, una illuminazione al riguardo. Non v'& infatti rispo-
sta che il pensiero concretamente non dia, quando venga impe-
gnato in un tema sino ad esaurimento del limite dialettico.

Nell’uno o nell’altro caso, il ricercatore puo, in un secondo
tempo, procedete a un'esperienza diretta, mediante l'osserva-
zione degli eventi della propria vita: puo guardarli come serie
di imagini-simboli che grazie al loro interno movimento, ten-
dono a congiungersi secondo nessi che sono la loro segreta
realta. Tali nessi possono essergli cvidenti in una forma
inattesa, con cid acquisendo la forza di conglungersi essi
stessi per un senso ulteriore: che & il senso vero del suo esi-
stere. In simile direzione egli incontra linee di forza di un
volere trascendente che & suo nella essenza e lo riconduce a

74

un mondo pre-natale nel quale egli & inconsapevolmente immer-
so come nel fondamento della sua attuale incarnazione.

Non rientra nell’assunto del presente studio approfondire
il tema di una tale ricerca, essendo esso svolto con I'ampiczza
e essenzialita richieste, nell’opera dello Steiner. Piuttosto vor-
remmo sottolineate il senso che puod avere Ialterazione del si-
gnificato di « reincarnazione » e « karma », in un’epoca in cui
la conoscenza di esso costituisce una necessita dell’anima uma-
na sul punto di riprendere la contemplazione della propria vi-
cenda sovrasensibile: che sola pud spiegare e illuminare quella
sensibile.

Compiutosi per I'nomo il processo di riduzione al terre-
stre, sino alla visione di un universo esclusivamente fisico e alla
cosidd{_atta civilta della macchina, occorre poter vedere nelle
forze impegnate a sostenere il peso della densificazione fisica
le facolta interiori che si manifestarono un tempo come possi-
bilita di indipendenza dalla terra, come capacita di distacco dal-
I'ego e dalla natura. Legatesi alla natura e alla sfera sensibile
esse sono divenute potenze istintive ed emotive, capaciti raziu:
cinante, ossia moti dell’anima che, limitando I'mbito dinamico
dell’lo all’esperienza dei sensi, costituiscono peraltro le forme
dx.al{’a‘utocoscicnza. Ora & giunto almeno per una parte dell'uma-
nita il momento in cui 1'autocoscienza, in quanto attuata, pud
liberarsi dal supporto psico-fisico che le & stato inizialr;lente
nf:cessario, e riconquistarsi come indipendenza dalla natura: in-
dipendenza diversa da quella che l'asceta antico realizzava ap-
punto come estinzione del senso dellio e come conseguenza
di un dono metafisico che egli poteva accogliere in quanto aves-
se la forza di non essere preso dai dinamismi della terra (18).
. I’indipendenza dalla natura che possa essere attinta gra-
zic alla Iniziazione dei nuovi tempi, & tutt’altra esperienza; &
qua_lcos-a di pil, in quanto & anzitutto decisione individuale’ed
h_a i caratteri dell’« inaspettato », poi che il suo vetificarsi non
rientra nell’ordine della fatalitd o della ineluttabilita: & I'auto-

75




coscienza che, nata sul piano fisico, pud ora attuarsi oltre il
limite fisico. E’ libertd e non esige l'annullamento dell’ego,
bensi il potenziamento dell'elemento individuale che si presenta
nella forma dell’ego: dalle profondita del terrestre libera un
volere magico che si & potuto in profondita formare vincolan-
dosi al peso della terra e soffrendolo in tutte le forme della
istintivita degradante. Tale libertd & principio della Resurfe-
zione, ossia della radicale soluzione del corpo, che verra un
giorno portata a compimento dall’lo Superiore, in quanto abbia
potuto formarsi nell'ego un centro per la sua azione trasmuta-
trice del terrestre. Nel volersi dell'ego fluisce una forza che
nasce dall’To superiore, sibito alterandosi come natura istinti-
va: ma & questa stessa forza che, voluta indipendentemente
dalla natura — e tale volere & gia un fluire del sopra-
individuale — ricongiunge I'ego con I'lo Superiore. La Scienza
dello Spirito pud insegnare che quando I'individualita si voglia
come intimo e iniziale moto, e non come prodotto della natura,
affermandosi dunque come essenza, secondo un processo inver-
so a quello per cui & sorta, allora realizza il fondamento. L'egoi-
ta, aprendosi a cid da cui scaturisce come sostanza, si libera
dalla forma da cui & sorta e attua lindividualitd trascendente.

Con il presente studio s’intende mostrare come la intetio-
tazione dell’elemento individuale sia il germe di quella simbo-
lica e invisibile impresa allusa nel mito del Graal, che, ride-
stando la luce dell’« occhio frontale » perduta da Lucifero, ini-
zierd la riconquista dello stato primordiale e portera a compi-
mento la « soluzione del corpo », un tempo conosciuta come
dono del Tao da taluni asceti estremo-orientali.

76

11T

PENSARE, SENTIRE, VOLERE.,
LIBERAZIONE DELLE ESSENZE




L'uomo tripartito.

In quanto pensa sente e vuole, 'uomo pud essere visto
come un essere tripartito. La « combinazione » di queste tre
attivitd nella vita della coscienza si effettua di continuo sulla
base della natura corporea, nel senso che la organicita del corpo
fisico, epperd il suo valore etnico e « stotico » (che, dal punto
di vista metafisico, va ravvisato conforme ai lineamenti fot-
mativi del karma), condiziona la loro interrelazione. Tuttavia
I'« io », presentandosi come ente in sé extra-naturale, polar-
mente opposto alla natura, ¢ sollecitato attraverso la serie
degli eventi della coscienza ad essere I'armonizzatore e 'uni-
ficatore di esse: che & in definitiva il suo compito, per ora
appena intravisto e non sufficientemente inteso: supposto, ma
non realizzato.

Secondo la « fisiologia trascendente » a cui facciamo rife-
rimento, le tre attivita basilari dell’anima, pur avendo sorgente
incorpotea e metafisica, possono manifestarsi nell’'umano aven-
do rispettivamente come veicoli fisict, o supporti, i tre sistemi
.della organizzazione corporea: testa, tronco, arti. Si pud dire
che esse si esprimono nella forma individuale mediante ordini
o gruppi di processi vitali, i cui relativi aspetti sul piano strut-
turale fisiologico si presentano anch’essi differenziati. La loro
impronta nell’essere fisico, pur rispondendo a un intento indi-
viduale, si verifica per via di una sostanza vitale che funzional-
mente appartiene alla specie: questo pud spiegare il continuo

79




reciproco influsso e la inevitabile confusione tra i fatti del-
Ianima e quelli della natura corporea: ronfusione che dura fin-
ché '« io » non acquisisca coscienza del suo fondamento, indi-
pendente dalla natura.

Il pensare ordinario si svolge nel capo, attraverso l'orga-
no centrale del sistema neuro-sensorio: la coscienza sorge in
tale « sede », sulla base della risposta rappresentativo-concet-
tuale alla sollecitazione delle percezioni sensibili. La vita del
sentimento, tessuta dalle forze che si esplicano nei ritmi della
circolazione sanguigna e del respiro, ha come « sede » la zona
toracica. Cosi la vita del volere si svolge nelle forze che ani-
mano il sistema del ricambio, il movimento degli arti e la
funzione generativa. Tuttavia, allo stesso modo che i tre siste-
mi neuro-sensorio, ritmico e metabolico, s'interpenetrano nello
organismo fisico, sia pure avendo ciascuno una funzione pre-
dominante nella propria sede, cosi le tre attivita del pensare,
sentire e vedete, sono in continua « combinazione » nella psi-
che, in una forma ancora piti fluttuante e mutevole che quella
della base fisiologica, dotata di un carattere di maggiore fissita.
Le tre sedi, qualitativamente differenziate anche nel loro aspet-
to fisico, rispondono a tre ordini diversi di forze: che, tuttavia,
entrando in reciproca influenza; si manifestano secondo modifi-
cazioni continue della loro originaria sostanza, cosl che I'uvomo
ordinario puo conoscerle nelle forme gia manifeste di natura e
di ordinaria coscienza.

Si pud dire che la coscienza e la natura sieno di continuo
ravvisabili come categorie tessute dal rapporto delle forze supe-
riori del pensare sentire e volere con i loro supporti corporei
e con le correlative combinazioni. Ogni squilibrio della vita
psichica puo essere riconosciuto come conseguenza della irre-
golare relazione delle tre attivita e della intrusione di una di
esse nella funzione delle altre, attraverso la sollecitazione del
loro inerire alla corporeita e non delle forze dell'To. In tal caso,
proprio I'Io viene escluso dalla vita psichica: I'To che solo pud

80

restituire alle tre forze la loro relazione, mediante il dosaggio
e il ritmo del loro fluire.

Da un simile quadro si possono prendere le mosse per
intendere come la vita dell’anima non sia legata soltanto — co-
me ritiene la scienza contemporanea-— al sistema nervoso, ma
anche ad altri sistemi fisiologici, con rapporti diversi: al siste-
ma nervoso dovendo essere riferita soltanto I'attivitd pensante
e percettivo-rappresentativa. Per il sentire e il volete occorre
guardare a supporti corporei come il circolo del respiro e quel-
lo del sanguc, che non hanno, con I'To, come il sistema dei
nervi, una relazione di veglia. Essi, infatti, pur essendo processi
di cui talune manifestazioni sono percepibili sensibilmente, si
svolgono su piani che per I'lo rispondono rispettivamente allo
stato di sogno e di sonno profondo. In effetto, la coscienza si
trae dalla sede in cui sorge il pensiero, mentre dei processi che
si svolgono nelle altre sedi in conseguenza del sentire e del
volere, si ha soltanto quel che si riceve di essi come risonanza
nel sistema nervoso centrale (1). Il ripercuotersi dei moti istin-
tivo-volitivi ed emotivo-senzienti nel sistema nervoso, pud dare
Pillusione che anche la vita dei sentimenti, degli istinti e delle
volizioni, sia da questo condizionata, mentre il sentire ha come
veicolo il respiro e il volere i canali del sangue.

In realtd, quanto si svolge nel sentite e
nel volere viene percepito mediante 1’at
tivita dei nervi, ma non si compie attra-
verso il sistema dei nervi: conoscenza, questa,
che pud risultare unicamente alla indagine sovrasensibile. Essa
fornisce una chiave per compredere il senso dei moti dell’ani-
ma, in base alla diversitd del rapporto che la coscienza ha ri-
spettivamente con le tre sedi del pensare, del sentite e del volere.

11 sentire e il volere si svolgono attraverso supporti corpo-
rei con i quali I'io di veglia non ha connessione diretta come
con il sistema neuro-sensorio, onde percepisce i loro contenuti
in quanto si presentano come sensazioni in sé compiute ¢ che,

81




per essere cosl compiute, ossia per aver avufo gia uno svolgi-
mento fisio-psichico prima di venir percepite, si ptesentano
con un carattere di necessita e di obbligatorietd, che costituisce
il problema insoluto di ogni psicologia e la difficolta di chi oggi
pratichi discipline interiori. Infatti, il loro essersi gid svolti
attraverso il supporto fisico, indipendentemente da un con-
controllo diretto, quale invece & possibile con i processi di pen-
siero, implica P’accettazione pre-conscia di tali contenuti da parte
dell’individuo psichico: in quanto si manifestano, essi sono gia
accettati, Tl loro essere passati nel fisico, ossia sul piano in cui,
come sentimenti, emozioni, impulsi, istinti, vengono infine per-
cepiti per via del sistema nervoso, conferisce ad essi una fotza
di necessita che tutt’al pili pud essere controllata nella sua
espressione esteriore, non certo nel suo farsi. L'educazione eso-
terica invece pone in condizione di intervenire, con un moto
interiote dissociato dallelemento corporeo, in quell’aspetto di-
veniente dei moti emotivi-istintivi, che sfugge alla normale in-
dagine psichica: con il dar modo di svincolare il flusso del
pensiero dall’organo cerebrale, rende la coscienza indipendente
da quei moti piti profondi che solo attraverso tale organo pos-
sono farsi valere: ma allora pud contemplarli obiettivamente.
E' evidente che Iio di veglia che si trae dalla sede della testa,
ove penetri l'intima sostanza del sentire e del volere, intensi-
fGeando le forze con cui attua la coscienza normale, si eleva a
uno stato superiore di veglia: realizza se stesso. In realta la
conoscenza sovrasensibile si da grazie al formarsi di una co-
scienza pit vasta (2) che include come un suo momento quella
ordinaria, necessaria alla esperienza quotidiana limitata alla ce-
rebralithi: ma attua cid cominciando col realizzare la sua pre-
seniza come chiarezza della coscienza ordinaria, cosi che nessun
aspetto di questa la subordini a sé.

Finché la sua attivith interiore & legata al sistema dei nervi,
I'uvomo non pud nulla conoscere di cid che veramente si svolge
nel moto di un sentimento o di un impulso volitivo: laddove

82

gli & possibile per via di auto-osservazione cogliere un pensiero
nel suo nascere: ma cid & gid una via alla percezione delle pure
forze del sentire e del volere. Tuttavia ¢ chiaro che tale auto-
osservazione & possibile unicamente come momento di una di-
sciplina non concepibile dalle attuali psicologie. Esse mancano
di mezzi di indagine riguardo al sentire e al volere, a causa del
limite razionalistico, proiczione di un’attivita interiore con-
dizionata dal sistema dei nervi e non consapevole di tale sua
condizione, che la estrania all’intimo movimento del sentite

"e del volere.

Llalterazione delle essenze.

In realtd la fenomenologia del sentire e del volere si da
in quanto manifestantesi attraverso I'elemento corporeo, ossia
in quanto si presenta come una serie di effetti, o ultime fasi,
di processi gia compiuti: che per la coscienza neppure si danno
nella loro completa espressione sensibile, venendo colto di esso
semplicemente cid che registra il sistema dei nervi, funzional-
mente separato dai sistemi in cui quei processi hanno il loro
supporto. Inoltre, il sentire e il volere hanno con il loro speci-
fico supporto fisico una relazione diversa da quella che il pen-
sicto con il proprio supporto, il cervello. Certamente anche
il pensiero, in quanto pensiero tiflesso, & un dato che si pre-
senta condizionato dalla sede in cui si manifesta: tuttavia &
possibile al pensiero afferrarc se stesso, mediante I« osserva-
zione » di sé, mentre non sarebbe possibile né avrebbe senso
che il sentire afferrasse se stesso. E qui & intuibile, per chi
sappia meditare, un’altra chiave per 'azione interiore.

Vedremo come le forze del sentire e del volere siano in sé
di ordine superindividuale ed autentiche soltanto come tali, os-
sia prima del loro alterarsi nella sfera della necessita indivi-
duale: esse sono « costrette » ad alterarsi nel corporeo per dive-
nire contenuti necessari all'io riflesso. Tale io, riflesso in quan-

83




to traentesi dal supporto fisico, per ora non pud che alimen-
tarsi di percezioni sensorie: onde ha il sentire ¢ il volere non
come dati puri, ma come sensazioni, essendo la loro sostanza
divenuta fatto fisico, anche quando la forma appaia pertinente
all’ordine interiore piut elevato. E’ I'uso delle forze in contra-
sto con i loro principi. La riflessita del pensare, che ¢ il segno
della caduta dell’io nei processi sensori, implica I'inerimento
nei processi fisici delle forze pure del sentire e del volere che,
alterandosi, si presentano come passioni ed istinti. Tali
forze debbono manifestarsi ¢ condizionarsi al livello dell'« io
riflesso ».

11 pensare, il sentire e il volere, manifestandosi nella psi-
che e in un certo senso formando la vita psichica, danno luogo
ad una fenomenologia confusa e fluida, non afferrabile median-
te concetti astratti: si tratta di un mondo in movimento, perce-
pibile come tale solo per via di autonoma osservazione inte-
riore. Quando sia possibile che la funzione dell’To si attui nella
sede in cui astrattamente sorge, epperd assuma coscienza nel
sistema del capo, svincolandosi, grazie al puro pensiero, da
quei moti senzienti e istintivi che tendono ad affermarsi ascen-
dendo dalle altre sedi come processi involgenti il sistema dei
nervi: allora appunto Pindipendenza del pensiero dal sup-
porto nervoso da modo all'lo di conoscere sue dimensioni pit
profonde, radicate nella corporeitd come « trascendenze inver-
se » che ora cominciano ad avere in esso un centro per la loro
possibile reversione.

La fenomenologia della psiche diviene un campo di cono-
scenza nella misura in cui I'To si attui nella sede nella quale
sorge come coscienza dell'To per via del pensiero: fenomeno-
logia, pertanto, mai veramente comprensibile fuori di una
possibilita di vedere in essa — che astrattamente pud anche
venire analizzata e sistemata dalla moderna psicologia — la con-
seguenza continua dell'alterazione psico-fisica delle forze che

84

appunto si esprimono come pensate, sentire e volere: forze
non legate all’elemento personale umano, in quanto in sé tra-
scendenti. Onde non pud dirsi autentica la moderna psicologia,
in quanto non fondata su un’indagine capace di penetrare cid
per cui la psiche ¢, ogni prassi psicologica, o terapia psicoana-
litica, ormai attuandosi sulla base di una inconoscenza delle
forze dell’To e percid risolvendosi in una precisa pratica della
confusione della psiche del paziente.

L’alterazione, o caduta, per cui non si percepisce il sen-
tire come corrente di vita esprimentesi nell’« uomo ritmico »,
né il volere come forza dell'To operante attraverso '« uomo
metabolico », ossia non si hanno il sentire in sé, né il volere
in sé, si deve alla loro necessita di individuarsi per la coscienza
fegata alla corporeitd, ossia per il fatto che I'To & un ente con-
creto solo in quanto — almeno tempotraheamente — trae il
senso di sé dalle funzioni corporee e dalla vita organica, per
il resto vivendo come imagine astratta di sé, appunto perché
mediata da un pensare non sperimentato nella essenza sovra-
sensibile, ma nella riflessita dal sensibile. L’alterazione in so-
stanza si verifica per il processo di riflessione e di razionalita
che deve fornire all'« Io » la base dell’autocoscienza: la quale
percid nel suo aspetto contingente si presenta come « egoitd ».
La precaria unitd di questa & 'unita dell'lo depotenziata in
quanto inerente alla vita organica, ma & parimenti la cotrela-
zione inferiore delle tre forze mantenuta dall’essere corpoteo.
L’essere corporeo infatti realizza una forma nella quale si espri-
me l'originario potere di vita che I'autocoscienza non & ancora
capace di manifestare, per ora attuandosi solo a condizione di
eliminare la vita.

La visione della storia cosmica dell'nomo pud dare il senso
della caduta di un originario e vivente pensare nella « fisi-
cita » e la sua conseguente disanimazione: la quale soltanto
spiega come nella costituzione del tipo umano attuale, sotto la

85




superficie della coscienza logico-astratta, urga una vita istin-
tiva, residuo della originaria vita interiore, con la quale 'ordi-
ne spirituale non ha ormai cortelazione « diretta », pur essen-
do sorgente di essa (3). La pura vita sovrasensibile a cui ora
viene impedito dalla forma inferiore dell’autocoscienza di scor-
rere con la sua forza qualitativa e ordinatrice nella sfera ani-
mico-fisica (che era la possibilitd spontanea dell'nomo antico)
per il cadere del pensiero nella riflessita, ossia nella sfera cot-
potea, cade essa stessa nel corpoteo, perché comunque I'inferio-
re autocoscienza attinge ad essa, e dal suo irregolare legarsi
alle funzioni fisiche e ai processi sensibili — che grazie ad essa
invece dovrebbero essere sperimentati spiritualmente — nasco-
no la deformazione e Perrore individuale: la base ordinaria del-
I'individualita.

~ Le funzioni della natura, malgrado la loro forma animale,
sono in sé prive di bisogno senziente: esenti di egoita 12 dove
esse, dirette da entitd trascendenti, operano esclusivamente ri-
spondendo alla necessita strutturale eterico-fisica senza coinvol-
gere I'anima, divengono sorgenti della immoralitd dell’'uomo,
in quanto egli psichicamente & portato a sentirsi in esse,
vivendo come brama ogni volta da lui rifluente attraverso esse
la forza di vita propria agli organi mediante cui si svolgono:
laddove egli dovrebbe tratre il senso di sé da un moto opposto,
cioé dalla propria essenza, e, in quanto in sé fondato, sperimen-
tare attraverso esse cio di cui sono veicolo: che gli & impos-
sibile, per la disanimazione del pensiero che lo costringe ad
avere il senso di sé non da un’attivita indipendente dai sensi,
bensi dalle sensazioni. Onde avviene che le correnti del senti-
re ¢ del volere agiscano alterate e divenute istintivita, nella
sede che & base della coscienza, ossia nel sistema del capo, ove
non possono venir percepite quali sono nel loro obiettivo pro-
cesso — mancando una tale possibilitd al pensare astratto al
cui sorgere appunto 'alterazione & connessa — ma come sono gia
in quanto contaminazione, in tal senso condizionando la co-

86

scienza. Del resto, la possibilitd di percepire I'obiettivo processo
sarebbe gid un moto di conoscenza, che implicherebbe la retti-
ficazione del processo medesimo e il suo presentatsi percid in
altra forma,

Il Karma e la corrente istiniiva,

Il pensiero astratto & in sostanza il riflesso, sul piano fisico,
di quel vero pensare, che normalmente non viene mai speri-
mentato. In quanto ombra di cid che veramente &, il pensiero
astratto ogni volta si fa astratta rappresentazione, assumendo
il dato sensibile privo del contenuto metafisico di cui & sol-
tanto veste: limite che &, esso stesso, pensiero, non riconosciu-
to come tale. Il pensiero astratto diviene cosi giustificazione
di quanto, sorgendo come « apparizione » di vita e non come
vita stessa, che dovrebbe essere la vita del pensiero capace
di immergersi nel mondo, non pud essere conosciuto nella sua
sintesi, o realtd basale, ¢ va a costituire la sfera del misurabile,
veduta come realtd esteriore. In tal modo sfugge all’'uomo la
realtd delle cose e degli enti, che & la loro invisibile forma ete-
rica, o fondamento metafisico, con cui egli & tuttavia in rap-
porto profondo nell’essere interiore, onde la sua vita di veglia
€ in continua contraddizione con la realtd del mondo, che &
realtd « eterica », o tessuto pensante del mondo. Nel quale,
per contro, diviene desto e percid operante il « pensiero libero
dai sensi », che, per la virtl propria alla sua sostanza, solleva
la coscienza appunto a tale livello: riconoscibile come il suo.

Pud sorgere, di 1a dalla coscienza otdinaria e da questa
non contraddetta, una « coscienza imaginativa » che, mentre
percepisce in imagini la forma interiore degli esseri e delle
cose, che ¢ la loro « vita », ancora non percepibile come es-
senza, parimenti pud contemplare la vita individuale come
unita di una serie di valori sostanziati di tempo. Questi sor-

87




gono come ritmi di puro tempo, o tempo non fisico, condensati
in imagini che hanno la virtt di simboli viventi. In sé sono
potenze di vita esprimenti il loro senso in figurazioni-sintesi
della individuale esistenza, di 1a dall'analitica simbologia dei
« fatti », e operanti sotto forma di lineamenti strutturali del
« destino »: esecutrici, percido, di principl pit radicali. E’ una
esperienza del mondo eterico, in cui si attua il rapporto della
coscienza con forze pitt profonde del sentire e del volere.

Ne deriva la possibilita di incontrare la direzione del pro-
prio karma: intemporale, eppure assumente diversi valori di
tempo. Tale direzione affiora dall’ambito profondo del
volere edel sentire, estrinsecandosi come forma dive-
niente dell’esistete,’ proprio in quanto la coscienza, rispetto a
tale estrinsecarsi, non & desta, ma dormente e sognante. E’ la
corrente della « necessitd » a cui pud rispondere la corrente
della « liberta » propria al pensare, quando venga svincolato
dalla natura come puro pensiero. In una condizione che rispon-
de al sogno e al sonno, ciascuno vuole secondo la direzione del
karma, che & direzione dell'lo, ¢ tende irresistibilmente verso
quegli eventi che si presentano come mutamenti del destino,
quale che ne sia la forma, mosso da un tale volere creatore:
che opera giustamente perché non avvertito, non conosciuto.
L'uomo ordinario, infatti, non dispone di forze atte a cono-
scerlo, in quanto la sua coscienza si articola nel sistema nervoso
e dipende sia pure temporaneamente da questo. Solo il pensare,
svincolato dal veicolo neuro-sensotio come dall’astrattezza, pud
penetrarlo,

Avere percezione dell’« ambito profondo » del volere,
senza avet prima conseguito la indipendenza dal sistema dei
nervi, pud essere causa di traumi psico-fisici. Di sfuggita puo
esser accennato che una serie di fatti patologici si spiega con
lo sconfinamento di questo « ambito » nelle sedi psico-fisio-
logiche del sentite e del pensare e al suo irrompere nella co-
scienza di veglia, sia a causa di disordini_della vita emotivo-

88

istintiva, sia di errati esercizi o atteggiamenti psichici; mentre
proprio la coscienza di veglia, che possegga veramente se stessa
e percid possa espandersi oltre gli abituali limiti, conseguendo
Iindipendenza dal supporto neuro-sensorio, pud andare incon-
tro alla corrente pre-conscia del volere, ricevendone motivi
profondi di autoconoscenza ed equilibrio.

E’ in sostanza la possibilita di afferrare direzioni che pro-
cedono da anteriori vite e si esprimono nella presente esistenza
tendendo a divenire sostanza cosciente dell’io: che ordinaria-
mnte le accoglie sotto forma di fatti, insistenti sino a che
possano sotgere come pensieri, come atti interiori suoi. I
ricercatore pud cominciare a percepirle direttamente, assumen-
dole appunto nel loro interiore tessuto: comincia a intendere
il senso del proprio karma e di cid che egli, in quanto essere
libero, pud operare indipendentemente da esso, e proprio per
questo in accordo con esso.

E’ condizione di equilibrio per I'vomo ordinario mante-
nere una coscienza di « sonno » rispetto a cid che dalla sfera
piti profonda del sentire e del volere emana come direzione
karmica, non tanto per la impossibilitd di afferrarne il senso
mediante attivith interiore, quanto perché si tratta di una so-
stanza metafisica che diviene distruttiva ove inerisca ai pro-
cessi fisio-psichici della coscienza di veglia. Soltanto la coscienza
svincolantesi dalla cerebralitd per via di una superiore discipli-
na del pensiero pud operare mediante un volere che, destan-
dosi, solleva allo stato di veglia la forza che normalmente per
il suo esprimersi necessita dello stato di sonno: ma un tale
volere & dello stesso tessuto delle forze operanti nel karma.

La qualita interiore che si sviluppa dall’atto meditativo
si trae in pari tempo dal pensare svincolato e dal tessuto puro
del sentire e del volere. Quando I'attivita mentale si limita

al pensare astratto, che & quello proprio all’attuale cultura,
¢ inevitabile che si sia condizionati dalla natura anche nelle

espressioni che ne sembrano indipendenti; ma quel che si veri-

39




fica di pit grave, come conseguenza di una simile inconsape-
volezza, & che si attingono nella sfera degli istinti gli impulsi
della volonta. Credendo di volere qualcosa liberamente, si vuole
sempre secondo la natura, ossia secondo cid che contraddice la
liberth. Le forze interiori dovrebbero infatti essere sviluppate
malgrado la natura, non potendo mai lo spirito essere com-
preso nell’ordine delle forze che operano per la natura, tanto
meno quando sia essa a manifestare esigenze « spitituali ».

L’equivoco di scambiare per proprio volere cid che in ef-
fetto sale dal mondo degli istinti, & un fenomeno ormai sempre
pitt comune ¢ in modo singolare allarmante quando si riscontra
in individui che presumono seguire vie esoteriche. Esso si con-
nette con l'evento cosmico di questo tempo, onde 'uomo co-
sciente evoca per la sua vita conforme alla dinamica logico-
tecnica, forze sempre piu intense del volere, che, non sorrette
da una coscienza indipendente dal « corporeo », epperod
non usate da un tipo di coscienza che sola potrebbe mantenere
ad esse la loro innata virth, inevitabilmente fluiscono nella
natura e. finiscono col potenziare in vatie forme la vita istin-
tiva. Guasto che non & possibile evitare, se non si riesce a com-
prendere quale sia nella sfera individuale l'unica attivita inte-
riore che, mentre & condizionata dalla natura, al tempo stesso
esptime riflessamente la possibilita di una sostanza interiore
in sé indipendente dalla natura e che, come tale, pud esscre spe-
rimentata. Una simile attivita & il pensiero, la cui possibilita
trascendente si manifesta nella meditazione, ove sia condotta
tanto oltre da divenite cid che &: un moto impersonale, speri-
mentabile personalmente.

Ascesi del pensare e del volere,
Della tecnica educativa e liberatrice del pensiero si & suf-
ficientemente detto nell'opera alla quale si rimanda il lettore (4).

Si aggiungera brevemente che essa consiste nel far esprimere

90

le forze pit ptofonde del pensiero normalmente arrestate o
paralizzate dal fatto che ci si limita alla sua forma riflessa, priva
di vita: che tuttayia presuppone una vita. L’arte della concen-
trazione e della meditazione & appunto attingere g tale vita:
si parte dal tipo di pensiero di cui normalmente si dispone,
intensificandone e concentrandone il fluire cosl da porre la ri-
flessita sulla linea del moto pre-riflesso da cui si trae, che & ri-
congiungetlo con la sua sovrasensibile corrente vitale. Appli-
cando il pensiero a un tema rievocato o ad un oggetto percepito,
si ayverte che il limite che si tende a superare, in quanto mo-
derni, & la forma riflessa del pensiero con cui si sta pensando.
Allorché, per esempio, Rudolf Steiner nella sua opera fonda-
mentale in quanto metodo per la conoscenza dei « mondi su-
perioti » (5), consigla tra I'altro I'osservazione del seme di una
pianta e da la tecnica per la contemplazione pensante della serie
dei processi onde esso si trasformerd nel seno della terra per
dar luogo al tronco, ai rami, che poi fioriranno e fruttificheran-
no, preparando la vita di altre piante, in sostanza da un eser-
cizio possibile e adatto al ricercatore di questo tempo.

Una meditazione utile & intendere il senso dell’esercizio. Il
seme ordinariamente visto, rappresentato e pensato come tut-
te le cose e i fatti visti rappresentati e pensati, o sofferti, & un
apparire che diviene pensiero: non & il pensiero che riempie di
realth interiore L'apparire. Ora si tenta appunto questo: risol-
vere la parvenza, integrando la percezione sensibile con un atto
interiore. Allorché, infatti, ci si rappresenta lo svolgersi della
vita futura della pianta, si afferra nel presente uno sviluppo
che si attuerd effettivamente nel tempo; ma tale sviluppo, le-
gandosi ogni suo momento a quello successivo per via della
osservazione pensante, senza la quale il processo rimarrebbe nel-
Iincoscienza del percepito, che & Pincoscienza della natura, in
definitiva si manifesta per virth dell’atto cosciente del medi-
tante ¢ si verifica in movimento di pensiero, rispondendo il
pensiero a quel che il seme contemplato invisibilmente gia reca

91




in sé. Il processo sintetico del pensierc diviene sempre pili iden-
tico al processo invisibile potenzialmente contenuto, esso stesso
come sintesi, nel seme che si guarda e si considera, sino a che
il percepire e il pensare, confluendo in un solo atto, diano
luogo alla sua imagine sovrasensibile. Nella considerazione pen-
sante, ¢id che avverra & in vero cid che ancora non & manifesto:
invisibile forza di vita, extra-spaziale ed extra-temporale, che
si manifestera come vita, sotge come pensiero, in quanto, pe-
rd, & pensiero meditativamente voluto in quella direzione:
esso diviene percezione del vivente attraverso la percezione sen-
soria. Si pud dire anzi che il vivente si esprime in esso; ma
vivente & veramente soltanto il pensiero nel quale il processo
dormente nella natura diviene coscienza. Ed & la prima perce-
zione che 'vomo possa averc del vivente invisibile, sul quale
di solito pensa astrattamente, la percezione dando luogo imme-
diatamente alla rappresentazione e questa al pensiero astratto.
Tale il senso dell’esercizio. Se il pensiero si attiva secondo linea-
menti della creazione futura gia presente nel germe, in sostan-
za attinge a una sorgente di vita identica a quella intuita al-
l'origine del processo invisibile contemplato. Invisibile, ma con-
creto, perché si trae da quanto & gid stato acquisito in quella
direzione mediante i sensi e il pensiero applicato ad essi.
Perché il pensiero afferri il vivente fuori di sé, deve affer-
rare il vivente in sé, ossia nel suo proprio essere, in quanto
pensiero: l'esercizio della concentrazione e la contemplazione
del vivente nella natura sollecitano in esso tale possibilita. Il
pensiero deve aprirsi alla sua propria forza non ancora caduta
nella riflessitd e percid ancora non legata ad alcun oggetto: per-
cio, oltre alla contemplazione di aspetti della manifestazione
della vita che rimandano alla vita stessa, viene consigliato dal
Maestro dei nuovi tempi ’esercizio di concentrazione del pen-
siero su un tema estremamente semplice — lo spillo, la matita,
il bicchiere — il cui contenuto di rappresentazione sia facilmen-

92

te delimitabile: cosi che nella piti lineare struttura concettuale
si possa manifestare il massimo della forza-pensiero.

In tale tipo di concentrazione, in sostanza, 1'oggetto non
deve condizionare il pensiero, ma essere solo un mezzo per la
sua autonoma attivazione: di pensiero, in cui non sia presente
alcun sentimento subconscio: che ¢ inevitabile si introduca nel
tipo « tradizionale » della concentrazione, che esigeva dalla
qualitd dell’'oggetto il suo svolgimento e il suo senso. 11 disce-
polo moderno deve avere l'esperienza del « pensiero puro »
in quanto percezione tipica di un’attivitd veramente sovrasen-
sibile e percid impersonale, da cui egli, in forma cosciente, pos-
sa avere il senso della sovrasensibilitd e della impersonalita di
tutta ’esperienza.

L’ascesi del pensiero proposta nell'insegnamento al quale
ci riferiamo, ¢ in sostanza un’ascesi del volere; mediante il pen-
siero cosciente si vuole e il pensiero diviene una coope-
razione di pensare e volere, nella quale quest’ultimo puo atti-
varsi indipendentemente dal suo consueto manifestarsi legato
a processi corporei. Il volere pud volere secondo il suo moto
originario nel veicolo del pensicro, e cid fa appunto risorgere
il pensicro dalla inanimazione o riflessita. Verra il momento
in cui tale volere sard cosi individuato e consono all’lo, che po-
tra essere percepito direttamente di 13 dalla mediazione pensan-
te, in quanto, ben inteso, in esso sia presente 'essenza-pensiero.
La discorsivitd concettuale, inizialmente mediatrice, si & consu-
mata: nel momento della contemplazione, pud affiorare diret-
tamente il volere: che si esprime ora come « pensare vivente ».
Si vede I'essere corporeo sotretto radicalmente da questo pen-
sate vivente, o « cosmico », come da un fondamento fluente,
che & nostro nella misuta in cui si petde l'illusione di essere
fondati sulla coscienza razionale e sul suo suppotto neuto-sen-
sorio. Albeggia ora il conoscere che potra costituire la futura
scienza dell’uomo; ma albeggia da una direzione opposta a quel-
la da cui giunge il pensiero ordinario.

93




La tecnica della enucleazione e del rafforzamento della
volonta consiste nellimprimere all’attivitd rappresentativo-con-
cettuale che, in quanto moderni, si ha inevitabilmente in forma
riflessa e astratta, una forza che scaturisce dalla sua stessa ori-
gine e che inizialmente non pud avere. Tale forza viene impressa
mediante la ripetizione e il ritmo. Nella rappresentazione ¢ nel
concetto agisce la direzione ordinaria del pensiero: nella ripe-
tizione e nel ritmo intervengono le correnti profonde del sen-
tire e del volere, che, essendo in realti le forze sovrasensibili
del pensiero hanno il potere di affrancarlo dalla mediazione
cerebrale. La concentrazione & in sostanza ripetizione e rit-
mo (6), in quanto & l'esercizio con cui si penetra un tema e lo si
trattiene innanzi alla coscienza — che & gia un insistere e un
ripetere — e in quanto tale esercizio venga sempre di nuovo
eseguito € possibilmente in ore identiche.

Ma la ripetizione e il ritmo possono essete attuati anche
riguardo a sentimenti o ad azioni (anticamente era questo, con
correlazioni piu vaste, il senso del rito) o aricordi. Un eser-
cizio dato dal Maestro dei nuovi tempi consiste nel rievocare
un momento in cui la volontd sia stata intensamente impegnata
e, oltre ostacoli vari, abbia potuto esprimere il massimo della
sua forza: si tratta di rivivere, attraverso Ievento rievocato,
la manifestazione della forza, sino a che ne sorga un’imagine
dinamica o qualcosa di simile ad un senso di obiettiva energia,
indipendente dalla sfera dei sentimenti e dei pensieri, che, come
moto luminoso, tende a fluire lungo le membra e di cui pud
essere contemplato il singolare potere di autonomia. Giova al-
tresl imaginare il volere come corrente che scorre attraverso gli
arti, dando ad essi un’agilita indipendente dal sistema del tron-
co: si pud giungere ad animare la qualitd e la forza di tale
corrente, contemplandola come la stessa che ha il potere di
muovere i corpi celesti nello spazio, di trarre dalla terra la for-
ma saliente delle piante, divenendo movimento istintivo nel-
animale e risorgendo come volere cosciente nell'uomo.

94

Il volere come conversione della brama.

Quanto si & detto pud anche essere espresso nel seguente
compito: svincolare il sentire dal volere, rendendo il sentire
sempre pit partecipe della vita superiore del pensiero e degli
ideali- della conoscenza. Via via che il pensare, educato e raf-
forzato, si libera dalle condizioni sensibili, in sostanza realizza
cid in quanto si avviva di un « volere puro » — e gid Payvi-
varsi & un tale volere — attivo nel momento pre-corporeo, os-
sia in quell’aspetto del suo manifestarsi non ancora impegnato
nelle funzioni corporee. In effetto, di 1a dalla costituzione stessa
dell’'uvomo fisico, che & un tessuto di volontd pre-individuale,
¢ ravvisabile un volere libero dal cotpo, trascendente, che acqui-
sisce forma dinamica soltanto nei momenti esecutivi della voli-
zione e attraverso i movimenti degli arti. Ma in tale suo cor-
porificarsi, esso hon & libero, perché non & mai un moto diretto
dell’To, essendo attivo per una naturale nccessita motrice per-
cepita unicamente nella sua fisicitd, oppure in quanto stimolato,
sottilmente o intensamente, dalla necessitd del sentire, che
attua sempre sc stessa spingendo a volere qualcosa: che tutta-
via I'Io crede di volere liberamente. Se si guarda, il volere ordi-
nario non & mai libero (7), per il suo esclusivo estrinsecarsi in
funzione della necessita egoica, onde, tra gli altri esercizi, vie-
ne dato dal Maestro dei nuovi tempi quello del’ «azione pu-
ra »: che consiste nell'imporsi ogni giorno, a una determinata
ora, una certa azione, o compito estremamente semplice, che
non rientri nel quadro degli interessi personali (8).

Il volere comincia a liberarsi nella concentrazione, e, ap-
punto, nell’esercizio dell’« azione pura ». Viene stimolato il flui-
re — senza che ancora tuttavia venga direttamente sperimen-
tato — di quel volere che ogni giorno e ogni volta viene usato
nella vita ordinaria: tuttavia ora, non subordinato alle esigen-
ze della natura, ma indirettamente voluto in sé. In sostanza,
prima, questa forza si usava, ma non si sperimentava per quel

95




che effetrivamente era, bensi solo in quanto subordinata alla
necessitd egoica: ora si sperimenta obiettivamente. E si esperi-
menta nella misura in cui essa si attui come dinamica del pen-
siero liberato, vale a dire senza contraddizione con la sua es-
senza: fluisce nelle membra come pensiero che vuole, e sorge
nella trasparenza mentale come volere cosmico.

La contraddizione con l'essenza &, invece, l'uso ordinario
della volontd. Gli istinti e le passioni si alimentano appunto
di questo: in quanto inclinazioni, sorgono da un processo com-
piutosi nell'ordine della necessita fisica, anzitutto come assot-
bimento della vita dell’anima da parte delle funzioni corporee,
indi come un indistinto continuarsi di tale assorbimento nella
coscienza e in un inerire di questa all’attivita dei sensi pit di
quello che sia necessario a una percezione del sensibile da parte
deilessere interiore, che solo pud sperimentare il sensibile:
non pud essere conosciuto, infatti, il mondo dei sensi dall’uomo
legato ai sensi. Si tratta, in sostanza, di un involversi della pura
forza del volere nella corporeita, ai fini della esperienza indivi-
duale nel mondo finito. Le inclinazioni traggono di continuo
dal fluire alterantesi della volontd pura la soddisfazione del
loro impulso.

Istinti e passioni sono, in tal senso, volonta caduta e dive-
nuta natura inferiore, « memoria », che esige sempre nuova-
mente — per il potere che le & stato conferito — lattivita del
volere, a fine di esprimersi, di insistere nel suo movimento,
secondo una direzione che contraddice 1'To, o la libertd metafi-
sica. Opetare su essi mediante noetica penetrazione della loro
sostanza significa operare su motivi profondi che, riconducendo
ad un mondo di strutture intemporali, dinno ragione di una
determinata costituzione personale, in quanto risultato del
karma: vimandando a una vita precedente, essi inoltre rive-
lario, nella loro attuale necessitd, un logico accordo con i com-
piti delle forze cosmiche oppositrici.

Si pud dire che I'opera iniziatica verte sull'attivazione di

96

un volere che, suscitato nel pensare svincolantesi dal sensibile,
si rivela via via come I'intima potenza della individuazione, o
forma dell’essere egoico. Va compreso come non si tratti sol-
tanto del volere originario, ossia di quello che animo 'uomo
prima della « caduta » e che non resse a questa, bensi di qual-
cosa di « ulteriore », ossia di ¢id che esso pud conseguire come
suo potenziamento per il fatto di essersi individuato: & il volere
divenuto volere terrestre, che ora, mediante la liberazione del
pensiero, pud sorgere in forma purificata. La sua individuazio-
ne si & fatta nello stampo corporeo della cgoita e si & poten-
ziata in quel secco e desolato dominio dell'immanenza che &
Pesperienza del mondo razionalistico e scientifico-tecnico: mon-
do, indubbiamente, di un’immanenza perduta, sepolta, che nella
sua astratta esterioritd pud esso stesso assurgere a dominio
metafisico, « materializzandosi » oltre il previsto: essendo Desi-
stere fisico assunto come la realth (9).

In simile esperienza il volere & portato a esprimersi il mas-
simo della sua possibilita terrestre, legandosi definitivamente
ed automaticamente alle funzioni corporee. Ma & questo stesso
volere che, sollecitato nel pensare cosciente e in particolare
nella concentrazione o nella meditazione, e per intima anima-
zione svincolato dalla natura — che & dite reso indipendente
dal sentire — diviene la forza che condurrd alla esperienza
cruciale tradizionalmente chiamata « tesurrezione iniziatica ».
La sua preparazione petcid si commisura con una seric di
espetienze radicali, o prove dell’anima, che sono « momenti
di morte », oltre i quali & possibile la resurrezione.

Appunto questo volere risorge. Lo abbiamo chiamato il
« volere che non fu desto nella Caduta »: infatti esso pud pro-
dursi nella sua iniziale forma inferiore solo come capacita di
esistere in un mondo ahrimanizzato, che & conseguenza della
« caduta ». Tuttavia, presso all’esaurimento degli ultimi im-
pulsi trascendenti, che nella forma dell’inconscio, eppero del
superstizioso e del dogmatico, sopravvivono nell’attuale vita

97




psichica dell'uomo, si pud intuire come sia esaurita la funzione
dell'impulso che lo ha condotto alla immedesimazione nel sen-
sibile, ma parimenti & possibile comprendere che cosa intenda
la Scienza dello Spirito quando afferma che la colpa originale
& stata annullata dall’azione invisibile del Logos incarnato e che
I'nomo pud ormai estinguere le conseguenze della Caduta e
sviluppare la sua autentica forza. Soprattutto si pud intendere
come la causa onde si & caduti sia stata rimossa e come ormai
alla liberta dellindividuo sia affidata I'impresa di avvertire la
sparizione della batriera allo spirituale ¢ la possibilita di riat-
tingere nell’assoluta immanenza l'originaria trascendenza (10).

Con la eliminazione di ogni trascendenza che si verifica
nel mondo moderno come estrema conseguenza della « cadu-
ta », si sviluppa una possibilita di liberta che, ove afferri il suo
movimento, si manifesta appunto come volonta pura. Si comin-
cia a essere liberi 13 dove si comincia a volere: la liberta in
atto &, in sostanza, puro volere. Nel pensare che si svincola
dai sensi, e che sempre ritorna al suo momento dinamico, que-
sto volere & gid in atto, onde si pud dire che il processo della
libertd comincia nel pensare: certo, nel pensare che attui in sé
il principio per cui comincia a essere pensicro.

11 volere risorge nel pensare, in quanto il pensare impe-
gnato nella concentrazione e nella meditazione, ¢ un pensare
che vuole: P'animazione del pensiero & simultaneamente un mo-
to volitivo, ossia il moto di una prima forma di « volere puro »:
& un volere che scotre come pensare, in quanto pensare libero
dai sensi, e irrora di pura luce la vita dell’anima. Esso, per
la virtt di rettificazione che reca dall’essenza, si proietta, come
nella sua forma immediata, in eventi che debbono essere imme-
diatamente assunti come segni di compiti sovrasensibili: a un
determinato punto, essi sono le prove iniziatiche, alle quali
si & alluso come a « momenti di morte ». Infatti le forze cosmi-
che irregolari che tendono sempre piti a dominare l'interiorita
dell'nomo mediante la natura, rivelano il loro potere radicale

98

allorché la virtt del pensiero liberato opera nella profondita
in cui P'anima inerisce alla natura: attraverso la meditazione
svolgentesi fuori delle categorie psico-fisiche, i modi di questo
inerire vengono privati della loro vitalita: che risorge come
vitalitd spirituale (buddhi).

L’esaurimento della istintivita, per il riassorbimento della
sua vis in una sublime sostanza di vita, diviene esperienza lumi-
nosa di dolore o di conoscenza, che lungo il tempo si svolge
nello scenario dell’anima, attraverso un insistente lavoro di de-
dizione e di conversione, sino alla « soglia » del mondo spiri-
tuale: il cui varco, possibile ai veramente donati, risponde alla
fase della « morte iniziatica » della tradizione gnostico-ermetica.
Essa implica, momento per momento, la resurrezione secondo
la luce essenziale del Logos: che & il ringiovanimento secondo
lo spirito, o il nuovo fiorire dell’Albero della Vita (11).

La consumazione della natura.

In realta il volere puro si trae dall’essere sovrasensibile:
da un essere che, tuttavia, non & veramente incarnato. Ancora
la organizzazione fisica dell'uomo non & capace di sopportare
la virta dell'To trascendente: pet ora pud soltanto essete sup-
potto di una « coscienza dell’io », ossia di un « io tiflesso »,
non dell'To (12). I disastri si dinno quando questo io riflesso
vuole subordinare a sé lo spirituale, tendendo a rafforzarsi in
quanto tale e persino a farsi una veste metafisica o iniziatica
della sua riflessita, mentre suo compito sarebbe comunque spa-
rire: non misticamente o realisticamente, ma per vittt di auto-
conoscenza.

Ma lautoconoscenza onde pud risorgere l'essenza dell’io,
implica per esso un processo di morte: che & il compito riguardo
al quale si dinno equivoci occultistici, yoghici e mistici, quan-
do si aspira al dominio metafisico e in realta si rimane al livello
di una pedestre logica nella impossibilita di disporre del pen-

99




siero da cui si prendono le mosse. Tutti presumono annientare
'ego, vincere Iio inferiore, sparire nel Tao, o nel Brabman
vedantico, ma la realtd & che per un’autentica esperienza supe-
riore, proprio I'ego deve esser tanto rafforzato, che possa esso
decidere il proprio annientamento, ancora non essendosi an-
nientato: perché¢ un soggetto deve darsi di tale
decisione e di tale annientamento, e questo
soggetto per ora & identico all’ego.

In realtd I'annientamento & la perdita del supporto che
I'lo ha nella natura: perché suppotto ora comincia a essergli
l'essenza. Simultaneamente, la natura, resa autonoma nella sua
strumentalitd, diviene veicolo della liberazione del sovrasensi-
bile nel sensibile: 1’« nomo ordinario » viene liberato dalla
pressione dei sentimenti personali e diviene collaboratore del-
'« opera », entrando in uno stato di semplicitd e di sponta-
neitd del tipo richiesto nello Zen, ma non in quanto siano
cercate per se stessc — come accadrebbe a un moderno cul-
tore dello Zen — bensi come conseguenza dello scioglimento
delle forze interiori dalla natura.

’essere autentico dell’'uomo & nella sfera sovrasensibile:
da fuori dello spazio e del tempo si riflette nell’organismo ete-
reo-fisico. In tale riflesso si svolge Peffimera vita dell’io ¢ del-
I'anima: la quale, pur avendo come scaturigine il suo essere rea-
le, non pud realizzarlo finché le & trascendente. Contraddizione
dinnanzi alla quale le metafisiche di qualsiasi tipo si arrestano,
Nella riflessita I'io ha I'esperienza del tempo e dello spazio in
quanto, assotbito dalla forma corporea, trae il senso di essere
dalle sensazioni. Dal limitato percepire fisico-sensibile, nasce
la visione dello spazio e del tempo fisici, i quali non esistono
prima di questo percepire, bensi in conseguenza di esso. E’ la
condizione dell’io ordinario, o «io riflesso », la cui funzione
pertanto & aprire la via a ¢io di cui & riflesso.

Se si guarda il retroscena della coscienza di veglia, si puo
constatare come la vita interiore della testa tenda di continuo

100

a superare la condizione fisica per attuarsi come stato spirituale.
E’ un tentativo continuamente sopraffatto nell'uomo ordinario
dalla necessita fisiologica della vita del capo: necessita che si
esprime patimenti nelle due condizioni, di salute e malattia, e
che in quanto tende a continuarsi in alto come contenuto inte-
riore nella coscienza, & in sostanza la natura opponentesi alla
sopra-natura; la quale appunto, per operare, deve vincere la
resistenza o dello stato vitale sano o dello stato vitale turbato,
in quest’ultimo avendo la sollecitazione a una pil intensa azio-
ne rettificatrice della natura che la respinge. Ma con cid non
& che appena accennato un aspetto del rapporto dello spirito
con I'organizzazione animico-fisica: rapporto che viene domi-
nato dallo spirito quando il pensiero liberato e la quiete della
natura animico-cotporea, facendo tacere la cerebralita, creano
ad esso uno « spazio »: che altrimenti si fa attraverso il dolore
e la malattia.

Durante lo stato di veglia, le forze superiori dell’anima,
per manifestarsi come processi della ordinaria coscienza, deb-
bono operare distruttivamente nel sistema vitale, o etereo-fisico,
della testa: le conseguenze di tale distruzione vengono riparate
durante il sonno dalle forze eteriche non ostacolate dall’atti-
vitd della coscienza. L'opera di distruzione, tuttavia, nel tempo
soverchia quella di restaurazione, cosi che gradualmente essa
si conclude con la morte. Si deve a questa continua demolizione
dell’organismo fisico, principio radicale di dolore e malattia,
il sorgere e il sussistere della coscienza. In effetto le attivira
del pensiero e della coscienza di veglia suscitano nel capo la
tendenza alla morte,

Ogni processo vitale dell’organismo, in realtd, si oppone
alla coscienza, smorza il pensiero: la vitalith fisica & possibile
nella misura in cui siano escluse le forze della coscienza, la
quale nell'uvomo otdinatrio pud sotgete unicamente grazie a un
annientamento della vita. Il compito dell’iniziato & suscitare la
la coscienza, senza distruggere la vita, ma cid in quanto ['atti-

101




vita spirituale si ridésti essa stessa come fonte di vita, e in
quanto la vita legata alla natura permanga autonoma nel suo
dominio senza tradursi in fatti della coscienza o del pensiero.

Il sorgere del volere trascendente nella individualita, &,
come si diceva, un moto dell'io che si attua in assoluta indi-
pendenza dalla natura, tuttavia traendo forza proprio dal suo
affermarsi nel profondo, oltre la natura e malgrado la natura:
della quale esso estingue processi che dal fisico tendono a con-
tinuarsi come vita interiore e costituiscono la normale vita psi-
chica. Una simile estinzione & quella che si manifesta in forme
indirettamente sollecitate, ossia sotto I'aspetto di quelle prove
che si sono chiamate « momenti di morte » (13).

Tali prove possono essere ravvisate come altrettante espe-
rienze dei vari gradi del «vuoto» (14). Sono « vuoti », in
quanto « luoghi interiori », in cui la natura & stata esaurita e
che nel loro iniziale aspetto di negativitd si presentano come
abissi, o fasi di morte: eventi che I'essere legato alla corporeita
segretamente paventa e respinge, Tuttavia, appunto per que-
sto, sono possibilith per 1'atto puramente creativo: per I'espres-
sione lersa del volere, che sard volere magico, Ove si retroceda
dinanzi a tali possibilita per insufficienza di dedizione e di co-
raggio, la natura si riaffermera, testituendo insieme con le ordi-
narie foze vitali la brama onde le impronta: restaurando ogni
volta le condizioni di un illuserio vivere cui necessitano le oscu-
re e distruttive forme del dolore,

La Pietra Filosofale.

L’essenza-pensiero svincolata dalle condizioni fisiche, ep-
perd desta come forza obiettiva, ha il potere di fluire nella
« sede » della volontd, ossia nel sistema del ricambio e degli
arti: essa opera allora come corrente di un puro volere nel-
l'organismo eterico-fisico. Le forze del pensiero che normal-

102

mente si manifestano demolendo P'organizzazione fisiologica
della testa, grazie alla concentrazione si oppongono ancora piu
profondamente ai processi vitali, fluendo nel sistema del ricam-
bio e degli arti, ove tendono a continuare la loro azione distrut-
tiva; ma tale annientamento dei processi organici piti profondi
stimola I'azione radicale del volere, che — come si pud inten-
dere da quanto si & detto nelle prime pagine di questo capi-
tolo — agisce ora dalla sua « sede », ossia dal luogo fisico che
¢ anche il suo « luogo interiore », Stimolato, questo volere pro-
fondo si disincanta e opera secondo la sua virth originaria, re-
stituendo la vitalitd etereo-fisica annientata e riaffiorando come
superindividuale potenza di pensicro. La distruzione ha qui
una compensazione dalle forze stesse della coscienza, in quanto
svincolate dal fisico.

In effetto, la volonta che I'uvomo ordinario impegna nella
quotidiana esperienza attivistico-pratica, anche se attinge alla
originaria vitalitd trascendente, & un processo che incosciente-
mente si altera vincolandosi all’elemento corporeo, radicalmen-
te divenendo brama, che contraddice la sua origine spirituale:
manca percid di dimensione morale. Il discepolo svolge un’ope-
ta interiore indirettamente limitatrice dei processi vitali che
tendono a costituirsi come supporti e condizioni al meditare
e gradualmente — superati taluni momenti cruciali — sollecita
un volere che giunge ai fondamenti della natura, incontrando
qui le sue forze pit profonde: identificandosi con esse secondo
la luce del principio archetipico della corporeita, affiorante nel
vivo pensieto.

Shaglierebbe chi, per incapacita di pensiero, confondendo
I'« atto » col « fatto », mirasse a trasformazioni corporee, assu-
mendo queste come fini dell’opera: in realed egli tenderebbe a
rafforzare un « ego » traente il senso di sé unicamente dalla
visione fisica del proprio essere. Confonderebbe valori che pos-
sono attuarsi soltanto per un’esperienza sovrasensibile, con va-
lori che appartengono alla sfera dell’apparire fisico: la quale

103




cettamente pud riflettere lo spirituale, ma a condizione che la
sua imagine non operi come un presupposto metafisico. Con-
fusione inavvertita, nella quale oggi va incorrendo una vasta
schiera di cercatori di un « metodo rapido » per acquisire po-
tenza: per credersi padroni di sé, o per presumere di « caval-
care la tigre », secondo una imagine dell’insegnamento taoistico
che, portato nel mondo occidentale, privo del clima interiore
che gli & inscindibile, per mancanza di coscienza del valore del
pensiero impegnato a pensarlo, in sostanza non puo funzionare.
Funziona invece una vocazione romantica comoda a chi non vo-
glia veramente lavorare su sé, ma, per il suo contenuto dogma-
tico, preparatrice del fallimento delle varie posizioni occul-
tistiche.

[’esperienza astratta della coscienza, propria all'uvomo co-
mune contemporaneo, pur effettuandosi per via di una distru-
zione della vita organica nella testa, non ha il potere di opporsi
in profondita alla natura, la quale sempre si riafferma attra-
verso le funzioni fisiche divenendo mondo psichico. Essa viene
di continuo restituita nella ordinaria forma sub-conscia dalla
vitalita fluente attraverso i processi organici, con puntuale di-
namicith se questi sono nell’ascendenza giovanile. Sempre di
nuovo la natura riconduce I'individuo alla necessita fisiologica,
mediante questa riaffermandosi come istintivita, sia senziente
che razionale, ed alimentando I’esperienza dell’ego mentalizzato.

Se una simile condizione non viene ravvisata dal cercato-
re spirituale, egli non pud concepire la forma incorporea del
volere, condizionante quella corporea: in lui inevitabilmente la
direzione « tellurica » continua ad avere il sopravvento su quel-
la « solare ». Inavvertitamente potenziando il volere legato alla
natura, egli rinuncia sempre pit alla possibilitd di equilibrare
le due polarita Sole-Terra, che, secondo I'esigenza attuale della
Iniziazione, debbono costituire una sintesi dinamica sotto il se-
gno dell'To.

La volonti dell'uomo si fa sulla Terra: nasce come forza,

104

in quanto si commisura col terrestre, operando nella sfera mi-
nerale, qui divenendo potenza di vita che si esprime nei pro-
cessi del ricambio, nel calore corporeo, nell’attivita dei sensi,
nel sesso, nella vis multiforme degli istinti. Va riconosciuta co-
me la polarita terrestre nell'uomo: quella per cui la potenza
trascendente del volere si lascia afferrare afferrando la minera-
lit, la quale, nella sua intima struttura, ha una direzione
opposta a quella del volere: come un volere negativo.

La forma fisica del minerale reca in sé I'impronta del suo
esser « caduta » fuori della forma spirituale originaria: percid
le linee di forza della sua struttura hanno una direzione inversa
a quella di ogni potenza creatrice, E' la direzione fisica di cid
che, per il sussistere comunque della sua base metafisica, insi-
ste nella forma sino alla fissitd assoluta: la quale simboleggia
percid P'arresto della sua caduta, per virth trascendente.

In realta, non vi & nulla di piti trascendente che un cristal-
io: non si allude cetto alla sua imagine, ma a cid di cui I'ima-
gine & simbolo. Il minerale & la « trascendente visibile » e per-
cid il segno del « vuoto »: il « vuoto » nella sua negativa posi-
tivita. Lo stato radicale di inversione della forza, divenuto for-
ma, & il segreto del mondo minerale, cui peraltro & legata la
vicenda della vita terrestre e della correlativa necessita della
morte: ché tale direzione inversa sard negli organismi viventi
in perenne lotta contro le forze di vita, venendo dominata nella
pianta, ma afferrando il volere nell'uomo e affermandosi in lui
come corrente istintiva (15).

D’altro canto, essendo la fissitd della inversione il sup-
porto della vita organica, sard inevitabile che la coscienza, co-
me direzione in sé sovrasensibile, manifestandosi, divenga di-
struttiva per la vita, nella misura in cui sia condizionata dalla
mincralita. Condizione che sard rettificata il giorno in cui Iini-
ziato scoprird nel suo essere profondo il segreto della terre-
strita, o la Pietra Filosofale.

105




La « saggezza pietrificata » e il « corpo lunare ».

Per il supporto minerale, la vita si organizza nella corpo-
reita a condizione di essere un decorso verso la morte, perché
& I'ambito delle funzioni della natura, che, assorbendo I’essenza,
danno luogo alla serie degli istinti, alle inclinazioni e alle bra-
me, riconoscibili come risonanze della struttura « negativa »
della mineralitd nell’anima umana. Ogni processo della coscien-
za, essendo in sé sovrasensibile, non pud non agire come an-
nientatore di una vita condizionata strutturalmente dalla mi-
neralitd: che & il motivo della radicalitd dell’« egoismo », mol-
to pit profonda di quello che non risulti all’ordinaria cono-
scenza di sé,

La direzione metafisica « inversa », propria alla forma nou-
menica del minerale, & bensi quella che suscita il senso dell’i o
autonomo e fittizio, in quanto temporaneamente avulso dalla
essenza, ma & al tempo stesso suscitatrice della brama e ispira-
trice di quanto & consacrazione di valori terrestri. Qui origi-
naria forza & divenuta volontd terrestre, forza di vita, natura:
¢ la polarita della Terra, che ['nomo accoglic in sé per esistere
e parimenti per morire, ma in definitiva per conoscere il mi-
stero della Resurrezione la dove la vita cede di continuo alla
morte: nel cuore dell'esperienza terrestre.

L'influenza per la quale la Terra eterica ¢ legata alla « ter-
restritd » ¢ Panima dell'uomo al « passato », ossia alla corpo-
reitd fisica, alla razza, al sangue, alla tradizione, alle inclina-
zioni, alla memoria soggettiva, secondo una « cosmologia tra-
scendentale » (16) verificabile dal pensiero capace di afferrare il
proprio movimento, pud essere riconosciuta come persistenza
dell’azione che la Luna esercita sul terrestre da un tempo fuori
del tempo conoscibile, esprimendosi come vincolo alle forme e
agli impulsi che scaturirono da un’originaria saggezza della Ter-
ra e dell’'vomo: che fu appunto saggezza lunare.

Tutto il mondo pre-cristiano ¢ condotto innanzi nel suo

106

svolgimento tradizionale e stotico da « guide spirituali » porta-
trici della persistente influenza di quella forma pre-terrestre
del pianeta, che la Scienza dello Spirito chiama « Luna ». Po-
trebbe essere dimostrato come il culto e i misteri del Sole, la
sapienza solare e le influenze ispiratrici del « Sole »
fluirono nell’'umano mediatamente, come forze riflesse
dalla Luna (s’intende dal dominio sovrasensibile che nella Luna
visibile ha supporto simbolico). Il mondo tradizionale fu me-
tafisicamente possibile per virti di una saggezza e di una sen-
sibilita sacrale, alimentate da Deita lunari, e da « maestri » da
esse inspirati, il cui cdmpito verso I'vomo fu di mediare le for-
ze « solari », per preparare i tempi in cui I'Essere trascendente
del Sole, o Logos solare, o Figlio, si sarebbe congiunto con
la Terra.

I culti e i misteri del Sole in India, come in Iran e in
Egitto, non furono che il ricordo ispirato e 1’eco rituale del
principio solare originario perduto, tramandati grazie alla me-
diazione « lunare »: che & appunto la Tradizione, come com-
plesso di regole, leggi e influenze trascendenti, necessarie al-
I'vomo ancora non libero, perché ancora non autocosciente.
La funzione spirituale della « legge », o della norma tradizio-
nale, infatti, & esaurita da quando 'nomo ha la possibilita di
ritrovare il principio solare nella essenza di sé, grazie all’atto
della coscienza individuante. Ed & importante per il ricercatore
di questo tempo rendersi conto della funzione anti-spirituale e
« materialistica » della tradizione che non & piti la Tradizione,
quando la si presenti come la saggezza metafisica del passato
a cul occorra tornare per superare il « mondo moderno ». In
realta alimentarsi dell’attuale cultura di meccanicismo e di po-
sitivismo destituito di spirito logico — venendo la logica de-
gradata ad analisi fraseologica — si spiega con il falso orienta-
mento delle nuove forze trascendenti, che, pur essendo solari
nella essenza, vengono private della possibilita di coscienza del-
la loro natura solare, onde immediatamente si legano a quel

107




che trovano gia culturalmente costituito, al mondo gia fatto, ma-
terializzato, ossia a forme ecsaurite dell’antica saggezza lunare:
che sono la « tradizione » e quanto si continua come revivescenza
di cid che & internamente morto.

E’ inevitabile che il mondo sia visto esclusivamente come
« dominio della quantitd », ossia come semplicemente fisico,
sussistendo antichi ed esauriti impulsi formativi della conoscen-
za in un conoscere che gia nella coscienza del suo processo po-
trebbe attingere alla sorgente da cui scaturisce: che & impu 1-
so solare di questo tempo: la via della liberta. Nella na-
tura, nel gia fatto, nelle leggi astrattamente ereditate e subite,
nella cultura gia organizzata e sempre pit condizionata da in-
dagini di tipo astratto perché « positivisticamente » meccani-
che e dogmatizzanti I'aspetto esteriore dell’essere, percio nella
cultura senza vita, cosi come nella razza, nel sangue, nelle in-
clinazioni, nell’antica psiche, si pud ravvisare la manifestazione
di una « saggezza pietrificata », priva di slancio oltre il gia
divenuto: I'azione di quelle forze « lunari » che rappresentano
il passato dell'nomo, ma ora sono l'ostacolo. Il supporto attra-
verso cui vincolano I'vomo al terrestre & il cervello, nel quale
& insolcata la serie delle tendenze pre-personali, secondo una
struttura necessitante, che & memoria di trascorse esperienze
fluente nel sangue: memoria che non dovrebbe vincolare I'uo-
mo, ma essere da lui percepita e ripercorsa. Essa, invece, come
natura, afferrando i processi cerebrali, lo condiziona mediantc
un pensare incapace di autonomia, perché vincolantesi a cio
per mezzo di cui si manifesta.

Solo un « pensiero-libero-dai-sensi » pud sciogliere 'anima
dalle antiche influenze lunari presenti nel sangue e attive per
via del circolo sanguigno nel sistema dei nervi, cosi da ricon-
giungerla con le forze solari fluenti dal « cuore ». L’elemento
« lunare » dell’anima, divenendo trasparenza e ritrovando la
vivente perennitd, & la possibiliti del fiorire di un sentire
nuovo, simboleggiato dalla imagine di un essere femminile

108

celeste, la « nuova Iside », o « Vergine Sofia », che ha il po-
tere di ricondurre al principio di cui & emanazione: il Logos.

La conversione del « corpo lunare » & la via della devo-
zione, che tuttavia, come si vedrd, non pud essere attuata
immediatamente, per le vie del sentimento, alla cui forma ot-
tusa e soggettiva & condizionata, e che percid trarrebbero sem-
pre in inganno "uomo persuaso di essere pio e soccorrevole. La
devozione rivive unicamente grazie al pensiero liberato. Finché
essa & il sentire che dal suo naturale e corporeo veicolo si lascia
condizionare, inevitabilmente impregnato delle antiche forze lu-
nari, non pud che essere un fatto emotivo egoico, spiritual-
mente sterile e distruttivo: e finché sia tale, 'uomo & domi-
nato anche nel volere e nel pensare dalla polarita della Terra:
dalla Terra in quanto materialiter vincolata alla Luna,

Incantato dall’essere lunare, per cui ha le forze solari sol-
tanto come riflesso, ossia come pensiero astratto, sentire sogget-
tivo ¢ volere pervaso di brama, I'vomo & dominato dalla pola-
ritd « tellurica », ossia dalla inversione spirituale propria alla
forma minerale. La conversione del « corpo lunare » & opera
della devozione: di quella vera, non di quella che per 'uomo
di questo tempo & inevitabilmente espressione essa stessa delle
antiche influenze lunari: & la devozione che sorge dalla traspa-
renza del primo pensiero, o pensiero non vincolato ad alcun
oggetto, rendendo l'uomo attivo rispetto alla polarita
tellurica. A questa polarita egli, in quanto essere non
transitorio, contrappone la polarita solare, ossia la direzione del
puro pensiero in cui affiora 'intima vita dellio: io che, pur
acquisendo la forma egoica grazie al suo limitarsi alla fisicita
minerale, nella essenza non & terrestre, ma solare,

La « Terra », lievito del volere « solare ».

11 segreto della liberazione pud essere intuito come virth
di equilibrio tra le influenze del Sole e della Terra, la cua at-

109




tuazione & affidata all'uomo. Le forze solari fluiscono nella sua
interiorita incosciente, appena affiorando coscienti nel pensie-
ro; le forze terrestri egli le sperimenta nella natura corporea
e attraverso l'esperienza sensoria. Sono correnti polarmente
opposte nell'umano, anche se metafisicamente d’identica ori-
gine (17).

Le forze solari fluiscono inconosciute e percid non attua-
te, o alterate, ma possono esprimere il loro puro essere nel mo-
mento dinamico del pensiero indipendente dalla natura. E si
convertono in pura forza individuale se possono essere recate
incontro all’esperienza del mondo fisico, a resuscitarvi I'ele-
mente solare sopito nel sensibile: nella natura, nelle sensazioni,
nel calore degli istinti. Si tratta, tuttavia, di un’operazione si-
multanea: Pelemento solare del volere si attua in guanto, me-
diante la « percezione pura », si identifica con l'elemento
solare dell’esperienza sensoria.

L’ascesi sovrasensibile non consiste nell’aprirsi come au-
tomi a forze spirituali che operino gratuitamente, e che in tal
$€nso non opereranno mai, soprattutto perché non saranno esse
cid che si crede di evocare, ma nell’accogliere tali forze, per
recarle incontro al sensibile, che & parimenti immergetle in
quella zona del proprio essere in cui domina la polatita terre-
stre, ossia il flusso degli istinti e delle passioni. Viene cosl pet-

cepito obiettivamente il contenuto di tale polarita: che si puri-

fica e rinasce nell’anima come « pensicro cosmico ».

In effetto, il volere cosmico scorre nell'uomo sotto forma
di vita organica e si fa corrente istintiva per una necessita pro-
pria alla fase inferiore della sua evoluzione, vincolandosi alle
funzioni animali: le quali, tuttavia, potrebbero svolgersi se-
condo semplicith originaria, o nella loro autonoma naturalita,
se liberate dalla psiche e dall’ego. Il volere cosmico pud dive-
nire alimento del volere individuale, risorgendo dalla sfera in
cui simultaneamente opera come potenza di vita e si altera co-
me corrente istintiva: si rivela allora come linguaggio cosmico

110

che di ogni organo reca un particolare messaggio e una speci-
fica virtti illuminante.

La brama, lasciata alle funzioni della natura come un
obiettivo moto di correlazione col mondo, in sostanza viene
liberata dall’ego: perdendo il suo carattere di convulsa tensio-
ne verso gli oggetti dei sensi e cessando di essere bisogno di
« altro », diviene capacita di amare obiettivamente I'altro e di
cogliere 'interiore senso del mondo fisico. Perde la forma della
brama, ogni volta risorgendo come volere: che pud tornare a
sperimentare ['essere fisico e il mondo. Le vie che prima erano
percorse dalla corruzione e dalla consunzione divengono le vie
del volere magico e della liberazione.

Ogni sollecitazione dei sensi, ogni impressione « telluri-
ca », diviene istantaneamente occasione per il fluire autonomo
di una natura che dal profondo si rinnova secondo una sua
segreta saggezza. 1l volere cosmico, normalmente alterato e dis-
sipato sotto forma di brama e degradato in tensioni di auto-
affermazioni fisiche, puo venir accclto nella coscienza come
pensiero vivente dei diversi organi nei quali il cosmo opera
direttamente.

Sono forze di altri mondi che, fornendo il tessuto del de-
stino umano, in profondita richiesto dalla sua libera scelta, pos-
sono essere conosciute come direzioni, aventi un preciso senso
e convergenti verso soluzioni di problemi-limite dell’esistere,
oscuramente presentiti dalla coscicnza ordinaria. Per tale via
si opera alla formazione di una natura spirituale avvenire, base
del’esperienza umana che si manifesterd per il trascendente pro-
cesso del karma. Ad un dato momento, Pattivitd interiore ri-
torna spontaneita: via via che trasmutano gli istinti, essa si fa
veste dell’To, divenendo natura superiore, non tessuta di neces-
sitd, ma di lucida immediatezza,

Nell'uomo, l'elemento « tellurico », o vitale-istintivo, cost
come un lievito trascendente, suscita il volere magico, nella
misura in cui il volere desto nella meditazione fluisca e penetri

111




per virth propria nelle profondita dell’essere, interiora terrae,
mantenendo intatto il suo valore sovrasensibile: & attivo allora
il principio solare. Il segreto della trasmutazione (18) & appun-
to questa possibilita di potenziare I'elemento « solare » nel con-
tatto con quelle categorie « telluriche », sorgente continua del-
Pinvasione emotivo-istintiva, che sempre estinguono o respin-
gono la corrente solare. Non si tratta di eliminarle, bensi di
trarre continuamente da esse, terso e inalterabile come il dia-
mante, il principio puro che normalmente in esse si perde: il
principio volitivo, o solare. E si & mostrato come il tenore so-
vrasensibile al volere sia mantenuto dal pensare che si attui se-
condo I'identita cosciente con il proprio movimento.

Il corpo diviene organo dello spirito, che opera per lo
spirito, in quanto non realizzato pili come corpo ma come tra-
sparenza del mondo, in cui s'incontrano le correnti del mondo.
Anima e corpo divengono un unice accordo a cui I'lo pud dare
autonomia, nella misura in cui quella trasparenza sia con-
seguita. Tale autonomia equivale a uno stato d’innocenza ori-
ginaria, ossia a una condizione di spontaneitd metafisica che
rende I'agire « libero di peccato ». L’azione diviene azione pu-
ra, perché & pensiero non cadente in pensieri: & pensiero sor-
givo che non ha bisogno di riflessione per essere, perché imme-
diatamente & opera, gesto, movimento, avendo in sé tutta la
saggezza e raggiungendo senza sforzo il piu alto disinteresse.
L’azione non & pit compiuta dall’ego.

Lo scambio tra pensare puro e volere
tellurico & 1’atto magico verso il quale converge
'educazione alla « percezione pura » e al « pensiero puro ».
Secondo la Scienza dello Spirito, il Logos incarnato ha fondato
sulla tetra la possibilita che tale atto, verificandosi, operi alla
restituzione solare dell’essere. Sta all’uomo tradurre in evento
concreto una simile possibilitd: che non & necessario ricono-
scere agli inizi della disciplina, portando i risultati stessi della
disciplina al riconoscimento di essa. Non si tratta di accettare

L2

dogmi, ma solo di procedere per atti di conoscenza sempre pil
coscienti e rigorosamente sperimentali.

La disciplina che indichiamo ha fondamento positivo, in
quanto giustificata, sin dal suo inizio, dalla logica stessa del
processo pensante impegnato nella ricerca: questo viene da pri-
ma percepito nella sua immanenza, indi, come fliire immanen-
te, ripercorso sino alla sua sorgente cosmica, in una sfera im-
personale, grazie al tipo di concentrazione che la Scienza dello
Spirito suggerisce in base alla precisa conoscenza di un tale
sperimentare. Esso in definitiva suscita un potere di congiun-
zione della volonti immersa nel fisico con la volontd metafisica.

Il volere magico & pensiero liberato che scende nell’oscu-
rita della terra: questo pensiero gia reca in sé, come si & detto,
la virts del puro volere, ma col suo immergersi nel mondo del
volere naturale, ne accoglie il potete tellurico che normalmente
ottenebra e distrugge I'uvomo.

E’ il lievito della Terra. L’elemento solare si unisce con
I’elemento terrestre e ne viene stimolato: attratto, attinge alla
sua essenza e simultaneamente assume la natura dell’altro, man-
tenendo inalterata la propria che, come natura solare, opera a
sciogliere I'oscurita terrestre. Ma 'elemento tellurico del volere,
liberato, diviene sulla terra potenza solare creatrice. Tale il sen-
so della Iniziazione dei nuovi tempi.

Reintegrazione del sentire,

La liberazione del volere restituisce al sentire la sua mobi-
litd extra-corporea, ossia la possibilitd di manifestarsi come cor-
rente di vita non ancora caduta nella ottusita corporea. Il sen-
tite & in sé trasparenza sovrasensibile, non conosciuta come tale
nell’esperienza ordinaria: & Pantica via interiore dei mistici e
dei santi, un tempo realizzabile per I'apertura dell’anima non
mediata da conoscenza, bensi « diretta », o indipendente dall’in-
telletto, ma in taluni casi (Meister Eckhart, Shankara, San Gio-

113



vanni della Croce ecc.) suscitante anche forme di conoscenza
in senso rigorosamente noetico. La conoscenza che si defva at-
traverso tale accensione del sentire, tuttavia, verificandosi fuon:
dell’ambito e delle esigenze dell'ordinaria individualita, era dl
un tipo immediato: non pilt conseguibile nell'epoca della mc'h«
vidualitd e della razionalitd. Soltanto la conversione del pensie-
to e Paffiorare in esso di una nuova corrente del volere, infatti,
potrebbero oggi schiudere la via all'autentico sentire, che per-
cid, nella forma personale, dovrebbe manifestare la vita-
lita creatrice propria alla sua impersonalita.

La costituzione fisio-psichica dell'uvomo attuale non con-
sente a lui altro che un’esperienza mediata dai sensi e dal pen-
siero: percid nella sfera del sentire, echeggiando unicamente
tale espericnza, egli non ha possibilita di apertura al sovrasen-
sibile; né quel che egli pud sperimentare come fede o senti-
mento del Divino ha piti valore oggettivo, rientrando nella sfe1:a
delle sensazioni egoiche. Quando al termine « fede » si voglia
restituire I'autentico significato, si deve pensare a una fOI'Zﬁ..
trasfigurante a cui 'uomo contemporaneo non & pilt capace di
aptirsi e che percid nemmeno pud concepite nella sua vastita 3
che tuttavia potrebbe ridestare mediante una conoscenza che si
attuasse come superamento della presente involuzione del pen-
sare. La tesutrezione cosciente delle forze che operavano nel-
P'antica fede & pertanto indicabile come cdmpito di chi segua
la moderna Scienza dello Spirito.

Dell’autentico sentire oggi I'uomo ha solo un’eco corpo-
rea, rispondente alla personale costituzione egoica, onde .1e va-
vie forme di sentimento, manifestando ogni volta le esigenze
di una determinata natura, sono necessariamente l'espressione
della specie piti che della individualitd: di conseguenza si tra-
ducono sempre in un inconsapevole inganno verso se stessi.

Va tuttavia riconosciuto che nelle passioni e nelle emozio-

ni, il sentire esprime comungue, egoizzata e sensualizzata, la sua
forza superindividuale. Mediante una specifica tecnica, questa

114

capacitd di vibrare, liberata dal particolare colorito di piacere
o di dolore, epperd dall’impronta egoica, pud risorgere come
individuale possibilita di un sentire illuminante, tendente a it-
radiarsi come amore. Un esercizio consigliato da Rudolf Steiner
in tale direzione consiste nel rievocare un’emozione trascorsa,
ricostruendo i motivt e I'ambiente in cui si produsse, cosi da
rivivetla con la intensitd che ebbe, sino a che ci si possa con-
centrare sull’emozione, astraendo da motivi e ambiente: occor-
re indi astrarre dal particolare carattere di dolore o di gioia del
sentimento rievocato, cosi da averlo e trattenerlo nella coscienza
come pura capacitd di sentire, o attitudine in sé fondara.

La liberazione del pensare e il sorgere del volere puro
cooperano a restituire al sentire il senso della sua funzione,
arginandone i subconsci sconfinamenti. Il sentire pud venir di-
rettamente educato e risollevato al livello della sua vastita e
delle sue relazioni cosmiche. Restituito alla sua impersonalita,
esso diviene esperienza impersonale dell’io: percid si manifesta
come amore.

La tecnica preparatrice di tale possibilitd consiste nel su-
scitare, per il sentire, motivi che appartengano alla sfera tra-
scendente da cui nasce, ossia alla veritd sovrasensibile: evento
che nella normale vita della coscienza non si verifica mai, dato
che i sentimenti, anche quando appaiono di ordine elevato, si
destano sempre per oggetti o fatti sensibili, ossia petr oggetti
che non sono veri per quel che significano in quanto appaiono
e che, come tali, non dovrebbeto destare sentimenti. L’ 1in-
ganno ¢ sempre questo. Soltanto la percezione del
contenuto sovtasensibile di tali oggetti potrebbe giustificata-
mente destare sentimenti: il sentire non & che la luce delle pure
idee, cosi come il volere ne & il calore Il sentimento che viene
da una cosa in quanto cosa & sempre falso ed ogni volta & ini-
zio di delusione, mentre il sentimento che possa destarsi dal-
I'essenza della cosa — che cessa percio di essere cosa — & vero.
Ed @ il reale rapporto con laltro.

115




Sulla linea di una disciplina dell’abitudine, va dunque
controllato e limitato il sentire che spontaneamente reagisce
a quellaccadere quotidiano, che & vero solo nelle forze in-
visibili combinantisi come suo tessuto, non nel suo esteriore
apparire: al tempo stesso, occorre tener conto che proprio dal
suo apparire, si pud, mediante percezione pura, giungere alle
forze. Ma da una simile percezione, che & il reale sperimenta-
re I'essere, & giusto che si déstino sentimenti: sono allora il
vero sentire. In tal senso la Scienza dello Spirito suggerisce due
essenziali tecniche: una consiste nel destare coscientemente
sentimenti di amore o avversione, di gioia o dolore, riguardo
a talune quotidiane espressioni di veritd o di menzogna, che
di solito lasciano indifferenti, o al massimo suscitano reazioni
spiritualmente non valide perché automatiche o interessate,
giungendo volutamente a quella intensitd che normalmente &
imposta dai sentimenti spontanei e inevitabili; I'altra nel dare
al sentire « oggetti spirituali », ossia nel destare sentimenti per
temi pertinenti il sovrasensibile: esperienza che, come si ac-
cennava, non pud verificarsi naturalmente, ma solo
per decisione personale. Tn ambedue i casi si tende a restituire
al sentire la sua funzione che & essere risonanza personale della
verita. E’ la via che attua quell’accordo tra il sentire personale
e il sentire universo, che risponde al grado della buddhi.

Il falso sentive e la paura.

Non deve trarre in inganno la possibilita di talune nature
particolarmente sensibili, di avere emozioni e sentimenti ele-
vati. Qui il limite & ancora quello della natura: si tratta indub-
biamente della giusta disposizione verso I'esperienza del sen-
tire, ma finché non venga educata ¢ svincolata dal « corporeo »,
& inevitabile che essa, coincidendo con la sfera degli impulsi
fisiologici, sia parimenti il veicolo di una vita istintiva il cui
carattere di invadenza pud essere pitt grave che nell’individuo

116

normale. E’ il caso dei cosiddetti « tempetamenti estetici » e
di personalita del mondo intellettuale, la cui esperienza inte-
riore & un continuo e inavvertito colludere con la sensualita,
epperd una condizione di confusione piti che uno stato spiri-
tuale., Il loro problematismo estetico-emotivo & indubbiamente
un segno di forza, ma di forza mal posta, che non pud evitare,
nella maggior parte dei casi, di risolversi in auto-distruzione.

Riconoscere la dipendenza di una serie di sentimenti e di
stati d’animo dalla corporeitd, ossia da particolari condizioni
fisiologiche, introduce alla possibilita di separare la corrente
del sentire dalla forma in cui appare, e percid di orientarla
secondo la sua reale espressione, Talune drammatiche emoti-
vitd, come talune esaltazioni erotiche o estetico-erotiche o mi-
stiche, vanno restituite a giuste propotzioni, ossia ricondotte
al loro concreto significato di fenomeni interiori del cotpo: non
certo perché debba essere eliminato quanto di cteativo possa
anche manifestarsi attraverso esse, ma perché non venga digni-
ficato oltre il necessario il loro carattere morboso ed eventual-
mente sia riconoscibile la virtll del sentire che le origina, secon-
do il suo sconosciuto potere: suscitatore, non distruttore di vita.

Sullo stesso piano, ma polarmente opposto, va ravvisato
P’errore moderno onde si crede che la forza consista nell’elimi-
nazione dei sentimenti. Si dd un tipo umano, infatti, che fa
consistere lo stile piti alto nella inattaccabilith ai sentimenti,
e percid in una freddezza indistintamente inalterabile dinnanzi
a tutto: che & un disporre della forza a « buon mercato », trat-
tandosi di ottusitd riguardo ad aspetti del reale che esigerebbe-
ro determinate vibrazioni del sentire di cui non si & capaci, o
che si temono e subconsciamente si rifiutano, perché manife-
sterebbero una forte contraddizione con ’abito mentale a cui
si & vincolati,

Certa enfatica indifferenza dell'uvomo moderno & forza
quanto la castitd dell’evirato: & un sostituire all’ordinaria emo-
tivitd un sentimento conservatore di cid che si & come stato di

117




fatto: che & il pit basso dei sentimentalismi: & conservazione
di s¢, o della decrepitezza egoica, con assoluta esclusione del
resto. E’ paura sotto veste di imperturbabiliti. Da, pertanto,
l'illusione della indipendenza dalle emozioni, dai problemi, dal-
le esigenze del mondo, ovvero la sognante persuasione di una
interna stabilita e di una sicurezza ptatica. in sede intellettuale
manifestandosi come cinismo dalla gradazione varia, avente aria
beffarda innanzi a tutto. E’ il giudizio ironico che in segreto si
difende dal penetrare I'oggetto, implicando cid il coraggio di
una identificazione con esso, e tuttavia, elaboratasi una raffinata
dialettica, presume di comprendere e sistemare tutto, sovente
ridicolizzando i temi. Ma una simile dialettica ha nel suo affi-
namento il limite, che & l'esaurirsi delle ragioni da cui si
suppone mossa, essendo unicamente per la falsa « persuasio-
ne » (19), ossia unicamente per la espressione di cid che non
ha senso esprimere, in quanto manca di correlazione autentica
con essere. Peraltro, la paura dell’enfasi é ancora énfasi, quan-
do si esprime come una mistica dello stile l&pido e critico ad
ogni costo.

La sognante indipendenza dalla sfera emotiva, propria al-
lintellettuale moderno, & la capacita di autocoscienza che si at-
tua astrattamente, ossia mediante astratto pensare € astratto vo-
lere, la cui forza apparente e provvisoria consiste nell’essersi
essi sottratti al controllo del sentire o ncll’aver ridotto il sentire
a una loro eco: che non & il vero sentire. Il discepolo di que-
sto tempo riconosce nella freddezza pragmatica e nella inemo-
tivita del tipo umano ultimo una corrente dinamica che, nel
suo esclusivismo e nella sua forma ego-versa, si rivela altera-
zione di una fotza basale dell’essere fisio-psichico ed & percio
malattia; ma comprende altresi che essa pud manifestarsi in ta-
le forma, unicamente in quanto elusione del sentire: in quanto
non ha alcun potere sul sentire. L’unica sua forza & levitare
la responsabilita del sentire, E’ percio la paura. Paura di fondo,
inavvertita, che per¢ suscita stati d’animo compensatori, come

118

il rifiuto di ogni interesse metafisico, o vocazioni politiche do-
nanti il senso di una sicurezza che non si & piti capaci di avere
nella propria interiorita (20).

La freddezza e la inemotivitd del tipo umano piu recente
sono l'espressione di una impotenza riguardo al sentire: un
ritirarsi della interiorith in una zona di sé in cui le sia possi-
bile evitare il sentire, subconsciamente avvertendo la incapa-
cita di un accordo con esso per via cosciente. Si tenta di con-
tinuo sostituite alla esperienza del sentire un astratto pensare,
un astratto volere, un astratto determinare, sino al punto in
cui il residuo sentire sia una loro eco. Vi si accompagna il pre-
sentimento che, se potesse affiorare con il suo vero essere, il
sentire si presenterebbe come un dolotoso correttivo di tale
alterazione. Ma in effetto esso preme, sotto forma di angoscia
e di paura, ai confini dell’astratta coscienza razionalistica e prag-
matistica, e il cedimento nevrotico a un dato momento & ine-
vitabile. L’encrgeta imperturbabile viene travolto dalla crisi

isterica.

11 sentive come « memoria spirituale ».

La restituzione della funzione creatrice ed -ispiratrice al
sentire, viene cffettuata mediante la sua connessione con temi
trascendenti dal pensare. Il pensiero che, sciolto dall’astrattez-
za, viva il suo momento creativo, ridesta il sentire. L’imagine
delle correnti cosmiche animanti il volere, il simbolo della rosa-
croce, I'idea del karma, la visione basale degli archetipi, e ana-
loghi contenuti, evocati mediante concentrazione contemplati-
va, possono suscitare sentimenti che, cssendo fondati su realta
obiettive del mondo, divengono operanti oltre il limite perso-
nale. Essi cocverano alla formazione della « memoria spiritua-
le » che per sussistere deve poter improntare l'esscre eterico
mediante il rapporto positivo di due correnti sovrasensibili del-
I'otganismo umano, facenti capo rispettivamente al corpo pi-

119




neale e al corpo pituitario. Tale memoria giunge a incorporarsi
nel sangue, 12 dove per ora agisce la memoria della razza, delle
abitudini, della natura inferiore: quella che afferrando il siste-
ma neuro-sensorio attraverso lirradiazione sanguigna, di con-
tinuo altera I'apporto della percezione e condiziona il pensiero.

Il sentire diviene veicolo di una memoria dell’impegno
assunto con se stessi: possibilita di ricordare in qualsiasi istan-
te, grazie alla evocazione di un particolare sentimento, il clima
della meditazione. Si viene reintrodotti in questo clima, che
la memoria normale non pud conservare, poi che, per il suo
ordinario e naturale tessuto, attraverso essa insiste il clima
quotidiano della banalita e della prosaicitd, avverso ad ogni
richiamo superiore. Pud ogni volta essere ritrovato il senso
della « via », necessatio come punto di riferimento, attraverso
un tipo di esistenza che ormai tende a considerare tedioso ogni
interesse rivolto a quanto non & immediatamente tangibile. I
sentimenti, orientati verso centenuti autentici, pérdono la im-
pronta del fittizio e del mondano, non possono pitt manifestare
la loro intensitd per I'alterno dramma dell’esistere transitorio,
come esaltazione o depressione riguardo a un mondo di mono-
tona fattualitd e di senzazioni prive di idee. Essi divengono
capacita di ricordo del senso dell’opera: che & il ricordo pi
difficile, quotidianamente smarrito.

Una conseguenza della reintegrazione del sentire ¢ la mo-
dificazione della sostanza del karma. Come si diceva, il sen-
tire destato riguardo a temi trascendenti riacquisisce la virth
superindividuale che gli & propria: per manifestarsi, infatti, ora
esso deve non conformarsi alla necessita egoica, anzi dare a
questa la sua impronta. I sentimenti si liberano della pressione
personale e restituiscono al sentire la sua funzione, che & im-
mergetsi nell’anima deile cose e del mondo. Sollevato dalla ne-
cessitd di essere improntato dal veicolo corporeo, tale sentire
si presenta come forza fluente nel mondo, di 1a dal limite di
cid che & gia fatto, operando oltre la ferrea meccanica della

120

natura, Esso ha percio il potere di agire come una nuova dire-
zione del destino individuale. Il sentire non va liberato, ma sol-
tanto conosciuto: va ritrovato, oltre i sentimenti personali.
Ritrovato, diventa destino. Il sentire va fatto
manifestare, in quanto si estinguano i sentimenti egoistici. Men-
tre il pensare deve venir liberato perché manifesti il suo
essere, al sentire siapre il varco grazie alla tacitazione dei
sentimenti personali, € nel volere si & attivi con le forze
del pensare liberato.

Richiamandosi ad un insegnamento orientale, si usa dire
che 'uomo & il risultato dei suoi pensieri (21): ancor piti vero
& che egli ¢ il risultato dei suoi sentimenti, i quali appunto
hanno il potere di ispirare il pensiero. Il
sentire vincolato al sensibile, colludente con gli istinti, amma-
lato di necessita, & quello che continuamente decide dei pensieri
e degli atti dell'vomo ordinario: & il dissipatore della forza. E’
lo stesso « ego » inferiore, un ente proyvisorio che funziona
per I'To. A tale sentire va restituito, mediante 'educazione che
s'inizia nel pensare e nel volere, la funzione ispiratrice propria
alla sua essenza sopra-individuale. Dando al sentire motivi, o
contenuti, rispondenti all’essenza, esso consegue quella purifi-
cazione che, come si e visto, significa simultaneamente svinco-
lamento del volere puro. Pensare, sentire, volete, tendono ad
una unitd, non piu fornita dalla natura, bensi dall'To. Ma &
univocamente il pensiero di profondita, o il pensiero vivente.

121




v

NUOVA METAFISICA DEL RESPIRO




1l prana e I'essenza-pensiero.

Nella scienza tradizionale il prdndyima & stato sempre una
disciplina mediatrice, o disciplina fisio-psichica, preparatoria,
subordinata alla esigenza centrale dello Yoga. Non era fine a
se stessa, ma un mezzo, nel sensibile, per I'esperienza puramente
sovra-sensibile del Rajayoga.

La disciplina dava modo allo yogin di controllare il respi-
ro cosi che, attraverso il « soffio » reso luminoso, egli si scio-
gliesse dal sistema della testa e, immergendosi nelle forze pro-
fonde del sentire e del volere, si ricongiungesse con il principio
che era simultaneamente loro essenza e sorgente di vita (1). Egli
poteva aprirsi alla corrente di vita, in quanto giungeva a svin-
colarsi dalle determinazioni del pensiero, sino alla condizione di
cittavrittinirodba: non era pertanto un penetrare I'essenza del
pensiero, ma un evitare il suo manifestarsi individuale. Median-
te la concentrazione sul respiro, egli lasciava affiorare in sé un
mondo pre-individuale, ben sapendo che il pensare ordinario
era connesso all’attivitd del respiro e ne era condizionato, per
cui, proprio a mezzo del respiro, poteva condurre a fondo la
liberazione della propria interiorita dall’elemento individuale
affiorante per via del pensiero conformantesi al sensibile: ri-
trovava nella propria natura il contatto diretto con una superna
vita alla cui radicalitd gli era dato attingere. Era tutta
via un tesistere con discipline di fonte

125




remota, alla soglia della esperienza in-
dividuale.

Un simile metodo non pud non risolversi per 'occidentale
in un risultato opposto, avendo egli come base quella « indivi-
dualitd » nella quale lo Yoga aveva il compito di evitare il di-
scendere e il concludersi. Per il moderno tipo umano sarebbe
legarsi ancora piti profondamente a una natura in cui, essen-
dosi egli immerso, I’eco dello spirito & spenta. In effetto una
preparazione iniziatica, che non sia tale solo retoricamente, v.d.
non sia espressione della cosiddetta « contro-iniziazione », de-
ve dar modo di comprendere come I'occidentale, per ritrovare
la sopra-natura, non possa pilt appoggiarsi a processi della na-
tura, ossia a processi esteriori o corporei.

I far leva sulle categotie sensibili pet I'esperienza sovra-
sensibile va riconosciuto come tecnica di una Iniziazione tra-
scorsa, che poteva agire sul discepolo soltanto per via « psico-
somatica », ossia per virtti dell’elemento cultuale e cerimonia-
le, e per mezzo di una disciplina stimolante I'elemento vitale
legato alla fisicita, in varie forme: isolamento, digiuno, veglia
nottutna, sofferenza; tendendo in definitiva a liberare dal cot-
poreo, per virtt di rigore rituale ed ascetico, la corrente voli-
tiva sopita: ma cid in quanto tale corrente volitiva era diretta-
mente resuscitabile. dalla corporeiti, non essendosi radicalmen-
te legata ad essa.

La « via » dei nuovi tempi esige dal discepolo un proce-
dimento opposto, ossia puramente interiore, non « fattuale »,
ma svolgentesi per una serie di atti di conoscenza e di intellet-
tiva volizione, non implicanti I’essere corporeo: procedimento
che, verificandosi nel puro scenario della coscienza, fa appello
all’essenza dell’essere individuale, centro non veduto dell’uni-
verso interiore.

L’occidentale pud, afferrando interiormente la sintesi viva
del processo della razionalitd, ritrovare il prdna che Porientale
attingeva nella percezione del respiro: cid egli consegue in

126

quanto giunga a percepire il moto del pensiero scaturente ogni
volta dall’intimo infinito della coscienza, come conversione del-
la riflessitd. Dal punto di vista di una fisiologia trascendente,
I'occidentale & un tipo umano piti organicamente compiuto che
I'orientale, disponendo di una vitalita spirituale che manifesta,
sia pure in forma inferiore, la sua forza nell’esperienza logico-
tecnica. La vitalitd interiore dell’Occidente & una realtd di cui
& possibile avvedersi, se-si ravvisano le forze sovrasensibili che
hanno operato nella filosofia moderna — che ¢ filosofia euro-
pea — e nella formazione della scienza, come anche in una capa-
cita di sostenere la totale visione immanentistica del mondo
e le sue conseguenze (2). Sono forze indubbiamente impegnate
in una esperienza esteriore, arida, agnostica, ma al tempo stesso
tali che, svincolate dal sensibile e tuttavia permanendo nella
loro essenziale immanenza, grazie al puro wvolere da cui traggo-
no origine, possono risorgere per quello che nell’essenza sono,
ossia come forze trascendenti: quelle che un nuovo, urgente
ciclo umano esige, ed & tragico errore non ritrovare.

Il rapporto dell’occidentale moderno con il respiro & sem-
plicemente fisico: se si guarda bene, egli non percepisce il re-
spiro, ma semplicemente il suo moto fisico, che non pud essere
ormai base di alcuna esperienza interiore. Egli non pud pren-
dere le mosse dalla respirazione, neppure mentalizzandola o pre-
sumendo interiorizzarla: ché inevitabilmente, mediante un pro-
cesso sensibile, riconduce la vita dell’anima a quella sfera fisica
in cui potenze della natura, avverse alla sua liberazione, perché
« clienti » della sua forma animale, tendono a subordinare ogni
volta i momenti interiori alle funzioni relative a questa forma.

In realta, il discepolo occidentale, che in senso positivo sia
un « figlio del tempo », ha la possibilitda di conoscere un pri-
ndydma essenzialmente incorporeo, mai ptima attuato: egli pud
giungere a una esperienza superiore del respito, se riconosce,
mediante puro pensiero, Pindipendenza della vita interiore dalle
funzioni del respiro, e inolire riconosca la inanitd e la perico-

127




losita di uno « Yoga » moderno tendente a sottoporre Iattuale
tipo umano alla tecnica respiratoria propria a una :cultur? e ad
un razza trascorse, ossia ad una tecnica che non glie pertinente,
in quanto fu conforme ad un'altra costituzione e a('i una'tradp
zione non pitt afferrabile nella sua oggettivita mediante il pre-
sente Cconoscere. .

Si tratta di una cultura tramontata, i cui residui « real‘i-
stici » sono quelli che meno le corrispondono. Sono proprio
tali residui che psicologicamente costituiscono ii‘su.bstréto. d%
ogni superstizione e di ogni dogmatismo capaci di tivestirsi di
una loto logica formale, persino raffinata mafen'l-atlcamente e
illusoriamente positiva. E sono parimenti reslc?m del genere,
che, sotto forma di « documenti », oggi autorizzano, da una
parte, una indagine inconsapevole del suo lmmtt?., in quanto pre-
sume ricostituire quella cultura mediante i dati dl‘cu:l viene di
volta in volta in possesso, senza chiedersi se proprio 1 dati per-
duti non siano quelli essenziali e decisivi, e igr{orando che,- se
anche li potesse ritrovare tutti, I'astratto pensiero con cui 11
riconnette non pottebbe ricostituirne la verita, perché inevi-
tabilmente fuori del nesso interiore che li condizionava; e, dal-
Paltra, un esoterismo tradizionalista che manca di basi esote-
riche, essendo incapace di riconoscere I’elemento metafisico at-
tivo nella struttura del mondo moderno.

Senso della contemplazione del respiro.

Non si intende fare comparazioni tra ascesi antica e pos-
sibilita di ascesi moderna, né tanto meno affermare una supe-
riorith della cultura occidentale, che in realta & portatrice:_degli
impulsi agnostici di questo tempo, bensi, sulla linea c_h una
ricerca fondata in ogni suo momento sulla #oesis che le illumi-
na il successivo momento, si tende ad additare il valore sovra-
sensibile insito e inavvertito nel processo pensante da cui tale
cultura trae la sua forma e la sua giustificazione.

128

Il primo momento della ricerca, per Uoccidentale, non pud
che essere gnoseologico: rinunciare ad esso significa privare la
ricerca della luce stessa che la rende concepibile. Proprio un
simile momento, in quanto venga riconosciuto, pud essere svolto
nella sua interezza sino ad esaurimento della forma astratta:
pud allora trapassare in una effettualitd noetica. E’ la possibi-
lita della meditazione essenziale: grazie alla quale il ricercato-
re moderno prende coscienza delle potenze che scorrono nel
volere di continuo impegnato nell’esperienza sensibile, epperd
materializzato e automatizzato, Al livello di questo volere-
essenza, loccidentale pud ritrovare 'energia sottile che
I'orientale chiedeva alle pratiche respiratorie (3).

11 volere egli lo usa, ma non lo ha, perché non lo conosce:
anzi pud usatlo proprio perché non lo percepisce. E questa si
pone come I'indagine ulteriore. Conoscerlo & il compito, e do-
vrebbe essere la conseguenza logica — diremmo il compimen-
to secondo rigote ctritico — della consapevolezza di usate una
energia su cui si fondano i valori attuali della cultura e la cor-
relativa visione del mondo. Nell’epoca che presume essere
della consapevolezza e del positivismo, la deficienza grave & ap-
punto la incapacitd di rivolgerli alle forze del conoscere conti-
nuamente chiamato in causa. Il pensiero, sperimentato nel suo
essere immediatamente dato, infatti, & l'unica esperienza che
abbia il diritto di esser considerata « esperienza pura »: anco-
ra non riconosciuta come tale dai moderni pensatori, nonostan-
te le mitiche presunzioni di una filosofia dell’esperienza pura,
volta a smarrire le ultime possibilitd di coscienza del momento
interiore del pensiero messo in atto nella espetienza stessa.

Nonostante la presunta esigenza di un’esclusiva remissio-
ne al « dato », non si avverte come il « primo dato », o « dato
puro », sia il pensiero. Deficienza della moderna indagine pre-.
sumentesi positivistica, incapace di avvertire come l'oggetto si
dia e in quanto dato venga assunto, grazie al darsi simultaneo
del pensiero: pre-discorsivo.

129




1l prindydma a cui pud essere chiamato il ricercatore mo-
derno, consiste nella possibilith dii contemp lare il pro-
cesso interiore del respito, ossia di avere come percezione le
forze cosmiche operanti nell'aria e nel respiro, in quanto egli
abbia conseguito come fondamento una coscienza indipendente
dalla percezione fisica e dal respiro: possibilitd negata a chi non
disponga della facoltd di percepite la forza-pensiero indipen-
dente dai pensieri. I infatti questa la condizione per ricono-
scere il valore « pneumatico » del prana. Né dovrebbe esser
necessario mettet in guardia circa I'equivoco onde si possa scam-
biare per contemplazione del respiro la semplice osservazione
del suo moto fisiologico: che & la petcezione di quanto risulta
della respirazione al sistema peuro-sensorio. Non & il respiro
ma il suo riflesso sensibile: quello da cui realiter prendono le
mosse gli yogi moderni e i loro imitatori occidentali.

Come si guarda una scena del mondo esteriore da spefta-
tori disinteressati, cosi occorrerebbe guardare non il proptio
respiro ma I'uomo che respira e la sua possibilita di sentire
mediata dal respiro e la connessione di questa con il pensare
e il loro rapporto con la vitalita tratta dal respiro stesso: die-
tro questi processi fisio-psichici va guardato il fluire e il deviare
nel fisico di una forza trascendente che vorrebbe esprimersi
direttamente in un puro pensare ¢ in un puro sentire per farsi
immediatamente illuminazione e conoscenza: dal cui inverarsi

scaturirebbe la vita: tratta invece dal respito, per la caduta del
pensiero nella cerebralita, Occorre vedere nel respiro ordinario
un processo che, per autentica esperienza sovrasensibile,
andrebbe invertito: linversione sarebbe la restitu-
sione di una condizione creativa originaria, la cui perdita, im-
plicante malattia e morte, & divenuta condizione abituale umana.

Questo contemplare il respiro consiste nel guardare non
un moto fisico ma un atto interiore: che & un altro tipo di
percezione, risultante dall’arte del meditare, cui & dato coglie-
re lo scambio tra l'interiorita « vitale » (eterica) dell’'nomo e

130

interioritd del cosmo: scambio che ha come supporto il respi-
ro e che sempre si ltera e si estingue nell'vomo ordinario, in
quanto egli non pud rifornirsi di vita direttamente dalla -
gente sovrasensibile. A causa del suo legame alla corporeita
infatti, egli deve di continuo attingere alla vita gia organica,
tagliandola fuori di tale sorgente in ogni processo della coscien:
za, cosi che il suo respirare non pud evitare di essere distruzio-
ne di vita. Il cdmpito consiste nel contemplare la funzione re-
spiratoria con le sue implicazioni mentali, sino a distinguerne
I'a base trascendente. L’elevarsi a tale contemplazione libera
il respiro dalla necessitd egoica ed animale di uccidere vita e
suscita nell’iniziato la possibilitd di trattenere nel corpo il car-
bonio, normalmente emesso a fine di trarre dall’aria inspi-
rata lelemento vitale. Allorché si da una simile possibilita
I’{nspirazione cessa di essere un fatto fii
sico e diviene un grado superiore di coscienza.

Colui che si da allo hathayoga e in particolare al prind-
yéma, dovrebbe controllare quanto una simile determinazione
ri’spc.;nda ad autentica volontd di ricerca di sé e in quale misura
vi giuochi invece la velleitd vitale, ossia la brama, o sete di
vita, volta ad appagarsi mediante energie sottili cl;e: le diano
modo di conservarsi i motivi inferiori, senza i,quali non sa-
prebbe sentire la spinta ad essere. Ché questa & la condizione
o’rdmaria della volonta: il suo potersi attivare unicamente gra-
zie ad uno stimolo di ordine fisico, anche quando si vesta di
forme ideali, in cui & difficile riconoscere la funzione di meri
pretesti, Giova rendersi conto come solo il mondo percepibile
ai sensi, Per ota, abbia il potere di eccitare la volonta: si &
legati radicalmente al sensibile, e se ne subisce il dominio so-
prattutto quando si crede di essere volti allo spirituale.

Il compito consiste nel suscitare un volere che sia pura
forza\ non legata ad oggetti (4) e petcid capace di volere cio
cl_}e & un vero « oggetto », ossia un ente reale dal punto di
vista noematico: che & dire un ideale, un’essenza. 11 vole-

131




te si rafforza e si attiva col volerlo uni-
camente per cid che esso ¢ e non per cid
a cui & vincolato. La «ripetizione» e il « ritmo »,
come si & visto nel capitolo precedente, estrinsecano la natura
profonda del volere: la contemplazione del respiro tende ad
accogliere nel moto contempiativo il volere come forza di vita.

La pratica tradizionale del prandydma, la cui deformazio-
ne & inevitabile nelle sue adattazioni moderne, in quanto fa
appello a una sostanza somatica di cui non si coglie pit la
base sovrasensibile e ad un moto tespiratorio che ormai non
pud non essere meccanico, porta Pattuale ricercatore a una
espressione della propria egoita ancora pil1 legata all’organismo
cotporeo e alla necessita di trarre vitalita dall’aria fisica emet-
tendo respito mortifero. Si tratta di una pratica con la quale,
inconsapevolmente, si tende a rafforzare quelle condizioni vi-
tali che normalmente vincolano I'individualita alla natura, co-
stituendo la sorgente di quanto si manifesta come vita istintiva
afferrante la coscienza; laddove una vera preparazione tende
a rendere indipendente Pindividualita da tali condizioni, sino
a che essa possa sussistere non in quanto condizionata da fun-
zioni e stimoli cotporei, ma in quanto trovi in sé il fondamento.
Solo in questo caso il respiro cessa di essere un modo ordi-
nario di uccidere la vita: cessa di essere espressione reale e sim-
bolica della tensione distruttiva dell’ego.

Llestinzione del soffio e il respiro di luce.

L’esaurimento delle forze della natura che l'antica mistica
esigeva dall’asceta, attrdverso prove dolorose che passavano per
il corpo e si svolgevano sino a un limite vitale, ovvero sino
a una « motte iniziatica », viene conseguito dall’iniziato di que-
sto tempo per via di atti interiori e di forme di conoscenza,
in cui di continuo il sensibile si tisolve nel sovrasensibile: che

132

& il senso ulttmo del mondo fisico e parimenti possibilitd che
segna Pinizio di un nuovo ciclo della vicenda dell'vomo, ma
d.1 cui occorre che egli si avveda, Tigli la realizza non in qu,antn
si imponga disciplina e rigori dall’esterno, ma in quanto pren-
da le mosse dal movimento stesso del pensicro, giungendo a
percepirlo e per virti di tale percezione liberandosi dalla me-
diazione cerebrale.

‘ .Ma' questo percepire & in realtd incontrare, come forza di
vita indipendente dalla corporeitd epperd dal respiro, la forza
del volere che anticamente, come si & accennato, ven;va tratta
dall’esser.e corporeo mediante rituali modalita esteriori: postu-
re, ascesi psico-somatica, magia cerimoniale.

. aL’esaurimento del respiro, che ¢ il senso ultimo del pré-
niydma, come tecnica trascendentale smarrita ormai anche nel-
I'Oriente tradizionale, pud essere sperimentato dal discepolo
mot_icrno in quanto conosca l'arte di lasciare intatto, attraverso
'azione interiore, I'organismo etereo-fisico, onde questo, tor-
nancllo a posare nella sua virth originaria, non ostacoli i pro-
cessi di « trasmutazione », che possono svolgersi in esso sol-
tanto sovrasensibilmente, fuori di ogni sensazione corporea:
giungendo dall’essenza dell’anima. .
. Qiova notare come, in sostanza, il tema del Taoismo ori-
ginario e dello Zen, fosse un « origliare » sottile, o un pre-
razionale intuire l'innocenza luminosa della costituzione radi-
cale dell’'uomo e parimenti della natura (5). Ma mentre 'asceta
Z::n nclle} visione della luce originaria aveva una via per evitare
I'immersione nella sfera egoica, il ricercatore di questo tempo
che ad essa pud accedere unicamente in quanto risor gs;
dallar: sfera egoica, mediante il « pensiero-libero-dai sensi », la
sperimenta come un momento della sua « opera ». Si tratta
ch. du:rprospettive diverse, proprie a due punti di vista oppo-
sti: I'uno appartiene a un mondo che non si & ancora umaniz-
zato e resiste al limite della definitiva immersione nell’'umano
Paltro conosce lo sprofondamento e la reclusione nel sensibilé

133




ed ¢ il segno inconosciuto di una forza « nuova » di riascesa.

Per la sua immedesimazione nella esteriorith sensibile,
'occidentale moderno ha conseguito una costituzione « occul-
ta » che, rispetto a quella tipica dell’orientale, evoca forze inte-
riori piti radicali, anche se esse non si manifestano immediata-
mente per quello che sono. Tale costituzione, pur apparendo
quella dei fondatori della civilta agnostica, & in sé pil1 organiz-
zata da un punto di vista superiore, in quanto pit « individua-
ta ». Essa, nel suo volgere nuovamente verso il sovrasensibile,
& tale che tecnicamente deve escludere ogni pratica ascetica ri-
dotta al suo livello, ossia fondata su sensazioni o modalita cor-
poree, in quanto tali pratiche sono prive di potenziale di risa-
lita. B’ la sterilits dellantico Yoga, dell’antico Zen, adattati
all’uomo di questo tempo, ossia recati in basso, al livello del
sistema neuro-sensorio e qui rivelanti una non pertinenza e una
impotenza a funzionare come un tempo.

I’arte del respiro, per colui che aspira alla Iniziazione dei
nuovi tempi, nasce dal pensare liberato. La luce che per lo yogin
fluiva nel « soffio » ritmizzato, per I'Iniziato del Graal fluisce
nelle idee adamantine: attinte nella meditazione. Meditazione
la cui forza viene dalla volonta di trapasso dal pensiero astratto
al vivente, suscitabile nella concentrazione: che & la possibilita
di trasformare un tema razionale in « essenza-pensiero », una
‘dea in ideale vivente, grazie a decisione e ad insistenza. E la
concentrazione, che trasforma i temi astratti in germi di vita,
ma la cui forza attinge al potere di individuazione sviluppatosi
nell’esperienza della razionalitd e dell’autocoscienza, secondo
un volere pensante volto al mondo fisico: ora perd rivolto al
metafisico, come « pensiero libero dai sensi ». B’ un potere di
individuazione che necessariamente, in quanto dedito al mondo
che appare, da prima si manifesta come infetiore volonta di
potenza: inevitabile per una penetrazione di profondita del
terrestre, di tipo immanente e arido, esigente disperato e fred-
do eroismo. E’ la percezione del mondo sensibile che, avuta

134

nella sua nuda oggettivita, pud, grazie al pensiero liberato, ri-
sorgere come percezione pura

La percezione pura, grazie alla quale si giunge a separare
dall’elemento sensibile il suo risonare interiore, altrettanto og-
gettivo che la sensazione stessa, diviene a un dato momento
una sorta di respiro di luce del pensare che, non proiettato nel-
I'astrattezza, tende a fluire secondo il suo sorgere sopra-indivi-
duale e ad animarsi, come di un’ulteriore vita, del contenuto
luminoso di colori, di forme, di suoni, di voci, del mondo:
I'apparire della realth non termina in sensazioni, ma immediata-
mente si dissolve nell’essere di cui & veste. E questo essere
sovrasensibile, ora uno col fluire del pensiero non caduto nel-
astrattezza, diviene un respirare dell’anima, che tende, per
sua virth, e non per determinazione dell’io, a sostituirsi al re-
spiro fisico.

Tl percepire puro diviene un respitare la spiritualita del
mondo: dalle forme dei minerali, dalle luci del cielo, dai ri-
flessi delle acque, dai colori delle piante, dal vivere dei fiori.
11 respirare fisico deve rimanere estraneo a una tale comunione,
il cui senso risulta inverso a quello cui, dandosi condizioni del
tutto diverse, tendeva I’antica tecnica yoghica. Si verifica indub-
biamente un mutamento qualitativo nel respiro fisico, come
conseguenza del respiro incorporeo, ma a condizione di rima-
nere inavvettito o, per lo meno, tale da non sfiorare minima-
mente l’identita dell’anima meditante con U'anima delle cose, in
quanto svolgentesi a un livello non pit fisico. Il discepolo deve
attenersi al tono della immaterialita che gia gli possa
essere divenuto familiare nella esperienza del « pensare libe-
rato », e poter avvertire 'eventuale attenuazione per cui il pro-
cesso tenda a reinserirsi nel fisico. La concentrazione, in so-
stanza, & Pesercizio che di modo alla coscienza legata alla cor-
poreitd, di attivare tanto la sua essenza, da potersi sciogliere
dal fisico e vivere, sia pure temporaneamente, in essa: che &
in realtd il suo fondamento. Un’identica estinzione della fisi-

135




cita si verifica nel passaggio dall’atto interiore, o dall’atto per-
cettivo puro, al respiro di luce.

Va sottolineata 'importanza del non far subentrare in tale
processo il respiro fisico, che tende naturalmente a tradurre in
sostanza vitale il momento di animazione del respiro sovrasen-
sibile. Una simile sostanza vitale non viene sottratta, anzi, in
un secondo tempo, viene restituita, ma da un’altra « direzio-
ne », in una forma pih vera, perché rispondente alla sua origi-
naria produzione. L'arte & arte sottile, possibile soltanto ad au-
tentici pensatori, il cui pensiero sia cosi trasparente da avver-
tire di continuo la distinzione tta fisicita psichicizzata — che
& 'animalita in continua tensione verso una veste spirituale che
la giustifichi — e attivita interiore pura: quella in cui vive « il
Vero uomo ».

Del percepire il respiro.

L’arte a questo punto consiste nel sapersi tenere al mo-
mento di luce dell’atto percettivo, evitando di aderire al respi-
ro, che sarebbe un ricadere nel processo dei nervi. E’ il livello
alla cui altezza si di la contemplazione di archetipi e di essenze
che sono alla base del mondo, mentre la luce nascente irradia
le correlazioni dell’anima. La contemplazione ha forza trasmu-
tatrice: un titmo metafisico si traduce attraverso la corrente
dell'Io in un ritmo che si riversa spontaneamente nel mondo.
In effetto, & il simultaneo scambio tra poli identici nell’essen-
za: tra un essere interiore individuale e un essere cosmico che
appare diffuso nci segni-parvenze del creato.

La capacita di trattenere il momento interiote o del pen-
siero o del contenuto oggettivo svincolato da una sensazione,
evitando I’adesione al respiro, ovvero la ricaduta dell’esperien-
za in un processo fisico — che tende irresistibilmente a inserir-
visi, essendo I’antica natura usa a ridutte a sé ogni attivitd inte-
tiore — attua in forma moderna e cosciente quello che fu lo

136

ideale del Rajayoga e di ogni disciplina tradizionale, tuttavia
con una possibilita ulteriore, ignota allo Yoga: riversare il
ridestato ritmo nel mondo, col viverlo nelle percezioni sensi-
bili. E’ un portare la luce prima del pensiero incontro alle cose
e agli esseri, cosi che nell'uomo I'umano sia ripreso dalla radi-
calita e nell’esperienza dell’'uno invisibilmente cominci a essere
riassunta la molteplicita. Possibilitd che introduce al compimen-
to dello « stato umano » e che, fuori della Scienza dello Spirito,
nessun esoterismo attuale conosce, anche se sovente una certa
letteratura « spiritualistica » sembra alludere ad essa. Non si
tratta di vago sentimento mistico, o sensazione soggettiva, ben-
si di percezione delle essenze entro quel percepire per il quale
ordinariamente le cose appaiono nello spazio e nel tempo: vi-
sione lucida come ogni momento dell’espetienza (6).

Va sottolineato il carattere moderno della esperien-
za, in quanto si svolge sul progressivo liberarsi e interno avvi-
varsi di quel pensare che da prima si presenta come pensiero
strutturalmente astratto, forte di una sola arida forza: quella
onde ¢ veicolo dell’autocoscienza del tipo umano ultimo, capace
di muoversi a suo agio in un mondo geometrizzato ed automa-
tizzato. E’ chiaro che tale non pud essere I'orientale moderno,
o altro tipo umano affine, Si & « occidentali » perché, almeno
in generale, si ha una tipica costituzione alla quale si lega
la formazione dell’attuale civilta e sulla quale le forme di que-
sta reagiscono: costituzione che soprattutto da modo di sop-
portare con forze coscienti il peso di una visione esclusiva-
mente fisica del mondo; che, del resto, & nata grazie ad un pen-
siero volto alla propria determinazione, attraverso una com-
piuta filosofia e un sistema della scienza. Onde si pud dite che
il positivismo occidgntale & comunque un’attitudine congeniale
alle forze da cui & scaturito, mentre questo stesso positivismo,
recato ai popoli afro-asiatici, privo del suo elemento di inizia-
tiva interiore, epperd solo come espressione dottrinaria, o tec-
nica o costume, ossia soltanto come contenuto gia fatto, scar-

137




tando la mediazione cosciente, sollecita la vita istintiva e la
adesione razionale, di 1a da ogni possibile elaborazione cono-
scitiva: diviene cosi esaltazione di tipo o scientifico, o sociolo-
gico, o attivistico, o politico, dotato semplicemente di forza,
ma priva di orientamento. E questo & il pericolo (7).

Fsiste un legame di profondita, non consapevole, tra moto
mentale e attivitd respiratoria: ad ogni atto percettivo, al corre-
lativo rappresentare e al processo del pensiero, inerisce di con-
tinuo, subconsciamente, il respiro. Una simile condizione, che si
pud dire ordinaria per l'occidentale, & riconoscibile come resi-
duo di un’antica struttura fisio-psichica, un tempo rispondente
alla possibilitd di percepire, mediante il sangue e le forze della
organizzazione etereo-fisica, la sostanza metafisica del mondo.
Tale struttura, divenuta subconscia, per la mutata costituzione
dell’uomo che dalla spontaneitd originaria & andato evolven-
dosi sino all’autocoscienza, tende a continuare la sua funzione
pre-individuale, che, essendone mutato il valore, diviene ora
ostacolatrice del processo della chiara coscienza,

L’asceta antico, mediante la concentrazione, inserendosi
nel respiro fisico, poteva attingete il sovrasensibile: in sostanza
faceva leva su un elemento fisico che non era fisico nel senso
odierno, perché veicolo immediato dello spirituale. Nel soffio
accoglieva il potere di un principio che temporaneamente lo
scioglieva dai limiti sensori da cui, mediante le pratiche asceti-

che, in definitiva, tendeva a liberarsi, ad evitare la immersione’

integrale nell’ambito dei sensi: che era imminente e doveva di-
venire condizione normale dell’'uomo.

La mediazione psichica del respiro, col trasferirsi della co-
scienza al livello esclusivamente sensibile, per la nascita del-
lauto-coscienza, individuantesi entro i limiti dell’essere cor-
poreo, & divenuta istinto, funzione naturale, dominata dalle
potenze che hanno cooperato alla immersione dell’uomo inte-
riore nella natura: non piti veicolo dello spirito nel mentale,
ma del subconscio nei processi del rappresentare e del pensare.

138

Per quel fluire subconscio del respiro, mediante il quale nel-
I'uvomo moderno il citcolo sanguigno si connette con lattivita
del sistema neuro-vegetativo, la natura senziente — che & dire
I'insieme delle inclinazioni ataviche e familiari fluenti nel san-
gue — s’inserisce nel mentale e tende ad afferrare e a far suoi
i processi del pensiero, quando questi non siano avvivati da
volonta cosciente: li domina, ciog, normalmente. Cido spiega
la necessita, per chi coltiva la meditazione, di affinare la capa-
cita di discernimento e della chiara logica, sino a percepire il
« punto » in cui gli sia necessario svincolare I'atto meditativo
dal respiro; ma spiega altresi la via attraverso la quale possono
interrompere o disturbare lesercizio della concentrazione im-
provvisi pensieri o sentimenti o ricordi che, in condizioni nor-
mali, non hanno tale potere in quanto logicamente risolti o na-
turalmente ammessi.

Chi segua la via che, per I'Occidente come per I'Orien-
te, viene indicata, non certo propagata, da un Ordine la cui
missione presso I'uomo & eterna, operante nell’invisibile e pre-
sente in forma d’inspirazione presso discepoli capaci di ricono-
scere lo Spirito del Tempo (8), o « Antico dei giorni », e oggi
percid propiziante l'unica possibilitd verso il sovrasensibile, in-
sita nel pensiero cosciente: chi segua tale via, comincia con
I'apprendere come ad ogni impressione sensibile, ad ogni rap-
presentare e pensare, la natura inerisca attraverso il respiro
sub-conscio.

Nel tespiro fluisce inavvertito il sentire istintivo, quello -
che domina I'ordinaria personalita e in tal senso non pud essere
veicolo della realta del mondo, ma dei bisogni, delle inclina-
zioni, delle passioni, degli impulsi soggettivi. Il compito & per
il discepolo tendere mediante la meditazione alla indipendenza
da tale flusso subconscio: che, non afferrando I'io, cessando
d1 essere supporto dell’io, trapassa in altro tipo di forza. Questo
obiettivamente affiora come pensiero umano-cosmico, in pro-
fondita radicato nei diversi organi.

139



L’indipendenza dal respiro subconscio di modo.di per-
cepire il senso occulto della costituzione umana, epperd il senso
stesso dell’esistere. Gli esetcizi respiratori ttadizionali, privi
della nozione dell’attuale fisiologia occulta, rafforzano invece
radicalmente la condizione della dipendenza, o della non-cono-
scenza (avidyd).

Coloro che praticano il prdndydma tradizionale, rinuncian-
do ad attingere alla coscienza da cui muove la loro scelta, sem-
pre ravvisabile come una determinata vocazione, senza perce-
pire le forze sollecitate, aprono inconsapevolmente nella psiche
un varco al mondo degli istinti: i quali, salendo nel mentale,
afferrano la vita dell'anima, percid fornendosi anche una giu-
stificazione dialettica. Se tuttavia lo sperimentatore, malgrado
il falso «yoga », abbia intimamente una qualche autonomia
o senso morale, condurra per lungo tempo un’estenuante lotta
contro la cosiddetta natura inferiore avversata e al tempo stesso
alimentata. Lotta che si svolgerd inevitabilmente sul piano fisi-
co, ossia fuori dell’ambito in cui & veramente risolubile: I’am-
bito dello sperimentare sovrasensibile. E’ la situazione di molti
« spiritualisti » occidentali, incapaci di mettere in moto il loro
pensiero di occidentali per comprendere quello che veramente
fanno, col dedicarsi a determinate pratiche coinvolgenti la co-
scienza stessa che dovrebbe controllarle. Tra le conseguenze di
tale guasto, una particolamente grave & la distruzione della fa-
coltd di visualizzazione, che per il discepolo & lo strumento
pitt importante della esperienza, essendo la possibilita iniziale
della « coscienza imaginativa » (9). In sostanza Iinteriorita fini-
sce col produrre forze contro se stessa: contraddizione che si
risolve con I'esaurimento delle forze e con la formazione dei
germi di un negativo destino,

La percezione interiore si desta gradualmente in quanto
possa sciogliersi dalla inavvertita condizione del respiro: supe-
rato il limite, essa si fa trasparente e si articola nell’autentico
sovrasensibile, nelle forze del cosmo, nel contenuto otiginatio

140

delle cose e degli esseri: che, mentre & in questi, si avviva nel-
Panima e diviene un altro tipo di respiro. Il discepolo entra
in contatto con le forze dell’anima e dell’io: in realta non incat-
nate nella veste fisio-psichica dell'nvomo ordinario, ma in que-
sta semplicemente riflesse.

Portandosi oltre la consueta forma del pensare, il disce-
polo spetimenta il tessuto impersonale del pensiero cosi da rav-
visare il limite ordinario della personalita: per tale via pud
giungere a cid che era prima della nascita, ossia fuori della
presente individuazione. Percepisce I’ente che egli & nel pto-
fondo e che sta ai confini della esperienza del tempo, la quale
si da soltanto per la natura vitale-fisica, essendo valida come
tale nella misura in cui I"animico-spirituale & assorbito da essa.
L’esperienza dello spazio e del tempo fisici, infatti, nasce come
conseguenza della percezione sensoria del mondo: come ridu-
zione dello spirituale al sensibile.

Il mistero della reintegravione e la sua imminenza.

In realta il non essere vincolato per via del respiro sub-
conscio ai processi nervosi, sia pure per breve momento, da
all'To quella autonomia rispetto al sensibile, per cui pud so-
spendere 'adesione e la soggezione al piti profondo supporto
fisico, che ¢ il sangue, e agire su questo con la forza del prin-
cipio spirituale. E’ la forza dell'Io, che normalmente fluisce
nel sangue alterata dall’inerire nel processo sensibile, soprat-
tutto attraverso il vincolarsi del respiro al sistema del perce-
pire-rappresentare-pensare, onde la vita istintiva pud salire ad
esprimersi come « io ». _

Riguardo alla possibilita di restituire al sangue, in quanto
veicolo di impulsi e passioni, la luce originaria in cui essi si
risolvono, pud essere inteso a questo punto il senso della me-
ditazione sul simbolo della « rosa-croce » (10). Al ricercatore
¢ dato comprendere, grazie a tale meditazione, un compito che

141



potra essergli sostegno per tutta l'esistenza. Il calore del san-
gue, che & il veicolo pet il quale fluirono nell'nomo gli istinti
inferiori al limite di un’epoca del « sangue freddo », di cui pet-
mangono residue forme viventi in animali come il pesce e il ser-
pente, pud essere purificato e restituito alla sua funzione sovra-
sensibile, in quanto venga conosciuto come aspetto di una forza
stimolata bensi dal sensibile ma non appartenente ad esso.

Gli istinti pit profondamente legati al terrestre possono
ravvisarsi come le qualitd pit alte: cadute. L'uomo puo rein-
tegrarne la sostanza, non certo con lo sperimentarli ancora
come istinti, ma con il risvegliarne il puro principio e mediante
questo richiamando cid che gli corrisponde nel segreto di quelli.

1] calore degli istinti non apparticnc ad essi ma alla forza
di cui essi sono deformazione: ritornando calorc interiore, esso
si esprime come compassione o amore, ed in tal senso & I'ener-
gia salvatrice. La meditazione sul simbolo della rosa-croce pud
chiarire al discepolo il valore della Iniziazione dei nuovi tempi,
dandogli I'imagine della « reintegrazione », la cui contempla-
zione comincia a essere appunto la reintegrazione, insieme con
la possibilita di afferrare la distinzione ¢ la gerarchia delle forze
che operano ad essa, dal sovrasensibile alla natura, epperd la
via che egli pud seguire per I'indipendenza dalla natura. Egli
pud ravvisare nella « natura inferiore » la condizione transitoria
di corruzione di un elemento in sé incorruttibile, che ha come
veicolo il sangue e nel calore del sangue la duplice possibilita:
della distruzione o della creazione.

In simile direzione, a chi abbia volonta di conoscenza e
non sia giocato da preferenze dialettiche relative alla sua de-
terminata natura, & accessibile il Mistero della « teintegrazio-
e »: quello che oggi taluni capi-scuola o espositori di dottrine
esoteriche hanno il cdmpito di travisare in nome di una « ini-
ziazione », o islamica o indl o taoista, da essi contemplata col
realismo primitivo non diverso da quello con cui gli scienziati
moderni assumono la natura. Senza sapetlo, essi agiscono in

142

funzione degli Ostacolatori, oggi particolarmente volti a de-
viare quella possibilitad dello spirito che & sorta nel mondo oc-
cidentale nella forma di una cultura dell’« anima cosciente ».
La tecnica degli Ostacolatori & inevitabilmente sconosciuta: la
loro azione, risultando unicamente a una capacita di percepire
le pure idee, pud essere considerata una favola; ma si tratta
di una tecnica che & pericoloso ignorare, quando si pretenda
date otrientamenti esoterici, perché in questo periodo si pud
dite ingaggiata da rtali Ostacolatori la decisiva battaglia per
I'nomo.

Ove P'uomo non si apra, non pure nell’anima, ma nell’io,
allo spirito, e non si ridesti come I’essere metafisico che & nel
profondo, & inevitabile che la forza evolvente della sua indi-
vidualita si incateni alla organizzazione meccanica della vita e
che, a seconda dell’influsso di uno dei due « ostacolatori », di-
venga un automa intellettuale oun automa
morale: perduto comunque per lo Spirito. Pericolo attuale,
da una parte come sistemazione verso la quale gia esistono le
premesse in ogni nuovo orientamento della scienza che presume
ridurre il reale a termini di spazio e di tempo, di peso e mi-
sura, oppure I'umano a relazioni atomistiche e astratte, in cui
possano venir pianificate persino la religione e la liberta: dal-
I’altra come astratta religiositd e come mistica incapace di uscire
dai limiti psichici, o sotto forma di un esoterismo che addita
e interpreta come temi iniziatici attuali taluni metafisiche « tra-
dizionali » — Yoga, Taoismo, Zen — che, se sono appena vi-
ve entro la tradizione ancora possibile a taluni ambienti
orientali e a determinati tipi umani, valgono soltanto come fan-
tasmi rispetto alla necessitd di una « conversione dellimmanen-
za » urgente ai produttori del razionalismo astratto e della co-
siddetta civilta della macchina: conversione che, per attuarsi,
esige non lattitudine tradizionale, bensi il moto della liberta
insito nel momento cosciente del pensiero, presupposto di ogni
razionalismo: anche di quello che lo ignora.

Il mistero al quale si accenna, anche se sia ormai neces-

143




satio patlarne, viene appena alluso nella Scienza dello Spirito.
Allo stato attuale della formazione dell’uomo, Petrore & possi-
bile limitatamente al « corpo animico », detto altrimenti « cot-
po astrale », rispondente al kamasharira della tradizione indu.
Istinti e passioni, ¢ correlativi moti mentali, infatti, sorgono
nel « corpo astrale »: essi sono forze interiori, alterantisi nella
misura in cui il corpo astrale — in quanto psiche — inerisce
allorganismo eterico-fisico attraverso le sensazioni. Nell’essere
astrale, oltre quel suo aspetto impersonale che, retto da entita
trascendenti, opera nell’intimo dell’organismo eterico-fisico, va
veduto l'aspetto animico che dovrebbe svolgere solo attivita in-
teriore, indipendente non pure dalle sensazioni, ma altresi dai
processi organici pit profondi: sentire i quali & malattia. Esso,
tuttavia, non ha ancora fotze sufficienti per sorreggersi sul pro-
prio fondamento e sperimentare attraverso la corporeitd senza
inerire nei suoi processi.

L’inerire nei processi sensibili trasforma i moti dell’essere
astrale in istinti e passioni, in qualita distruttive come odio,
aviditd, invidia, ecc. Percid si allude all’astrale come al porta-
tore dell’errore e della colpa, e per tale ragione viene consi-
gliata I’ascesi del « pensiero libero dai sensi » come la prima
cosciente possibilitd di autonomia dell’astrale-animico rispetto
alla corporeitd. Per contro, il « corpo di vita », o delle forze
formatrici — detto altrimenti corpo eterico e rispon-
dente al lingasharira — di natura a-spaziale e tuttavia operante
strutturalmente nelle forme spaziali viventi (11), secondo lo
astrale retto da entita celesti, permane nello stato di puriti ori-
ginaria: 'vomo lo usa, fruisce della sua vitalitd, in particolare
nell’eta giovanile, tuttavia non ha né percezione né coscienza
di esso: si muove nelle sue manifestazioni, senza avvertirne
origine. La sua virtd originiria & simboleggiata dall’Albero
della Vita, che nel Paradiso Terrestre all’'uomo fu vietato av-
vicinare.

Nell’eterico & ancora celata la possibilita della Iuce primor-
diale; per un motivo che si pud cogliere nell’imagine mitica

144

dell’Albero di Vita preservato dal guasto dell'nomo. Rispetto
al grado di coscienza dell’eterico, I'vomo & in stato di sonno:
egli & dormente come uomo eterico, essendo sveglio unicamente
come uomo fisico. L’Iniziazione &, in definitiva, la possibilita
di penetrare svegli, mediante forze interiori formatesi nella vita
di veglia, 1a dove per ora & sogno dei sensi e sonno della co-
sclenza: per il fatto che tali forze attuino veramente la coscien-
za di veglia.

La condizione di sonno ha, tra Ialtro, il senso di una di-
fesa della puritd originaria del corpo eterico, la cui funzione
nell’organismo fisico & garanzia della oggettivita e della verita
delle petcezioni sensorie, anche se esse vengono usate sogget-
tivamente e alterate allorché divengono sensazioni; ma tale di-
fesa pud cominciate a venir meno, se, con il potenziamento del
volere tellurico, si wverifichi un ulteriore vincolarsi dell’io al-
I'esperienza fisica: che & un inconsapevole scendere al di sotto
del livello fisico, non un conoscerlo meglio. E’ il pericolo di
oggi, connesso al pili pedante sperimentare esteriore, esente di
contropatrte ideale e procedente secondo progressione mecca-
nica, pago di taluni sensazionali conseguimenti tecnici, in sé
veramente privi di significato; ma & parimenti il pericolo con-
nesso alle irregolari pratiche psichiche, comprese quelle sug-
gerite dalla psicoanalisi e dalla psicologia analitica: il cui « ma-
terialismo » & identico a quello delle varie forme di un pen-
siero presumentesi positivo e logico, che, rinunciando alla co-
scienza del suo sorgere, non pud non essere in contraddizione
con l'ordine da cui sorge e percid, malgrado la sua esigenza di
cancretezza e realta, irreale.

Il desiderio, I'avversione, la paura, si formano nel « corpo
astrale » in sé di essenza divina, ma alterato dalla sua adesione
alla vita sensoria, e, come riflesso, producente la vicenda extro-
versa del tempo, laddove il « corpo eterico », in quanto tes-
suto di tempo non fisico, & immerso nell’eterniti, pur essendo,
come forza formatrice, il tessuto sottile del tempo e il princi-
pio della manifestazione sensibile.

145




1

La luce del corpo di vita.

Il corpo eterico, di origine solare, tende allo Spirito del
Sole come alla sua sorgente: e questo & il suo rapporto con
il Logos solare, per cui il ricercatore moderno che giunga a
liberare il pensiero, anche se non conosca la dottrina del Logos,
in sostanza si ricongiunge con la Sua forza, che & forza di Re-
surrezione. Il pensiero, infatti, allorché riacquista Ja sua mo-
bilitd interiore, vive nell’eterico. Questo & il senso dello svin-
colamento del pensiero dalla cerebralitd e percid dalla visione
dello spazio fisico: svincolamento che, mentre si traduce in
un’esperienza del tempo come spazio interiore — che & il vero
spazio — da leffettiva indipendenza rispetto alla personalita
contingente. Il corpo eterico & ancora nello stato di innocenza
edenica, pur essendo costretto a subire, nella comune esperien-
za individuale, il continuo ripercuotersi dei disordini dell’astrale
(motivo, questo, che pud dar modo di intendere la distinzione
tra vita dell'uomo e vita della pianta nella meditazione sulla
« rosa-Croce »).

Pud essere anche di sfuggita accennato come I'antico stato
di impersonalita e di levita interiore, proprio agli asceti taoisti,
e parimenti agli yogi e ai seguaci di Buddha, lo stato di shant,
o moksha (cosl come il senso cosmico delle forme terrestri,
che ispird antichi artisti gandhariani e greci), derivasse da una
capacita di abbandonarsi alla virth trascendente del corpo ete-
rico e di quello fisico, grazie ad una dimenticanza dell’« io »
contingente (12), epperd all’indipendenza dall’astrale, ancora
possibili, data I'ancora incompleta immersione dell’uomo nel-
P'organismo fisico. Tendeva ad avvivarsi solo un « io cosmico »
ritrovante se stesso nel mistero translucido dell’etetico e nel-
Pordine delle forze adamantine sorreggenti la corporeita fisica,
grazie alla indipendenza dalla vita dell’anima, ossia dal pensare
dal sentire e dal volere. Condizione che I'uvomo moderno, in
quanto identificato alla vita dell’anima vincolata alla corporei-
ti, non conosce pili, ma potrd riconquistare coscientemente

146

nella misura in cui lo decida: in antico era una possibilita
spontanea, ora dovrebbe essere conseguimento dell’individuo
virtualmente libero, ove egli possa ravvisare il senso finale del-
P'autocoscienza sorta nell’adesione integrale al sensibile e per
ora esprimentesi in forma fittizia ed astratta,

L’isolamento dell'uomo moderno in un mondo metalliz-
zato e tecnicizzato, nella nuda ariditd che esso comporta in
quanto fenomenologia priva di implicazioni sentimentali o psi-
cologiche, dovrebbe essere il simbolo della liberazione dell’Io
dall’oscuro mondo dell’anima, ove egli in tale isolamento fosse
attivo per via di volonti e di coscienza. Questo mondo non do-
viebbe essere esso stesso deificato, con il pretesto e Pillusione
di una liberazione dagli antichi « idoli ». La catarsi che esso
rende possibile in quanto ambito di un geometrico e puro dive-
nire, pud attuarsi unicamente per un riconoscimento dell’es-
senza di questo divenire come identica all’essenza di sé e que-
sta come presenza del Logos.

L’uomo di questo tempo non ha un’esperienza diretta del-
lio e dell’anima, o astrale, ma vive soltanto nei loro riflessi:
che sono il suo percepire, il suo rappresentare, il suo essere.
L’To e I'astrale egli li ha rispettivamente riflessi dal fisico e dal-
Ieterico, dei quali neppure ha coscienza diretta: vede il mondo
come esterjorita, perché la stessa corporeita gli & esteriore. Tut-
tavia, 'autocoscienza sorge proprio in questa sfera della « ri-
flessita » come un volersi dell’io nelle sue forze comunque pre-
senti, in quanto tessuto stesso della riflessita.

L’autocoscienza & inizialmente astratta: solo la disciplina
della concentrazione e della meditazione pud cominciare a darle
vita: senza la quale, essa diviene auto-affermazione terrestre,
capace di costruzioni grandiose, ma prive di luce e di senso,
perché astrette alla unidimensionalitd esteriore, L'uomo speri-
menta mediante |'eterico e il fisico, ma il contenuto di tale spe-
rimentare appartiene all'astrale, che non & I'astrale divino, ma
quello riflesso dalla natura corporea: potenziare una tale con-

147




dizione significa legare ancora di piti I'essere interiore al tet-
restre, Ed & 'attuale pericolo.

Le tecniche tradizionali, come quelle del neo-spiritualismo,
oggi operano come tecniche irregolari, in quanto ignorano la
costituzione metafisica dell’'vomo di questo tempo. Un tempo,
le tecniche tradizionali, rivolgendosi a un tipo umano non an-
cora identificato con la veste corporea, nel cui tessuto percid
fluivano forze trascendenti, procuravano al discepolo l'esperien-
za sovrasensibile mediante la relazione psico-somatica con tali
forze: metodo che, praticato oggi, porta inevitabilmente lo spe-
rimentatore a una immersione pilt profonda nella natura infe-
riore e percid nell’evidyd da cui pretende liberarsi, provocando
una corruzione del corpo etetico, ossia dell’arto intetiore che,
permanendo in pura comunione con lo Spirituale, rappresenta
pet I'vomo l'ultima possibilita di resurtezione, in quanto vei-
colo dinamico del pensiero.

Il corpo etereo, per la sua congiunzione segreta con I'eter-
no « Albero di Vita », & nell'uomo la speranza immanente della
reintegrazione, in quanto egli possa un giorno, per via di co-
noscenza e di volontd, attuarne la virth adamantina. Il persistere
dell’agnosticismo moderno non soltanto in forma « materiali-
stica », ma persino religiosa e spiritualistica, & gia il pericolo
del guasto della pitr alta possibilita ancora presente nell’uomo.
Dalla corruzione di quel « corpo di vita » che ancora pud essere
sostanza di risveglio e di liberazione, possono scaturire forze
magiche che sembreranno conferire poteri terrestri, ma in realta
saranno per un « io » fittizio dominato dagli Ostacolatori: i
quali tendono a fare dell'uomo un automa in loro funzione,
ispirando da una parte la meccanizzazione della vita e il corre-
lativo filosofare caduto dal livello « logico » a quello « fraseo-
logico », e, dall’altra, false vie verso il sovrasensibile.

Da simili accenni, pud essere inteso come la corruzione
del corpo eterico sia possibile all’'uomo soltanto quando egli
cominci ad essere dotato di volontd cosciente, ossia di un vo-
lere in cui egli possa articolare il pensiero individuale. Si ridesta

148

e

allora per lui la possibilitd di operare oltre la soglia della co-
scienza ordinaria, ossia non pilt discorsivamente, come per ora
fa in quanto pensa e agisce nel mondo esteriore, giungendo a
creare al massimo 'astratto mondo della tecnica, ma per quella
tensione interiore della volontd direttamente attiva nella sfera
della vita, a cui si pud alludere con la parola magia.

Per ora, indubbiamente, la civiltda della macchina e la sua
otganizzazione non sono che una magia inferiore, inconsape-
vole del valore delle forze attratte entro il dominio fisico. Si
manifesteranno forze ulteriori nell'uomo: il problema
sara il loro orientamento. Ma questo va prepa-
rato sin d’ora, e, anche se non se ne dia percezione precisa,
ha T'urgenza delle situazioni disperate.

L’Arcangelo dell’aria,

La conoscenza del respiro, come si & detto nelle prime pa-
gine di questo capitolo, conduce il discepolo alla percezione del-
la essenza delle correnti del sentire e del volere e, in tal senso,
ad una esperienza radicalmente morale, perché la virth dell’To
comincia a vivete in un elemento di vita non afferrato dalla
necessitd sensibile. E’ la conseguenza dello svincolamento e
della riassunzione delle forze sottili del sentire e del volere,
che normalmente inetiscono alla respirazione subconscia, vin-
colando 'anima alla natura. In cffctto, il senso di un préndydma
attuato secondo la vocazione del Graal & I'accensione di una
luce morale nel mondo: preparazione di quello che sard il
« cosmo futuro» (13).

11 discepolo che, conoscendo il moto delle pure idee, giun-
ga a percepite nel ptoptio essete il fluite del loro ritmo, pud
sciogliere 1’atto mentale dal respito e contemplare la respira-
zione come suppotto di un illimitato scambio di pensiero tra
il cosmo e l'uvomo. Lo attende in tale direzione I'incontro con
la « figura trascendente » che gli reca i segni di una liberazione

149




della coscienza connessa alla sede corporea del sentire e del
respiro: & l'essere tessuto di luce e calore spirituale,
avente come veicolo fisico 'elemento aria, onde opera nel re-
spiro: P'essere la cui virth pud liberarlo dalla necessita propria
all'uvomo comune di espitate, con I'acido ‘carbonico, forze di
morte. Nell'ordine degli esseri superumani, appartenendo alla
Gerarchia degli Arcangeli, & quegli che dalla Scienza dello Spi-
rito viene chiamato « Arcangelo dell’Aria », nell’ambito della
cui forza si viene destati, anche se non lo si avverta, allorché
si anima il pensiero-libero-dai sensi (14).

La contemplazione del processo trascendente del respiro
& un evento in cui & chiamato ad operare il cosmo: esso pre-
para quell'individuale compimento sovrasensibile nel sensibile,
al quale le dottrine alchemiche alludono con il nome di « Pietra
Filosofale ». L'interiore vita che, secondo I'antica ascesi psico-
somatica, si chiedeva alla controparte sottile della respirazione,
giunge ora da un'altra direzione che quella del respiro sub-
consciamente connesso ai processi neuro-vegetativi: non & la
via del mentale colludente con le funzioni della natura, ovveto
dell’astrale riflesso ed egoico, ma quella dell'astrale divino che
estingue la natura per rigenerarla dall’essenza: la via del
Vuoto. Il respiro trascendente si compie nella « zona » del
Vuoto, onde le forze di vita fluiscono non pitt mediante assor-
bimento di ossigeno, ma per un moto del puro pensieto che
ora, come organo dell'lo, attinge direttamente alla loro sor-
gente, senza aderire alla respirazione fisica.

Come le forze sovrasensibili della pianta ne costruiscono
il corpo, assumendo e permeando di eterea forza il carbonio,
eppetd elevandolo ad altro valore, per un vero e proprio « tra-
passo qualitativo », che & vivificazione dello stato minerale, allo
stesso modo 'iniziato che cominci a operare con forze interiori
sulla mineralita somatica, producente dal profondo del suo do-
minio le forme dell’odio, e percid cominci a superare la neces-
sitd di uccidere vita con il respiro, in sostanza comincia a trat-
tenere il carbonio nell’organismo al momento della espirazione:

150

che non & un moto fisico, ma moto interiore, esigente il suo
compimento nel fisico, ma non in quanto immediatamente agi-
sca sul fisico.

E’ la forza che dall’inclinazione dell’odio ascende liberata.
L'odio non & una forza in sé: in sé & una corrente di forza
che non & odio. Il discepolo pud costruirsi con il carbonio re-
suscitato dallo stato minerale, un corpo interiore analogo a quel-
lo della pianta, pur essendo un tale corpo — a differenza che
nella pianta — supporto della coscienza individuale (15). Ma
& questa coscienza che, cessando di agire come impedimento
allimmediatezza sovrasensibile, si fa suscitatrice della trasmu-
tazione. Il corpo cessa gradualmente di essere contraddizione
all’'uvomo interiore: diviene veicolo autonomo di una vita ordi-
naria libera di psichismi, attivo secondo una spontancita che,
non sollecitata, sorge dal suo esscrc radicale. Il corpo non pud
peccare, & sempre l'anima che pecca. Ora il corpo attinge ditet-
tamente alla sua trascendenza: & lorgano attravetso il quale
lo spirito sperimenta il mondo: & I'occhio che percepisce perché
non percepito.

Le forze trascendenti che un tempo venivano sperimen-
tate dallo yogin nel prina, si alienano nel respiro ordinario del-
I'uomo non pili di tipo yoghico, ma moderno, extroverso, iden-
tificato per via del respiro con la struttura corporea, onde egli
respira nella sensazione di sé che & consumazione di vita: deve
eliminare con il carbonio un elemento di morte, assorbendo
I'ossigeno di continuo donatogli dal mondo vegetale. Ma in
questo elemento di morte egli ha il contingente supporto per
esistenza fisica: & supporto trascendente nella sua alterit, in
definitiva presente non per la basale animazione degli istinti,
come accade nell’uomo ordinario, ma come segno ¢ limite del-
I'immortalith: percid presente come stimolo a una sintesi di
resurrezione, in quanto, a un dato momento, il pensiero con-
vertito divenga pura forza di vita che assuma come veicolo
nell’ente corporeo il carbonio: che allo stato puro, nell’ordine
esteriore, & diamante.

151




Il discepolo, grazie al meditare indipendente dalla corpo-
reita, cessa di espellere nel respiro il carbonio e lo trattiene nel
ccrpo: qui ora pud averlo come supporto della corrente ada-
mantina, o potenza del « vuoto », senza che generi la morte:
il soffio da lui espirato non uccide ma genera vita. E’ dunque
la « via adamantina », per la cui virth la luce eterea risolve il
minerale e riconverte in sostanza di vita quella sua inentita
che giunge ad apparire. Il mistero della densita
fisica & risolto nel suo triplice tessuto conforme al dharmakiya
quale fu intuito dai maestti del vajrayina (16). A una simile
possibilita si allude nel IT capitolo, quando si accenna alla dot-
trina del « Corpo di Resurrezione ». Essa risponde alla opera-
zione metafisica dalla cui virtl, secondo la Tradizione, viene
riacceso '« occhio centrale », o « occhio di Shiva », e parimenti
si richiama all’impresa della « Sacra Lancia » nel mito del Graal.

La «chiave perduta» pud essere ritro-
vata, ma a condizione che si compia la conversione del
« corpo pneumatico », tessuto di pensieri sentimenti e impulsi
fluenti nel respiro: « corpo » che nell'nomo ordinario, per sus-
sistere, fa leva sull’antica natura. Questa & pronta a risorgere
sotto ogni travestimento, e, in particolare, grazie a metodi che,
nonostante la loro parvenza tradizionale, valgono come vie raf-
finate della medianita. La via & una via del pensiero che sappia
attuare l'essenza, che sola lo fa essere il pensiero che &. La
Pietra Filosofale & il compimento: I'elemento minerale gene-
ratore di morte ne & il simbolo esteriore, che pud trasformarsi
in simbolo di una generazione intetiore, consumatrice della
Morte.

152

Vv

JL. SOLE CHE SPLENDE TRA GLI OCCHI




Possibilita dell'impossibile

A proposito dell’djiid-chakra, I'espressione tradizionale se-
condo la quale si ravvisa in esso I'« occhio di Shiva » che splen-
dendo incenerisce le passioni, risponde a una possibilita attuale
della reintegrazione umana, poi che tale « occhio » comincia
realmente a rilucere, quando la virtd individuale pili profonda
fa risorgere gli istinti inferiori come qualitd creatrici. La tra-
smutazione degli istinti & la forza rinascente ¢ I« opera » del-
I'iniziato. ;

Impulsi, istinti, passioni, sono riconoscibili come qualitd
superiori che, alterandosi nella natura, si manifestano nella for-
ma distruttiva, acciocché la morte di tale forma gradualmente
divenga esperienza della vera vita, o della immortalita. Tl
passaggio attraverso una simile morte & la prova cruciale del-
'iniziato. Il volere che si desta nel retto meditare & gid riassun-
zione, per l'io, della forza vitale onde si alimentano gli istinti.

Allorché non v’@ pitt necessitd di lotta per dominare im-
pulsi e passioni, e si & giunti a poter lasciare ad essi libera
espressione in quanto abbiano deposto come inutile spoglia la
forma degradante, tali moti, immediatamente manifestandosi,
esprimono la loro originaria sostanza: risorgono nella indivi-
dualith come fotze cosmiche operanti alla nobilitazione della
sfera umana. '

Per tali motivi, il centro & quello la cui resurrezione & ri-
conoscibile come il coronamento della impresa del Graal (1):
esperienza otmai lontana dalle normali possibilita dell’otientale

155




come dell’occidentale, non potendosi svolgere se non « fuorti »
delle categoric corporee ed essendo l'attuale tipo umano in ge-
ricrale caratterizzato dalla identificazione dell’individualitd con
Iorganizzazione corporea. Si tratta di una esperienza urgente
almeno per una schiera di pochi a cid qualificati, la cui dedi-
zione p}t(t) opcrare come unica possibilitd di controllo dell’at-
t:?ale- crisi umana: evento che pud verificarsi solo se deciso dal-
I_ individuo e nclla misura in cui egli conosca quale debba essere
il suo sforzo ¢ come a tale sforzo risponda il mondo spirituale.

. Varra come prova dell’orientamento, oltre che la valuta-
zione delle possibilita e dei limiti delle tradizioni, il riconoscere
nf:lle varie forme di spiritismo e di medianita esperienze di or-
dme' « _su?-sensibile », ma in definitiva il ravvisare il carattere
« spiritistico » di tutte le pratiche che ignorino la tecnica del
« pensiero libero dai sensi ».

’ _I:’esperienza ha inizio grazie alla possibilita di affrancare
Pattivitd pensante dai motivi sensibili e, in un secondo tempo
da-llo stesso strumento fisico del pensiero. Questa possibilita d;
sv151colare l'atto interiore, condizione essenziale dell’opera, non
puo essere offerta dalle tecniche orientali, o tradizionali ess:endo
state esse formulate comunque per un tipo umano dficaba non
condmpr}ato dai processi sensorii sino alla totale dipendenza
dell’attivita mentale dal sistema dei nervi; ma & contemplata
nella espressione attuale, « moderna », della Saggezza perenne
che fa leva sull’unica attivitd interiore simultaneamente ridej
stabile a un tale livello e sperimentabile di 13 dall’essere fisio-
psichico in cui si & formata.

;a impossibilita diviene possibilitd, oggi, per I'individuo
che. giunga a comprendere il senso del suo essere libero in quan-
to isolato nell’dmbito tetrestre, L'uomo ¢ libero: deve soltanto
intendere il senso dello stato che gid attua. Egli pud oggi cid
ch:e non ha mai potuto: esprimersi dal fondamento di sé, pro-
ptio per aver toccato il fondo dell’esperienza umana. Nel suo
essere figlio di questo tempo, egli ha il principio di una forza
che viene dal mondo delle origini, ossia da un mondo che &

156

prima del tempo: affiorandogli come senso dell’individualita.
I’attuale presenza del tempo urge in lui come il moto di una
corrente che & tutta la coscienza, ove egli lo sappia e nel saperlo
riviva. Proprio perché concluso nelle condizioni, egli pud rea-
lizzare la libertd, prendendo le mosse — come non & mai av-
venuto — dal punto in cui non & ancora con-
dizionato: la dove gli sorge la coscienza.

Essendo, sia pure in senso inferiore, compiutamente uomo,
egli pud ora risolvere lo stato umano. A cid giunge quando
pud distinguersi dalla proptia « natura » sensitiva, estetica,
mentale, persino intellettuale, riconoscendola comunque come
natura, ¢ operare di qua da essa con le forze stesse che agi-
scono in tale riconoscimento. E’ la via del pensiero che comin-
cia a vivere lessete che & prima di farsi rappresentazione o
determinazione concettuale: pensare che assume in sé la sua
forza formatrice di pensieri o imagini, sciogliendosi dai « con-
tenuti » che sono le «forme» nelle quali esso fa
sorgere innanzi a sé il mondo. Tali contenuti
non sono il pensiero, ma il pretesto del pensiero: ancora in-
conosciuto come solo pensiero. Essi sono l'oggettivita astratta,
il pensiero impietrato del Cosmo, che 'uomo risolverd quando,
disincantato dalle forme di quell’impietramento il pensiero, ne
realizzerh essenza adamantina, che & parimenti l'essenza di

quelle.

La concentrazione pura e essenza della forza.

Il centro & a-dimensionale, pur avendo come riferimento
cotporeo un punto della testa, presso la radice del naso, al-
quanto interno alla fronte (2). Sarebbe grossolano errore ten-
tare concentrarsi in esso, prima di aver liberato il pensiero:
una simile concentrazione, semplicemente fisica, espressione del-
Pattuale astrattezza del pensiero non consapevole della propria
vitalith incorporea, da cui continuamente si trae per riflettersi

157




e divenire ombra di sé, conseguirebbe l'effetto opposto: giun-
gerebbe ad ostacolare I'accendersi di questo centro e a vinco-
lare ancora pitt il mentale al sistema dei nervi.

La concentrazione mentale ha come oggetto |'animazione
della forza-pensiero di qua dalle condizioni corporee. In sostanza
ogni volta che si praticano la vera concentrazione o la medita-
zione, l'essenza di questo centro & indirettamente
chiamata in causa: la sua forza, evocata, opera da una trascen-
denza inaccessibile alle tensioni umane. Trascendente e fulgu-
rea, essa ha la virtl dell’assoluto: si pud alludere al suo aspetto
dinamico, come a un rovesciamento della forza animale, che &
sempre bisogno di altro, rigidezza, velleita, impulso ad affer-
rare e a costringere: 'attitudine quotidiana dell’nomo. La virtu
del centro non si lascia afferrare da tensioni mentali o da ten-
tativi di concentrazione inevitabilmente meccanici, nel punto
che & il suo riferimento fisico: un simile concentrarsi & un er-
rore di pensiero, in cui un essere che veramente pensi non
potrebbe cadere. In una simile direzione, un pensatore auten-
tico non pud che muovere attraverso momenti puri del cono-
scere, non gid mediante sensazioni, sia pure sottilizzate.

La concentrazione & la graduale intetiorazione della forza:
inizialmente essa la assume per via di un volere mentale ancora
legato alla corporeitd, epperd inevitabilmente con una tensione
di cui in un secondo tempo viene liberata dalla forza stessa:
ma in quanto cid, per colui che si concentra, si verifichi inav -
vertitamente. La tensione via via si riconosce come un
rovesciamento della vera forza, onde, se lo sforzo permane,
respinge ogni volta cid a cui tende. In effetto, non si potrebbe
parlare di sforzo nella vera concentrazione, ma di graduale rac-
coglimento di sé della forza che viene evocata, in quanto prov-
visoriamente indirizzata in forma di pensiero, verso un oggetto
che & il pretesto per il suo manifestarsi.

Mediante tale raccoglimento, si tende sempre indiretta-
mente a stare, 0 a posare, su una base essenziale, o trascen-
dente, che & nostra e che si sente di avere immanente, nel

158

fondo: come valore assoluto, in sé pili forte di ogni pressione
umana. L’attivazione della concentrazione, in altre parole, im-
plica che I'io gradualmente lasci 'appoggio della natura che
gli & abituale, tendendo a ritrovare fondamento in se stesso:
passaggio che si ha come senso di segreto ripeso nell’essenza,
onde si continua la concentrazione, via via venendo meno lo
sforzo.

Nello sforzo, che inizialmente & inevitabile, infatti, la forza
evocata per via della concentrazione, si presenta rovesciata o
riflessa, in quanto condizionata alla rete netvosa. E’ lo sforzarsi
proprio all'ordinatio modo di essere umano: che tende ad affer-
rare « fuori » cid che @ dentro, mediante una tensione che & uso
inverso della forza, e attraverso una inavvertita contrazione
volta a sentire nervosamente o muscolarmente il manifestarsi
della forza: che & sua alterazione e percid dissipazione, annul-
lamento, anche quando rivesta forme sottili o psicologiche, o
si presenti come auto-affermazione di tipo vitale, secondo lo
stile dell’« uvomo dinamico » di questo tempo.

Quanto nell'vomo si esprime come capacita di movimento
nello spazio, ¢ l'aspetto di una forza che non parte dai muscoli,
ma, si manifesta attraverso i muscoli, usandoli come veicoli
provvisori, per la sua impossibilitd di operare direttamente,
data la caduta dell'uomo nella organizzazione fisica e la sua iden-
tificazione con essa. La dove la formazione dei muscoli, supe-
rando la « necessitd » della forma in quanto veicolo della forza,
diviene fine a se stessa, come nell’odierna pratica dello sport
priva di riferimento spirituale, essa in sostanza & un culto della
impotenza dello spirito ad esprimersi attraverso il corpo per
fluire nel mondo. Niente, infatti, & pilt espressivo del metafisico
che il movimento fisico: I'uomo non avverte che la forza espri-
mentesi nei suoi movimenti nello spazio non appartiene agli
strumenti fisici attraverso cui invisibilmente fluisce, ma ha in
questi dei simboli morfologicamente appena rispondenti alla
sua natura trascendente.

159




I discepolo a un dato momento pud petcepire la distin-
zione di una forza che organicamente si & costruita nei muscoli
il proprio veicolo e in un certo aspetto si & condizionata a tale
strumentalitd corporea, da quel suo essere pre-corporeo che,
affiorando come pensiero liberato, grazie alla giusta concentra-
zione, pud attraverso l'offerta della sua coscienza attivarsi nel
mondo come forza cosmica creatrice e, come tale, esprimersi
anche attraverso i movimenti degli arti. Niente pud apparirgli
pitt animalesco che uno sviluppo muscolare fine a se stesso,
che & come sviluppare I'ingessatura di un arto fratturato, di-
menticando la funzione dell’ingessatura. Cid sia osservato non
in quanto si debba considerare innaturale o deviata la genia
degli uomini-muscolo — che sarebbe ingenuo — ma a fine di
distinguere la possibilitd diretta di esprimersi della forza, da
quel suo modo di manifestarsi che si lega alla fisicita per una
evoluzione attuabile solo entro la categoria terrestre, ma che,
coltivato esclusivamente per tale suo aspetto, oggi & inevitabile
che cada nella sfera dell’animalitd: cid che non si verificava
per l'atleta antico il cui sistema muscolare era mezzo per la
espressione di determinati motivi di una ritualitd eroico-mistica.
Ancora oggi, un’arte del movimento degli arti che, nella forma
della ginnastica o della danza, tendesse a riprodurre i ritmi defle
forze che nella natura e nell’'universo si manifestano come vita,
sostanzialmente educherebbe il corpo e i muscoli secondo
la corrente creatrice che li ha formati. Anche in tale direzione,
il discepolo pud attingere all’insegnamento del Maestro dei
nuovi tempi.

Il « tendetsi » & sempre un inavvertito far leva sulla na-
tura e percid un tentativo di ridurre alla natura le funzioni dello
spirito: un inconsapevole asservire al fisico il metafisico, che
finisce col consacrare come valori metafisici quanto si & fisica-
mente. Ma questa & la condizione sottile di tutte le false dire-
zioni verso il sovrasensibile. La direzione vera & un operare
inversamente: allo sforzo si sostituisce gradualmente la calma

160

-

insistenza di un moto la cui incorporeita & identica a quella
delle pure idee. Nella concentrazione appunto si tende a far
operare la forza secondo il suo principio, che & sovra-razionale
e percid sopra-individuale. La preparazione a tale possibilita &
inizialmente un affinamento e una chiarificazione della raziona-
lita, in quanto si ravvisa come la forma astratta in cui, mediante
lo schermo cerebrale, si riflette la forza: il cui trasparire nel-

T'umano, come estinzione dell’astrattézza, & petcid puto

conoscete.

Quando lattivita interiore comincia a manifestarsi in
quanto pud fare a meno della mediazione fisica, in sostanza
il principio dell’io comincia a vivere in essa. Normalmente que-
sta attivitd & assorbita dalle funzioni corporee ¢ si manifesta
come vita psichica vincolata alla sfera in cui tali funzioni si
svolgono: ora essa si rafforza e si intensifica, attingendo alla
propria sorgente, cosl da offrire all'io un supporto indipen-
dente dal corpo. Non & ancora I'auto-percezione dell’io, ma la
sua imagine, sovrasensibile: la quale affiora come un conver-
gere della vita dell’anima verso il centro della forza, alla base
della fronte.

L’étere della resurrezione,

Né si & al centro della forza, bensi nell’ambito di essa:
si comincia pertanto a sentire che il'centro ¢ emanatore di una
vita mai estinta attraverso motte € rinascita, riassumente tutto
il tempo come essere di cui & origine: &
quella « sostanza di vita », eterea e perenne, che secondo la
Scienza dello Spitito — come si & veduto nel capitolo prece-
dente — rimase immune dal « peccato originale ». E’ la sot-
gente della Resurrezione, immanente nell’'uomo, tuttavia ai con-
fini della coscienza, come forma della coscienza, in quanto que-
sta non & ancora compiuta coscienza di veglia. Onde si pud
dire che la virthi del Graal & cid che affiorera come puro essere

161




della coscienza: quando questa cessera di essere riflesso dell'To;
I'To stesso manifestandosi in essa.

La pietra splendente caduta dalla fronte di Lucifero, e poi
avuta e ancora perduta da Adamo nel Paradiso Terrestre, ripor-
tata da Seth sulla Terta, ricompare come il Calice dell'ultima
Cena, nel quale Giuseppe d’Arimatea raccogliera stille del san-
gue del Signore: da allora, come Coppa del Graal, simboleggera
la restituzione della luce smarrita da Lucifero e dal « primo
womo ». B’ tuttavia la restituzione che oggi esige dall’individuo
Patto della libertd, per divenire operante. Egli, in quanto
caduto, @ libero. E questo & il segreto: che egli possa con
la forza di iniziativa dell’To, sorta dalla « caduta », cercare nel
profondo di sé la sorgente di vita della cui dissipazione per
ora vive, in quanto « ego ». Ma in quanto « ego », egli pud
decidere di estinguere se stesso come « ego ». La visione di
un simile cdmpito pud sollecitare in lui la forza che gli & neces-
saria a superare 'ambiguitd della propria natura: ché nella
estinzione dell’« ego » egli si afferma concretamente come colui
che domina 'ego. Ma si tratta di un’estinzione che non ha
limiti: ogni punto conseguito in tale direzionc essendo sempte
ancora un limite: da riconoscere.

Nel vuoto interno alla fronte & presente come possibilita
il «senso della eternitd », restituito all'uomo grazie al Sacti-
ficio del Golgotha: possibilita che, ignorata, viene da lui in-
consapevolmente respinta o perduta, potendo divenire realti
solo in quanto egli decida la propria liberazione e, operando a
schiudere Tocchio della « conoscenza » (ji#dna-chakshus), attin-
ga il punto di sé in cui la virti: originaria risponde al moto del
suo presente volere. Il volere attuale, svincolandosi dal fisico,
diviene autonomo e, come tale, & la forza che rende operante
il Volere Divino. 1 testi tradizionali (3) dicono che in questo
centro si manifesta Paramashiva, il maestro interiore che assu-
me la forma di Hamsa, simboleggiante il potere di sintesi di
due correnti sovrasensibili, rispettivamente di tipo femminile

162

e maschile — idi e pingali — che, dominate nella pratica della
« ritensione assoluta » dell’espito o del respiro, ricostitui-
scono sinteticamente la virtl androginica originatia. Vedremo,
infatti, come cid risponda a una possibilita che al discepolo
della Iniziazione & dato attuare nei nuovi tempi, in forma co-
sciente e secondo il metodo rispondente alla sua attuale costi-
tuzione: metodo che &, si pud dire, inverso di quello tradi-
zionale.

Che la descrizione dei chakra, dataci dalla tradizione indu,
nella veste di tipo simbolico relativa a quella determinata espe-
rienza, risponda alla imagine che oggettivamente si pud oggi
ancora assumere di essi, in quanto temi di meditazione, non
deve indurre nell’errore di ritenere attuale la possibilita di una
pratica del loro risveglio: in base a simile rappresentazione sem-
plicemente allusiva. Sarebbe supposizione realistico-ingenua di
una loro accessibilith per via dell’astratto rappresentare. Né la
funzione dei « centri » pud divenire oggetto di un pensiero che,
essendo soltanto razionale, non pud evitare di ricondurre il
senso di essa alla cerebralitd, e percid a un livello in cui neces-
sariamente si estingue: livello del sapere, possibile’ in
quanto la vitalita interiore del momento conoscitivo si riduca
ad una spoglia, capace tutt’al pilt di suscitare un inconsueto
sentimento di sé.

Non s'intende con cio svalutare i contenuti dello Yoga,
ma solo rilevare la loro arbitraria reviviscenza ad opera di mo-
derni escgeti che, non potendo evitare di metterli in valore
pella loro astratta oggettivita, in sostanza li falsano. Sono con-
tenuti, infatti, che potrebbero rivivere soltanto per virth di
un pensiero capace di riattivare la sua cotrente di vita pre-cere-
brale o puramente volitiva — che ¢ il modetno pensiero ra-
zionale liberato dell’astrattezza — percid secondo un metodo
che non pud essere contemplato nello Yoga: per cui si puo
dire che proprio coloro che presumono essere nella Tradizio-
ne sono fuori di essa, concependola come la saggezza del passato

163




presupposta al conoscere che tuttavia la pone, astretto a rinun-
ciare alla coscienza del porla e percid paralizzato nella sua pos-
sibilita metafisica che sola, ove si attuasse, penetrerebbe la
Tradizione.

Il centro frontale risponde all'djfd-chakra, anche se non
¢ identificabile con esso, essendone la forza risvegliatrice o
mediatrice e, a un dato momento, operando in simultanco ac-
cordo con esso, per lo stesso motivo onde simultancamente si
manifestano il sole e la sua potenza di irraggiare (4).

La possibilita di comprendere la correlazione tra il risve-
glio del volere puro e I'animazione dell’« etere di vita » e pari-
menti il rapporto tra le correnti del corpo eterico e quello del
corpo animico (5) € un presupposto a intendere la correlazione
dell’« occhio frontale » con gli altri centri. B’ la cotrelazione
che in un secondo tempo sard retta dal centro del cuore per
ritornare un giorno, quando '« uomo spirituale » sia desto,
irradiazione reintegratrice del centro splendente dalla fronte.

Quanto veniamo dicendo vuol essere semplicemente allu-
sione indicativa e istanza per il giusto metodo, attuabile soltanto
sulla base di un’educazione del pensiero che non subordini sé
all’« oggetto », ma si riconosca, eppetd a un dato momento
si attui, come obiettiva forma interiore di esso. Si attiva una
sostanza pit pura del pensare, indialettica e impersonale, in
s¢ riconoscibile come '« etere della resurrezione », 11 suo affio-
rare nel moto del pensiero svincolato dai sensi & il risveglio
della sua possibilita da millenni sopita, La non dialettica essenza
del pensiero & il tessuto vitale in cui si manifesta il « sole che
splende tra gli occhi »: non dialettica in quanto non pud essere
determinazione concettuale, anche se intuibile mediante pen-
siero, il cui tessuto intuitivo & appunto lo spitituale attuante
se stesso. Dal centro, vuoto-piti-del-vuoto, in cui convergono le
potenze dell'Infinito, ¢ dunque irrimediabilmente lontano chi,
per insufhiciente ascesi di pensiero, faccia leva sulla natura men-
tale, che & dire sulla organizzazione corporea.

164

Giova non scambiare per inizio del risveglio del centro
una mera tensione psichica che, non superando la sfera dei
nervi, riflette in sostanza il moto conservatore dell'ego, e in
tal senso ha direzione centripeta, mentre in effetto I'emanazio-
ne metafisica del centro, essendo possibile soltanto dopo I'esau-
rimento delle tensioni, non pud avere che una direzione, per
cosl dire, contrifuga, ossia irraggiante da esso in quanto centro
verso il quale da sfere trascendenti converge I'essere sopraindi-
viduale e cosmico.

In questo punto, infatti — per la correlazione con la cate-
goria umana — confluiscono, acquisendo direzione « verso »
essere spazio-temporale da ogni punto di uno spazio « vuoto »,
forze creatrici del cosmo. Esse hanno qui un centro: il cui po-
tere per l'iniziato si attuera come autonomia dallo spazio e dal
tempo, rimanendo il suo essere ordinario armonicamente par-
tecipe della sfera dello spazio e del tempo. L’esperienza che di
esso ha liniziato & radiante, in quanto emana una luce di cui
egli accoglie I'essenza, anche se ad esso egli comincia ad acco-
starsi mediante quella via indiretta che & la concentrazione
su un oggetto, essendo impossibile, prima dello svincolamento
dell’essere eterico dal fisico, una comunione diretta: che, come
si & detto, sarcbbe tensione dell’ego metale, di natura inevita-
bilmente egoistica, epperd una via alla occlusione del centro.
Verso il quale, tuttavia, da coloro che sono portati per assenza
di consapevolezza, alle vie della « contro-Iniziazione, puo es-
sere concentrata una corrente di natura « tellurica » che, « mo-
vendo » dal basso verso l'alto, da I'illusione della forza: essa
&, tra l'altro, il motivo della pratica forza di taluni « attivisti »
di questo tempo, del tipo « riformatore sociale » e politico (6):
essa perd & liniziale espressione nella individualitd della cor-
rente ayversa al Graal, distruttrice della possibilitd superiore

della liberta.

165




1l vuoto interno alla fronie.

La luce del centro frontale esige, per il suo iniziale itrag-
giamento, la trasparenza mentale, ossia la tersa mobilitid delle
forze che normalmente, grazie alla mediazione cerebrale, si
fanno pensiero. La mediazione viene sospesa. L’indipendenza
dallo strumento fisico dd modo a quelle forze di fluire diretta-
mente dalla loro scaturigine: che si ravvisa come il « vuoto »
medesimo. Ma questo volgere alla scaturigine da allo sperimen-
tatore il senso di essere riportato da tutta la vita interiore verso
un punto centrale, che pertanto egli non puo afferrare — que-
sto sarebbe l'errore — ma dal quale, al contrario, dovrebbe
lasciarsi afferrare: da esso, infatti, dovrebbe effondersi il
principio che pervade l’essere di pura
luce.

E’ essenziale per il discepolo comprendere il senso della
inafferrabilitd di questo centro, da cui debbono affiorare le
forze che — esse soltanto — possono agire su cio che, per ge-
rarchia invisibile, & subotdinato. E' sempre lo stesso tema, lo
stesso problema: quello di evitare lerrore di concentrarsi in

quel punto — secondo una tecnica tradizionale che era legit-
" tima un tempo, perché immediatamente la concentrazione tra-
passava nella percezione sovrasensibile — essendo ora il vero
moto l'inverso: operare a togliere all’attivita interiore I'ostru-
zione sensibile. Allora quelle forze divengono supporto ed espe-
rienza dell’To. E’ Patto della liberta, la decisione che solo & pos-
sibile all'vomo di questo tempo, in quanto tutta la trasparenza
del pensiero e il senso ultimo del suo impegno — quello vero,
non recitato a se stesso — cooperino allo svincolamento. La
via & il « pensiero-libero-dar-sensi » di cui gid si & detto: la pin
difficile, esigendo qualcosa di meglio che una logica o un’as-
senza di logica. Per essa il pensare realizza tutta la sua forza
in quanto non cade in pensieri, anzi li perde e appunto nel

166

perderli ne assume il potere formatore grazie all’autoscienza
destatasi nell’espetienza sensibile.

Il «centro» & lo spiraglio verso infinito ¢ leterno, al
quale ci si appressa in quanto se ne sia degni innanzi all’eterno
e all’infinito, non in quanto si sia studios1 di dottrine, oppure
si mitizzi il dischiudersi di un « terzo occhio » che, peraltro,
presentato quale grossolana impresa mistico-fisica — come re-
centemente & avvenuto — non pud che essere il presupposto
alla distruzione della sua possibilita trascendente. E’ ancora la
attitudine del realismo ingenuo divenuta occultismo ¢, nel mi-
gliore dei casi, funzionante come una forma eccentrica di
spiritismo

Convergere con il « mentale » verso il « terzo occhio » si-
gnifica precludersi la possibilita del suo dischiudersi: si pre-
tende infatti avere come oggetto cid che non pud essere mai
oggetto, in quanto & il punto di affioramento del « soggetto as-
soluto », in cui & presente la forza che sola pud dare modo di
sentirsi nell'oggettivita dell’essere: nel cosmo, nella natura, nel
mondo. E poiche tale soggetto nell'essenza & I'lo superiore, in
realtd viene allontanata la ragione della sua radianza. Si tenta
di sostituire alla presenza della forza nel centro la tensione
mentale che & modificazione egoistica della forza: e una tale
sostituzione pud anche dare qualche risultato. Errore tecnico
che & in sostanza espressione della egoitd legata alla forma del
proprio apparire. Tuttavia, la tecnica errata non & la causa della
deviazione, bensi un pretesto per essa: si segue la inattuale
tecnica dello yoga, o il prandyima, che non sono piti lo yoga o il
préndydma, perché tutto si vuole fuorché una reale esperienza
sovrasensibile, né si ha sufficiente pensiero per concepire una
attivitd interiore che non sia sensazione, che non faccia leva
sul fisico o su temi implicanti la dipendenza dal sensibile.

Lo svincolamento del mentale dalle categorie sensibili,
invece, da modo alle facolta dell’io di riflettersi oltre la corpo-
reita fisica, nell’ambito immediatamente sovrasensibile, ossia in

167




quell"aspctto del « corpo eterico » che, non impegnato nelle
funzioni vitali, riconduce 1l movimento di tali facolts al loto
senso centrale, verso il punto « vuoto » tra le sopracciglia, al-
quanto interno alla fronte, in cui, per pura virtli eterea dirf,:tta—
mente fluisce lo Spirituale. E’ gia il presupposto percl’aé si ac-
cenc%a .«I’occhio che splendendo incenerisce gli istinti e le
passioni »,

Un’essenza di luce incorporea si irradia non voluta dal
centro: un punto in cui si esce dal male terrestre e si affiora
nell’Infinito, onde si permane intatti nella essenza della vita
pur essendo effusi nel suo manifestarsi. Si sa che si & nel segretc:
del%a forza di vita, mentre si & liberi rispetto alle sue modifi-
caleoni sensibili, potendosi ormai abbandonare Iindividualita
ordinaria al suo semplice e umane divenire, in cui riaffiora la
segreta saggezza del corpo. Si & nella profonditd trasparente
dalla quale lo scenario umano & veduto nella sua interezza: il
rr'lale perde il suo volto, perché si coglie il giuoco delle f;)r-ze-
si e al,centro di esse. Si sente che non si pud condannare alcuno.
perché ciascuno tende nel profondo alla liberazione dell’altr(;
anche attraverso l'illusorio moto dell’odio, soffrendo il suo male
soltanto per amore dell’altro, senza saperlo, perché ignora che
sol.tanto nell’« altro » & il proprio To. Si ¢ nell'essenza in
cui non si & afferrati dalla natura, perché & il centro in cui
convergono le fotze creatrici della natura e dal quale esse irrag-
glano in un volere individuale, che non si corrompe. Ma essen-
do essa la forza che si corrompeva in quanto natura e la natura
verzendone ora liberata, ritornando pura categoria, 1'espetienza
puo esscre riconosciuta come il compimento dell’impresa del
Graal: la « sacra lancia ». cessa di essere feritrice, riacquisendo
la sua virtl originaria.

Colui che gia possa mediare I'essere che affiora per il suo
convergere verso il centro, consapevole che egli, nell’essenza
€ tessuto di quella forza a cui offre la mediazione e che la me:
diazione & gia il manifestarsi della forza, ha la direzione verso

168

la immobilita trascendente, o pace di fondo, condizione di ogni

ulteriore esperienza o conoscenza, possibilita di immergersi in al-
tre essenze e in altri mondi, identificandosi con essi senza resi-
dui e pur rimanendo inalterato nella radicalita

E’ la immobilitd metafisica conseguibile non per via d'ima-

gini né attraverso sensazioni sottilizzate, che sono forme del
realismo ingenuo inevitabilmente affioranti in cetto occultismo
inconsapevole del suo fondamento di pensiero: di quello senza
il quale non potrebbe essere né ricerca, né culto, né rito. E’ la
immobilita onde si cessa di aderire alla ordinaria mobilita
psico-corporea e di conseguenza vengono sperimentate nella loro
impersonale purita le facoltd che, alterate come moto egoico,
tramano la consueta vita dell’'uomo. Il sentire, manifestandosi
allo stato puro — che mai si verifica nella vita ordinaria — di-
viene percezione diretta: libera di sé il volere e ne propizia es-
senziale fluire. La corrente che normalmente si esprime come
aviditd, brama, paura, risorge come volere luminoso che rinnova
in profonditd la costituzione intetiore. Segno positivo di tale
rinnovamento & la riconnessione della funzione del sesso con
Ja pura corrente di vita che ordinariamente si altera nella sen-
sazione: corrente di vita in sé immune di desiderio e di volutt3,
ma percid stesso inesauribile nel suo creare, capace di una ge-
nerazione rispondente allo Spirituale: quella appunto attesa
dall’Iniziato.

Cid che ordinariamente si corrompe nella sensazione infe-
tiore risotge come energia alimentatrice del centro: la corrente
del sentire che nell'uvomo ordinario & legata al sesso come ne-
cessitd di deliquio voluttuoso, onde normalmente viene evocata
e alterata nel fisico una beatitudine di origine sovra-sensibile,
ove possa essere svincolata dalla corporeitd in conseguenza del
« pensiero-libero-dai-sensi », allevia di sé la corrente del volere
impegnata nel sesso e libera nel moto degli arti, polarizzandosi
verso il centro del cuore: qui incontra la virth del puro
volere e percid ritrova la sua essenza fulgurea, onde si fa

169




avvivatrice del centro frontale, dal cui primo tenue illuminarsi
ha avuto inizio il suo svincolamento.

La luce sepolta nel sesso e il suo riaccendersi.

In effetto la potenza seduttiva e ossessiva del sesso non
ha origine negli organi' che corporeamente lo manifestano, la
cui funzione ¢ in sé indipendente da brama, bensi nel pro-
cesso del sentire che inerisce alla funzione e il cui flusso
sub-conscio, come alterazione egoica di un sentire cosmico, per-
vade la vita interiore, afferrando anche le correnti del volere
che, per il grado a cui appartengono, non potrebbero essergli
subordinate. E’ il sentire il cui normale processo si pud ravvi-
sare come conseguenza della cosiddetta « seduzione luciferica »:
quello portato a ridurre sempre a sé il volere e il pensare, con-
taminandoli, e a cui 'ego si identifica, anzi & ego per-
ché si identifica. Il mondo dell’ego, infatti, non & in definitiva,
che un mondo di sensazioni, anche quando vengono idealizzate
o misticizzate, La liberazione del pensiero & la prima forma di
indipendenza da tale sentire che sub-consciamente pervade la
vita interiore. Decisiva € percid la possibilita di dissociare le
radicali forze del sesso dal « sentire luciferico » che le defor-
ma e le esalta, cosi che esse, risorgendo come puro volere e
puro sentire, si ricongiungano con la virti del centro da cui
tluiscono nell’'umano.

Nel loto a due petali, secondo la tradizione indh, & iscritto
un triangolo bianco con il vertice in basso — simbolo della
yoni — avente al centro un linga anch’esso bianco (7), detto
itara e sede di Paramashiva, cui ¢ riferita la facolta di guardare
oltre la « cotrente del tempo »: facolta che implica percid quel-
la del disincantamento delle forme spaziali.

E’ evidente il senso androginico della unione dei due prin-
cipi. Chi conosca i testi echeggianti la tradizione e mantenga

170

una positiva indipendenza rispetto ad essi (8), pud intendere
come la possibilita allusa da quei simboli, riferendosi alla con-
dizione originatia precedente la « separazione dei sessi », ven-
ga oggi riproposta da quella moderna via al sovrasensibile che
precipuamente esige la tecnica della « percezione pura »: ossia
del percepire quel che permane inalterato da quella separa-
zione. La petcezione pura & lestrazione del puro elemento in-
teriore, oggettivamente differenziato, dall’esperienza sensoria, ¢
che solo da questa pud sorgete nella forma necessaria al tra-
scendimento del limite sensibile stesso. ;

Pet analogo movimento, nell’esperienza erotica, portan-
dosi I'attenzione pura alla percezione del pro-
cesso, di ladalla sensazione chele @ ordinariamente con-
geniale, viene liberato I'elemento etereo-fisico dalla pressione
senziente del corpo astrale, che a sua volta svincolato grazie
a tale movimento, tende ad animarsi della propria virth origi-
naria, essenzialmente androginica, onde questa ritorna operan-
te. In altre parole, la percezione, liberata dal desiderio, attua
lo stato di purith originaria propria all’elemento etereo-fisico,
che & tuttavia sessualmente differenziato, anche se indipen-
dente dalla forma di tale differenziazione, essendo maschile
nella donna e femminile nell'uvomo; ma simultaneamente su-
scita la virth dell’essere astrale recante nell’essenza la sintesi
dei due principi come germe di un tipo umano avvenire: pos-
sibilita ogni volta paralizzata dall’inerire dell’astrale alla im-
pressione inizialmente prodotta mediante l'organismo etereo-
fisico: il cui percepite esso dovrebbe sperimentare senza iden-
tificarvisi, essenda Detereo-fisico la corporeitd pura, che non
pud peccare. L'identificazione costringe la coscienza a falsare
la sua vera natura, sentendosi determinata da una particolare
configurazione che non le & propria: maschile o femminile. Lo
spetimentare puro in tal senso libera la coscienza, perché non
costringe, non stimola brame, ma si svolge secondo l'ordine e
il ritmo di una costituzione originaria, antetiore alla « separazio-

171




ne dei sessi » (9), cosi che infine giunge ad essere quel che
c%ovreblbe essere: atto di conoscenza trasmutatrice possibile nel-
I.espenenza, come nella sua assunzione imaginativa, Tale atto
llb.erando dai centri pili profondi le correnti della b'rama —
tuisce un volere metafisico che, fuori di un simile iy
non potrcbbe essere conosciuto. e

Il senso dell’esperienza andrebbe poste in relazione con
quanto si & detto (10) riguardo alla natura trascendente del
volcre_ e alla possibilitd di avvertire 'autonomia del suo an?—
mare 11 mcivi'mento degli arti. Se il pensiero comincia a essere
vivo, si pud 1.m;uire come la forza del sesso, non in quanto sen-
sazlone, ma in quanto potenza di vita, si egoizzi nella sensa-
zione per il fatto che le correnti del volere fluent negli arti
non possono essere percepite dall’io astratto e senziente e per-
¢lo non riconosciute nella loro alterita trascendente come por-
tatrici di quella vita, Il ridurre inconsapevolmente alla chli)
sfera sensazionale la corrente del volere, & cid che rende d{);s'a
nante Pimpulso del sesso ma parimenti impedisce la sua coi:-
versione, che & dire la sua vera manifestazione: possibilita del-
I'uornc! fururo, ove per ora sia ravvisata dai pochi. In effetto
si subisce come « necessiti » della specie e deﬂ’at;ima indi "
duale I’?gif'e di una forza cosmica estraniata al suo vero esselr‘:-
che. c::gm’gmrno, ogni volta, si usa come capacita di movime:nto-
Mmal 1n sc percepito (11). Si percepisce, infatti, il movimento ir;
quanto mosso, non in quanto forza che muove.
- L’illfnagine d.ell’cssere eterico della pianta pud dare al me-
0 Sl e S, g, S Y
1 : 3 ve della corrente sovrasensi-
bile che egli sperimenta come volere, ma anche il senso della
purezza metafisica nel cui clima si pud svolgere 'esperienza del-
lf'ros\, essendovi richiamate forze dello stesso ordine, Tale ima-
gIne ¢ appunto cvocata in una patticolare meditazione da coloro
che seguono la via del Graal, o « via adamantina ». A un dato
momento, si sa che solo la forma eterco-fisica & impegnata in

172

tale compimento, agendo secondo una saggezza e una luce che
le sono proprie da prima della « caduta » e che possono mani-
festarsi in quanto non turbate da desiderio o volutta: la forma
etereo-fisica & in sé di natura « edenica » e pud manifestarsi
come tale in quanto operi indipendentemente dalla « forma ani-
male » che dall’esterno le & impressa ed esige l'alterarsi della
corrente del volere secondo la brama propria a una determinata
struttura, maschile o femminile, essendo « maschile » il corpo
eterico della donna e « femminile » quello dell’'uomo (12). Qui
il segreto dell’esperienza & la possibilita di attuare, per via me-
ditativa, quella possente impersonalita delle forze del volere,
che pud darsi solo quando si gunga a sentire il proprio «io »
come centro di luce splendente dallintimo essere degli altri.
E’ I'impersonalita che, realizzando la natura del volere, restaura
nel cuore il centro in cui ritrovano il loro trascendente rifeti-
mento le cotienti della brama per ora operanti come base del
volere individuale. Ricostituire la trama del proprio essere nel
fluire del volere cosmico & liberarsi nella cotrente di un amore
che trasforma lesperienza dell’eros.

Dell’esperienza & indipendente testimone colui che cono-
sce, mentre pud abbandonare ad essa, sino alla dedizione, la
natura, nella misura in cui essa sia esente di « egoismo ». La
natura si pud donare senza che si verifichi alterazione della for-
za, perché il processo, grazie alla trasparenza dell’essere astrale
strutturalmente in sé libero di polaritd sessuali, viene affidato
alla possibilita di autonomo moto etereo-fisico, ossia a cid che
nellintimo della costituzione umana, pur essendo sessualmente
determinato, consetva la puritd primordiale, identica a quella
dell’essere astrale. Non si & partecipi dell’esperienza sc non
attraverso cid che oggettivamente dall’etereofisico si scioglie,
ritornando forza originaria dell’anima. Si & presenti con I'lo
soltanto acciocché nessun elemento senziente si mescoli con
Iesperienza: si & presenti, perché radicalmente assenti: che &
dire in devozione contemplativa. Ma allora muta la forma della

173




esperienza e il suo senso & la generazione spirituale: essa realiz-
za I'autentico amore metafisico tra due esseti — quello spon-
taneamente avuto in taluni momenti di impersonale beatitu-
dine e sempre regolarmente perduto — presentandosi nella
gradualitd di un processo di sublimazione e come possibilith
di generazione di una forma fisica sempre piti rispondente al-
I'archetipo umano (13).

L’elemento interiore che prima non poteva essere accolto
se non alterato nella immediata sensazione, risorge, svincolato
dal fisico, come qualita restauratrice e al tempo stesso creatrice
di vita. Lo svincolamento & sempre quello proprio al momento
delle « pure idee », che, sorgendo al limite dell’anima razionale-
affettiva, possono farsi realtd oltre la natura, in quanto tendono
a sostituirsi ad essa come nuova natura, sostanziata di luce,
in s¢ tessuta della sonorita originaria onde ogni forma nasce dal
Verbo creatore (14). Pud giovare a comprendere il senso di tale
possibilita il considerare I'imagine del tipo umano originario
non ancora caduto fuori del suo essere trascendente, nella duaj
litd sessuale (15).

Il risorgere del potere di generazione spirituale, che si
‘{eriﬁca per la riassunzione e la purificazione della forza del-
I'«_eros » nel centro del cuore — che si presuppone sia stato
a cio preparato secondo la disciplina data dal Maestro dei nuovi
tempi (in particolare con i cinque esercizi (16), del pensare,
dell’azione pura, dellequanimitd, della positivita, della spre-
giudica'tezza, e di un sesto che li riassume tutti) non pud venir
percepito se non quando il discepolo senta di poter trarre la
ispirazione del suo essere dal centro frontale: soltanto I'essenza
di questo ha il potere di suscitare la percezione di sé dalla pro-
fondith adimensionale del cuore, in cui, per virtl del Logos
I'To delle origini & di nuovo presente. ’

. E’ il momento in cui si svolge nell'intimo della individua-
lita quel moto per cui I'essenza trascendente si fa libertd im-
manente: I'lo attuandosi si esprime come libertd fuori della ri--

174

chiesta di quell'esistere che & natura e necessita. E questo &
il valore dell’essere uomini: che si sperimenti fadicalmente
¢cid che come natura vincola la vita interiore, affinché si cono-
sca quale tipo di forza vada suscitata di 1a da quella € suo mal-
grado, sino a ritrovare il senso di sé dalla sopra-natura che & il
fondamento. Ogni volta che, sciolti dalla natura, ci si riferisca
a tale fondamento, circola nell’essere la pura luce che brucia
le radici degli istinti e delle passioni, il cui calore purificato
& simultaneamente la sostanza di tale luce. Si & 1a dove la tra-
sparenza delle idee creatrici si alimenta della estinzione della
brama e della paura. Il discepolo perviene alla condizione rea-
lizzata da Parsifal, « cavaliere senza paura », perché « senza
macchia »: la condizione onde l'eroe del Graal pud vincere
Klingsor e le sue arti ingannatrici, risanare Amfortas, restituire
all’umano la possibilita di ricongiungersi con la virtu della Sa-
cra Coppa.

Il Logos come virtis del « centro frontale ».

L’educazione iniziatica dei nuovi tempi, mediante una di-
sciplina metafisicamente fondata e, individualmente, affidata al
puro moto delle idee, ossia alla responsabilitd e alla volonta
cosciente — ma ptoprio per questo richiamante I'assistenza del
mondo invisibile, epperd propiziante I'incontro con il proprio
« maestro » — conduce il discepolo a sperimentare un’attivita
interiore indipendente dai supporti nervoso e sanguigno, ep-
perd da ogni psichismo legato alla sensualitd subconscia. Egli
cessa di dare una persona alla serie dei vincoli della natura, ma
dalla estinzione di tale « persona » — che si svolge atiraverso
il puro meditare e la capacita di condutte a trasparenza il do-
lore — egli trae la conoscenza della luce nascosta
nelle categorie della natura: quelle che, subl-
te secondo la loro ordinaria necessitd, sono le vie della corru-
zione e della morte.

175




11 dischiudersi della visione & per il discepolo I'esperienza
delle forze radicali del pensiero, in quanto esse obiettivamente
si fanno tessuto di tale visione, mediatrici di essenze sovra-
sensibili ancora non percepibili direttamente. Al tempo stesso,
Pesperienza radicale del pensiero — senso ultimo della medi-
tazione — si traduce nel fluire delle correnti dell’essere eteri-
¢o superiore: quello non impegnato nelle funzioni della natura.
E’, come si accennava, I'dtere della vita irraggiante dal cosmo
trascendente in quel «punto » in cui il « peccato originale »
non ebbe presa sull'uomo: la possibilita ognora presente dello
« stato primordiale », sepolta e dimenticata.

L’womo reca in sé questo « luogo », o « centro » senza
spazio, grazie al quale I'essenza in lui pud suscitare le forme
coscienti della individualita e della libertd: ¢ per lui il punto
di transizione dal sensibile al sovrasensibile, in cui gli & dato
incontrare la luce trasmutatrice del Logos. L'« Io sono » pud
risorgete 1a dove 'uvomo & rimasto innocente e immortale, ol-
tre la immersione nella mineralitd epperd nella dualitd sessua-
le, sin dai tempi che precedono il ciclo d’Atlantide. Tale pos-
sibilitd pud essere ravvisata come cid che & stato restituito dal
« Logos Solare » all'vomo e in forma riflessa fluisce in lui co-
me pensiero. Per cui la liberazione del pensiero, I'orientamento
che egli possa darsi in base all'autocoscienza sorta in questo
tempo, sono I'inizio della opera che traduce tale possibilita in
realta. L'uomo pud risorgere, se giunge a comprendere il senso
ultimo del suo essere libero: che nasce dalla estinzione della
natura € ogni volta si corrompe nel ripotenziarsi di essa.
L’uomo & libero, ma il suo ostacolo & la paura di essere
libero, in quanto non giunga a sperimentare la libertd nell’atto
del pensiero e questa si vada esprimendo non come evento
dell'To, bensi della natura: come arbitrio.

La condizione della brama e della paura, propria alla na-
tura inferiore, che & pertanto la base dell’ego e pud esser rico-
nosciuta come conseguenza dell’antico guasto metafisico, o

176

« seduzione luciferica » — principio della « caduta » ma anche
dell’autocoscienza — riguarda I'essere astrale dell'uvomo, non
Peterico e tanto meno l'¢tete della vita. Il discepolo ritrova
PAlbero di Vita e il senso finale del Graal, per virth del puro
pensiero in cui I'ttere della vita risorge: onde I'« Io » giunge
ad essere di la dall’astrale pervaso dall'influsso di Lucifero:
che & dire indipendentemente dall’abituale pensare e dal perso-
nale sentire o volere. E’ il moto del « pensiero-libero-dai-sensi »
in cui affiorano un superiore sentire ¢ un superiore volere, e
che si rivela forma individua dell’impersonale &tere della vita.

Nel centro frontale, presso il « vuoto » libero dalla sfe-
ra della natura, Pétere della vita & suscitatore del puro
essere — dila da esistenza e morte — in quanto portato-
re della Forza del Logos: quella, secondo la tradizione graalica,
inserita nel terrestre dal Cristo come germe di un Cosmo fu-
turo. Tale germe solo per virth del liberarsi dell’'vomo potra
iniziare la sua vita, alla quale ogni aspirare individuale ad ideali
autentici, contraddetti dalla fittizia realtd, e ogni corrisponden-
te soffrire, sono preparazione.

Con laprirsi alla Forza nel centro frontale, viene ristabi-
lita nell'ordine individuale la Gerarchia dell’'umano secondo
PUniversale, non in quanto 'umano dispaia in un indefinito
universale, ma in quanto abbia il potere di rendersi indipen-
dente dalla categoria ond’esso per ora & legato al suo apparire
terrestre: trascendimento che diviene contenuto di un nuovo
individuarsi, che a sua volta & il senso di un ulteriore tra-
scendersi.

Viene restaurata una Gerarchia a cui I'uomo & appartenuto
sempre, anche quando essa & apparsa invertita: Dinversione
infatti ¢ divenuta reale nell’ambito della dimenticanza della
essenza originaria, onde il «ritornow», la restaura-
zione, la resurrezione, si svolgono come
un moto estraneo ad ogni direzione gia
nota. In effetto ogni direzione tradizionale ha cooperato a

177




condurre 'nomo all’attuale fase della sua storia, ossia alla
situazione che, in quanto presente ed esistente, viene assunta
come realtd: la tradizione & la via gid nota, sepolta nel sangue,
esaurita in quanto espressione storica, rispetto all’attuale con-
dizione terrestre. La conoscenza del suo svolgimento dialettico
& senza dubbio utile a comprendere come il processo di invet-
sione sia andato compiendosi, ma non dovrebbe essere dimen-
ticato che la sua direzione metafisica & qualcosa di ben diverso
da cid che pud essere compreso soltanto in base a testi o docu-
menti, ossia senza una facolta di visione intuitiva indipendente
da testi e documenti: che penetri quella storia segreta dell’'uo-
mo non ticostruibile con residui di miti o di simboli o di riti.

La via della « reversione », o resurrczione, viene iniziata
da coloro che sanno riconoscere alle radici quella inversione
dello spirituale che & divenuta base dell'esistere. Per questo,
Pappressarsi al centro che salva perché da esso sgorga I'eterna
vita, non & la possibilitd di chi mira a subordinare la scaturigine
della forza alla propia tensione inevitabilmente inferiore. Come
si diceva, il centro non si lascia afferrare: & un ignoto sole pilt
lontano d’una stella perduta nell’immenso. Un abisso incolma-
bile separa da esso, anche quando una tensione psichica ricon-
ducente al sistema nervoso possa dare la sensazione di una qual-
che concentrazione in quel punto.

La via del diamante-folgore.

Non & una via fisica, né una via psichica, né una via intel-
lettuale, bensi una possibilita di sorreggersi senza supporti, in
quanto si va verso il fondamento, che & il vero, Poriginario:
si & presso questo vuoto, come presso la mitica « Fontana di
Giovinezza », intravista, vicina e d’improvviso lontana: che ad
ogni momento pud disparire. E’ un frammento del Cielo dei
primordi che affiora e, nella sua immobilita, ha la potenza del
trascendente attuantesi nell'immanente, vortice extra-spaziale

178

ed extra-temporale che inghiottisce ogni aspetto della manifesta-
zione, essendo questo il segno della sua segreta radianza: come
« vuoto-piti-del-vuoto », esso divora quel nulla che & la terre-
strita, risolvendola appunto nel nulla cosmico, onde ¢ giusta-
mente rappresentato come « l'occhio di Shiva », che, accenden-
dosi, annienta 'umana passione. Ad esso si & prossimi quando
comincia la soluzione della forma inferiore degli istinti, i quali
risorgono come virtl, nell’essenza scaturendo da quel centro:’
attorno al quale percid si coordina 'essere, che ora non deve
attendere 'esperienza della morte per ricongiungersi con esso:
il morire della sua impurita & l'opera ardua della contemplazio-
ne indipendente dalla corporeita, La trasmutazione, infatti, &
un morire in diversi momenti e un rinascere ogni volta, grazie
alla forza di consacrazione che & il volersi fuori di ogni moto
dell’anima riconducente alle categorie sensibili.

L’essere dell'vomo — che & in realtd essere interiore —
converge verso il suo centro: & come se in quel punto forze
solari diffuse nell'immenso si ricongiungessero con la loro sor-
gente e fluissero come suoi raggi. A questo_corrisponde il sim-
bolo alchemico del cerchio con il punto in mezzo. In effetto,
un sole incotporeo si accende in quel centro, ma da esso irradia
la forza di mille soli. In un testo in cui echeggia |'antica sag-
gezza, il Satchakranivipand, ¢ detto che qui & « uno spazio infi-
nito, splendente dello splendore di infiniti soli ». La sua forza
agisce come folgore che arde ed estingue le forme residue della
natura egoica: dalle quali percid si affranca la radicale
sostanza di vita,

Comportando la possibilita di svincolamento dalle cate-
gorie corporee, il tisveglio del centro corrisponde alla libera-
zione del respiro di cui si & detto nel precedente capitolo: libe-
razione che, dando luogo a un respiro metafisico, attua l'ideale
della reintegrazione vitale o « eterica », proprio alla « via » del
Graal, o « via adamantina », il cui mistero anche se puod essere
lumeggiato da quanto & alluso nelle dottrine del « Veicolo Ada-

179




mantino » (17), tuttavia in quei testi rimane I'imagine di un
conseguimento di cui erano metafisicamente presupposti alla
coscienza del discepolo il processo formativo e il significato ul-
timo. I quali possono oggi essere afferrati e attuati solo dalla
coscienza che si assume come autocoscienza, afferrando se stessa
nel « corpo di vita », o « corpo eterico », mediante la tecnica
della purificazione e della liberazione del pensiero, in quanto
pensiero individuale. Nell'essenza-pensiero che un tempo, come
« universale », condizionava I'asceta, 'lo pud infine porre il
segno del suo essere, che & il suo inverarsi nell'umano, impos-
sibile prima che il pensiero divenga sintesi sperimentata dal-
I'io. In altre parole, furono presenti nelle istanze del Buddhismo
mahayanico, come nello Zen e nel Tantrismo, i termini della
sintesi: anzi si pud dire che furono « elaborati »; ma la sintesi
& possibile solo in quanto il principio individuale si attui nella
forma dell’autocoscienza. Esperienza che certamente fu realiz-
zata da taluni rari maestri d'Oriente e d’Occidente, nel passato,
ma oggi & la possibilitd dell'nomo libero, in quanto compiuta-
mente moderno,

Come « via adamantina », o via del San Graal, (verso la
quale & otientatote un Ordine iniziatico che accompagna ["uvomo
dalle origini, ispirando ogni volta i movimenti spirituali ten-
denti, anche inconsapevolmente, a prepatate 'avvento di nuovi
tempi: Otdine che pud riconoscersi connesso all’azione invisi-
bile di colui che nel secolo XITT comparve nella figura di Cri-
stiano Rosenkreuz) essa restituisce all'uomo il potere di gene-
razione spirituale, o virth androginica originaria, smarrita allor-
ché si verificd la separazione dei sessi (18).

I1 risveglio del « terzo occhio » & il principio della forma-
zione di quel « corpo incorruttibile » che gia si delinea nella
possibilita di cogliere I'elemento spirituale nella petcezione sen-
soria, onde ci si pud aprire liberamente alle sensazioni del mon-
do. Mediante la percezione, il sovrasensibile pud essere resu-
scitato dal sensibile, cosi che nelle sensazioni si estinguano la

180

astrattezza e la brama. In tal senso, essete incarnati come indi-
vidui terrestri e sperimentate il mondo fisico, & la pit alta pos-
sibilitd planetaria. La percezione puta, estendendosi a tutte le
sensazioni, diviene conoscenza angelica del creato. Ed & il vero
mondo morale: nel quale il creato in quanto mediazione si dis-
solve, dando luogo allo spitito di cui & mediazione. Il passato,
di cui esso & solidificazione, risorge come sintesi viva. E’ il
«pensato» dell’Universo che, nell’anima, ritorna
pensiero vivente, o « pensiero adamantino »,

181




VI

LA PRESENZA DEL LOGOS NEL MONDO
IL. PENSIERO ADAMANTINO




Sostanza sovrasensibile della percezione.

L’uomo percepisce il mondo esteriore, percepisce se stes-
so: il suo esistere & di continuo sollecitato dal percepire, ma
ancora nessuna forma dell’indagine scientifica gli ha recato chia-
rimento riguardo a tale suo sperimentare: che permane pro-
blema irrisoluto della fisiologia e della psicologia. L’indagine
interiore, invece, pud dargli modo di riconoscere come nel per-
cepirc si manifesti immediatamente un impercepibile che solo
potrebbe spiegarlo, ove fosse intuito: un moto incorpo-
reo, come tale inconsapevole al soggetto percipiente.

La percezione pud essere sperimentata come un moto in
sé sovrasensibile che, nel suo iniziale e immediato trarsi dal
sensibile, normalmente non si avverte come tale, poiché la
coscienza di veglia si attua nell’astrarre dal contenuto percetti-
ve D'elemento sensibile, necessario alla sensazione e alla rappre-
sentazione, L’elemento sovrasensibile, che ¢ il vero contenuto,
timane al grado di coscienza di sogno e di sonno profondo: non
si avverte, ma c’&: non si & desti dove sorge, ma solo dove,
come sensazione o rappresentazione, si ripercuote nel sistema
nervoso centrale,

Coscienza di veglia, dunque, incompiuta, i quanto non
si attua 13 dove Ielemento sovrasensibile tende a divenire espe-
tienza cosciente: essa, infatti, si sorregge come coscienza solo
in rappotto al sensibile, impegnandovi forze che dovrebbe cono-
scere, ma rinuncia a conoscere, Se le conoscesse, saprebbe che

185




e

tutta I'esperienza sensibile si di unicamente perché essa spe-
rimenti tali sue forze.

Il percepire non & un percepire qualcosa: ogni oggetto
essendo gia un percepito. Negli oggetti, nello scenario della
vita, lo spirito pud scorgere cido che, percependo, gid ravviva.
Pud scorgere la propria attiviti: e il mondo ad essa identico.
I percepire & il suo farsi ogni volta veste di un dato che, grazie
ad essa, risulta appartenente al mondo fisico, ma solo in quanto
immediatamente trapassato nella sensazione o nella rappresen-
tazione: dato, percid, come tale, incompiuto, ossia esso stesso
segno di qualcos’altro che non pud giungere al soggetto senso-
riamente.

Il mondo esteriore, ossia P'aspetto spazio-temporale degli
enti ¢ delle cose, mediante la serie degli stimoli, si continua nel
proccsso spazio-temporale dell’organismo umano: come risposta
alla sollecitazione dell’'organo sensorio, si estrinseca attraverso
questo un moto interiore non cosciente, che & I'assunzione indi-
viduale del dato: ma nell’essere assunto, il dato viene costretto
istantancamente alle modalita della ordinaria coscienza di veglia,
onde non pud affiorare nell’iniziale momento interiore, che sa-
rebbe la sua interezza, ma solo come forma fisico-sensibile. Nel
percepire andrebbe percid riconosciuto un incosciente sperimen-
tare sovrasensibile nel sensibile, di cui il soggetto percipiente.
arresta 'intima vita pet farne sorgere la rappresentazione, ossia
Paspetto riflesso o astratto, necessario al processo della coscien-
za: questa, infatti, per ora pud essere desta solo al livello del-
Pastrattezza senza vita. Si pud intendere, in riferimento a cid,
il senso dell’esercizio della « percezione pura », grazie al quale
si consegue I’elemento vivente della percezione appunto col
vietarsi che essa si converta in scnsazione o rappresentazione.

Della petrcezione sensoria, allato al suo trarsi dal sensi-
bile, importa riconoscere il processo incorporeo, essendo pura
foerma che non implica, per esempio, il passaggio della sostanza
percepita entro il soggetto percipiente: si da bensi uno stimolo
da parte dell'oggetto, sullotgano sensorio, ma la percezione

186

corrispondente & un moto interiore che, sorgendo immediata-
mente come rappresentazione, si fa forma del sensibile, essendo
non sensibile essa medesima. Percid & unicamente per un sog-
getto, o testimone spirituale, che, non essendo consapevole della
identitd con sé, se non limitandosi alla coscienza astratta —
che pud essere soltanto coscienza dell’aspetto fisico-sensibile
dell’essere — non coglie il contenuto interiore della percezione,
pur sperimentandosi nella forma astratta di essa. Coglierlo & il
cdmpito del ricercatore moderno che sia tanto compenetrato di
spirito scientifico, da sentite come un dovere logico l'incontrare
nella percezione il principio dell’« esperienza pura » e da com-
prendere come quella che dovrebbe essere la forma autentica
dell’esperienza secondo il piti recente positivismo (1), rimanga
una mera aspirazione finché non sia fondata su un perce-
pire puro: cheimplica, perd, 'ascesi del « pensiero puro ».

Il dato spazio-temporale si presenta come realtd dell’og-
getto, perché la struttura degli organi sensori dell'vomo caduto
nella fisicita — a differenza che nell'uomo delle etd arcaiche
—— ¢ tale che in essa I'aspetto fisico-sensibile prevale su quello
etereo-animico, epperd condiziona il moto della rappresenta-
zione sino al pensiero. Percid 'vomo di questo tempo perce-
pisce del mondo soltanto I'apparire fisico-sensibile: che peral-
tro, si diceva, & per lui assunzione interiore, come tale inconsa-
pevole: onde il cdmpito & per lui avvertire tale moto interiore
e lasciatlo compiersi sino a che si manifesti come elemento di
vita risorgente nel sensibile come dal suo sonno.

Si pud dire che lo scenario dell’essere cade nello spazio e
nel tempo, venendo astratto dalla essenza, per via del percepire
sempte incompiuto, o sognante: in quanto la percezione, tradu-
cendosi immediatamente in rappresentazione e in sensazione,
lo patalizza nel suo apparire minerale. La paralisi del mondo,
che si presenta come alteritd e privazione, a sua volta agisce
sull’anima e si fa esistenza, sentimento, sapere, ricerca: che &
la contraddizione della coscienza con il suo fondamento. Tut-
tavia, nel pensiero che pensa, tende a risorgere I'essenza del

187



i’d‘-“'

mondo, capace di reintegrare I'atto percettivo; ma che nel
pensiero risorga l’essenza, deve essere
decisione della volonta.

In altre parole, il mondo appare diviso in una dualita non
perché questo sia il suo vero essere, ma per uno stato di fatto
compiutosi in funzione della esperienza della individualita: per-
ché dalla limitata esperienza fisica sorgano all'uomo il senso del-
I'io e lautonomia del pensiero. Quest’ultimo, infatti, liberan-
dosi dagli antichi influssi metafisici — ormai non pili auten-
ticamente metafisici — viene sollecitato a penetrare di nuovo
il mondo, prendendo le mosse dalle rappresentazioni che gliene
danno Paspetto fisico: cosi, sempre pitt afferrando se stesso
come tessunto delle rappresentazioni e in questo percependo il
messaggio del mondo, esso pud risalite a quella sua unita arche-
tipica, in cui I'io coscientemente ritrova il fondamento. Arre-
standosi al provvisorio aspetto fisico-sensibile e credendo di
poter creare sulla base di esso un permanente mondo meccanico
in cui otganizzare la sua vita fisica e un progresso tra I'altro
condizionante lo spirito, 'uomo smarrisce se stesso. Giova ag-
giungere — in base alla indagine della Scienza dello Spirito
— come la fase del ciclo tetrestre in cui 'uomo comincia a
essere privato della luce dell'To originario per la nascita della
coscienza dell’To, si accompagna con una involuzione della terra,
per cui il mondo minerale, cadendo fuori della essenza, diviene
« materia », che, pesando come terrestritd priva di fondamento
vitale, implica ogni processo di morte sulla terra. (L’idea del
minerale permeato di forze spirituali pud essere data, per esem-
pio, dalla imagine del sistema osseo di un organismo vivente:
nel quale, pertanto, i processi di malattia o di invecchiamento
sono relativi al fenomeno per cui I'elemento minerale comincia
ad avere esistenza autonoma, sottraendosi alle correnti vitali).

Spazio e tempo fisici non sono reali in sé: essi nascono
come conseguenza del contingente petcepite umano: nel quale,
come si accennava, va ravvisata la estrinsecazione di un moto
essenzialmente incorporeo, non consapevole di sé e tuttavia

188

recante il contenuto puro dell’oggetto: che, arrestato alla soglia
della coscienza nel suo limite esteriote, o apparire, viene proiet-
tato nello spazio e nel tempo: che sono percid relativi all’in-
completo percepire: incompleto perché immediatamente sus-
sunto alla necessitd senziente, fondamento dell’ordinaria co-
scienza.

La percezione si presenta dunque in un determinato og-
getto come esteriorazione del modo di percepire del soggetto,
in una forma che & fisica, ma il cui apparire fisicitd & tessuto
interiore del soggetto, anche se si trac da oggettivi processi
esteriori e simultaneamente corporei. Non & tuttavia qualcosa
per cui il soggetto sia condizionato all’oggetto, il quale in vero
non & sola percezione né sola rappresentazione: al contrario, il
mondo sotge spazio-temporale perché I'uvomo non ha la possi-
bilita di vederlo nella sua interezza: possibilita che 'uomo
arcaico aveva, tuttavia venendone condizionato, in quanto in
tale interezza veniva egli stesso compreso come in un tutto
che esigeva da lui conformita e accordo, ma pari-
menti « non-coscienza-di-sé » (2): mentre la coscienza di sé
peculiare all'uvomo moderno, sia pure in forma astratta e disa-
nimata, sorge da quella contrapposizione individuale al fluire
spirituale del mondo sensibile, che & la rappresentazione.

Nella attivitd rappresentativa sollecitata dal percepire, na-
sce pet la prima volta per I'uvomo la possibilita di rapptesen-
tarsi non soltanto il mondo esteriore, ma altresi '« io »: egli
pud rappresentare sé stesso al centro della vicenda terrestre:
che & l'inizio della esperienza dell’io, o dell’autocoscienza. A
questa spetta ora di restituire alla astratta percezione-tappresen-
tazione, da prima in forma di pensiero, I’essenza interiore. Una
tale essenza & perd « pensiero libero dai sensi ».

Nonostante che 'uvomo colga del mondo soltanto I'aspet-
to spazio-temporale, tuttavia questo risponde al suo invisibile
contenuto, ne & il simbolo e il segno: i simboli e i segni sono
I'inavvertito moto interiore che, non cosciente di sé, assume
forma soggettiva, divenendo sensazione dell’oggetto, capace di

189




assurgere a pensiero astratto, non certo a sua conoscenza, che
si da in quanto tale moto possa riempirsi di nuovo della essen-
za. Ma l'integrazione pud darsi unicamente come momento della
coscienza di quel moto interiore, ossia della libertd, e in tal
senso & I'inizio di una nuova esperienza dell’essere. ,

L'uomo perd crede che sia il mondo a venirgli incontro
cosi come appare. E l'orientale visione della mdyi lo assume
come il mondo delle parvenze di cui occorre liberarsi, mentre
q!uefle parvenze, sorgendo per una forma interiore fluente dal-
I?nuna, sono segni di un mondo che attende un nuovo perce-
pire € un nuovo pensare, non una mistica fuga. Nella rappre-
sentazione 'uomo, in sostanza, astrae dalle cose Paspetto spazio-
temporale (724y4), omettendo la loro essenza che solo potrebbe
giustificare tale aspetto. E in quanto esso, non inteso, non pene-
trato, comunque agisce condizionando I'anima, fuori della inte-
grazione spirituale del dato — che solo potrebbe restituirgli
il contenuto — nell'uomo domina la natura, ossia Paspetto mi-
nerale dell’essere, assunto nella considerazione pensante come
lo stesso essere,

Ma questo definitivo isolamento nella sfera minerale &
per 'uomo moderno I'ambito in cui & possibile la sua libertd
in quanto, malgrado Dastrattezza, il pensiero con cui egli pcns;
il mondo fisico, ormai indipendente da antiche trascendenze
per virtl di tale indipendenza, & in sé germinalmente pu rt;
essere che risorge, possibilitd sovrasensibile in veste dialet-
tica, che diviene veicolo della liberta, ove si svincoli in pro-
fc‘mditeti dal sensibile in cui s’involve sino a manifestarsi come
dl_ale’tnca. E’ il pensiero, che, individuandosi, trae dall’intimo
di sé un elementa.di autonomia mai prima conosciuto: in cid
la sua essenziale virtl, che una ticerca positiva non pud non
ravvisare, ove non sia solo apparentemente e illusoriamente
p,om.ttva. Il pensiero cosciente & I'elemento di purificazione del-
Panima, proprio per la sua possibiliti di divenire relazione
pura dellio con se stesso, essendo in un primo tempo sorto
come relazione pura dell’io con il sensibile.

190

L’espetienza liberatrice ha inizio nella misura in cui si sia
capaci di assumere il momento spazio-temporale della perce-
zione come forma di un contenuto che normalmente sfugge,
tuttavia presente in quanto dinamica incorporea dell’atto per-
cettivo stesso. Grazie all’abitudine della concentrazione, la for-
ma pud essere assunta e contemplata come simbolo dell’essen-
»a: ma il simbolo, nel suo animarsi dell’attivitd contemplativa
che via via nello sperimentatore va liberandosi dai vincoli sog-
gettivi, si fa forma dell’essenza. Tale possibilita & connessa con
quella del sorgere del « pensiero libero dai sensi » e parimenti
con il grado di impersonalits conseguibile nella tecnica del-
Iosservazione.

L’uomo comincia a sperimentare la liberta quando le per-
cezioni sensorie possono veramente giungete all'To — possi-
bilith che nell’esperienza ordinaria non si da mai — ed essere
assunte, nel loro puro darsi, dal soggetto per cui
sono, prima che si traducano in rappresentazioni ¢, di con-
seguenza, immediatamente in sentimenti o impulsi che condi-
zionano 1'io. Solo in quanto integrate con il loro valore extra-
sensibile, esse possono suscitare di nuovo giustificatamente il
sentire e il volere.

Il potere di impersonalitd richiesto nella « osservazione
pura » & il medesimo che in forma embrionale si ¢ cominciato
a manifestare nell’attitudine a sperimentare dello scienziato mo-
derno: che non potrd tuttavia realizzare tale impetsonalitd e
percid non potrd conseguire il momento o la virth della « espe-
rienza pura » a cui crede di tendere, epperd neppure compten-
dere il senso ultimo del fenomeno fisico anche quando ne iden-
tifichi la legge, finché non divenga cosciente dell’evento inte-
riore che in lui si verifica allorché prepara I'espetienza e allor-
ché ne trae la legge: perché questo evento — non certo la sua
formulazione logica — & in sé la controparte extra-sensibile
dell’esperienza e cid che pud darne il valore e il senso ulte-

tiore.
Proprio I'assenza di una tale capacita di percezione inte-

191




riore — che avtebbe dovuto accompagnare come elemento essen-
ziale il processo della scienza — ha condotto in ogni campo
d’indagine a veri e propri etrori di logica nella interpretazione
dei fenomeni e a posizioni assutde nella valutazione degli uni-
dimensionali sviluppi tecnici della scienza, possibili certo inde-
finitamente sulla linea di una progressiva automatica applica-
zione dei principi inizialmente intuiti. In effetto, alla scienza
attuale si va inavvertitamente mescolando la superstizione, tanto
piti grave in quanto tivestita di dialettica scientifica (3). L’ele-
mento di superstizione pud essere riconosciuto come il riaffio-
rate dell’antica « coscienza sognante », 1d dove I’« anima co-
sciente » impegnata nella indagine non sia désta con pari inten-
sitd che al livello da cui scaturisce.

L’aspetto spazio-temporale del mondo sta innanzi all’'uo-
mo come simbolo di una vita interiore perduta: ma nella mi-
sura in cui egli eviti di prendere quel che & simbolo per una
realta esistenziale, e lo rianimi per quel che esso ¢ in quanto
simbolo, la vita interiore si ridesta in lui. Si pud dire che egli
P’abbia tolta alle cose per farne il veicolo astratto della identita
con se stesso, ossia per la nascita dell’autoscienza nella limita-
zione fisica: ora & sua facoltd restituirla al mondo, mediante
le forze stesse dell’autocoscienza. E’ la via della liberta: se egli
veramente cerchi il contenuto del mondo e non scambi per
tale contenuto 'impressione sensoria. In altre parole, il mondo
¢ metafisicamente uno, anche se caduto nella fisicita: questa,
non essendo valida in sé, egli pud percepitla come inizio di
una nuova correlazione con lo spirituale uno: correlazione, dun-
que, che spetta alla sua iniziativa portare a compimento.

E’ il ridestare lo spirituale dal sensibile: cdmpito per il
quale I'uomo & presente sulla terra e che non pud essere da
lui attuato finché egli assuma come realta cid che gli giunge gia
da lui incoscientemente fisionomizzato attraverso la petcezione
sensoria. Uno dei motivi basilari della « Filosofia della Liber-
ta » (4) & la impossibilitd che la percezione sensoria abbia signi-
ficato fuori che per il momento della coscienza. Se, presumen-

192

do identificare il punto fisico in cui sorge la percezione, si per-
cotrono (secondo il metodo sinora invalso) i veicoli fisici della
percezione — organi dei sensi, nervi, sistema nervoso cen-

‘trale — e si osservano i processi chimico-fisici dell’oggetto per-

cepito, in sostanza si cetca mediante ulteriori percezioni il pro-
cesso per cui esse sorgono nella coscienza, come rappresenta-
zioni, mentre non si tratterebbe di passare ad altre percezioni,
bensi di risalire al percepire stesso, ossia ad un moto interiore,
che, si & visto, essendo per 'io, pud venir colto come tale, solo
grazie a diretta determinazione dell'To.

Arte del percepire puro.

Il percepire puro & ormai l'unica e suprema possibilita
della scienza, ma parimenti I'unica ascesi dell’individuo che in-
tenda giungere al senso del mondo e non limitarsi a conoscere,
da un canto, come mondo la serie delle sensazioni personali e,
dall’altro, come mondo interiore, o spirituale, la proiezione del
suo psichismo dominato da tali sensazioni.

Il percepire puro & il darsi del mondo secondo la sua
illimitata oggettivitd, o oggettivitd che & sensibile solo al pri-
mo apparire, potendosi essa donare oltre, per la sua virti di
fluire attraverso i sensi, ove non sia paralizzata dalla soggettiva
necessita della sensazione o della rappresentazione: tende allora
a farsi immediatamente contenuto interiore, conoscenza. E’ I'ali-
mento trascendente che I'uvomo pud tratre dal sensibile, ossia
da cid che appare negazione del sovrasensibile. Poi, tale perce-
pire che & un puro pensare, pud essere pensiero discorsivo, pud
essere narrato, pud essere attivitd estetica: possibilitd di una
cultura nuova o del-ciclo che si attende. Abbiamo svolto un
simile tema nella nostra precedente opera, alla quale rimandia-
mo il lettore (5): riteniamo utile tuttavia sottolinearne qualche
aspetto.

La datitia del dato & la cortelazione che pid esiste

193




con l’io alla base di ogni ente del mondo, onde realmente non
esiste separativitd se non per l'astratta coscienza: la datita,
che, tuttavia, normalmente appare immobile oggettivitd pud ve-
nir sperimentata dal ricercatore come un moto che si anima
soltanto se egli & capace di essenziale immobilita rispetto
ad esso. La mobhilita & il moto soggettivo psichico riguardo all’og-
getto, o il risonare delle sensazioni e il continuo automatico
rispondere della vita interiore ad esse: che & l'ordinaria con-
dizione della coscienza. L’immobilita (6) & per contro una posi-
zione di veritd, che tuttavia non si presenta spontaneamente,
ma va attuata in se stessi in quanto si superino le condizioni
della spontaneita, che sono condizioni della natura.
L’immobilita & il lasciar assorbire la propria natura dal
fondamento e un posare senza sforzo sul fondamento: & percio
silenzio di quanto & fittizio e inessenziale nella coscienza, acquie-
tamento che consegue alla meditazione. Essa presuppone quella
trasparenza del pensiero e quel controllo del dialettismo, che
possono venire soltanto da un’ascesi rispondente alla esigenza
radicale dell'vomo di questo tempo (che, come si & mostrato,
oggi hon pud essere conoscenza orientale). L’immobilitd & I'im-
mobilitd vitale-corporea che pud attuarsi in quanto si attua da
sé, secondo la propria saggezza, come conseguenza dello scin-
dersi dell’attivita interiore dal corporeo: & la conseguenza del
pensare liberato e la via per l'indipendenza dagli oscuri moti
della psiche, per il fatto che questi perdono la loro dynamis. E'
il lasciar andare il corpo nel mondo, con la potenza della sua
spontaneita, pet il fatto che si & svincolato da esso il pensiero.
Il dato tende a darsi grazie al moto per cui gid lo si ha
come dato. Un dato come semplice dato ancora non & nulla,
anche se, come puro dato non ancora alterato, nel suo darsi,
dalla coscienza senziente e pensante, & gia per un atto interiore.
I’immobilitd, o silenzio, di modo al dato di continuare il suo
darsi sino a che esso sia qualcosa di piti, o di anteriore,
rispetto al suo presentarsi come ente chiuso nella oggettivita:
allora esso & il suo stesso darsi, quello onde pud essere dato.

194

Lo scenario del passaggio dal dato al darsi & la coscienza
immobile: si & talmente immobili che, senza ancora essere iden-
tici a sé, ma volgenti a tale identita, si & fondati in sé e da
questo essere fondati in sé sorge un contatto diretto, o comu-
nione, con il fondamento di quanto si presenta come dato. E’
da prima un moto del fondamento verso il contemplatore, ma
immediatamente & un aprirsi di lui a tale moto: egli ne acco-
glie Pimagine o la risonanza, nella misura in cui possano sor-
gere nella interioritd calma: calma petché indipendente da stati
d’animo, in quanto I'unico stato d’animo reale si & fatto quella
assorta interioritd, che ora appunto, come assorta interiorita,
da forma di imagine o risonanza al darsi. Ed ¢ il darsi
dell’essenza:

La contemplazione del dato & la libérazione del fonda-
mento, o la via al fondamento: che & unico per Iio e per il
mondo. Il percepire puro & il darsi dell’essenza a mezzo del
suo apparire. Ma si & visto che I'apparire ¢ si il mondo che
appare, ma & possibile per un ricevere-come-apparire lo stimolo,
che & il processo spazio-temporale rispondente all’esprimersi fisi-
co-sensibile dell’essere: processo che normalmente si ha non nel
suo farsi, ma gia assunto come fatto, per un moto immediato
della coscienza.

La immediazione alla quale di solito rispondono estin-
guendola la sensazione e la rappresentazione, nel percepire puro
diviene veicolo dell’essenza. Quel moto immediato & il darsi
che riproduce il processo onde l'oggetto & dato: sotge nell’inte-
rioritd di colui che immobile sa contemplare, ma appartiene
al dato, @ pit e prima che il suo apparire:
echeggia come contenuto puro. E’ il dato, che, dandosi, diviene
uno con l'essere percipiente, attuante la sua indipendenza dai
veicoli del percepire.

11 percepite puro & un conoscere pre-sensazionale, che solo
pud ricollocare la ricerca e lanalitica attuali sulla via della
Scienza, per ora smarrita, essendo esso il rapporto di profon-
dita dell’io con Iessere, il tempo, il mondo: sorge non per dar

195




AP

luogo a sensazioni o stati d’animo — espressioni inevitabili del-
I’ego — ma per un immediato risonare del dato nella coscienza,
la quale & cosl svincolata dalla cerebralitd da non sollecitare
mediante la via dei nervi quella « memoria del sangue » che
altera di continuo i contenuti percettivi, Tuttavia, proprio gra-
zie a tale svincolamento, I'uomo interiore comincia ad avere
un rapporto positivo con il sangue, ritrovando in esso il con-
tatto con le sue forze radicali.

Il percepire ora & il risonare dell’originario essere per
virth di un contenuto che non si altera, fisicizzandosi o sen-
sualizzandosi, ma alimenta direttamente una vita del-
l1’anima. Infatti, petcepire l'originatio essere nel sensibile,
¢ Diniziale vivere I’Io del mondo, o avere come un rivelarsi del
mondo il moto individuale dell'io. Scendendo nel profondo di
s¢, non arrestati da sensazioni o da stati d’animo, si ascolta
o si registra il risonare luminoso di quel che non scade nella
immedesimazione senziente. Indipendenti dai veicoli neuro-sen-
sori del percepire, nel percepire, non si aderisce ai processi in
cui la sostanza nervosa ¢ afferrata dalla corrente del sangue,
ma percid stesso si opeta spiritualmente nel sangue. Si giunge
a relazioni nude con l'essere: che & il nostro ed & il mondo.
Immersi in sé, si attua una comunione con I’essere, in cui il
mondo esplica se stesso: il pensare ne riacquisisce la imper-
sonalitd che originariamente gli & propria e ora si fa esperienza
personale, mentre all’esistere viene restituito un potere di pri-
mordiale saggezza, che & la sua pura oggettivita, o puro divenire.

L’elemento sub-umano pud essere conosciuto nel suo mo-
mento pre-tellurico, in quanto si scende in sé a percepire il
nudo moto delle forze, distinpuendole dall’abituale loro collu-
dere con 'ego, per cui l'ego &. Sono forze veicoli del fonda-
mento, sorreggenti la corporeitd e non percepibili alla coscienza
se non nel momento dell’alterazione senziente-affettiva, onde si
presentano come istinti o impulsi, Ora v’¢ possibilitd di non
subitli come tali e di avere lesperienza diretta del potenziale
di immedesimazione o di collusione per cui ordinariamente si

196

affermano. Si delinea una pili profonda funzione dellio indi-
viduante, riguardo alla necessitd animale che per ora condi-
ziona la costituzione umana: la conversione degli istinti ¢ delle
passioni, che, evitati o repressi, non sono certo conosciuti né
risolti.

L’alterazione ¢ dell’ego, non & del mondo; tuttavia nel-
lego & presente la forza pet cui l'altetazione & possibile, ma
¢ la forza che pud divenire consumazione dell’alterazione. Il
percepire puro & un percepire dell’io, in quanto presenza del-
PTo trascendente, L’To che nella vita otdinaria non & mai il
percipiente, in quanto sente se stesso soltantto nell’alterarsi del
dato, che & la risposta dell’anima senziente-affettiva, comincia
a essere presente nel percepire puro.

La presenza & un discendete nel fondamento: coglie nel
percepire I'elemento originatio, giungendo, oltre le diversioni
istintive, all'essenza di cio che fluisce dal mondo. Questa pud
essere veduta, fuori di ogni moto psichico e indipendentemente
dalla sottile cotrelazione del gtuppo nervoso del simpatico con
la corrente sanguigna: pud essete veduta sorgere da quel siste-
ma incorporeo del volere, che ha come supporto I'intero orga-
nismo in quanto corporeitd e come specifico ambito dinamico
sia il sistema del ricambio che il movimento degli arti. Aprirsi
all'essenza del dato & attivare la corrente del volere che le
risponde nel profondo della corporeita, 1a dove il volere simul-
taneamente opera per la vita otganica e inerisce all’elemento
sub-umano fluente dalla mineralita, divenendo « natura ». Que-
sto volere risorge nella coscienza di colui che medita o con-
templa, come « pensiero cosmico », al quale la sub-umanita
minerale ¢ stimolo a una trasmutazione di profonditd del-
I'umano.

Questo percepite va educato secondo regole che cetto non
possono scaturire da una saggezza semplicemente umana, anche
se il puro pensiero logico, positivamente suscitato, & tale che
per autonoma intellezione giunge a distinguere il percepire, in
quanto relazione pura col dato, dalla sensazione che immedia-

197




il

tamente fa suo il contenuto petcettivo, soggettivizzandolo e
vivendolo in rapporto alla personale natura (’elemento perso-
nale &, infatti, hormalmente qui legato alla sensazione e per
esso la percezione, come contenuto oggettivo, & perduta).

Chi giunge al contenuto puro & libero: ritrovandolo nelle
percezioni del mondo, lo ritrova nella percezione di sé, lo acco-
glie come senso ultimo di una relazione oggettiva con I'essere
vitale corporeo, con i propri impulsi, con gli stati d’animo. E’
evidente che egli giunge per altra via nello stesso ambito inte-
riore in cui lo conduce 'esercizio del pensiero-libero-dai-sensi.
Il petcepire puro, che & in sostanza il veicolo dello scambio tra
il sensibile e il trascendente e in tal senso riassume la funzione
terrestre dell’'uomo, si coltiva anzitutto in relazione al dato
sensibile pit semplice — mondo minerale e mondo vegetale
— indi si pud estendere a un mondo piit vasto.

- L’esercizio pud in un secondo tempo compiersi come rievo-
cazione di percezioni gid avute: si tratta di riviverle mediante
concentrazione, sino a che il « contenuto puro », che comun-
que era pervenuto alla coscienza, inavvertito per 'immediato
ff)rmarsi della sensazione ed il suo echeggiare nell’anima, sorga
hlberandosi da quanto di « personale » si era sostituito ad esso.
Si tratta di un contenuto che & I'elemento di veriti di ogni
percezione, sempre accolto subconsciamente e operante a for-
mare una « storia intetiore » individuale non concordante con
la fittizia sostanza della coscienza ordinaria, e che si rivelerd
dopo la morte, ma che appunto Iesercizio del ricordo percet-
tivo pud far sorgere nella sua obiettivita,

. E’, in tal senso, rinnovazione della memo-
tia, che & memoria del sangue: ha potere retroattivo, per-
c.he opeta nel tempo trascorso, ossia nel rapporto con la stra-
tificazione mnemonica delle sensazioni gid avute. E’ un ope-
rare nel corpo vitale, o etereo: che & tessuto di tempo, cosi
come il cotpo fisico & tessuto di spazio. La relazione posta dal
percepite é. il tempo che, come tempo fisico, non & prima
delle percezioni: non le contiene, ma & motivato dal loro pro-

198

—~——

dursi, come la connessivita richiesta perché si svolgano seguen-
do l'una all’altra rispetto alla coscienza ordinaria, in quanto
il percepire-rappresentare umano non coglie l'unita del mondo,
ma & solo puntuale contatto col frammentario, con il finito,
con il particolare, con cid che va riconnesso idealmente, secon-
do sintesi di fondo che gia sono. La riconnessione immediata,
come semplice successione, & il tempo transitorio.

La crescita interiore conduce gradualmente la possibilita
del percepire a quelle profondita dell’essete psico-somatico in
cui operano le correnti di vita divenienti natura e tuttavia
necessarie all’espressione dell’io indipendente dalla natura. Nel
sub-umano che urge attraverso listintivitd e la brama, il per-
cepite puto ha il veicolo per penctrare nella essenza della vita:
non v'& ingorgo, o nodo, o viluppo, che non sia penetrabile
a questa possibilita di scendere nel profondo di correnti che
normalmente involgono la psiche e l'io. I1 percepite puto & un
non subitle e simultaneamente un assumerle come forze ricon-
ducenti alla loro radice. Non si da ormai correlazione con es-
sere o con sé, che non sia possibile avere come materia di un
tale percepire. Sorge come illuminazione: come indipendenza
dall’essere vitale-corporeo, che, a sua volta liberato dalle pres-
sioni psichiche, & restituito ad un’autonomia che & la sua ogget-
tivitd, o possibilita di muoversi nel mondo secondo spon-
taneitd originaria. Il corpo, lasciato, & lo spirito:
ogni suo moto, non alterato dall’anima, & in sé metafisico. Per
P’essere interiore la corporeitd diviene misura del fondamento:
non gli si da il corpo, come non si da occhio a colui che vede,
perché l'occhio si dimentica nel vedere. L'espetienza trascen-
dente & possibile in quanto 'anima, facendosi trasparenza, spa-
risce nella corporeita.

Il percepire diviene, ogni volta che si voglia, capacita di
cogliere di 1i dalle sensazioni e dagli stati d'animo, I’essenza
di un movimento: si pud assumere come oggetto una sensa-
zione, una tensione, un’emozione, un istinto, e comportarsi con
esso come con il dato esteriore del quale ci si & educati ad

199




el

accogliere il datsi sino al risonare dell’essenza. Si pud scen-
dere nel profondo, petché il profondo & l'altezza: la densifica-
zione sub-conscia, che nell’'uomo ordinario & il sedimento del
sub-umano, comincia a essere un dato che nel suo darsi si tra-
smuta sino ad essere contenuto che ascende come sostanza di
un volere inconosciuto. Il percepire puro si fa luce della natura
inferiore: il sedimento sub-umano agisce come lievito del volere
che risorge dalla mineralita. .

Il cotpo diviene I'essere dello spirito, fondato sulla sag-
gezza che cosmicamente lo tiene insieme e lo muove, ora non
alterata dalle pressioni razionali-senzienti. Essendo mediatore
del percepire puro, il corpo si muove nel mondo con quella
semplicitd oggettiva che gli deriva dalla sua pura funzionaliti:
esso ¢ la trascendenza visibile. Una quicte infi-
nita emana come suo fondamento: nell’essere corporeitd, espri-
me il fondamento, che & patimenti la via dell'esistere nel mon-
do e la via per lesperienza pura: lo scambio tra il terrestre
Ie’ il celeste, tra I'umano e il superumano, che & impresa del-

uomo.

1l potere immanente dell’s io ».

Percezione e pensiero possono essere ravvisati come qual-
cosa di pit che mezzi del conoscere necessario all’ordinaria
esistenza, ossia come veicoli di una esperienza trascendente,
che ¢ il senso ultimo della loro funzione e che si attua indi-
pendentemente dal quotidiano processo per cui si formano il
sapere e la cultura. Questi non esauriscono il conoscere, né
hanno relazione con cid che esso & come sovrasensibile ogget-
tivo, pur formandosi della sua sostanza. Ma il percepire puro
€ il pensare puro sono possibilitd che non si danno per via
naturale, bensi debbono essere volute in un conoscere volto,
per procedente autocoscienza, a cogliere il suo intento
primo. Da una parte & vita interiore che fluisce dagli

200

aspetti del mondo nella percezione restituita, sia pure per bre-
ve momento, alla sua semplicitd originaria; dall’altra, pensiero
che sorge come essenza in .cui il Logos si manifesta, o come
ente noematico dell’oggetto percepito (viene rianimato nell’og-
getto, che normalmente appare esteriore ¢ materiale, appunto
perché gli era stato tolto: ora, risorgendo nella interioritd del
meditante, viene restituito all’oggetto).

L’anima & la « scena » in cui il noema della cosa e il suo
manifestarsi sensibile si incontrano, dando luogo a una sintesi
in cui il mondo, terso di alterazione egoica, rivive nel suo
tessuto pre-spaziale, o tempo interiore. E' un conoscere tutta-
via possibile solo per via di determinazione individuale, che
si svincola dalla natura e va ogni volta rinnovata con 'energia
del primo momento. Liberato dall’io, il mondo ritrova il suo
fendamento, I'To cosmico: ma & quello stesso operante al cen-
tro della conoscenza liberatrice, la quale, tuttavia, senza l'in-
dividuale determinazione, non potrebbe mai aver inizio.

A un dato momento, si sa che v’& un solo «io». La
dove & assorbito e riflesso dallorganismo cotporeo, & I'ego
centingente, che nella contingenza si circoscrive, bramando cid
in cui & circoscritto: rimane invece autentico, ma inconosciuto
nella sua vastitd, 1a dove non & ancora riflesso corporeo: in
un mondo che pet ota & il mondo del sonno e del sogno. A
questo To autentico, nelle letterature spiritualistiche viene dato
il nome di « Io superiore », ma & lo stesso che si manifesta
come individualitd contingente. E’ uno: anche se la coscienza
di veglia & quella dell’io effimero: effimero, perché la sua pos-
sibilita di essere desto nasce dalla sua riflessitd, o dipendenza
dal supporto corporeo. Viene meno durante il sonno e dopo
la morte: tuttavia, proprio per tale sua contingenza, nel susci-
tare il pensiero individuale, ha la forza di sottrarsi al pensiero
cosmico, ossia a una direzione antica del mondo: cid & la sua
autonomia, ma anche la sua limitatezza.

Coscienza effimera: che pertanto pud rafforzarsi come tes-
suto cosciente, traendo vita dal principio non effimero da cut

201




ha origine, sino a poter sussistere senza la mediazione corpo-
rea. Avviene in tal caso che questa coscienza dell’lo, nata come
aspetto inferipre delPIo, attinga all’essere sopra-individuale del-
I'To, come al suo immediato principio. Si trasforma allora la
sua funzione, divenendo potere di identificazione della sogget-
tivita con la oggettivita del mondo nel processo del conoscere,
¢ parimenti facoltd di distinzione tra sfera psichica e sfera dello
spirito, in quanto il suo sperimentare & lo sperimentare dello
spitito. E’ evidente petaltro che, per tale via, essa ha un orien-
tamento verso il senso autentico della vita: infatti non parte
da presupposti morali per portarsi al sovrasensibile — anche
se uno stile etico & inseparabile dalla disciplina interiore, sin
dai suoi inizi — ma trae impreviste forze morali come con-
seguenza della disciplina interiore.

Si pud dire che qualcosa di nuovo e di ineffabile si da
all'To superiore quando,.attraverso la vicenda con cui si vin-
cola alla terrestritd, giunge ad assumere la coscienza individuale
svincolantesi dalla corporeitd: evento che, naturalmente si da
soltanto come testimonianza dell’io che si svincola. Sulla terra,
nell’esperienza compresa tra nascita e morte, esso riguarda I'io
immanente, si verifica per decisione dell’io di veglia: che non
ha il cdmpito di perdersi in un « To superiore » supposto, ma
di realizzarlo, di esprimerlo nell'umano, in quanto esso lo &
nel profondo. Il senso dell'io nato nella contingente forma
fisio-psichica, si alimenta nel conoscere e nell’operare che, per
quanto legati a tale forma, intimamente si traggono dall’To Su-
p.eriore: essi sono sua esperienza, perché, in realta, I'To Supe-
riore sperimenta in essi, ma soltanto nella misura. in cui I'To
immanente, grazie al suo elemento di libertd, lo attui attuando
se stesso. Questo & il tema occulto dell’« Io », la cui urgenza
preme sulla storia dell'nomo, che &, metafisicamente, storia di
questa epoca, alla quale tutte le epoche precedenti sono prepa-
razione, se si pud restituire al tempo il suo « senso qualitati-
vo » smarrito da millenni nell’esperienza esclusivamente terre-
stre e attraverso l'orditura di una « storia », che non & la vera

202

storia. Per il discepolo di questo tempo, lo scambio tra coscien-
za individuale ed Io Superiore, verificandosi per una penetra-
zione della « istantaneitd » (7) traduce in conoscenza imagi-
nativa ed ispirata quanto I'lo Superiore ha come relazione con
il Cosmo ed il tempo.

In antico, si doveva rinunciare all’lo contingente, separar-
si dallumano per poter ritrovare 'lo Superiore, Vdtman-puru-
sha, ed essere liberi di mdyd. Oggi la nascita dell’To Supetiore si
vetifica nella forma della coscienza individuale: cercatlo fuori
di questa & non essere consapevoli di cid che si & e perdersi
in una sorta di « spiritismo superiore », con colorito vedantico
e yoghico. La coscienza individuale, ove possa sperimentare il
suo processo interiore, o la libertd, cessa di essere egoica, pur
mantenendo Pintima forza dell’ego: tersa dei residni dell’antica
coscienza sognante, divenuti ormai germi d’ogni superstizione
¢ d'ogni dogmatismo, capaci di vestirsi persino di logica scien-
tifica, essa si esprime come presenza dcll’lo Superiote.

A questa nuda esperienza dell’To, per via di un meditare
sempre pitt semplice e trascendente, tende I'Iniziato nell’epoca
attuale, perché solo tale nuditd pud di nuovo rivestirsi di vita
e di conoscenza. In altre parole, linteriorazione della coscien-
za individuale, quando non sia astratta speculazione o divaga-
zione mistica, dischiude la coscienza alla essenza, onde I'essen-
za scorre nella individualita. B’ la possibilitd respinta da quei
metodi che non realizzino Vistanza di un’indagine rigotosa-
mente consapevole, non riuscendo ad evitare di subire oscure
necessitd pre-coscienti e idolatriche, anche in forma razionale e
scientifica: la insufficiente coscienza del proprio processo rifles-
sivo impedisce loro di realizzare quel positivismo o quella con-
cretezza su cui si presumono fondati. Ignorando I'attuale fun-
zione dell’To, a cui pertanto non possono fare a meno di attin-
gere, tali metodi tendono a sottoporre al suo aspetto contin-
gente la illimitata sfera dell’To, dando luogo sia all’astratta
indagine filosofica o psicologica, sia all'illusoria ascesi onde si
cetca fuori della individualitd, dalla quale comunque non si

203




esce, un lo Superiore samkhyanamente o vedanticamente o
misticamente imaginato.

Ogni volta che si dice «io» — io voglio, io sento, io
penso, io faccio — i si riferisce mediante un predicato che
¢ pensiero, a un autote presente, ma non attuato se non in
forma contingente, ossia in attenuazioni e contaminazioni della
sua forza: un autote che & ai confini di quei moti della coscien-
za, come colui in nome del quale si compiono, ma che non &
mai vissuto come tale, ossia quale autore al cui puro
essere soltanto si deve la coscienza e al quale percid essa,
come coscienza di sé, dovtebbe rispondere sul piano della ma-
nifestazione: che sarebbe I'atto della liberta, dinanzi al quale
Pintera prospettiva muterebbe. Se nell’atto della liberta si rea-
lizzasse come autore, esso, pet essere cosciente di sé, non avreb-
be necessita di identificarsi con il pensare, il sentire, il volere,
Pagire: identificazione, privo della quale I'vomo ordinario per-
derebbe il senso di sé.

La coscienza di sé & simultaneamente il tema, la que-
stione e I'equivoco: ché sorge appunto per essere coscienza del-
ITo, v. d. coscienza pet I'To, mentre diviene contingente coscien-
za corporea fluttuante tra il pensare il sentire e il volere, con
riferimento discorsivo all'lo, che, tuttavia, & gid testimonianza
dell’To. Concetto in sé equivoco, contraddittorio, ma che, come
tale, risponde alla condizione normale dell’uomo: che vuole,
senza essere lui a volere, perché scoprird che in Iui vuole la
natura, la razza, il gruppo degli automatismi e la serie degli
interessi quotidiani connessi a questi: tuttavia sempre per via
di un volere che, nell'essenza, & indipendente dalla natura, e
per il tramite di un testimone passivo, di continuo coinvolto
nel flusso dell’azione, ma riconoscibile come colui per il quale
unicamente I’azione si svolge, e talora capace di avvettite, allato
alla fittizietd della sua condizione e all’alteritd della natura, la
propria identit, e infine di scoprire come tale animadversio sia
mediazione pensante: nella quale pud volersi distinto dalla pro-
pria natura, come contemplatore di sé. Il pensiero, infatti,

204

anch’esso involge I'To, chiedendogli identificazione, ma al tem-
po stesso risulta veicolo dell’auto-riconoscimento dell’lo, che,
rafforzato e voluto in sé in quanto pensiero e non come pen-
siero di qualche cosa, pud infine esprimere il puro volere e
I’autonomia dell’To.

Il semplice auto-riconoscimento & un moto del pensiero
che non ha il potere di mutare la situazione: nella quale si
tientra ogni giorno, per dire di continuo « io », sentendosi auto-
ri, senza esserlo. E’ importante, tuttavia, cominciare a sapetlo:
perché & I'inizio della possibilitd di percepire il soggetto di que-
sto sapere. Ma c¢hi lo percepisce & appunto il soggetto.

La soglia magica della coscienza.

In sostanza I'lo reale, o Io Superiore, & di continuo ai
confini della coscienza. E’ la coscienza stessa: usata dall’uomo,
ma non sperimentata in sé: coscienza di veglia in cui egli vive
ogni giorno, senza averla effettualmente. La dove ogni moto
della coscienza si manifesta, 2l punto in cui nasce, prima che -
nasca, nello spazio interiore ancora vuoto, I'To & di continuo
I’essere trascendente, inattuale, eppure scaturigine d’ogni atti-
vitd, come intuirono gli autori delle prime Upanishad: incono-
sciuto e tuttavia presente (8). Oggi l'atto individuale indipen-
dente dalla natura pud esprimetlo direttamente.

Tuttavia 'essere egoico, che & I'immanente sollecitatore
della forza e simultaneamente il suo dissipatore, mentre ¢ reale
solo in quanto si trae dalla sua trascendente natura, al tempo
stesso la ignora, non ['avvette; avverte se stesso soltanto li
dove la sua sostanza sovrasensibile si immedesima nella cor-
poreitd. Eppure I'essere che si immedesima & I'Io stesso, e I'lo
come tale & superumano: il Divino & in lui. Il Divino & nell’io,
ma ésso non pud avvertitlo, non pud vederlo, perché ne & la
presenza non cosciente, accendendosi la coscienza solo nell’am-
bito in cui la presenza si identifica con il sensibile.

205




Nel pensare nel sentire e nel volere, nella immedesima-
zione, nella mescolanza confusa dei tre, 'lo non sperimenta la
sua realtd, traendo da « altro » la coscienza di sé. Il giuoco &
tutto per la nascita di tale coscienza dell’io: che, una volta
nata, dovrebbe, volontariamente o logicamente, volgere a cono-
scere se medesima: cid che non fa, per insufficienza di logica.
Grazie all’autonomo moto astratto onde si & resa indipendente
da ogni trascendenza, dovrebbe sperimentare cid che essa ¢
in quanto si fa coscienza: che sarebbe I'iniziale conoscersi for-
ma del suo essere superindividuale. In definitiva comincerebbe
a trarsi dal fondamento: I'lo che & nell'essenza. Decisione che
dovrebbe sorgere dalla « coscienza dell’lo » in quanto fosse cosi
logicamente consapevole di sé da avvertire che I'unico suo ele-
mento di realtd deriva essenzialmente dall'To che essa & nel
profondo. E’ questo elemento intimo di realtd che si manifesta
da prima appunto come opposizione formale all’To originario,
ma pud, in quanto autonomia interiorantesi, essere sua iniziale
attuazione,

L’To superindividuale si esprime nella coscienza dell'To:
la quale per ota crede afferrare cid che vede altro da sé, ma
non D'afferra perché non afferta se stessa. L'uomo ha la co-
scienza di sé, ma non la conosce, la usa ma non la possiede,
perché gli si di come forma riflessa della sua sufficienza a sé:
possederla sarebbe spetimentarne la virth sopra-individuale, in
quanto rinvierebbe a cid di cui & emanazione. L'inizio di tale
possibilitd & il moto germinale della liberti: decisione dell’To
sul piano che, come mondo della necessita, & negazione della
liberta. A tale decisione, pertanto, pud condurre il processo
logico ove sia vissuto nella sua interezza, ossia ripercotso sino
al momento in cui, dal moto predialettico del pensiero, si trae
come processo logico. Nella decisione, la forza dell’lo superiore
comincia a vivere come virth individuale disindividuata.

Quasi sempre, riferendosi all’ascesi buddhista e in parti-
colare alla dottrina dell'amattd, si interpreta astrattamente la
necessita di una simile disindividuazione, in quanto non si

206

tiene conto che essa & solo possibile per « qualcuno », ossia per
il soggetto dell’opera; altrimenti non potrebbe darsi né avrebbe
senso. La perdita dell’ego, 'annientamento del cosiddetto « io
contingente » non sarebbero possibili se non fossero I'opera-
zione dell’To, che tra l'altro si presenta anche come io contin-
gente, che pud annientare se stesso proprio perché & I'lo. Il
suo annientamento & la sua pitt alta affermazione. La realta &
che I'lo immanente, centro attuale dell’« opera », nella sua for-
ma autocosciente & una nascita di questa epoca, in quanto com-
pimento di un processo di individuazione che un tempo, non
essendo ancora penetrato in profonditd, consentiva a taluni
asceti di attingere I'lo superiore fuori dell'umano: oggi tenta-
zione ed errore di pensiero di schiere di « spiritualisti » che
aspirano a liberarsi dell’« io contingente » per trasferirsi in un
presunto « Lo spirituale », non avendo coscienza della natura
d'imagine dell’oggetto verso cui volgono, né del motivo che
li spinge a cid, epperd non potendo riconoscere il loro atteg-
giamento come moto inconsapevole della stessa coscienza indi-
viduale di cui intendono liberarsi, Posizione che si spiega con
insufficienza d’impegno conoscitivo rispetto all’urgere variofot-
me del principio individuale: che percid va tutelato proptio
di contro a coloro che presumono superatlo per via realistico-
ingenua,

I'To reale & ai confini della coscienza, cosi che di ogni
evento mentale, se si volesse trovare il presupposto, il prin-
cipio, lo spazio negativo, si troverebbe appunto 1'To che si d.ice
di essere. Ma questo [o & gid la coscienza di veglia, Imagine
la cui contemplazione, se attenta ¢ impersonale, di modo di
afferrarne I'intimo movimento. Ché normalmente non si riesce
ad essere cid per cui si & non si giunge a ravvisarsi autoti di
cid di cui, in quanto si compie, si & autori. Non si riesce ad
avvertire che si medita e si opera, per giungere a una forza
gid presente come sostanza di tale meditare e operare. Not-
malmente si medita e si opera in quanto non si ha la coscienza
che si desterebbe come coscienza del loro momento creativo,

207




del meditare e dell’operare, ossia di quella loro scaturigine che
¢ I'lo cosmico gid attuato nell'invisibile. Ci si comporta come
se non esistesse, pur usando la sua forza che & I'unica che,
attuandosi come coscienza, fa individuale I’azione e la sostanzia
di libertd, Ma esso, mentre & il tessuto della coscienza di ogni
momento, & cid che & gid compiuto ai confini del percepibile:
¢ il senso della incarnazione del Logos. L'agire puramente indi-
viduale, che non & agire motivato dalla parvenza, ma pensiero
vivente, lo esprime: in quanto svincolato dalla natura e non
rifacentesi ad alcun modello né ad alcuna prescrizione — che
& comunque l'astrattezza da cui non & possibile scaturisca alcun
atto vero — esso ¢ individuale dall’essenza da cui scaturisce,
ossia libero e, per questo, moralmente produttivo (9).

In ogni pensare sentire e volere si ha il soggetto del mo-
vimento, attuato in quanto sommerso in questo; mentre, pri-
ma del movimento, assunto all'origine del movimento, nel cuore
del movimento, in quanto si compia, si pud percepire come il
principio per il quale esso si compie. Ma se tale assunzione &
possibile, il movimento afferra se stesso o & afferrato dal suo
principio, mutando il tapporto del soggetto con il suo conte-
nuto. Evento, questo, che, per quanto inevitabile prospettare
in forma astratta, & fondato sulla concretezza, o basilaritd, o

immanenza, del principio soggettivo comunque chiamato in
questione,

L’imagine della forza.

In realtd non si & mai I'lo, pur presupponendo di con-
tinuo la sua forza causante. E’ essenziale tuttavia per il disce-
polo avere I'imagine del Divino che lo avvolge di una veste
luminosa, come con una « pelle spirituale »: Divino che sostan-
zia la sua vita fisica ma che, fuori della manifestazione sensi-
bile, « confina », se cosi si pud dire, con la coscienza, essendo
la forma della coscienza: forma superna che I'abbraccia e la

208

motiva, senza la quale non sarebbe. Fc-rfna, s’intende, ifxtra-
spaziale e intemporale, puramente metzfﬁsu:a, chf: vuole e
immediatamente « trapassa » nella coscienza ordmarla:, in ogni
momento traendosi da essa. Onde nell’To & presente 11 Pwmo.
In ogni momento, chi potesse ‘volg.e:r.si a vedere in sé '« auto-
re » di ogni agire, troverebbe il Divino. 2 Lo

Una simile imagine non & facile avere nella vitalita 'che
il suo senso implica: fuori della quale il senso stesso viene
meno. Non astrattamente, infatti, si sa che in ogni 1§taf1t‘e,
errando o giustamente operando, ci si trac da un principio
superumano che immediat_am_eme si perde: .é un contrfm;ff?z
che fluisce per il fatto che si & lio: quello individuatosi, io
che in ogni momento presume s¢ stesso n:ella forma che lo
limita e lo degrada, I'To che sbaglia, soﬂre, si es'alta, gode, ma-
ledice, e infine talora, illuminandosi di una prima tenue luce
di sé, aspira al proprio superamento: 1’19 che a un dan mo-
mento vorrd trascendersi, tendera ad annientarsi, tentera cc:m-
battere sé stesso per lo stesso moto egoico onde plzoduce_le’r-
rore che intende risolvere. A cio gli si pareranno innanzi vie
religiose, o mistiche, o yoghiche. Potra avere — per questo
annientamento di sé — Pidea del suicidio, o si lascera'te{ntfne
da una sorta di suicidio ormai invalso: quello onde ci si im-
merge in un attivismo esteriore senza respiro, senza soluzioni C!I
continuitd, senza possibilita di soste per co:?te%:plare se stessi.
Sard evasione o tentativo di esaurimento di sé, non dJ_SSlrmle
a quello che possa, per altra via, spingerlo'a un com:bammento
mistico contro se stesso o a quella illusoria conversione che &
il potenziamento titanico del suo aspetto immanente. M\a que-
sta tensione verso I'annientamento o il superamento sara sem-
pre una lotta infeconda, rimarra moto st?ri}? o egois'tico, fin-
ché I'To non scopra che I"annientamento ch- sé non & pitt neces-
sario, perché in nessun istante oggi egli, in quanto individuo,
& separato dalla sua fonte superna.

Tuttavia, scoprite questa via di liberazione — dovrt?bbe
essere ben ricordato — non ¢ realizzarla, bensi averne un’ima-

209




gine: cl'{e ha forza d’orientamento, se si ravvisa la funzione
che‘i.:a. in quanto imagine. L'errore si di quando riguardo a
sm_u.h. imagini ci si comporta come con le nozioni ordinarie, di
cui si crede di possedere I'oggetto perché si hanno. Ulteriore
¢ correlativo errore & ricondurle a valoti fisici, in quanto, rice-
vendone distensione interiore, ci si abitui a ricavarne di riflesso
una distensione cotporea, che non & certo proibita, anzi pud
essere utile e vera, a condizione perd che giunga da un’altra
direzione, né sia fine a se stessa: essa deve verificarsi inav-
vertita, come conseguenza della meditazione, non entrare a far
parte della meditazione stessa sino a condizionarla.

L’avvivarsi di tali imagini e il loro operare come forze
neIl’.anima ¢ possibile in quanto si sia capaci di insistere per
mesi e per anni, mediante la concentrazione, al loro suscita-
mento: che diviene sorgente di conoscenza svincolante la vita
interiore dalla natura e dalla identificazione con il fatale decotrso
della corporeita verso la morte. E’ la via alla « percezione
imaginativa » che restituisce alla imaginazione il tessuto meta-
ﬁ.sico: epperd la possibilita di essere forma di contenuti spi-
rituali ancora non percepibili ditettamente. Ma & parimenti la
conoscenza, senza la quale inevitabilmente il moto imaginativo
de‘lene veste di un mondo di sensazioni e di tendenze perso-
nali non consapevoli, onde si pud scambiare per esperienza spi-
rituale la loro proiezione visionaria.

L'opposizione al Cosmo, come volersi dell'lo. Il radicale con-
templare.

In quanto individuato, immanente, traentesi dalla coscien-
za razionale, in nessun momento l'io & separato dalla essenza:
tale I'intuizione liberatrice. Quello che si ritiene lontano & vici-
no: quello che si cercava nel cosmo & ora nella individuale
interiorita. « Il mondo dei cieli & dentro di voi ». Quello che
un tempo si tendeva ad attuare sciogliendosi dal terrestre, & gia

210

compiuto nel segreto dell'essere terrestre: compito del disce-
polo & rendetlo operante nell’'umano, facendolo sorgere in sé
dalle percezioni sensorie. Nell'io che sia presente alle perce-
zioni, le quali normalmente si dinno mediante un inconscio
smorzamento dell’io, esso opera come essenza. L'To supetiore
& stato restituito all'uomo e si esprime nella forma inferiore
come io razionalistico, io astratto: io contingente che ha in sé
il potere, o la liberta, di porsi senza saperlo contro il suo essere
trascendente, giovandosi del supporto della natura a cui ineri-
sce, cosi come di portare incontro a tale essere inizio imma-
nente della liberta. E’, come si & veduto, il senso ultimo del-
Iepoca individualistica: epoca dell’io e dell’astrattezza, ma pet-
cid della volonta che pud parimenti attuare 'essenza sovrasen-
sibile o annientarla nell'illusorio attivismo terrestre.

Rompendo col mondo tradizionale, il pensiero astratto &
la forma oscura dello spirito, risorgente nell’vomo come possi-
bilita di autonomia: perché questo pensiero pensa il
mondo, e nella contemplazione del mondo dilata un suo infinito
moto pensante, che tuttavia non avverte come evento interiore
e perde sia nella natura che nell’astrattezza: ma che potrebbe
avvertire e contemplare, cosi come avverte e contempla il mon-
do sensibile, sino ad aver coscienza del principio per cui pud
veramente contemplare. 11 contemplatore infatti ritrova se stesso
nel dimenticarsi, proptio in quanto soggetto che contempla: la
contemplazione & vera quando sparisce in
essa l'ego, che in realtd non & tale che
contempli. E quanto si & detto riguardo alla percezione
pura: che non si da per l'io riflesso né per la riflessione. E’
autentica perché a-dialettica, e del suo darsi pud essere testi-
mone solo I'To vero.

La percezione & sufficiente a sé, ¢ immediata conoscenza:
ora ha come oggetto il pensiero. Ma la percezione del pensiero,
che non & pilt astrattezza o riflessita, & il ptimo moto autentico
della volonta e della liberta: & Iiniziale inveramento di c¢id
che & risorto e attende I'momo ai confini della coscienza ordi-

211




naria: che & dire ai confini della natura. Non certo come un sub-
conscio, 0 un inconscio, ma come una supercoscienza, pet la
quale lo stato di veglia si intensifica sino a un altro tipo di
visione. Ove comincia la Sopra-natura grazie alla quale sol-
tanto esiste una natura, che & errore vedere come natura: non
& pitt 'antico Regno del Padre proiettato in orizzonti illimitati
di mondi, ma la Sopra-natura fluente nella interiorita umana:
forza della individualita, scaturente dalla essenza dei mondi.

Nella coscienza meditante, ['vomo si fa libero, nella mi-
sura in cui animi un pensiero che non sia la continuazione del
processo etetico che parimenti produce la vita corporea ed &
base dell’ordinaria attivitd pensante, ma sia espressione del mo-
mento pre-corporeo di quel processo: per Iesperienza sovra-
sensibile egli si rende indipendente da quella base, in quanto
la ravvisi, volendo se stesso di 12 da una direzione cosmica che
tende — come in antico — a esprimersi in Iui quale vita inte-
riore: ora inevitabilmente afferrata, sul piano fisico, da Potenze
ostacolatrici.

11 segreto della Magia Solare consiste nell’avvedersi come
Pattivitd interiore dell'uvomo moderno sia condizionata dal flui-
re di forze cosmiche nella sua organizzazione fisica e dal loro
astringersi ad esigenze strutturali e funzionali necessarie al ma-
nifestarsi della coscienza dell’io: esse sorreggono la vita cor-
porea in modo che essa funzioni come supporto della coscienza,
e in tal senso tendono a continuarsi come fatti dell’anima: dire-
zione portatrice di vita sovrasensibile all’'nomo antico, ma vin-
colante alla natura 'vomo moderno, epperd animatrice della
inferiore individualita, che ormai & la normale individualita.

Coloro che praticano le tecniche tradizionali rinunciando
a4 conoscere quanto insegna a tale riguardo la moderna Scienza
dello Spirito, tendono a operare in profondita attraverso quel
vincolo e lo rafforzano, nella illusione di ricongiungersi con
sfere trascendenti: non ayvertendo che ricongiungersi con il
trascendente pud soltanto un io che sia capace di ¢id in quanto
abbia saputo volersi, opponendosi a quella direzione cosmica.

212

1! pensiero astratto, I'astratta egoitd sono il principio di questa
indipendenza, non ancora l'indipendenza, che esige la sua pecu-
liare ascesi: laffermazione mondana della egoitd non riconnessa
con la essenza, infatti, & Dlarbitrio o la contraffazione della
liberta. L'astrattezza, per la sua disanimazione, opera solleci-
tata soltanto dalle esigenze della natura, la quale cosl pud risor-
gere sotto parvenza spirituale: in tal modo, perd, la possibilita
insita nella condizione individualistico-astratta viene perduta.
1 astrattezza diviene fine a se stessa, si fa arte, visione del
mondo, cultura.

Soltanto il pensiero che intuisca la propria astrattezza
come forma interiore di continuo disanimantesi, tuttavia ravvi-
vabile dall’interioritd ond’®, anche come astratto riflesso, so-
stanziata, pud rendere positivo il moto della virtuale indipen-
denza dalle correnti cosmiche che sorreggono la vita, ma che,
come si & accennato, non dovrebbero continuarsi quali attivita
interiori: I’autocoscienza, infatti, si ¢ formata come opposizione
ad esse. In quanto forze cosmiche, esse dovrebbero venir per-
cepite dal discepolo 12 dove ancora non sono organizzazione
cotporea: non debbono essere accolte come natura, ma cono-
sciute nel momento in cui ancora non sono legate a una deter-
minata forma, ossia in una sfera in cui si muove soltanto il puro
pensiero. Una simile possibilita & attuabile soltanto dall’To che,
sorto nella natura, di contro alla natura, ma aderente alla natura
e di continuo manovrato da essa — questo & il male della
natura, in sé priva di male — sappia svincolarsene mediantc
le svincolamento del pensiero.

11 pensiero del tipo umano moderno & sorto in quanto si
& potuto attuare, di la dalla sua base vitalecosmica, in una
riflessitd senza vita, in un’autonomia astratta che & pur sem-
pre segno dell'lo. Tale autonomia sorge da prima come astrat-
tezza, per un’attivitd interiore che & separazione continua dalla
base vitale impegnata nella natura, epperd distruzione di forze
vitali. Essa dovrebbe poi reintegrarsi nella capacita del pen-
siero di affertare se stesso nella sua purezza sorgiva: che signi-

213




fica percepirsi fuori della corporeita eterico-fisica. Lo svincolarsi
del pensiero dalle condizioni sensibili, restituendo il pensare
alla luce metafisica, diviene possibilitd per I'Io di sollevarsi alla
visione dell’essere di cui sinora ha avuto soltanto 'appa-
rive.

Restituzione e luce della vita primordiale.

Non v’¢ da suscitare un’essenza che gia &, senza la quale
non si darebbe neppure un io contingente. Il cdmpito del disce-
polo consiste nel rendere operante, per via di auto-conoscen-
za, la forza originaria gid presente, in forma inconsapevole, nel
percepire e nel pensare, svincolandola dai sensi e dalla cere-
bralitd, sino a sperimentare come nel percepire e nel pensare
s'individui. L.’To che egli cerca & gia affio-
rato nella forma nella quale egli nor-
malmente si riconosce come io.

E’ la forza radicale di continuo ignorata, usata soltanto la
d_ove si & fatta natura: forza che, per il grado a cui appar-
tiene, ha il potere di trascendere qualsiasi limite, essendo ogni
limite, per essa, soltanto sua modificazione, senza realta in sé:
ma che non pud operare se non come nostra forza, ossia come
cid il cui fluire in noi & il nostro sperimentare, Non pud ope-
rare se non ravvisata e recata incontro agli eventi: se non venga
superato, per decisione ideale, il diaframma che separa da essa,
ossia se non si cominci a guardare come alteritd la natura, e
contemplando tale alterita non si attui in sé il principio onde
essa ¢ dotata di radicale saggezza. Ma & un guardare possibile
soltanto in quanto gia si sia capaci di « guardare » il pensiero.
' ,Ii primo moto della Forza & quello che il discepolo suscita
in sé verso essa, ossia il chiamarla in causa mediante 1attivita
del pensiero: che ordinariamente non si da, per il fatto che
non si avverte la identificazione con la natura e il reagire con-
tinuo in base ad essa, onde si rimane invariabilmente nella

214

sfera psichica anche riguardo a quanto si creda di compiere
secondo se stessi, oltre se stessi. Non si sa di rimanervi con-
clusi, anche quando si vagheggia un distacco di tipo yoghico
o taoistico o mistico, perché non si & fuori del dominio corporeo
finché non si sappia dove il pensieto inerisce ad esso e come
possa esserne svincolato.

Nell'lo, nella profonditd che solo pud essere attinta per
virth del pensiero liberato, & la forza originaria. Immanente,
essa si esprime come soggettivita: in tal senso & la forza resti-
{uita, ma non riconosciuta. Quello che I'nomo concretamente
vale, di 1a da ogni dispersione mondana, detiva da questa resti-
tuzione. L’ego & il Logos: il suo vincolarsi e alte-
rarsi & il moto contingente della natura; ma in realta, 'ego
& il Logos, per una ragione analoga a quella onde il grande
Néagarjuna mostrd non differire nirvina da samsira (10). Non
si tratta di identith, ma di presenza che in ogni istante
si attua contraddicendo nella sua extraversione il principio, ma
con cid stesso affermandolo e tessendo il tema della liberta
che, ove possa esso stesso attuarsi, elimina la contraddizione e
da forma individuale alla presenza: grazie alla quale coloro che
sono uomini nel tempo attuale possono dire « io » di se me-
desimi. Si tratta di riconoscerla nella forma in cui si esprime,
anche in quella che meno risponde all'idea che ci si & prefor-
mata di essa.

1l discepolo comincia a intendere la forma della restitu-
sione della Totza: non v'¢ da cercarla in un cielo lontano ed
astratto, poi che nel pensare liberato dall’astrattezza, ossia dalla
corporeita, comincia il suo puro fluire: che & il sorgere di un
nuovo Cosmo. La presenza del Logos pud essere da lui rico-
nosciuta nell’attuale autonomia dell’essere soggettivo: il punto
in cui egli dice io & gia Paffiorare dell'To, & il segno di un To
realizzato, sotgente come io individuale perché restituito. Egli
volge a contemplare tale Mistero.

L’opera meditativa tende a ricongiungetlo con essere che
— per virtls del Logos solare — egli gia &, nel profondo, fluen-

215




do in lui in quanto sua realtd originaria. Egli riconosce la pro-
pria natura solare, che pud attuare nel mondo, perché in lui
¢ presente, come principio stesso della vita onde egli compie
Pesperienza terrestre, I'essenza solare con cui un tempo poteva
ricongiungersi soltanto dopo la morte. Egli ne era stato sepa-
rato dalla Caduta e da allora la Tradizione era stata parimenti
il ricordo dello stato originario e l'occulta preparazione dei
nuovi tempi: I'inseghamento che poteva accompagnarlo, non
essendo egli ancora nato come essere autocosciente.

La nascita dell’autocoscienza & linizio della effettuale sto-
ria dello spirito, ma ¢ anche I’evento per cui essa come corrente
di vita comincia a estinguersi. La vita muore dove genera la
coscienza. L'etere della vita, tuttavia, pur subendo un processo
di distruzione nell’esperienza astratta e nel moto astratto del-
Pautocoscienza, & c¢id per cui essi sono possibili: in qualsiasi
momento, il volere ideante pud manifestarne la luce. Per tale
motivo la via dei nuovi tempi fa appello all’autonoma attivita
interiore che, avendo cominciato a manifestarsi come conse-
guenza della Caduta, doveva giustamente essere considerata
dalla Tradizione come I'impedimento all’esperienza metafisica.

Seguire oggi le vie tradizionali significa percid togliersi la
possibilita di comprendere come nell'astratta autocoscienza affio-
ti, in forma luciferica e prometeica, la forza delle origini. Atte-
nendosi alla tradizione dialettizzata e rinunciando a intendere
I'immanenza del Logos solare, si rinuncia a riconoscere la sua
trascendenza fluente in ogni punto, in cui si opera contraddi-
cendo la natura: perché in questa contraddizione comincia a
vivere l'essenza dell'io e della natura. Ma la conseguenza del-
l'oscuro ricordo della « caduta » fa agire come se una simile
cendizione perdurasse, e si continua ad esistere secondo la pro-
pria natura, evitando di conoscerne i confini: si agisce come se
I'To superiore non fosse risorto cominciando ad affiorare come
soggettivita cosciente e lo si cerca in lontananze mistiche o in
trascendenze imaginarie.

216

Con I'lo vero e con I'anima vera, in effetto, si & fuori del
tempo, « fermi » al punto in cui non si era ancora nati. Cid
che sembra vivere di essi nell’esistenza ordinaria ¢ solo il
riflesso. E ogni notte, estinguendosi il tempo illusorio commi-
surante |'esperienza sensibile, si ritorna al momento che precede
l2 nascita: ci si ricongiunge con I'To radicale che I'lo di veglia
¢ appena capace di esprimere, che tuttavia in questa epoca si
prepara ad esprimere, perché risorga come esperienza di veglia:
perché riemerga la coscienza cosmica per ora sperimentata sol-
tanto nelle condizioni del sonno e della morte.

In sostanza si & I'lo profondo in cui & presente la Forza
del Logos: e si & reali in quei momenti in cui, per atti di liber-
ta, per slancio imipersonale, si fa lampeggiare tale forza nel-
I'umano. In realta tra 'anima e questo o di luce non v’e sepa-
razione: la separazione & l'illusione che si tenta superare me-
diante quelle inattuali discipline interiori in cui tale illusione
si continua ed & necessaria finché la volonta vera non sorga.

Ché la meditazione e la concentrazione sono lo sforzo
dell’ego: inevitabilmente il loro colorito & egoistico. Non si
possono prender le mosse se non dal livello in cui si &, ossia
da una condizione umana, necessariamente improntata a pre-
sunzione e vanitd: tuttavia nel moto volitivo di questo eserci-

.

tarsi & presente la virth di un essere per il quale la inferiore
condizione umana & gid trascesa. Tl compito & rendere attuale
il trascendimento mediante un’attitudine che eviti il rafforzarsi
della condizione egoica nel meditare incapace di coscienza del suo
atto. Il trascendimento & la realizzazione dello « stato umano »,
o superamento di cid che per ora, in quanto umano, ha na-
tura transitoria. Gli errori, le brame, le vanitd sono infatti per
un ego che conferisce ad essi realta, operando non fondato su
sé ma come se lo fosse, essendo invece fondato su un supporto
dal cui vincolo sorgono brame ed errori: che percio ritiene
suoi. Riguardo ai quali dovra sviluppare lo sforzo della concen-
trazione e della meditazione con Iintendimento di trasmutare

217




e

la loro « realta »: la quale tuttavia si da soltanto per l'ego: per
'ego che si trae dalla natura credendo di trarsi dal fondamento.
E questa ¢ la contraddizione che soltanto la « logica adaman-
tina », tessuta del pensiero che attinge alla sua fonte interiore,
ogni volta affiorando come sintesi nuova, pud risolvere. 11 se-
greto per I'ego ¢ attuare il fondamento che lo fa essere: che &
la sua estinzione, ma simultaneamente la sua trasmutazione, o
nuova nascita, secondo il fondamento.

L’opera che il discepolo compie & rela-
tiva alle difficolta che egli assume come
reali, per la visione che gli viene dal suo aderite alla na-
tura: e alla natura egli rimane legato finché non connette lo
sforzo con cid da cui questo attinge la forza. L'opera medita-
tiva in sé necessaria e tanto pil creativa in quanto via via si
vada spersonalizzando, & in sostanza il modo temporaneo di
esptimetsi di una forza che potra essere creante soltanto quan-
do possa rimandare I'io al suo purc essere, non diverso da
quello in cui gia si esprime. Ora dovrebbe attuarsi indipenden-
temente dal suo stesso esprimersi,

Lo sforzo non & per raggiungete un Io Superiore fuoti
dell’io ordinario, ma per attuarlo, riconoscendolo gia presente
nella forma individuale: che non & certo la sua espressione
egoica, anche se ne & il motivo. L'lo superiore gia & non si
tratta di porsclo come un trascendente: & immanente perché,
restituito all'uomo, si presenta come la soggettivita gia in atto.
Non sapere cid che ora in realta si & in quanto pertatori del-
I'autocoscienza & l'errore di questo tempo e la causa di ogni
dispersione spirituale: ci si comporta come se ancora si fosse
prigionieri dell’« etd oscura », come se ancora si fosse dominati
dal dualismo, come se il Logos non fosse nel mondo, come se
Petd oscura non si fosse conclisa, come se il fondamento della
persona umana non fosse un To: in cui in vero & il Divino.
Perché non & veramente realizzata la spiritualita a cui pure si &
giunti, non & veramente conosciuto il grado della coscienza di
veglia in cui si & normalmente, mancando la coscienza dei pro-

218

cessi di conoscenza svolgentisi per l'attuale sapere e [attuale
cultura. Si e sognanti nella coscienza di veglia, dominati e mossi
dalla natura.

La coscienza minerale, fondamento di un nuwovo cosmo.

Una contraddizione ordinariamente risulta correlativa al
fatto che, una volta intuita l'essenza immanente, il compito
non & quello che pud appatite conseguente, di volgersi verso
essa per attuarla o di aprirsi ad essa perché si attui. Atteggia-
menti, ambidue, realistici — yoghico e mistico — derivanti
dalla non consapevolezza, molto moderna, dell’incapacita a con-
cepite un « puto essere » fuori dei modelli del sensibile e del
sostanziale, per cui si tende a ridutre alla contingente coscienza
poggiante sul fisico ¢id che si & potuto intuire in attimi di indi-
pendenza da tale coscienza: non intendendo che appunto un
tale intuire & cid che va continuato, ché in esso quella essenza
gia si manifesta.

Si & veduto, infatti, come non I'imagine, o 'oggetto meta-
fisico, per cui si esprime il moto del pensiero, sia lo spirituale,
ms la sostanza dinamica del pensare medesimo, senza la quale
mai alcun tema pottebbe sorgere nella coscienza. La vitalita
ideante non & nel tema, che & solo simbolo o segno, ma nel
pensare in cui I'essenza-pensiero si manifesta. Questa pud essere
sperimentata come essenza di un tema, ma, ove tale sperimen-
tare sia autentico, non pud non continuarsi nella forma pin
pura appunto di percezione della essenza-pensiero non legata ad
alcun tema, epperd come iniziale penetrazione della realtd sovra-
sensibile: possibilitd tecnicamente fondata, in quanto sorge
dalla concentrazione su un tema tratto dal sensibile, assunto in
funzione del moto sovrasensibile del pensiero, che in realta da
vita al tema, e non per quel che esso pud significare al pensiero
stesso in quanto concettto o suo svolgimento. La distinzione &
essenziale ai fini di quella pura ndesis che attua come indipen-
denza dall’astrattezza e dalla istintivitd la forza dell’autocoscien-

[

219




et

za propria all'uomo di questo tempo: distinzione che, tuttavia,
diviene impossibile quando, assunta la morfologia realistico-me-
tafisica del tradizionalismo esoterizzante e nutritisi della corre-
lativa terminologia, si titenga con cid di aver gia dinanzi a sé
il panorama metafisico che altri non vede ¢ nel quale a un dato
momento si tratti di entrare per virth di tale conoscenza sem-
plicemente terminologica: in cui di valido, dal punto di vista
dello spirito, non v'& che il momento pensante, ignorato.

Il primo vivere dell’Io che si riesce
a intuire, & gia il pensiero che lo in-
tuisce: se qualcosa come « puto essere » scorre nella in-
dividualita che, pertanto, si trae tutta, senza residui, dal sup-
porto corporeo, questo « puro essere » & il « pensiero libero dai
sensi », Ma, a un dato momento, si scopritd che le possibilita
di espansione del pensiero libero dai sensi — che viene bensi
accordato dal mondo spirituale, ma ha il suo inizio nella capa-
cita di determinazione formatasi come conseguenza dell’isola-
mento nel sensibile e dell’oblio del mondo spirituale stesso —
sorgono dall’To-Logos presente ai confini del sensibile (s’inten-
de dal punto di vista della coscienza individuale), ossia ai con-
fini superiori dell’attuale coscienza. Svincolandosi dal sensibile,
il pensiero ritrova la virta del Logos: I'elemento della liberta
che in tal caso opera & proprio dell'To immanente, che attua se
stesso nella misura in cui attua la fotza del Logos. Quanto
pilt vuole se stesso, tanto pitt vuole se stesso indipendente-
mente dalla natura: si realizza come To-Logos.

La possibilita di volere autonomamente, fuori delle not-
me poste dalla natura, di la dalle esigenze di un vivere che in
realtd non si vive, ¢ quella stessa per cui 'vomo ha potuto
volersi nella natura, nell’errore, nella limitatezza, nell’egoita,
senza obbligazione mgrale ma percid stesso con la possibilita
dell'indipendenza da qualsiasi altro tipo di obbligazione: che
¢ il germe della liberta, subito alterantesi. E’ la possibilita che,
sorta al livello della esperienza « minerale » del mondo, per
ora 'uvomo attua inconsciamente nella relazione della coscienza

220

con I’apparire fisico e che egli rischia di perdere, consacrando
mediante una civiltd meccanica le forme di tale apparire: che
non sono il vero mondo fisico.

Un esotetismo autentico, non fondato su una presunta
« intellettualitd pura » incapace di afferrare il proprio processo
e concepente il metafisico come reale di 1a dall’atto con cui lo
concepisce: un esoterismo attuale, perché perenne, non puo
ignorare come la coscienza minerale, che & il grado di coscienza
conseguito dall'uomo moderno, abbia il cdmpito di assumere
in pensieri le forme creatrici del Cosmo. Ed & il senso ultimo
dell’esperienza dell’aspetto fisico del mondo.

Nella profondita del suo essere minerale, la Terra
accoglie e irradia in potenze-pensiero la
virtu originatia del Creato: tali potenze-pen-
siero che salgono nell’'umano e subito si mutano in sub-umana
vis istintiva, non avendo ancora 'uomo energie di coscienza
sufficienti per assumerle direttamente, potranno un giorno esse-
re forza creante dell'intelletto, ove questo giunga a disindivi-
duarsi per virtt dello stesso potete onde si & individuato nella
terrestrita: che sara il potere di scendere nel profondo della
mineralita ove il mistero del destino cosmico-umano & celato.
Tale il senso del wvisitabis interiora terrae. 11 pensiero puro, o
« pensiero michaelita », non & soltanto il consumatore degli
istinti ma ’assuntore della loro #is: sua nell’essenza.

L’incantesimo della terrestritd puod essere dissolto dal pen-
sieto che non si limiti a rifletterlo, ma faccia affiorare dal pro-
prio intimo la forza celata nella struttura della terrestritd a cui
radicalmente & legato. Il mistero del mondo stellare vive nel
segreto della coscienza minerale epperd parla dalle profondita
dell’essere minerale dell’uomo: egli, destando il pensieto secon-
do un processo inverso a quello onde si & formata la mineralita,
ma traendolo dalla forza stessa che ne & la base, essendo un’iden-
tica forza, alla base del minerale e del pensiero pensante, potra
risolvere I'incantesimo tessuto di brama e di motte, suggellante
la « forma » sensibile del mondo terrestre.

221




Sinora I'uomo, per portarsi oltte la soglia del dominio mi-
nerale, & dovuto morire. Ora, nell’atto terso di ogni psichicita,
grazie al quale puod assumere I'elemento sub-umano e penetrare
la profondita minerale, egli accoglie il potere della resurre-
zione: la percezione dell’oscuritd minerale, sorgendo per virtit
del pensicro che penetra I'essenza della corporeitd, in quanto
libero dalla corporeita, suscita 1'originaria potenza del pensare,
che si fa veste dell'io. Il pensiero diviene ada-
mantino: attua il suo segreto potere nel ricondurre alla
realta sovrasensibile quello che nel sensibile, in quanto mondo
della mineralita, & supporto necessario alla sua astrattezza. Ogni
ordinario moto di pensiero & un processo di densificazione, o di
caduta di vita interiore nella mineralita: il pensiero che risorge
compie un processo invetso rivivendo dall’essenza, come potere
di ascesa, la forza che, estraniata alla essenza, precipitd nella
mineralitd. Tale il senso della « caduta» e della « resurte-
zione ». '

Allorché, dopo la morte, I'uvomo si libera della veste cor-
porea e dell'eco interiore della vita dei sensi, quel che in lui
rimane come virtl superumana & la forza che egli ha potuto
impegnare nell’esperienza sensibile, secondo la individuale in-
tuizione dei contenuti del mondo. Il pensiero che abbia potuto
trarre dalla mineralita il suscitamento della sua capacitd forma-
trice, attuando la nuda essenza del metallo e del cristallo, ossia
la forza celata, in quanto inversa, in quel che nel terrestre ha
conseguito la fissitd e la dutezza pit profonde, tale pensiero,
venendo lasciato dalla trama cotporea, permane come
veste adamantina dell’lo.

Valore dell'essere logici e sistematici.

Essere rigorosamente logici & la condizione per la chia-
rezza di tutta I'esperienza: logici nei diversi gradi del riflet-
tere, cosi da poter risalire il processo logico sino all’essenziale

222

pensiero, presupposto di ogni logica, sintesi in sé universa, di
continuo nascente come ideare vivo e di continuo disanimantesi
nella riflessith e nella forma espressiva, trapassante dal vivere
a un morire, per ora necessario all’astrattezza: quella del « logo
astratto » e, ancor pitt, del « logismo » che totalmente si estra-
nia all’idea-essenza, aspirando a divenire meccanismo delle rela-
zioni fraseologiche (11). Moto di conoscenza comunque evo-
cante sempre di nuovo il pensiero come vita, anche quando
creda esistenzialmente, o positivisticamente, rivolgersi con im-
mediatezza alla vita, fuori del pensiero.

L’errore del positivismo & appunto di non avvedersi che
'unico « positivo » & il pensiero a cui ricorre per tessere la
sua logica e senza il quale essa non sarebbe possibile neppure
come espressione discorsiva. Allo stesso modo laffettivo, mi-
stico e quotidiano mondo degli esistenzialisti & in vero un mondo
di idee, ma, non riconosciuto come tale, gli esistenzialisti lo
inseguono filosoficamente, rinunciando ad afferrare I'unico ele-
mento che lo rende possibile, ossia I'unico vero esistente: il
moto ideale, comunque presente, anche se ignorato, dietro ogni
fcrma dell’astrattezza, secondo un ritmo il cui tessuto causale
¢ linfinitd stessa dell’essere dei mondi. Logici: sia pure secon-
do quella che & stata chiamata da Husser]l « idea prima» e
da Gentile « logo concreto », ma in quanto tale « idea prima »
non si limiti ad esscrc filosofica intuizione, bensl, grazie alla
sua essenziale logica, giunga ad csscre percepita come un dato
concreto, il pilt intimo malgrado la sua trascendenza, e percid
si elevi dal grado di speculazione a quello di espetrienza. Essa
& allora la vera « esperienza pura », fondamento di ogni cono-
scere.

Chi sperimenti in tale direzione, ha questa logica come
capacita di lasciare che, nell'anima, idea pura si connetta a
idea pura, sintesi a sintesi, che & in definitiva il moto del me-
ditare: non & un filosofate, ma, se mai, condizione radicale di
ogni filosofia, onde lo speculare si converte nel suo puro ante-

223




cedente, libero dalla forma stessa dello speculare e gia recante
in sé la possibilitd di tutte le inferenze logiche.

La logica, che, liberandosi dall’astrattezza, ritorni movi-
mento pensante, pud essere ravvisata forma della forza che col-
lega momento interiore a momento interiore. Risorgendo come
logica dell’essenza, si ricongiunge con la vita, dalla cui sor-
gente sovrasensibile essa stessa si trae per farsi ogni volta
astrattezza che estingue la vita. Infatti, nel vivente che & alla
base del mondo pud immergersi soltanto il moto vivente delle
idee, che, sperimentato come tale, possa essete portato incon-
tro ai contenuti sensibili, di cui & I'intimo contenuto. Ed & la
logica pitt vera. _

Collegare cid che & stato intuito in momenti decisivi del
proprio esistere — pet via di conoscenza, come per purifica-
zione del dolore — con le idee che possono sorgere da nuove
esperienze, onde il contenuto di perennita della intuizione pit
elevata non viene perduto, illumina le ulteriori vicende toglien-
dole alla loro condizione fittizia, e si compie nella sintesi di
nuovi viventi pensieri. In sostanza viene ritrovata la connes-
sione metafisica dei diversi aspetti di un divenire come tale
inspiegabile e percid interpretabile in modi diversi con la logica
astratta. Per virth di una logica piti alta, che non & soltanto
congressus ¢ connessione dialettica, ma il principio stesso del
connettere, o sintesi originaria, congiungendosi I'essenza di un
ricordo con un’altra, si forma quella memoria spirituale che &
presenza a se stessi e possibilita di dare Tuce e significato all’esi-
stere, riferimento univoco agli eventi: ad ogni ansia, o dolore,
o lotta, o entusiasmo.

In tal senso, pochi sono i logici: in particolare, quelli
che tengono a mostrarsi tali, esibendo la logica come i musco-
luti esibiscono i muscoli, per rassicurare se stessi circa un ordi-
ne esteriore conseguito perché non conseguito nella essenza: i
quali continuamente cercano un ordine razionale per determi-
nate « zone » della loro espetienza, mentre tra zona e zona non
v'¢ continuitd, mancando il nesso ideale, o cotrelazione etica,

224

onde un’analisi contraddice I'altra nel significato ultimo, ossia
nel valore. Ma essi sono capaci di evitare tale significato, grazie
all’accordo di superficie che & il loro modo di sentirsi logici.

Cosi la sistemazione: questa capacitd moderna di dare or-
ganicita analitica a tutto, diviene tentativo di concludere lo
spirituale in un ordine analogo a quello conseguito dalla inda-
gine del mondo fisico, i contenuti del quale, essendo finiti e
misurabili, possono essere ripresi in un ordine solo in quanto
& ordine quantitativo; tuttavia assunto come tale grazie allat-
tivit pensante, indipendente da tale ordine. Si giunge in oltre
a ritenere che, attuato il vero processo logico nella correlazione
esatta delle proposizioni, possa afferrarsi come una realtd il
discorso geometrizzato, oppure si sogna in termini logici che,
in quanto la metafisica venga definitivamente eliminata, ogni
problema dell'uvomo — ritenuto problema fisico — possa essere
risolto mediante una sempre piti precisa analisi logica: che sareb-
be la definitiva paralisi delle possibilita del pensiero e petcid
persino del dialettismo positivistico.

L’ordine numerico & ordine meccanico, esteriore alla realta
delle cose, traducibile in enti di analoga astrattezza che sono le
macchine: enti che simboleggiano la chiusura della corporeita
dell’uomo nello spazio e nel tempo fisici — che abbiamo veduto
nascere in base alle percezioni — la cui finitezza ¢ illusorieta
vengono estese a tutto il cosmo, che si crede poter un giorno
percorrere con macchine, come se questo percorrere fosse pos-
sibile 13 dove cessa di avere senso lo spazio terrestramente inte-
s0: come se con macchine si potesse entrare, per esempio, en-
tro la sfera dei sogni. Ordine, dunque, meccanico, che, essendo
un risultato del pensiero che pensa, implicherebbe la conoscen-
za del processo pensante da cui & nato: che solo pud dare il
senso ulteriore ad esso. Altrimenti, esso si pone come realtd
estetiore al pensiero, o come una condizione, mentre andrebbe
riconosciuto come un pensato: al quale il vero senso pud essere
dato dal sorgere di contro ad esso del processo pensante da cui

225




esso deriva. Il risultato invece ordinariamente afferra il pensie-
ro, diviene anima, realtd, cultura.

La sistemazione & indubbiamente utile ad abbracciare in
ordini quel che cade sotto i sensi: le scienze della natura pro-
cedono per tali sistemazioni che sono unificazioni oggettive se-
condo affinitd e costanti, che il pensiero identifica e pud ricon-
durre a « fenomeni-tipo ». Ma, volgendosi al piano psicologico,
all’estetico, al logico, all’etico e, ancor pit in alto, a quello
spirituale, ogni sistemazione, ogni tentativo di abbracciare con
schemi il mondo interiore & errore groseologico. Proprio il voler
essere astrattamente logici e sistematici riguardo a questo piano
— sistematico, se mai, pud essere il metodo per la formazione
di un tale conoscere — rivela assenza di pensiero ordinatore,
in quanto si tende a sottoporre allo schema sistematico il mondo
da cui derivano non soltanto le possibiliti intellettive del siste-
mare ma anche le connessioni piti profonde a cui tali possibilita
conducono.

La logica valida per il mondo delle quantita diviene mec-
canicismo fuori della realti se con essa si presumie afferrare il
mondo psicologico e quello spirituale: in tal senso proprio la
logica diviene illogica. Mentre I'essere concretamente logici do-
vrebbe pottate, a un determinato momento, ad attingere alle
fonti stesse del processo logico, che & I'esperienza positiva del
pensare e percid il fondamento di un vero positivismo, onde
scienze in formazione come la psicologia o la sociologia dovreb-
bero bensi servirsi del metodo sistematico per ordinare i « fat-
ti » che costituiscono il materiale sensibile della loro indagine,
ma non potrebbero condutla oltre se non grazie alla capacita
puramente interiore dell'indagatore di seguire gli eventi del-
'anima o gli eventi sociali, non come contenuti concettual-
mente cristallizzati della fenomenologia esteriore, ma come for-
ze in divenire, traentisi da una zona di cause non penetrabile
dal pensiero ordinario: zona di cause che non sarebbe nulla se
non fosse I'essere del pensieto a fatsi sua forma e a identificarsi
con il suo essere, in quanto pensieto puro: pensiero capace di

226

vivere i processi originari con la precisione oggettiva ¢ la luci-
dezza richieste dalla sistemazione della fenomenologia sensibile.

E’ un’altra sfera di esperienza: non di cose, di fatti, di
oggetti finiti, ma di essenze, di atti, di forze in movimento, mai
fissabili mediante concetti, ma afferrabili con il « pensiero putro »,
ossia mediante un moto inverso a quello onde si fenomenizzano,
e successivamente esprimibili in variazioni illimitate di con-
cetti: che, articolati in parole e in proposizioni, saranno orien-
tamenti verso la « percezione diretta » di quei contenuti, non
cid che pud sostituirsi ad essa. Allo stesso modo una formula
matematica afferra il valore quantitativo di un fenomeno, mai
il suo autentico essere, 0 l’essenza: a un determinato
momento identica, per chi sperimenti positivamente, all’essen-
za-pensiero, Essere logici, a un cetto livello, significa essere
capaci di attingere al pensiero libero dai sensi: quello che pul(‘)
immergersi nei dati in quanto puro esscre pre-dialetti-
co, coincidente objective con il loro puro esscre e, ritornando
espressione, tra laltro produrre la logica: la quale non pud
essere una condizione per il pensiero.

11 noema semplicemente pensato non & il noema, ma un
concetto che allude ad esso cosi come la parola noema allude
al concetto, Perché il noema sia cid di cui si dice e si pensa,
deve avere la vita che si pensa: vita che gli pud venire dal
pensare stesso con cui si pensa, ove sia intensificato: sino a
divenire percezione. E questo & quanto si pud indicare come
esperienza sovrasensibile, per via cosciente. Il noema deve essere
percepito. Indubbiamente il pensiero che si eleva a simile media-
gione ed & la mediazione stessa, o la percezione, & quello che
si & attivato e individuato nell’esperienza dei sensi, per mezzo
di essi essendosi oggettivato sia pure nella forma pili distante
dal suo vero essere, discorsiva e astratta; ma nella sua realta
pura, o essenza, ove possa essere sperimentato, & pensiero vi-
vente. Libero di quella discorsivira che necessita alla sua ordina-
ria espressione, esso si fa sostanza di rivelazione di cio che
come essenza sorregge gli enti del mondo e Juomo: contenuto

227




che 'vomo non ha mai o s'illude di avere: Ioriginario essere
o il I;eale essere, sperimentabile e percid capace di nuova vitaj
A. cui do'vrebbe condurre la logica dell’essenza, ove la logica sia
vissuta sino allo scaturire stesso della logicitd, per un operare
interiore che & piti che uno « speculare », avendo la stessa
oggettivita dell'esatto sperimentare sensibile ed essendo assolu-
tamente libero di ogni eco sensibile.

L’errore del neo-positivismo & pretendere di ridurre il
procedimento logico a un costrutto matematico, dimenticando
che la matematica & un prodotto del pensiero logico applicato,
per via di designazioni numeriche, alle grandezze fisiche e che
anche come tale, ossia anche operando secondo la serie di og-'
gettive equivalenze riguardanti la molteplicitd, queste non sa-
rebbero nulla se il pensiero non le riconoscesse per quello che
sono, secondo un moto relazionale che & suo pur rispondendo
a quelle,

Le sintesi che il pensiero compie appartengono al mondo
ma non si darebbero se I'uomo non determinasse rapporti tra
dato e dato mediante il pensiero, secondo un movimento in sé
oggettivo, capace di far assumere come oggettivo il mondo.

lGerarchicamente la logica ha una sfera pit vasta di nor-
mazione che la razionalitd matematica, la quale, in quanto si
riferisce alle quantita, & un caso particolare del processo razio-
nale. La razionalitd matematica ha un limite appunto nel misu-
rabi‘lc, ossia nei valori semplicemente quantitativi e nelle loro
equivalenze, in quanto ogni processo iiico sia esprimibile in
una formula matematica: che & sempre astrazione disanimata
t:.aclucibﬂe soltanto in una creazione meccanica, non certo relai
zione vitale. Le relazioni concettuali tra gruppi di grandezze e
quelle che in forma ancora piti indipendente possono darsi tra
le relleiQni concettuali stesse — che & Pattivita delle pure idee
—- esprimono un altro tipo di pensiero: ma questo appunto
andrebbe sperimentato.

In effetto, il pensiero, chiuso entro i limiti della logica
formale matematizzata, sfugge a se stesso perché nulla sa di

228

sé: manca di spirito positivo rignardo a se stesso in quanto,
attivandosi soltanto rivolto alla esterioritd sensibile, rinuncia
alla coscienza di tale suo attivarsi, che sola pud dar modo di
compenetrarc di verita intuitiva il dato e lo stesso discorso
logico. In definitiva il formalismo logico-matematico, per attua-
te la sua apparente autonomia, isolandosi da quella corrente
viva del pensiero da cui pur trae la sua limitata logicitd e che
sola pud giustificarla, si toglie la possibilita di essere anche sul
piano logico uno strumento di ricerca, riducendosi inconsape-
volmente a una retorica.

Draltro canto, il valore esatto delle parole che dovrebbero
costituire la trama dclla logica automatica non pud essere ini-
sialmente stabilito sc non grazie a pensieti e parole di cui ancora
non possono essete stati fissati, secondo la tecnica logistica, il
senso e il procedimento: e soprattutto grazie a un iniziale pen-
siero logico, d’ordine predialettico, che, come tale, costituisce
un fondamento permanente, proptio per il sussistere, sia pure
cristallizzato, ‘di esso nel significato delle parole ¢ percid delle
proposizioni; mentre & evidente che si possa credere di fissare
il valore di una parola proprio grazie a una fiducia nel pen-
siero impegnato a determinare tale valore: pensieto non
ancora legato a patticolari parole, ¢ non
condizionato da determinati giudizi, ma
fissante per propria forza la forma e il significato di questi:
onde, logicamente ¢ matematicamente, I'accento dialettico non
potrebbe mai cadere sulle parole e sull’analisi logica, bensi sem-
pre sul pensiero che le usa.

Ancora una volta, anche riguardo al positivismo logico,
il problema & quello stesso, naturalmente acutizzato, della cosid-
detta « logica dell’astratto », perché tale positivismo, inconscio
del suo porsi dogmaticamente come una ferrea meccanica del
discorso, & in sostanza inconsapevole della sua astrattezza e per-
cid della sua minima logicith, Non & sufficientemente scientifi-
co e critico per ticonoscersi come ¢ tecnica » utile su un deter-
minato piano di ticerca e possibile unicamente grazie a un’atti-

229




vitd interiore che, proprio per il presunto spirito positivistico,
esige essa soprattutto riconoscimento scientifico: d’un ordine
certo piu elevato. Senza il quale la scienza si separa definiti-
vamente dalla vita e dall'ordine cosmico: gli scienziati cessano
di avere le idee e i pensieri richiesti dai risultati delle loro
ricerche: che & la ragione della confusione che domina la cul-
tura di questo tempo.

I fatti, in quanto meri conseguimenti fisici, cominciano
a esserc sufficienti a sc stessi, sccondo la vocazione di un reali-
smo primitivo che divenendo culto, presenta i caratteri pecu-
liari dell’idolatria e della superstizione.

La situazione del positivismo logico, quando non evolva
proprio per l'esigenza positivista presente in esso, sino a sboc-
care nella resurrezione della metafisica vera, o della meta-
fisica positiva, ¢ in effetto la situazione del realismo
ingenuo: per essere rigorosamente positivo, esso si vieta di
csscrlo veramente, I fatti certamente sono: la possibilita
di afferrarli in quanto fatti, mediante proposizioni logicamente
articolate, si da, ma solo in quanto #n primis si dia il pensiero
che sceglic le parole ¢ combina le proposizioni, rispondendo a
un ordine oggettivo che i sensi non percepiscono come tale,
ma solo nella forma della frammentarietd esteriore. A questa
il pensiero conferisce la correlazione che oggettivamente &, rico-
noscendola e dandole concretezza, Infatti, il carattere di ogget-
tivita non si datebbe senza il riconoscimento da parte del pen-
siero: pensiero attivo secondo tale oggettivitd perché prima-
mente in sé libero e non legato a nulla, positivo perché non
ancora detetiminato in concetti e in espressione discorsiva, onde
pud di continuo esprimersi creativamente in nuovi concetti e
parole, quindi non dogmatico: capace di sintesi per propria
virtll e capace di ritrovare 'unita essenziale degli enti, in quan-
to esso nell’essenza & gid tale unitd. Esperienza, questa, posi-
tiva proprio per la sua metafisicita.

Dize che la metafisica & esaurita, che la metafisica va rifiu-
tata, non ha senso se, invero, non si afferra il valore del pen-

230

siero con cui si pensa « metafisica »: la quale in tal caso & una
trascendenza pensata e rifiutata come pensiero, rispetto al cui
valore, mancando la chiara consapevolezza, manca parimenti la
presunta positivitd. E’ lo stesso pensiero che viene usato a
costruite la nuova logica formale e immediatamente rifiutato.

Non & nostro intendimento costruire una metafisica o ritor-
nare alla metafisica, ma semplicemente mostrare come il pen-
sare in sé sia metafisico: per ogni pensiero, anche quello pilt
strettamente volto al fisico, si attinge al metafisico. Cio pud
non interessare i neo-positivisti, ma impegna lattitudine della
scienza, ove tenga ad essere positiva. Si pud rinunciare alla
restaurazione della metafisica, ma non alla esperienza metafi-
sica che & inconsapevolmente tentata o evocata nel pensare di
ogni momento: il cui sforzo di interpretare il mondo & ogni
volta moto in sé metafisico.

L’esperienza di pensiero che & al centro di questo nostro
saggio, addita una via che pud dare all'esigenza positivistica il
modo di realizzare veramente il positivismo, liberandosi dai
suoi inavvertiti impedimenti dogmatici. L’esigenza & giusta:
uno spetimentare puro a cui non si aggiunga nulla che non sia
lo sperimentare stesso. Mai il mondo sensibile, nel sdo sem-
plice darsi, potrd soddisfare a una simile esigenza, perché co-
munque la sua conoscenza, per matematica e a-metafisica che
sia, & sempre conversione e trasmutazione di un tale darsi: il
sensibile & un dato che dal conoscere viene tolto alla sua fini-
t4, o al suo isolamento. Ma v’& un dato che, affinché manifesti
la sua essenza e la sua oggettivitd, va lasciato allo stato di
dato: anzi ci si deve sforzare perché si presenti come puro
dato a cui non occorra aggiungere nulla, perché riveli se stesso.
E’ il pensare (12). Infarti, tutto lo sforzo della concentrazione
e della meditazione — di cui & questione nel presente libro —
tende in definitiva ad avere tale dato allo stato puro, liberan-
dolo da quelle modificazioni formali che ogni volta, ai fini
espressivi, alterano la sua natura di dato puro o dato-essenza.
Dato-essenza che, sperimentato nella sua oggettivita, si rivela

231




come ['essenza che si chiede al mondo e agli enti del mondo:
in guanto, come unica essenza sperimentabile, & identica all’es-
senza di ogni ente. L’essenza di una cosa non pud essere speri-
mentata se non come essenza-pensiero.

Sotto tale riguardo, il « pensiero libero dai sensi» che,
secondo quanto abbiamo svolto nella nostra citata opera (13)
st esprime nella duplice possibilita, della « osservazione pura »
e della « libera imaginazione », pud essere ravvisato come I'espe-
rienza interiore alla quale, senza sapetlo, tende la fenomendogia
dello Husserl: presentita, presupposta, ma non identificata. La
concentrazione e Ja meditazione secondo il metodo da noi indi-
cato in sostanza attuano la « fenomenologia »: il pensiero & il
fenomeno puro che, in quanto si produce, manifesta
I'essenza, ove non ci si limiti al suo iniziale apparire, che &
Pastrattezza. La meditazione risale il pensiero sino al momento
in cui non & ancora un determinato pensiero, ma pura sostan-
za di pensiero: assume il suo determinato « appatire » come
dato tendente a manifestare la sua non conosciuta interezza: a
un certo grado del suo essere, infatti, il pensiero @&
rivelazione (14). Ma questo darsi del pensiero come es-
senza & un moto che ha forza di vita, in quanto principio di
vita: deve ormai divenire esperienza, se la ricerca del senso
dell’essere non debba rimanete aspirazione filosofica, ma tra-
dursi nella vita che suppone e dialetticamente cerca.

La logica dell’essenza.

Ad un determinato momento, I'attingere al potere sinte-
tico del pensiero secondo una logica che & il moto stesso del
Logos non cristallizzabile in alcun sistema logico, & simultanea-
mente la possibilita della sua peculiare espressione: infinita-
mente ignota, grazic al suo contenuto di perennitd. L’attingere
al moto del puro pensicro per il conoscere, apre nell'umano
il varco all’lo, la cui vitalith trascendente si fa individuale

232

secondo Iintimo moto della individualitd gia esprimente nella

forma dell’ego la trascendenza.

Come si diceva, la dialettica sistematrice della frammen-
tarieta e della molteplicita proptie all'apparire del mondo, do-
vrebbe a un dato livello estinguersi proprio grazie a cid per
cui & sorta, ossia grazie al suo elevarsi e al suo donarsi alle
sintesi pre-dialettiche, che radicalmente sono una sola sintesi:
l'unita essenziale del mondo. Ma va sottolineato che il sorgere
di questa unita & la dissoluzione non dell’apparire, che come
veste simbolica dell’essere sul piano della vita ordinaria deve
permanere materia del conoscere, bensi degli illusori valori su-
scitati da tale appatire. Avverra, peraltro, che il sentire e il
volere, ordinariamente legati alla natura, vengano sollecitati
dalla percezione di quelle sintesi pre-dialettiche, o forme del
pensiero libero dai sensi, e percid ritrovino la dimensione della
scpra-natura d’onde scaturiscono, divenendo sorgente d’ispira-
zione: essi allora suggeriscono l'orientamento « pratico » dello
sperimentatore, dando luogo a immediatezza di decisione e a
lucida spontaneita, il cui senso ¢ in definitiva il fluire dell’To
Superiore nella vita.

L’aspetto egoico dell'lo si annienta non per egoistico mi-
sticismo, o per recitazione sentimentalistica, ma per il poten-
ziamento del principio individuale che, enucleandosi dall’essen-
za, si svelle dall’apparire epperd dalla brama legata all’apparire,
onde la brama risorge come forza di un volere puro che sta-
bilisce inattese correlazioni col mondo. Annientati sono i falsi
oggetti delle forze, non le forze: cosi il desiderio, che & quasi
sempre espressione della insufficienza rispetto a un dato del
mondo che non si & capaci di compenetrare di pensiero, diviene
una forza positiva allorché ci si esercita a orientatlo verso la
« liberazione » (15). Si procede verso una indipendenza grazie
alla quale cid che & pitr alto e pitt nobile si manifesta non volu-
to, ossia hon in quanto cetcato asceticamente o misticamente
come « virtli», o « perfezione », di cui otnarsi per sentirsi
miglioti, ma come evento noetico: per spontaneitd che s'iden-

233




tifica al momento della liberta. La impossibilitd di avere risenti-
mento per I'altro, la compassione verso colui che ci avversa per
inconoscenza, il porgere I'altra guancia a chi ci ha percosso, il
« donare anche la tunica » a chi ci ha tolto il « mantello », non
sono forme di un altruismo recitativo e neppure atti che deb-
bano costare sforzo, ma aspetti spontanei di un annientamento
della forma centripeta ¢ illusoria dell’lo: divengono espressione
di un volere non vincolato all'apparire, perché attivatosi me-
diante il pensiero che ritrova nell’apparire la forma da esso
fornita all'immediato manifestarsi del mondo.

La realtd che ci appare e nella quale crediamo muoverci,
scopriamo che & percezione gid compenetrata d'immediato pen-
siero; & pia sintesi, ma paralizzata nel primo suo prodursi, arre-
stata nella sua spontaneitd, della quale non si & consapevoli, e,
cosi paralizzata, traducentesi in sensazione, brama e pensiero:
l'ordinaria esperienza del mondo che ci si illude che cosi come
si presenta sia data, mentre cosi & gia alterata,

E’ decisivo intendere che alla sintesi immediata e spon-
tanea si & giunti per una evoluzione trascorsa, che occorre ri-
prendere nel punto in cui si manifesta, per conoscerla e prose-
guirla. E’ la coscienza e il compimento della sintesi: che non
pud darsi se si assume come scenario gid fatto del mondo cid
che in realtd sorge perché si & operanti in esso. La sintesi va
conosciuta, perché si conosca il punto in cui il pensiero sorge
come pensiero creatore: 1’avvertire il momento
del pensiero che gia veste di forma e di
senso il mondo & un aprirsi nel profondo
all’essere che realmente si & e conti-
nuarne la vita.

L’annientamento dell’ego & un evento di conoscenza, un
essenziale intuire, non tensione mistica o etica. Esso si fonda
sulla elaborazione del riconoscimento dell’imperituro nel peri-
turo: ¢ la logica essenziale della natura, dei fatti o dei giudizi
ad essi relativi: logica del predialettico sorgere dei concetti e
dei giudizi. Logica che non pud essere strutturalmente fissata,

234

essendo la sua struttura il pensiero stesso che pensa: fissato
pud essere soltanto il metodo che dia modo di afferrare il suo
prodursi, ovvero di contemplare il suo illuminare I'anima secon-
do l'illimitato fluire del pensiero che ¢ pensiero universo. Que-
sto si attinge 1a dove si estingue il pensiero’ individuale, natu-
ralmente in quanto lo si posscgga come pensicro individuale.

La logica dell’essenza & la logica stessa dello spirito e per-
cid la logica radicale della vita: non pud essere scritta, ma
soltanto accolta nel suo fluire nell’anima: ove si contempli il
pensiero o il mondo. Chi la conosce, veramente vive: egli sa
che nessun bene pud essere tolto, essendo il vero bene, la
vera ricchezza, la conoscenza: solo Paffievolirsi o il decadere di
questa pud essere temuto, perché soltanto per lo stato di non-
conoscenza si pud csscre nocivi agli altri, epperd a se stessi,
malgrado le intenzioni di tipo etico-religioso. L’annientamento
dell’ego & la conversione della sua forza, per il fatto che il tes-
suto di questa viene percepito. In realtd tutte le tecniche esote-
riche vengono paralizzate da uno stato d’animo radicale esi-
gente gli esercizi in vista di un’egoistica liberazione, o per una
« iniziazione »* da conseguire come uno stato di potenza, dal-
lalto del quale guardare compiaciuti e criticanti la debolezza
altrui, o per avere una salute e una giovinezza durature: stato
d’animo in cui solo una grossolana capacita pensante non sa rav-
visare 'espressione di fondo della natura: di quella egoizzata,
che tenta far suo il processo intetiore.

A un dato momento si sa che la pit alta « magia » consi-
ste nell’operare secondo una libertd che & indipendenza dalle
regole, comportando essa qualcosa di pit di quanto possa essere
concluso in una regola e per cui si diano regole; ma questo &
attuare la virtt dell’To metafisico operante anche in coloro che
la usano per negatlo. La forma di un tale agite secondo liberta,
vista dal piano umano, & abnegazione. Patimenti, solo questa
pura capacita di abnegazione ha il potere di rendere operante
la disciplina. Non si di abnegazione, infatti, se non v'& la vit-
teria sulla paura: paura di donarsi, paura di assumere il male

235



dellaltro: il male che, grazie alla conoscenza, si giunge a vedere
come il nostro male obiettivato. Per cui la misura della ele-
vazione conscguita & la compassione: forza guaritrice dell’ani-
ma individuale che si congiunge con 'anima del mondo.

I’annientamento di sé non & mistico, ma tecnico, non
emotivo, ma noetico. E’ lo sparirc delle tensioni dell’ego ri-
guardo alla setie dei valori fittizi, la cui consacrazione sembra
dare legittimo senso all'umano. L’cgo attua la sua vera forza,
in quanto si libera da cid che lo astringe alla forma egoica:
& un morire voluto, da cui l'cgo sorge con il suo autentico
essere. Nel mondo attuale, non v'¢ qualitd, ormai, che non si
corrompa: non si dinno pitt le buone qualitd o virtd. Ove si
diano naturalmente, ormai, sono portate a un guasto rapido:
chi le aveva come disposizioni spontanee le perde. Le forze
dell'To usate nella sfera della natura, separate dall’universo
spirituale in cui essere hanno radice, divengono errore e corru-
zione. Non v'2 individuo ormai che non conosca simili crisi.
In effetto I'operare morale esige, in questo tempo, un lavoro
esclusivistico su sé e la decisione continua di riconoscere quan-
to sia espressione della natura cio che si ritiene propria perso-
nalitd, o mondo dci propri principi.

Chi ha la possibilita della percezione vivente del pensiero,
ha il compito di aprire il varco: sottrarsi a questo compito &
tradire se stesso e I'umanita. Egli non pud dare tregua al suo
irreale essere, che ravvisa non suo nella misura in cui si mani-
festa in funzione del desiderio e dell’odio, manovrato da entitd
cosmiche avverse alla sua liberazione. Egli toglie agli Ostaco-
latori la sostanza dell’'essere che, in quanto afferrata da essi,
diviene colpa: riassume il suo essere, insistendo nel pensiero
adamantino, necessario come la consumazione di cid che & fal-
s0. Quale che sia la situazione, questo « pensare-essenza-luce »
spcrimenta la sua autonomia proprio attraverso 'assurdo o I'am-
biguitd o la tragicitd delle situazioni: che sono sempre fatti,
o eventi privi di essenziale realtd, riconoscibili nella loro trama
grazie all'interiore contemplare che dissolve in essi la men-

236

zogna, ossia il falso argomentare, il falso bramare, il falso sen-
tire, che li fa apparire quei fatti.

Illuminato da un santo pensiero, egli ha la capacita di
riposare nel profondo del proprio soffrire, che & il soffrire del-
'uomo, perché tocca il fondamento oltre il soffrire, trova l'aiuto
per Puomo, trova cid in cui pud veramente trasformarsi: il suo
fondamento a sé. Ché sempre si & poggiati su altro: sulla natu-
ra, ‘non sul fondamento: sul quale si pud essere veramente
fondati, come mai & possibile nell’esistere fittizio. Sul fonda-
mento non c¢i si pud sforzare di essere fondati: lo si ¢. Annien-
tandosi I'io, dalla pace dell’annientamento scaturisce I'azione.
Non si pud pili accusare alecuno. Non ha veramente senso attri-
buire colpe ad altri, ma a se stessi si pud ascrivere la continua
mancanza di fedelta alla veritd che in taluni momenti si ¢ in-
tuita. La fedeltd al vero che ogni giorno s’intuisce, sia pure per
breve momento, diviene la logica pit alta.

237




VII

IL MISTERO DELL’IO SUPERIORE




Il simbolo e il rito vivenii.

Lungo Dascesi, I'orientamento e la determinazione risulta-
no connessi con la graduale coscienza del pensiero da cui sono
mediati. I1 pensiero viene esso stesso mediato da un pensiero
pitt puro che, trapassando dalla dialettica al suo essere
pre-dialettico, si rivela incorporea forma di una illi-
mitata realtd, ‘suscitatrice di ogni forma, alla quale appunto at-
tingono lorientamento e la determinazione: esperienza deci-
siva per il ricercatore, ma altresi difficile a riconoscere, per la
problematicitd del pensare riflesso dal quale & inevitabile pren-
dere le mosse e per il fatto che un tale pensiero &, nella sua
riflessita, « inversione » della direzione spirituale da cui sorge.

In effetto il conoscere dell’'uomo di questo tempo, in quanto
improntato a egoitd e ad astratta volontd, non pud che limi-
tarsi alla riflessione del sensibile, ossia ad accogliere come real-
ta la parvenza del creato, del passato, di cid che non ha pit
fendamento in sé. La realtd esteriore, infatti, nell’essere pet-
cepita e pensata secondo lordinario moto conoscitivo, si pre-
senta necessariamente nella forma inversa del suo essere. E,
come tale, impronta 1’anima. Tuttavia, come si & veduto, la
parvenza pud venir assunta come movimento di un « essere »
che sorge come pensiero e al quale risale chi, lungo la medi-
tazione, giunga ad operare nella sostanza stessa della noesi
meditativa: il mondo che appare si pud dire tessuto di « ana-
logie » che, contemplate, riconducono al suo puro essere.

241




La contemplazione & la possibilita di guardare, lasciando
che lo scenario delle cose liberi dalla forma in cui appare, la:
sua interioritd, che affiora nel contemplatore in quanto egli
sia terso di pensieri e di sentimenti, eppur intento € cosciente:
e sorge come pensiero vivente identico al tessuto sovtasensi-
bile degli enti o delle cose. Non dandosi una tale -possﬂ:ﬂ.zté,
la parvenza si fa essa stessa valote, concetto, astrazione, dive-
nendo motivo di una cultura, di una scienza e di una conce-
sione del mondo non rispondenti alla realtd, ossia alla base
del mondo: non rispondenti percid all’essenza dell'To.

L'equivoco fu legittimato e consegui dignita ﬁ%esoﬁca r'ael
pensiero di Kant, allorché egli, intendendo r:isalire-: al Puri prin-
cipi del conoscere, credette rayvisarli nei giudizi sintetici a
priori i quali, come egli li concepisce, presuppongono esst stessi
Poriginario pensare, essendo gia dei pensati. Tali « g1ud'1z1 »
non possono presumere di essere le idee ideanti o
essenze pure della oggettivita, in quanto sono gia f?rmulazmm
di una « ragione » che la Critica kantiana rinuncia in partenza
a sperimentare in sé e percid concepisce come attivitd interiore
soggettiva, incapace di penetrazione dell’in ¢ c!el. mondo: ng]la
cui inafferability, illusotia oggettivita e separativitd, sopravvive
di conseguenza il dogmatismo che egli criticamente intende
superare.

L’equivoco si amplia e si dialettizza nell’atteggiamento rea-
listico-ingenuo della moderna scienza che, identificando I'ogget-
tivitd con il dato esteriore, si conclude nella indagine di un
mondo fisico astratto e tinuncia sempre pitt alla possibilita delle
idee essenziali obiettivamente condizionanti dall’interno i feno-
meni contemplati e i risultati dell’esperienza: idee che tendono
a darsi come pensiero del ricercatore, ma da lui astrattizzate
o respinte, mentre solo esse potrebbero dare senso e valore
ai risultati, affrancandoli dal loto stato di bruti fatti, sufficienti
in quanto fatti fisici: per cui I'uso della macchina sembra oggi
far presa sull’anima dell'uomo come congegno sempre pitt valido
in quanto sempte pit perfezionato e non per quello che egli

242

si propone come essere indipendente da ogni meccanicita inte-
riore od esteriote.

Espetienza tipicamente astratta, perché separa l'esistere
dal vivente, guardandone solo 'apparire minerale: consideran-
dolo obiettivo in quanto staccato dalla sua base metafisica. Che
¢ la falsa obiettivitd, ossia I'inavvertito moto del pensiero pro-
iettante il suo limite. Pur essendo nato come attivitd stimolata
dal sensibile, il pensiero non si sarebbe dovuto limitare a sen-
tirsi « copia » del sensibile: cid sarebbe dovuto essere per il
pensiero soltanto il mezzo per un ulteriore sperimen-
tarsi: ora nella dinamica stessa del riflettere, Si trattava, in
realta, di una condizione transitoria. Da tale transitorieta, tut-
tavia, & nata una cultura che vorrebbe rendere definitive le
conseguenze del rappotto tra cid che & precario nell'nomo e
quanto a tale precaria natura appare del mondo. Simbolo di
un simile rapporto & appunto la macchina, imagine della disa-
nimata esperienza del mondo spazio-temporale, e, nella scala
dei valori inorganici, inferiore al minerale: strumentalmente
utile, anzi necessaria, ma segno di una paralisi dello spirito, se
non ravvisata come espressione di un limite provvisorio che
impedird sempre che per mezzo di essa, o con il pensiero mec-
canico, si attui l'autocoscienza di cui sono I'iniziale inferiore
espressione,

Il pensiero ordinario, si diceva, & una direzione spirituale
inversa. Infatti, una verita autentica non & mai discorsivamente
plausibile. Le piti alte intuizioni fluite nella evoluzione dell'uvomo
sono state sempre un individuale attingere alla direzione non
ancora « iiversa »: percid si sono dovute far strada attraverso
i pregiudizi e la incomprensione del tempo, comportando sacri-
ficio e talora martirio. Ma questa invetrsione del pensiero che
crea sistemi del conoscere e sistemi della scienza e percid tecnica
e cultura meccanica, sino a concepire la possibilita di un inqua-
dramento universale meccanico della vita e di una societa futura
godente sulla terra le condizioni della naturalita — o dell’appa-
rite come natura — razionalizzata e scientificamente giustifi-

243




cata, ¢ persino la possibilita del cervello elettronico con fun-
zione pensante — che, in quanto errore di pensiero, eppero
errore scientifico, potrebbe essere assunto quale simbolo del-
P’estrema conseguenza della riflessiti — una tale inversione &
peraltro la possibilita dell’elemento spirituale che in essa si
nega, ove si abbia la capacitd di ripercorrerne il processo a
ritroso: che non si dard mai se si assumono come reali e in
sé compiuti i risultati della inversione e se non si scopre che
tale processo &, esso medesimo, pensiero: inconsapevole di sé.

Il compito non & ignorare il senso del pensiero astratto,
o razionalistico, mirando a una « direzione metafisica », in cui
ritrovare lo spirito, che si proietterd innanzi a sé come un
« oggetto » necessatiamente concepito mediante I'inevitato pen-
siero astratto, bensi operare al disincantamento della inversione
che fa astratto il pensiero, onde non si dia atto che non sia
momento trasparente del pensare stesso. L’antico mondo dei
" simboli e dei riti, cosi come la natura vivente, pud parlare solo
a questo pensare; ormai pud essere qualcosa solo in quanto
risorgente nel moto di questo pensiero, ché la loro remota figu-
razione si doveva alla originaria facoltd di visione, capace di
cogliere in imagini le forme radicali dell’essere: facoltd che, si
¢ mostrato, oggi pud risorgere come esperienza cosciente, ove,
conosciute le leggi del pensiero riflesso, sia possibile sperimen-
tare il riflettere stesso, intensificandone volitivamente il movi-
mento sino ad avere di esso percezione cosciente. La quale,
come superamento non speculativo, ma effettuale, del limite
astratto, ¢ inizio dello sperimentare sovrasensibile (1).

E’ cid che parimenti pud dirsi riguardo a quella « cono-
scenza iniziatica » che René Guénon, volendola individuare come
insegnamento metafisico indipendente dai documenti scritti,
chiama « tradizione orale » (2): il cui contenuto, quale che sia
il tipo di comunicazione, non potrebbe, in questo tempo, fare
appello ad altro che all’attivita pensante del discepolo, ossia
alla possibilitd del pensare cosciente, fuori della quale nessuna
comunicazione pud effettuarsi, onde non dovrebbe essere com-

244

messo Lerrore di vedere quei contenuti come « oggetti » e limiti
al pensiero e tali che possano rivivere per una virtli animatrice
che non appartenga all’intima virtt del pensieto stesso, o allo
spirito pensante. Anche quando sono visti come contenuti sacti
e inaccessibili, si tratta sempre di caratteri che sorgono per virtl
di una capacita di concepire il sacro, che & sempre il pensiero
attingente a se stesso: assumente limiti, senza avvedersi che
tali limiti sono essi stessi pensiero: paralizzato dal proprio rap-
presentare nella misura in cui abdichi alla propria forza. Il
mondo metafisico, in effetto, non va cercato « fuori », come il
sensibile, ma « dentro »: all’interno del pensiero, nel quale
comincia a esprimersi.

Si & visto peraltro come il passaggio dal pensiero cosciente
al pensiero libero dai sensi oggi sia possibile per via di una
specifica ascesi, che operi sulla iniziale condizione astratta: con-
dizione di questo tempo, sorta come segno della tradizione per-
duta e percid indubbiamente non risolubile con i mezzi della
tradizione riesumata. Pet il moderno ricercatore a cui sia dato
percepire il « pensiero puro », I'esperienza ulteriore non pud
essere il mondo metafisico pianificato secondo I'interpretazione
tradizionalista, ma il mondo metafisico gia affiorante come so-
stanza di tale pensieto che, ove possa essete sperimentato nel
suo formarsi, diviene conoscenza creatrice: esperienza indivi-
dualissima, mondo sovrasensibile fuori delle tradizioni, dei riti
e dei simboli, che possono essere riconosciuti come 1’antica no-
bile spoglia dello spirito (3).

Grazie a tale esperienza, il creato pu® essere contemplato
come la serie evidente eppur segreta dei simboli di una immor-
talita perduta, che & impegno individuale ridestare per virtl di
cid per cui gia sorgono; mentre I'andare incontro ai dati sensi-
bili con la essenza-pensiero svincolante da essi ’elemento inte-
riore, diviene la possibilitd della nuova via rituale. Ma
poiché tale elemento & il principio solare permanente come es-
senza di ogni ente, & comprensibile che la Scienza Spirituale

245



dei nuovi tempi, in quanto il suo metodo conduce alla resur-
rezione del sovrasensibile dal sensibile, sia ravvisabile come la
« via solare ».

Il potere sintetico del pensiero.

Il moto delle idee pure, o «idee adamantine », che si
svolge secondo una vita indipendente da processi corporei
o psichici, per una intima universalitd tendente a esprimere
nell’anima il suo ritmo: & il potere sintetico del pensiero. Quel-
lo che & stato tema essenziale, anche se come tale non avver-
tito, di ogni teoria della conoscenza. E’ la possibilita della iden-
titd del movimento del pensiero con se stesso, che sorge dalla
concentrazione e dalla meditazione: la cui tecnica, tuttavia,
deriva da un conoscere che, come noesi dell’essenza ravvisa la
astrattezza di ogni « oggetto », spirituale o fisico, che paia esi-
stere indipendentemente dal conoscere stesso. '

Il processo sintetico del pensiero, quello per cui un con-
cetto si connette con 'altto per immediata evocazione, € questo
ancora con altri, onde si disvela un pit alto contenuto ideale,
che a sua volta pud congiungetsi con altra sintesi ideale, svol-
gendosi secondo una segreta e ritmica continuitd, o sintonia
sovrasensibile, via via manifestante, nella misura in cui l'atto
del conoscere le apra il varco, nessi originali di cose, di esseri
e di mondi: tale processo che mai pud essere spiegato mediante
i suoi risultati concettuali, i quali comunque sarebbero ulte-
riori concetti da dover nuovamente spiegare, esprime l'essenza
del creato, per la quale ogni ente & univocamente connesso in
profondita con tutti gli altri.

Questa essenza tende a esprimersi, con potenza di auto-
disvelamento, che & pensiero puro, nella interioritd del medi-
tante, in quanto & parimenti sua essenza, dando la connessione
interna, intemporale, degli enti evocati, nella forma onde ogni
concetto si trae dall’altro, ma in sostanza dal principio in sé

246

compiuto e inesauribile che gia tutti li comprende. Un concetto
& gid tutti gli altri concetti: se si lascia animarsi e vivere nella
coscienza un pensiero, si ripercorre tutto il pensare sino alla
fonte da cui scaturisce come pensate creante.

Non v’¢ altra possibilita di intendete il potere sintetico
del pensieto, che averlo come espetienza. Esso & scaturigine del
puro processo logico, come di ogni forma del conoscere e per-
cid di ogni filosofare. Solo I'esperienza del pensare nel suo
sorgere, che & momento dinamico condizionante quello dialet-
tico, pud dar conto della possibilitd che dal concetto A si passi
al concetto B, per virtl di un atto sintetico Y, che nella sua
connessivita li ha entrambi perché essenza di entrambi: &
l’essenza-pensiero non manifestantesi direttamente,
non legata ad alcuna determinazione concettuale, eppure con-
dizione di ogni determinazione razionale-rappresentativa. Es-
senza pura che & difficile imaginare priva di qualsiasi riferi-
mento sensibile, perché si & usi concepire pensiero solo model-
lantesi secondo aspetti della molteplicita esteriore o esprimente
significazioni astratte di tale molteplicita: che sono incidenze
cerrelate al mondo che appare, ma tessute di pensiero che non
sa di fornire la forma di « cosa » o di « fatto » all’essere ancora
impercepibile come essere: preparatrici tuttavia della vera espe-
tienza del pensare, non essendo esse ancora il vero pensare
che, libero .di incidenze e determinazioni, & l'inizio della espe-
ricnza della infinita nel finito, Nel finito ancora sconosciuto.

1l vero pensare che pud penetrare il mondo deve essere
ancora pensato: ci si esercita a pensarlo, pensando il mondo
sensibile, gli enti, le cose, gli eventi, per cui anche seri filosofi
sono giunti a credere che Punico possibile contenuto derivi al
pensiero dalla serie delle percczioni, non traendo le giuste con-
seguenze dal fatto che, senza Iattivita del pensiero, le perce-
zioni rimarrebbero sensazioni prive di senso e di connessione.

E’ arduo e ardimentoso, ma urgente, concepire il pen-
siero come reale unicamente in quanto libero di rappresenta-
zioni e di determinazioni concettuali, che in effetto sono le

247




forme provvisorie del suo esprimersi individuale. E’ Dantica
ispirazione, o potenza di visione, che oggi si presenta in forma
di pensiero. In effetto gli eventi, gli esseri, le cose, si fanno
valere nella loro iniziale veste sensibile mediante il pensiero
che gia nella loro finita 1i investe di significato necessario al
suo sperimentarsi in quel piano: fuori del quale il pensare &
una forza in sé, che attende di sperimentare la propria infinita,
come 'in sé degli eventi e delle cose. Di essa, nel pensiero ordi-
nario, 'uvomo ha soltanto la riflessitd connessa all’apparire di
quelli: apparire che & sempre, inavvertita, una veste di imme-
diato pensiero offerta a cid che, come « fatto », tende a libe-
rarsi della sua fattualitd nell’« atto » conoscitivo.

La soluzione viene dalla pura esperienza del pensiero, o
percezione del momento ideante, che consegue all’attivitd me-
ditativa, nella [orma possibile soltanto all'uiomo moderno, in
quanto egli possa compenetrare con I'elemento volitivo indi-
viduale il processo del pensiero astratto, sino a ripercorrerne
inversamente la riflessitd e a sperimentarne la forza di connes-
sione: nella quale & presente quel pensare cosmico che pud
risolvere la reale astrattezza del mondo minerale, cosi come il
pensiero puro risolve 'astrattezza della forma in cui tutta la
mineralitd, come creato, si presenta.

La connessivita del pensate & I'esprimersi della illimitata
creativita dello spirito: percido non & arbitraria. Arbitrario &
Puso ordinario della forza connessiva, che diviene tiflessa in
quanto deve dar modo all'« jo » di sentirsi egoicamente solo
nel mondo fisico: essa, infatti, ordinariamente si svolge per
contenuti fittizi tendenti ad associarsi dietro la sub-conscia spin-
ta della necessita naturale, e assumenti petcid parvenza logica:
che ¢ appunto l'uso arbitratio della forza connessiva, ormai
protrattosi oltre il limite previsto, in questo tempo. La connes-
sione & il manifestarsi di una unita che gid &: immanente nel
mondo e nel pensieto, velata dalla molteplicita. Essa va attuata,
perché & l'esperienza che attende almeno un gruppo di pochi
dell’attuale epoca e riguardo alla cui urgenza essa si pud con-

248

siderare in ritardo. La meditazione, praticata con insistenza e
dedizione, fa si che nell’anima si svolga la successione dei mo-
menti di tale uniti che sola pud restituire I'anima alle cose.

Ciascuno di questi pensieri evoca I’altro, non per associa-
zione condizionata dai processi corporei o psichici, che & la con-
nessivita del pensare utilizzata dalla natura, ma per correla-
zione autonoma, grazie ad una sintesi che gia & nell’essenza e
che l'atto della libertd, o momento del pensiero liberato, porta
a manifestazione. Normalmente manca nell’anima lo spazio in-
teriore perché la correlazione pura si manifesti nella sua infinita
creativitd: ma, quando tale spazio possa farsi, nasce il respiro
interiore: che tende a sostituirsi al respiro fisico.

Il pensiero come rivelazione.

La sintesi noetica pud divenire percezione grazie a un atto
che, svincolando la coscienza percipiente dal necessario sup-
porto sensibile e percid dall’attitudine pensante conforme a tale
petcepire, dd modo a un pensicro di muoversi nella coscienza
secondo lintima sua vita, sino a che, per virti di tale auto-
movimento, si congiunga con un altro « ente-pensiero », 0 noe-
ma, manifestando una correlazione imprevedibile, perché im-
personale, non voluta, e percid avente il carattere della
rivelazione.

Giova osservare che questo non & il caso dell’esercizio
di pensiero che & la concentrazione, la quale prepara appunto
una simile possibilitd. La concentrazione esige che si stia a un
determinato tema e si dia una connessione centripeta alle rap-
presentazioni; tuttavia anchc in questo caso, che del resto pre-
para, per I'clemento di volontd cosciente che wi s'insetisce,
I'esperienza del processo sintetico del pensieto, una rap-
presentazione viene congiunta con l'altra in virth del tessuto
connessivo ond’¢ sostanziata, sia pure nella sua provvisoria
astrattezza. Il cdmpito di colui che si concentra consiste nel

249




calmo insistere sul tema, cosi che la sintesi delle rappresenta-
zioni, via via accogliendo un piu intenso elemento interiore,
si verifichi indipendentemente da influssi corporei e sub-co-
scienti, Si vuole, in sostanza, mediante volonta pura, nel pro-
cesso sintetico del pensiero che si attua appunto in questo
volete: anzi & lo svolgersi di questo volere in forma di pen-
siero.

Un principio sovrasensibile opera nella sintesi e, in quan-
to si fa pensiero cosciente, tende a fluire nell’anima, ove essa
sia aperta: lo sperimentatore pud percepire la virth imptrso-
nale del pensiero, Ma & altresi vero che, perché questa virtn
impersonale si manifesti, la pill intensa determinazione perso-
nale deve essere impegnata nella contemplazione del pensiero.
Ti massimo disinteresse nella contemplazione voluta con il mas-
simo dell’autodeterminazione, & quel che si richiede.

Naturalmente si allude a un’esperienza sovrasensibile del
pensieto che non pud aver inizio se non attraverso la concen-
trazione su determinati temi, i quali, dal punto di vista indi-
viduale, valgono come punti di partenza, o motivi, e hanno
percid inizialmente sul piano discorsivo un determinato « siste-
ma di riferimento », di cui da prima si ha un quadro preciso in
quanto precisamente rappresentato e pensato, sino a che non
si dia con qualche evidenza il puro ideare stesso da cui il qua-
dro & sostanzialmente costruito. Questo fluire del puro moto
ideante attua I'universale, o tende ad attuarlo, nella misura in
cui P’anima nella dedizione meditativa sia capace di spersona-
lizzarsi e dilatarsi. Non si tratta di un universale amorfo e indi-
stinto, bensi di un mondo di atchetipi — certamente sovrastato
in senso gerarchico da altri gradi dell’essere — che si contem-
pla in vista di una connessione liberatrice con Iesperienza
sensibile,

La pilt elevata esperienza di chi segua la « via solare »
del conoscere & la petcezione della natura sopraindividuale del
pensiero e percid del suo potere di rivelazione la dove non sia
ancora smorzato nel processo raziocinante. Il pensare

250

i fa nostro pensare, proprio perché non

nostro: la sua forza & la forza della sua impersonalita
in noi, che si altera nel moto egoico che la fa propria, per-
ché in tale moto l'ego ha la sensazione di essere, senza vera-
mente essere. Onde crede suoi i pensieri e i giudizi, mentre
sua & soltanto la dialettizzazione di una forza cosmica, tessuto
formatore dei pensieri ¢ dei giudizi: i quali possono risorgere
come essenze illuminanti, se contemplati nel loro nascere da
una sfera indipendente dalla egoita.

Da prima si ha il senso di una tensione della ordinaria per-
sonalitd nell’affermazione del pensiero, ma proprio una simile
affermazione, ove cominci a far leva non sull’elemento psico-so-
matico, ma sul moto stesso del pensiero, si fa gradualmente
autonomia, libera di tensione personale. Il pensiero viene svin-
colato dalla necessitd di mediare il senso contingente dell’io:
necessita transitoria divenuta funzione normale del pensiero.
Presso alla vita ordinaria, rispondendo ai doveri che essa pone,
senza nulla rifiutare alla necessitd esteriore, si comincia colla-
teralmente a vivere nelle forze essenziali dell’lo, proprio perché
si pud contemplare il pensare come un processo non individuale,
indipendente dall’io. E’ la possibilitd di contemplare a cui in-
troduce il pensiero puto e che diviene a sua volta luce di pen-
siero fluente nel mondo in intuizioni e in idee, E’ la capacita di
offrire alla loro virth impersonale la forza della personalita, Tali
intuizioni e idee operano come germi di un mondo futuro.

L’impersonalita, a un dato momento, diviene
nello sperimentatore la forza della sua personaliti: si di uno
scambio tra individuo immanente e individuo trascendente, nel
tessuto del pensiero, in quanto ne venga percepito il potere di
individuazione come trapasso della trascendenza all’immanenza.
Una simile possibilita puo venir intuita anche quando ancora
non si disponga della capacitid di realizzarla, ma la intuizione
& gia un avviamento alla esperienza stessa. La quale si sviluppa
secondo diversi gradi del conoscere, procedenti dalla mediazio-
ne del pensare puro alla percezione diretta del suo movimento:

8
.
c

251



restituzione della forma essenziale del pensare quotidianamente
sperimentato nella sua inversione.

Tale conseguimento non & nulla di fisso, che possa defi-
nitamente essere posseduto e sostituito all’esperienza ordinaria,
sia per la importanza di non rifiutare le condizioni e gli apporti
del mondo esteriore, che sono lo stimolo al procedere della
conoscenza, sia perché esso & perduto siubito che si senta di
possederlo come, una cosa. L’arte del meditare esige che esso
ogni volta sia rivissuto nei suoi momenti di trascendimento, o
momenti puri, che sono il volersi del pensiero oltre Iabituale
limite senziente, i.e. olire il limite dell’ego. Tecnicamente, in-
fatti, il momento puro del pensiero & possibile soltanto come
indipendenza dalle condizioni fisio-psichiche, comportando ri-
guardo a cid che esse valgono come natura lo sviluppo di una
pazienza e di una coraggiosa insistenza nella meditazione, per
altra via sollecitate dal dolore e dalle forme dell’avversita. E’
percid Iaffiorare dello spirito, che & bensi « immobilita meta-
fisica » ovvero inalterabilita, indipendenza da ogni aspetto della
manifestazione, ma al tempo stesso I'essere puro che alimenta
le radici della vita.

Ogni pensare o agire secondo I'impronta della natura, o
memoria ordinaria — che pud anche tradursi in affermazioni
sul piano dei valori umani — & stasi o inerzia dal punto di
vista dello spirito, mentre la vita quale si presenta nel suo
oggettivo divenire, sperimentata non in quanto astrattamente
si sollecitino esperienze da essa, ma con attivitid interiote ri-
guardo al suo carattere di « necessitd » — che & il venirei in-
contro della nostra esperienza — pud essere fonte di cono-
scenza, stimolo al meditare e motivo di scambio tra attivitd dei
sensi e attivitd sovrasensibile.

L’arte del meditare & la capacita di tornare ogni volta in
quel punto in cui lo spirito & creativo oltre il gia fatto: si pud
sapere che occorre ogni volta formarvi, altrimenti si crede di
sussistere in uno stato che non pud essere posseduto, finché
come esseri coscienti si dipenda dalle condizioni corporee, o

252

non sia ritrovato il fondamento emanante la stessa forza che
metafisicamente sorregge la natura. L’Iniziazione & cid che vie-
ne dato quando viene raggiunto quel grado della conoscenza
al quale risponde il trasmutare del volere individuale al limite
della individualita: di quella formatasi nella esperienza sen-
sibile e razionalistica, ora capace di afferrarsi nell’essenza.

Il volere terrestre diviene forza del volere celeste. Il vole-
re terrestre & la sostanza dell’opera: superando la mediazione
cerebrale; lo spirito pud attuarsi con la potenza di spontaneiti
propria agli istinti formatisi sulla terra. K’ la possibilita del-
I'vomo di questo tempo, volta, per identico impulso, sia ad
annientarsi nella vicenda luciferico-ahrimanica, sia ad essere
principio della resurrezione.

Il presupposto della liberta.

L’antico discepolo era ispirato da « enti-pensiero », o pen-
sieri viventi, che, evocati nella meditazione, agivano in lui
come direzioni di un volere sopra-individuale: essi condizio-
navano la sua volontd, « obbligandolo » a una retta visione e
a una retta azione. L'iniziando della nuova epoca non pud che
partite dal pensiero senza vita, in quanto attivitd spirituale
riflessa dalla cetebralita e sperimentata soltanto come tale: pen-
sieto che, pet la sua inanimazione, non obbliga. In cid egli ha
il presupposto, sia pure negativo, della libertd. La sua medi-
tazione & un’opera di resurtezione dall’astrattezza, che non pud
venir contemplata nella Tradizione, in quanto per essa incon-
cepibile e non necessaria, importando invece, dal punto di
vista tradizionale, soltanto una « restaurazione », volta a sot-
trarre gli adepti al graduale oscuramento della generale coscien-
za umana: che segna l'inizio dei nuovi tempi, esigenti pit1 che
una restaurazione, inevitabilmente provvisoria e inessenziale,
un evento radicale, pertinente all’intero processo: la « tesurte-
zione », ossia il sacrificio e I'intimo potenziamento del princi-

253




pio soggettivo, per ora affiorante nella forma senziente e astrat-
ta. Evento simultaneamente individuale e superindividuale, ve-
rificabile mediante quella peculiare disciplina onde lindividuale
comincia a trarsi dal principio in cui & realmente fondaro. Da
prima, infatti, & la possibilita del pensiero di ricongiungersi
con la sorgente della sua forza, grazie all’auto-mediazione accen-
nata; di conseguenza, & quella di destare a tale nuova vita il
contenutto delle percezioni sensorie, che, come si & veduto, &
il loro elemento interiore, tendente a divenire conoscenza diret-
ta, ma di continuo astrattificato nella rappresentazione o smar-
rito nella sensazione. o

Di qui pud essere inteso come la meditazione del mo-
derno sperimentatore debba procedere secondo una direzione
opposta a quella dell’iniziando antico: questi poteva agite di-
rettamente attraverso la costituzione fisio-psichica e superare
il limite della individualita, facendo leva sul respiro, sulla di-
sciplina del corpo, sulle posture rituali, assumendo come base
del sddbani il corpo. Un simile rapporto con la propria cor-
poreita allora era regolare, data la specifica costituzione di quel
tipo umano: ripeterlo oggi non pud essere che espressione di
ighoranza del mutamento avvenuto e di realismo superstizioso,
inconsapevole del processo pensante con cui giunge al suo con-
tenuto: & percid cadere in un psichismo inferiore. In sostanza
viene vincolata ancor pitt la volontd alle condizioni fisiologi-
che, e il risultato inevitabile & la complicazione delle difficolta
tipiche dell'uomo contemporaneo, gid impegnato nella lotta per
mantenere il proprio equilibrio.

L’esperienza sovtasensibile si fonda ora sulla volontd in-
dividuale volta a restituire alle idee la virtl originaria, indi-
pendentemente da ogni forma gia costituita del conoscere, in
quanto tale volonta possa attuarsi fuori delle condizioni cor-
poree, che & dire fuori della psiche. Ma a cid & necessaria una
conoscenza capace di percepire i confini
della natura e di conseguenza il mondo immediatamen-
te sovrastante: lo stesso in cui tale conoscere sorge.

254

Una vera conoscenza non pud lasciarsi condizionare da
presupposti dogmatici e trascendenti, ma deve anzitutto cer-
catsi entro il processo in cui gid si attua in quanto ordinario
conoscere: deve cogliere 'elemento originario che fluisce inav-
vertito nell'immediato percepire-rappresentare, onde si ha il
consueto spettacolo delle cose. E’ Ielemento originario a cui
si rituncia quando si creda di trovarlo in « enti metafisici », o
per via di trasmissioni da parte di « organismi tradizionali au-
totizzati » (4). La stessa nozione di « organismo tradizionale »
o di « ente metafisico », & qualcosa che pud sorgere nella co-
scienza unicamente grazie all’elemento interiore del pensiero:
usato e perduto, dunque, in un realismo metafisico, cosl come
nell'ordinario realismo fisico viene perduto quando non lo si
vede come il valore interno che tesse le forme dell’apparire.
Da qui pud essere capito il vincolo sottile che lega il « tradi-
zionalismo » e le espressioni dottrinali affini — che sono giun-
te ad identificare lo « spirituale » con il « tradizionale » — al
« materialismo » moderno.

La luce trascendente della natura.

La conoscenza ¢ anzitutto conoscenza di sé, che a sua
velta dilata la possibilitd del conoscere; percid una dottrina
iniziatica oggi deve anzitutto dare all'uomo la possibilita di
svolgere I'autoconoscenza. La preparazione di tale possibilita
non pud eludere, mediante « oggetti metafisici », il pensiero
razionale da cui prende le mosse e non pud ignorare lele-
mento interiore di tale pensiero, che gli consente la prima
forma della conoscenza. Il pensiero, in quanto giunge ad af-
ferrare in forma concettuale gli oggetti e gli enti del mondo
e i relativi problemi, attua la prima forma del conoscere, :osi
che T'ulteriore compito dovrebbe essere; non soltanto fruire
del mondo fisicamente conosciuto, ma soprattutto pene-
trare nella corrente di tale conoscere per il quale ogge:ti, enti

255




e problemi sorgono: la cui oggettivitd & gia « veste » di pen-
siero, indubbiamente conforme ad un’essenza, che esso, intuen-
dosi come « veste » ed autosvincolandosi, pud penetrare. Senza
una simile penetrazione, la conoscenza del mondo fisico & in-
completa e, come tale, disorienta Iesistere.

La disciplina interiore, quando sia autentica, inizialmente
mediante determinati temi meditativi, solleva il pensiero dallo
stato di dissipazione discorsiva, stimolandone I'autonomia: lo
affranca dalla impronta’ derivantegli dall’abitudine intellettuale,
necessaria tuttavia alla pratica vita esteriore, facendolo vivere
secondo contenuti che gradualmente suscitano in esso la co-
scienza della sua sostanza sovrasensibile. Per tale via & gia
possibile conoscere i confini della propria natura: altrimenti
si rimane entro la natura, soccorsi da una serie di imagini
astratte della trascendenza sognata, che non possono offrire
alcun varco ad una effettuale esperienza extra-corporea.

Che temi o simboli per latto meditativo siano suggeriti
dalla Scienza dello Spirito non condiziona il pensiero: essi
sono dati perché il pensiero pensandoli viva la sua vita, facen-
do rivivere il potere ideante di cui quelli sono astratto segno,
simultaneamente aprendo il varco al sentimento o alla ispira-
zione di cui sono veicolo. Il pensiero inizialmente si deter-
mina attorno a quei temi, ma in sostanza attinge alla sua in-
tima vitalitd, allorché essi liberano da sé I’elemento inspirativo
di cui sono veste: tale veste, infatti, & gia in sé imagine o idea.
L’esperienza meditativa stessa mostrerd sia il valore di quelle
rappresentazioni e di quei simboli, sia la rispondenza del me-
todo a una conoscenza precisa delle leggi del cosmo spirituale:
che & la trealtd autentica, urgente sull’uomo, anche se egli non
ne ha consapevolezza. Il giusto meditare attinge alle forze di
tale realtd, traendone una vita che volge alla sua manifesta-
zione, ossia alla preparazione della terra futura (5).

L’astrattezza del pensiero & inevitabile come punto di par-
tenza, ma anche come limite che, essendo limite della natura,
pud venir superato in quanto noeticamente percepito, non

256

certo mediante un ulteriore speculare sul limite, oppure me-
diante metodi antichi che tale astrattezza non conoscevano, e
che oggi solo astrattamente potrebbero essere conosciuti, ove
non si conosca il processo dell’astrattezza, bensi grazie ad una
esperienza cosciente di tale processo e del suo farsi limite:
esperienza implicante l'intervento della forza non soggetta al
limite, alla quale soltanto & dato trasmutare l’essere.

Nel pensiero razionale & gia presente la forma astratta o
negativa della libertd: tuttavia, a questo livello ancora I'anima
soggiace alle condizioni della natura: ed & il pericolo della li-
berta di essere strumento dell’egoismo, di divenire arbitrio. Ma
la liberta essenziale puo sorgere se, per via della meditazione,
viene ricercato sino al fondamento I'elemento di libertd insito
nel pensiero astratto. Essa comincia a manifestarsi come vo-
lontd pura fluente nel pensiero che si concentri in se stesso,
ben inteso secondo la disciplina data dalla moderna Scienza
dello Spirito. Una tale volonta, sollecitata nella concentrazione
o nella meditazione, solleva il pensiero dalla sua disanimazione
e gli restituisce la dimensione metafisica: la quale, divenendo
espetienza individuale, € la possibilita del re-vivere morale del-
'vomo. Il metodo implica un meditare che gtadualmente sciol-
ga il principio interiore dalle condizioni corporee e psichiche,
lasciando intatta la natuta, anche quando si ha la sensazione
che i risultati del meditare finiscano con Iimprimersi in essa:
che si di certamente, ma fuori dell’ambito e del momento
della coscienza meditante.

La natura va liberata dall’clemento cosciente e questo
dalla natura: cosi soltanto la natura cessa di essere natura, ri-
tornando la natuta che ¢ nella profonditd e nella innocenza
strutturale etereo-fisica: quella propria ai neonati e ai bimbi,
ora perd riacquisente, innanzi all’essere della coscienza, la po-
tenza di spontaneitd propria alla sua base metafisica.

E’ la condizione in cui & possibile la « percezione pura »
del sensibile, che & dire delle forze cosmiche rapprese nella
mineralitd assunta nel suo provvisorio apparire forma: ora ri-

257




sotgenti nella interioritd come forze creanti. Quando queste
possano essere rivolte alla sfera degli istinti, Iesperienza & la
siassunzione radicale delle correnti della brama prementi at-
traverso la corporeitd, in sé libera di brama, e percid domi-
nanti I"uomo inconsapevole del loro processo. Dandosi la per-
cezione del processo, la via della necessitd diviene la via della
libetazione. Una luce trascendente si scioglie dalla natura.

La tensione « tellurica » come forza dell’ascest.

La natura & il limite che non si conosce, in quanto si &
ad essa identificati in forme diverse, petsino in quelle che di-
scorsivamente postulano lo spitituale. Con il « pensiero libero
dai sensi » il limite viene sperimentato e di conseguenza co-
nosciuto, mentre prima pud essere semplicemente pen-
sato: né il pensarlo costituisce una possibilita di supera-
mento. Con il pensare liberato si ravviva, secondo il suo prin-
cipio di perennitd, I'essete dell’anima normalmente immedesi-
mato nella veste corporea-vitale, L’anima ritorna trasparenza,
se in essa rivivono secondo la loro essenza talune facoltd che
si manifestano soltanto in quanto legate alla sfera dei sensi:
assunte spiritualmente, tivelano tutt’altro valore.

La tecnica della liberazione non & un opporsi agli impulsi
inferiori, ma un graduale riassumere le virth che nella forma
personale alienandosi divengono tali impulsi. Si tratta di una
messa a punto di forze, in quanto sia possibile contemplarle
allo stato puro, 1a dove ancora non sono anima, o riflesso della
corporeitd. La vis della egoitd, che sorge e si alimenta del sen-
sibile, deve essere smotzata su tale piano, e soltanto su que-
sto, perché possa ridestarsi, libera di determinazioni corporee
e psichiche, come il potere stesso dello sperimentare sovra-
sensibile.

Si pud dire che la vis egoica, distolta dalla sfera sensibile,
nella quale soltanto tenderebbe ad esplicarsi, diviene, fuori

258

del sensibile, forza di ascesi. E questo & il segreto della Ini-
ziazione del presente tempo: che la forza gia presente possa
essere orientata, in modo che la tensione distruttiva divenga
tensione creatrice. Nel mondo fisico pud essere ravvisato il
« luogo » nel quale & dato superare I'« egoismo » che in esso
si & formato: non v’¢ altra sede per una simile opera. E puo
giustamente essere considerato il senso ultimo della vita.

Cid che & virth radiante in sede trascendente, per la inver-
sione delle polaritd cosmiche — conseguenza ultima del pro-
cesso della manifestazione — diviene sostanza d’individuali-
smo centripeto nel mondo fisico, ma & questo stesso indivi-
dualismo che, spostato dalla dimensione in cui & sorto, ossia
svincolato dal sistema fisio-psichico, pud risorgere come forma
umana della superindividualita.

Quando vi sia crescita interiore, I'impulso della egoita ad
una pit intensa affermazione di sé in senso esteriore ed effi-
mero, & inevitabile: come controparte del rafforzamento della
volonta, si ha il reinsorgere delle forme tenaci dell’ego: I'istin-
tivitd deve rivelare la sua vera forza. Ma occorre vedere in cid
una conseguenza prevista dell’opera auto-conoscitiva: una
prova che pud essere superata grazie all'insistenza in tale ope-
ra. Si manifestano simultaneamente una pit radicale forza del-
I'io e l'ulteriore aspetto di una istintivitd latente.

1l ricercatore pud capire a questo punto il senso dell’an-
nullamento dell’« io » cui alludono mistiche e dottrine tradi-
zionali. Ma il cbmpito, in questo tempo. & ben diverso: non
si tratta di annullare '« io », bensi di orientarne la tensione,
che & il suo impulso positivo assotbito dalla manifestazione
inferiore: verso la quale, infatti, esso subisce una deviazione
per la necessita di condizionarsi alle funzioni animali. Nel
mondo sensibile si & formato un « io inferiore »: ma & queste
stesso che, non eludendo I"dmbito in cui si & fatta la sua forza,
pud orientarla verso un’altra direzione, ravvisando la strumen-
talitd, ossia la nonAfinalita, del mondo sensibile e la inutilita

259




di volere in esso qualcosa con la propria tensione. L'« io in-
feriore » che orienta se stesso & nell’essenza I'Io.

Alla coscienza dell’To, I'esperienza fisica del mondo ri-
sulta « privazione », che tuttavia ha carattere provvisorio e
il senso di preparazione alla espressione diretta dell’To. Ma,
in quanto privazione, non pud essere superata con la tensione
stessa da cui ha origine, ossia dal vincolo dell'lo alla natura.
In sostanza si & « privati » per via di una realtd fenomenica
al cui apparire si rimette la propria realtd. Ad essa si & tolto
I'elemento eterno per usarlo come pensiero individuale e la
si assume cosl astratta, vivendo come brama di questo suo ap-
parire I'elemento eterno detratto; ma in tal modo essa non &
mai effettivamente sperimentata dall’lo, benst da un’alienazio-
ne dell’To: da cui sorgono soltanto rappresentazioni a loro
volta necessarie all’alienazione dell’To (6).

Questo elemento interiore della percezione un tempo ve-
niva accolto dal discepolo nella contemplazione della hatur_a,
onde essa si rivelava a lui come un corpo spirituale, risalendo
al cul principio poteva ritrovare il Logos, da cui egli stesso
promanava: tale elemento extra-sensibile sorgente dal sensibi-
le, condizionando la visione e percid la vita interiore, lo in-
cludeva in una sfera spirituale, che gli dava modo di non
essere afferrato totalmente dal dominio terrestre, Una simile
possibilitd egli doveva gradualmente perdere sino a che egli
all'elemento interiore della percezione conttapponesse, come
forma di autonoma assunzione del dato percettivo, I'astratta
rappresentazione, ovvero il mondo delle parvenze assunto come
realtd. In sostanza egli doveva dimenticare la sua origine spi-
rituale e tendere le forze interiori verso le cose e gli enti della
terta in quanto parvenze, sviluppando attraverso la brama
onde « cadde », la volonta terrestre, ossia la tensione tellurica,
fondamento della individualitd. Quella che per Pantico orien-
tale era mdyi, per Puomo moderno & realti: egli su questa
fonda la sua visione del mondo, la scienza e la cultura. Ma
questa adesione al « terrestre », onde egli sperimenta nella sua

260

"

a

indefinita supetficialitd la realtd sensibile, mentre & una invo-
luzione, al tempo stesso & la possibilitd della resurrezione co-
sciente, in quanto in simile esperienza egli sviluppa — sia
pure legandola alle categorie terrestri — una volonta che &
sua e comincia, in effetto, con lessere libera, perché libera
di trascendenze: & il principio, ancora oscuro e negativo, della
liberta: qualcosa di pit che la liberazione, in
quanto, chucleatosi sulla terra mediante il sensibile, pud in un
secondo tempo sperimentare indipendentemente da esso la sua
forza. Il « Regno dei Cieli » & veramente nato nell’intimo del-
l'vomo: & 'alba dopo la lunga notte. Ma il non avvedersene
& il continuarsi della oscurita.

Penetrazione radicale della isiintivitd.

La tensione egoica, svincolata dalla corporeita, & la so-
stanza stessa della liberazione, ossia del processo della liberta.
L'egoismo, vissuto fuori delle condizioni sensibili, diviene po-
tere di creazione. Non si tratta naturalmente di una possibi-
lita appartenente alla sfera psichica, la quale, nell'vomo solito,
pur manifestando forze spirituali, & condizionata alla corpo-
reitd, ma di un principio capace di svincolarsi dal corporeo
e percid simultanecamente dall’organismo psichico. Esso attua
la prima forma di quella « individualitd spirituale » che fu pro-
pria all'uomo otiginario, in quanto indipendente dalle catcgo-
rie terrestri.

La tecnica che conduce a tale possibilitd consiste nel porre
altri oggetti alla tensione dell'To, togliendole quelli che nor-
malmente la suscitano. Ci si pud educare a rivolgere i senti-
menti di piacere o di dolore, odio e amore, a eventi interiori:
Perrore o la verita possono legittimamente suscitare odio o
amore, non le persone o i fatti attraverso cui I'errore o la verita
si manifestano (7). B’ un liberare gradualmente la corrente
interiore che si manifesta come mondo istintivo, da un ele-

261




mento di oscuritd per cui appunto essa diviene flusso di istinti
e che & il suo inerire a un sistema non suo, in quanto ancora
non lo penetra nel suo valore metafisico: il sistema dei sensi.
L’inerire & per la corrente interiore lessere afferrata da un
meccanismo in sé chiuso ed autonomo, in cui si aliena: mec-
canismo che cessa di essere tale, nel momento in cui I'elemento
interiore, libero, lo riassume come suo veicolo.

Non il mondo sensibile dovrebbe suscitare sentimenti e
istinti, ma ci0 che, come « percezione pura» 0 « pensiero
puro », puo essere sollevato dalla sfera dei sensi. La quale & in
s¢ indipendente da determinazioni psichiche o sensoriali e,
come tale, non costringe. La tensione nasce come fenomeno
inferiore dell’anima che inerisce al sensibile, mentre questa do-
viebbe soltanto percepirlo e tradutlo in alimento noetico: &
Tinerite che & base del senso dell’To, ma simultaneamente
causa di quella ottusita che si chiama « egoismo ». I processi
fisiologici della petcezione non hanno nulla a che vedere con
il contenuto di essa.

L’ordinario moto dell’ego pud trasformarsi in forza ma-
gica se a un determinato momento l'oggetto risponde al va-
lore-essenza della sua dynamis, ossia se la tensione pud venire
orientata verso il sovrasensibile. Cessa allora di essere tensio-
ne e si articola come volontd del puro fondamento: che non
& certo quello psico-corporeo. A questo punto nasce la pos-
sibilitdi per I'anima di non inerire al sistema dei sensi, in
quanto si solleva al livello in cui non la loro struttura gia fatta
agisce su lei, ma la stessa forza strutturante: l'esperienza dei
sensi cessa di essere sorgente di colpa o di errore.

Una simile possibilitd tisponde a quella collateralmente
preparata nella sfera della percezione sensibile, di cui gia &
stato detto nel VI capitolo: si tratta del « percepite puro »
che, grazie alla « presenza vuota » della coscienza, accoglie lo
elemento interiote del dato. Infatti la trasposizione della ten-
sione egoica cui si accennava, & attuabile in quanto I'io non con-
ttapponga a sé l'esperienza sensoria, né ad essa, come a un

262

mondo reale a sé stante, tenda con le forze della brama, bensi
in quanto ritrovi, nello svolgersi di essa, gid attiva la propria
interiorita che in effetto la rende possibile.

Questo ritrovare nel sensibile I'elemento metafisico rende
I'esperienza del reale indipendente dalla mediazione sensorio-
rappresentativa: il mondo esteriore, per virtd di un altro tipo
di visione, tende a dissolversi in quanto patvenza: si fa vei-
colo di un grado superiore del conoscere. Il dato, contemplato
con la coscienza vuota, rivela se stesso per un moto interno al
percepire, che simultaneamente & nell’'oggetto ed atto noetico
del contemplatore.

La parvenza era vera in quanto traccia di questo elemento
spirituale, assunta come esterioritd in sé¢ valida: ritrovato l'ele-
mento spirituale, viene meno il dramma dell’ego — della cul-
tura della civilta e della societdi — procedentc dal fatto che
questo giuoco di parvenze suscita una lotta per la vita e una
ossessione dell’esistenza, che sono in definitiva una lotta per
la morte e per confermare la privazione della vita.

L’esperienza sensibile non sta dinanzi all'uomo perché
egli se ne lasci invadere, attraverso una percezione subito tra-
ducentesi in sensazione, in rappresentazione e pensiero, sino a
che tutto Iesistere ne sia impregnato e manovrato — questa
non ¢ in sostanza I'esperienza sensibile, ma la risposta oscura
del « corpo del desiderio », la mescolanza della brama con il
contenuto delle percezioni, percid mai avuto nella sua concre-
tezza — ma soltanto perché I'vomo si educhi a rispondere ad
essa con il pensiero libero dai sensi, non con il pensiero con-
dizionato dai sensi, cosi da giungere al vero contenuto del
mondo: quello per cui pud esaurirsi il processo di morte del-
I'vomo e del mondo.

A questo punto pud essere inteso un insegnamento del-
I'Iniziato dei nuovi tempi: « Il male penetra nella vita, la
colpa esiste nel mondo, perché 'vomo immerge la sua natura
superiore — non destinata alla Terra — nel " corporeo” =
sviluppa in questo, che di per sé non pud essere malvagio, fa-

263



coltd che appattengono non ad esso ma allo spirituale ». Gli
uomini possono essete malvagi — ossia aberranti, crudeli, esal-
tati — per la deviazione di forze trascendenti che originaria-
mente fluiscono tendendo a fare di essi pure creature di luce:
potenzialmente tali, essi accolgono queste fotze senza avvertire
come le alterino, usandole nella sfera sensibile. Le qualitd che
nella sfera sovtasensibile soho forza e purezza radianti, si cor-
rompono inerendo all’esperienza fisica che dovrebbe svolgersi
secondo ptoprie e intangibili leggi: divengono cosi sensualita,
perfidia, odio, paura. Tuttavia le qualitd che possono indurlo in
ettote o rendetlo malvagio, 'uomo le sperimenta per ricono-
scetle e svincolare dal loro manifestarsi il principio che in esse
si & alienato.

L'Io superiore sorge nell’uomo nella misura in cui egli,
attraverso atti sempre pitt individuali, attinga alla sua intima
individualitd. Sciogliendosi ed interiorizzandosi, egli lascia alla
propria natura quella autonomia per la esperienza esteriore,
che restaurandone I'accordo con la natura universale, implica
Paffiorare del peculiare equilibrio di essa, o della sua sponta-
nea saggezza, Quando cid si dia, si pud ravvisare, nella na-
tura non ancora purificata, il passato senza vita, la memoria
disseccata di un mondo in cui un tempo si esprimeva sponta-
neamente la vita interiore.

Continuando senza saperlo a identificarsi alla natura nel-
I'epoca dell’« anima cosciente », I'uomo si lega al terrestre, a
un mondo di parvenze e di ataviche inclinazioni, a ombre di
remote tivelazioni, o ad una scienza che & I'analisi del cada-
vere dell’antica natura: brucia la possibilita del suo essere li-
bero. In tal senso, tradizionalismo, materialismo, cultura e arte
moderna si equivalgono: sono espressione di un’attivitd psi-
chica dominata da influssi corporei, di cui egli non ha coscien-
za, proprio per il fatto che possono affermarsi usando la psiche
e lio, i quali credono cosl di esprimete se stessi. D'onde la
necessitad di un metodo che dia modo all'uvomo di riconoscersi
nel suo principio e di essere attivo 13 dove la distinzione del

264

principio dalla patura, dalla necessita, dall’elemento samsarico,
prakritico, sia ancora possibile. Tale & la via del « pensare li-
bero dai sensi», che restituisce all'To la possibilita di porsi
al centro dell’anima, in una relazione creativa con la natura
dalla quale prima era inconsapevolmente assorbito anche quan-
do sentiva di poter affermare fortemente se stesso.

E’ possibile un punto di vista insospettato, dal quale pud
essere veduto che cosa & in definitiva I'auto-affermazione tita-
nico-isterica dell'uomo contemporaneo. Quasi tutta l'esperienza
estetica di questo periodo risulta proiezione astrattamente for-
male della illusoria auto-affermazione vitalistica, cosi come il
tradizionalismo esoterizzante ne & la proiezione astrattemente
metafisica. E’ il morto passato attivo come natura, a cui si ade-
risce mediante 'uso errato delle nuove forze dell'anima co-
sciente, Cid che & spento, venendo proijettato in parvenze, oscu-
ramente geometrizzato, pud acquisite forza facendosi istinti-
vitd, in quanto, cosl privo di vita, riesce a divenire sensazione,
rappresentazione, valore concettuale, sentimento, epperd nella
sfera dell’arte si riveste di illusoria vita mediante forme fin-
genti la originalita, o la diversita dal consueto: diversita este-
riore, dietro la quale & una incapacitd a risollevare la forma
al livello della vita e della luce da cui essenzialmente scaturisce.

Ma perché una simile deformazione sia possibile, occotre
che una forza, una sostanza creatrice, reale prima d el
1’alterazione, si dia: e a questa occorre risalire. La
petcezione delle forze sorreggenti la coscienza ordinaria, da
modo di ravvisare nel « passato » astrattamente inteso, nella
natura assunta realisticamente, nella « tradizione » spenta e
illusoriamente resuscitata, il retaggio che si pone in ogni pia-
no dell’essere come mondo della necessiti, ossia come polo
opposto alla possibilitd in vista della quale tutta la storia del-
I'nomo si & svolta: la libertd. Ma & la liberta che sorge come
distinzione dalla sfera della necessita e a questa deve il suo raf-
forzatsi sino a che possa un giorno riassumerla: solo provvi-
soriamente e funzionalmente la natura & laltera res! Nel mondo

265




della necessita fisica o psichica, nel passato e nella natura, &
possibile riconoscere cid che, condizionando la vita intetiore
invece che esscte penetrato e risolto da essa, rende inevitabili
il male, Poscura istintivita, la malattia, la morte: cio che, ve-
nendo scambiato per vita, in quanto supporto dell’ordinaria
esistenza, porta l'essenza della vita alla contraddizione radicale
con Dessere, ormai passivamente accettata e persino giustifi-
cata scientificamente, ma ogni volta riemergente nella sua realta
attraverso quella misura del reale che sono il dolore ¢ la
morte (8).

Si & veduto tuttavia che, quando un simile quadro possa
csscre guardato come simbolo di una condizione che ha in sé
la sua soluzione, e anche nella forma della natura pud tornare
spontanea oggettivita, puro divenire o veste del Divino, allora
un tale guardare & contemplazione liberatrice: che viene dal-
I'To superiore.

La « questione » del Graal.

Proprio in quanto sia dato comtemplare impersonalmente
I'attuale condizione dell’'uomo, pud sorgere il senso di essere
alla vigilia di eventi di un genere inatteso e in profondita ri-
spondenti a tale condizione: eventi che possono parimenti
essere distruttivi, o preludere a una rinascita nel segno dello
Spirito. A chi ricerchi il soprasensibile con purita di cuore, che
& gia moto soprasensibile e indipendenza da inconscie super-
stizioni, senza dunque subire i richiami di vie che hanno il
potere di sollecitare soltanto 1'ego, pud venir insegnato dai cu-
stodi della Sapienza primordiale come il Principio eterno, ri-
masto intatto nella essenza, di 1a dal divenire spazio-temporale,
non toccato dalla « caduta », sia stato restituito all’'uomo gra-
zie a un rito e a un mistero di cui nel mondo si ha soltanto
una fievole eco. T Maestri di quella Iniziazione che in ogni
tempo si attua per il trascendimento di un limite diverso, pro-

266

prio a contingenti condizioni individuali, parlano di simile
evento in una forma che oggi pud essere compresa.

Da millenni un’ignota comunitd custodisce per 1'uomo il
Mistero dell’lo superiore: oggi, per virth dello stesso rigore
logico onde si giunge a distinguere il puro dato sensibile dalla
veste rappresentativa e concettuale, tale Mistero pud essere
contemplato come un « dato trascendente » da chi sappia por-
tarsi alla scaturigine del proprio pensare, in quanto afferri
tutto il processo del pensare, sino a poter contemplare quel
dato nel suo darsi, che & il fluire dell’essenza (9). La continuita
del Mistero che ora di nuovo si apptessa all’anima dell'uomo,
in guanto essa possa per intima determinazione aprirsi al suo
principio, fuori della natura, si esprime con un simbolo: la
Coppa di cui si servi il Signore la sera dell’ultima Cena e nella
quale, dopo il sacrificio del Golgotha, Giuseppe d’Arimatea
raccolse stille del Suo sangue.

La leggenda narra come la Coppa fosse portata dagli An-
geli in Occidente e in un luogo inaccessibile agli uomini venisse
etetto per essa un tempio dove, secondo la visione metafisica
cui facciamo riferimento, gli Iniziati perennemente assistenti
'uvomo, designabili nell’Era Cristiana come i Fratelli della
Rosa-Croce, divennero custodi del suo contenuto: custodi del
dono del Dio che, vincendo la morte, suscita la nuova nascita
dell’To.

E’ linsegnamento che oggi neclssita come senso ultimo
dell’esistere, ma che rimane stetile aggregato mitico, se non
viene afferrata la forza che si cela in esso, tiguardando il mas-
simo mistero dell'vomo: la nascita dell'To superiore di cui
'« anima cosciente » & la forma iniziale.

Il Mistero del Dio novellamente nato oltre il dominio
della morte, come senso concreto e coronamento della vita,
attende inconosciuto I'uvomo che sappia svincolarsi dall’incan-
tesimo dell’esistenza esteriore. E’ il tema del Graal: sintesi del-
la conoscenza iniziatica dell'uomo futuro, ma percid dell’'uomo
che gia sta nascendo, alla cui forza urge I'orientamento. E que-

267




sto & il senso di quanto sinora si & detto. In realtd, nuove
forze dell'lo fluiscono oggi nell’umano, ma, in quanto prive
di orientamento, cadono nella sfera degli istinti perdendosi in
serie imprevedibili di tensioni terrestri (10).

L’Evangelista Giovanni poté dire: « In principio era il
Verbo ¢ il Verbo era presso Dio e il Vetbo era Dio ». Egli
poté annunciare: « Il Verbo si & fatto carne». Il senso di
tale evento non pud essere ritrovato attraverso nessuna parola
scritta o parlata, ma solo grazie a un rapporto con quello che
rcalmente, come trasmutazione cosmica e come evento umano,
s & verificato con il Sacrificio del Golgotha, appena riflesso nei
Vangeli: La via del Cristo ha inizio quando né in Oriente né
in Occidente esistono pitt lingue capaci di esprimere vivente
Pesperienza del « sacro »: le lingue sacte tradizionali si rife-
riscono alle antiche e spente comunioni con il Divino: nessuna
di esse ormai pud esprimete il senso dell’Evento che riguarda
i futuro dell'vomo. Ma ove rinasca la « parola interiore »,
come risonare del « pensiero putro » attraverso la laringe uma-
na, la lingua universale onde le lingue diverse divengono una,
si formerd. Soltanto una conoscenza indipendente dalla disa-
minata eco delle dottrine che non sono pitt la Tradizione, por-
tata ancora una volta agli uomini da Uno dei Custodi della Sag-
gezza primordiale, pud far intravvedere la direzione di tale
via. Egli I'ha veramente data: da Lui viene insegnato come
PEssere Solare che « era al principio con Dio », nato di nuovo
nel mondo, sia Colui che, vincendo la morte, ha impresso nel
segreto della struttura minerale delluomo la virth della Re-
surrezione.

La « soluzione del cadavete », che & I'operazione finale
dell’arte alchemica, in quanto soluzione dello « stato minera-
le » implicante, come condizione terrestre, la necessitd della
morte, si puod dire che & stata compiuta: metafisicamen-
te eppur nella sfera fisica, nellintimo della so-
stanza terrestre; percid per tutta 'umanita. Ma rendere attuale
la potenza di tale soluzione & un evento individuale: non pud

268

essere che decisione dell'vomo: questo & il segreto del Graal.
I.'uomo che esperimenta gli aspetti subumani dell’attuale esi-
stenza, ove rechi luce nella trama dell’essere impegnato dalle
correnti «telluriche » e sappia scendere nel profondo di sé sen-
za perdersi, pud trovarvi la forza della resurrezione (11).

11 « subumano » non & nulla che vada artificiosamente ri-
cercato come materia di esperienza, petché gia c’e: é il tessuto
stesso della vita dell’'uomo di questo tempo: & la sfera in cui
il potere pit alto si vincola all’elemento tellutico. Qui lo spe-
rimentatore ha la possibilitd di assumere come corrente del-
I'Io una forza sotterranea che, non conosciuta e subita, tende
a travolgetlo.

Egli non deve ignorare che il kaliyuga introduce all’espe-
rienza della mineralitd e delle forze impegnate a rendere va-
lido e determinante 1'apparire terrestre: che diviene lo scenario
in cul egli, se riesce ad avere coscienza del suo distare dalla
natura originaria e dell'attuale oscuritd, pud evocare come es-
senza della individualitd il Logos, mentre I'individualitd si va
temprando attraverso quello sperimentare subumano, che: ¢
il suo legarsi alla sfera dei sensi, al mondo della tecaica,
alla vita meccanica, all’arido processo dell’esperienza sociale-
economica. .

Nel subumano & involuta la fotza pilt alta. Compito del-
Iiniziato & sorprendere nel fluite degli istinti la « possibilita »
della coscienza pit alta, assumendoli come veicolo di profop-
dita dell’io: egli fa affiorare nel pensare liberato il prinmplq
indipendente dalla natura e dalla terra, capace di immerge_rsx
nella « radicalita » tellurica e sciogliervi la virth originaria:
questa si rianima nel suo atto, per il potere involuto nella- di-
scesa, risorgente come moto della libertd. Gli & dato compiere
I'Operatio Solis. Connettendosi con il proprio Maestro, 'egh
pud scendere nelle profondita dell’essere sensibile e suscitare
la virth adamantina, il potere che risolve la « pietra nera »,
simbolo della mineralita radicale. B’ la via del « diamante-fol-
gore » di cui si ha un’eco, non pil intesa nel suo senso cosmi-

269




co, nella tradizione del vajrayina, e che si & veduto potersi
realizzare solo per Iattuale virth della vocazione graalica (12).

In effetto, cid che «era al principio » & stato segreta-
mente custodito di qua dal decorso temporale e fuori del ciclo
delle Quattro Eta, riguardante I'uomo ancora non libero, fino
a che fossero maturi i tempi, ossia fino al momento in cui
fosse possibile, almeno a pochi per i molti, percepire Pesaurirsi
della orditura del tempo necessaria alla storia e alla visione
umana della storia.

Chi non dorma ha oggi la sensazione di procedete verso
un punto-limite, oltre il quale avverri un « cambiamento at-
teso »; ma & l'oscuro presentimento di un limite raggiunto,
diuna zona ultima in cui gid si & e che di si illude di
proiettare in un imminente futuro. Il tempo e la storia vanno
perdendo il loro senso e cid che di essi si yuole mantenete
pet la cultura e per un folle bisogno di continuare pacifica-
mente l'esistenza presente, non & che una concrezione astratta.
Quando, in nome della Scienza dello Spirito, si parla di « nuovi
tempi », si allude a una reintegtazione del tessuto del tempo,
possibile in quanto in esso agisca « cid che era al principio ».
Onde si pud dire che «al principio » era il Mistero dell’To
Superiore: esso permase come segreto della intangibilita dello
spitito nel fluire del tempo, simboleggiata dalla « pietra ful-
gurea » perduta da Lucifero e poi ancora da Adamo: restituita
dal Cristo.

La Coppa del Graal & il simbolo della Iniziazione dei nuo-
vi tempi, perché nell’ambito degli esseri e delle forze che ad
esso si riconnettono ¢ custodito sin dai primordi il Mistero
dell'To dell'vomo. Coloro che dignificano spiritualmente se
stessi cosi da poter contemplare questo Mistero, sanno che
per accedere al centro spirituale originario, una volta attuata
la consacrazione del volere, debbono affrontare I’enigma
cruciale che suggella il segreto della trasmutazione del male
¢ della morte: & la « questione » risolutiva che I'lo pone alla
sua essenza. Prova quasi sempre fallita e ogni volta ritentata

270

con l'attingere alla virth che pud superarla nella misura in
cui proceda dall’esaurimento dell’illusione terrestre.

Si tratta della « domanda », o « questione » del Graal;
che Iio ancora legato al mondo dell’oscuritd terrestre pone
all’lo superiore, in quanto cominci a ravvisarlo, senza tuttavia
ancora potervisi identificare. Ma gia il porre la questione & un
moto dell’To superiore nell’io: che pertanto, essendo se stesso
nell'essenza, & I'lo superiore.

L’enigma ¢ che 1’lo, in sostanza, pone
la questione a se stesso: ché, malgrado la sua ti-
flessita e la sua contingenza, nell’io ordinario & presente il
principio che I'autorizza a dire di se stesso « io »: il nome che
dal di fuori non gli pud esser dato da alcuno. E questo & il
segreto la cui contemplazione dischiude I'ddito al Graal. E’
Penigma della individualiti contingente, che alla contingenza
deve la sua libertd e alla liberta il principio dell’attuazione, nel
finito, della sua infinita.

L'To che pud risorgere in ogni anima umana, tivela in
questo risorgere una connessione con la nascita dell’lo Divino
nell’anima cosmica. Nell’adepto di questo tempo, come culmi-
nazione del processo della individualitA — la cui formazione
percid non pud essere alterata o smorzata secondo le attitudini
non pitt attuali del misticismo orientale od occidentale — pud
nascere I'To Superiore, cosi come & nato I'lo Superiore della
umanita,

271




VIII

IL VUOTO E LA QUIETE DELLE GERARCHIE




Metafisica del fondamento.

Una imagine la cui contemplazione avvia il discepolo a
trasferire gradualmente il centro di sé nell’essere indipendente
dal corpo, viene data nella seguente espressione: « la Quicte
delle Gerarchie ». Colui che contempla giunge a vedere come
le Gerarchie sorreggano i diversi gradi della manifestazione,
traendosi da un fondamento che & I’Assoluto: proprio nell’es-
sere se stesse, affermano I’Assoluto, non in quanto identiche
ad esso, ma in quanto lo esprimono senza mediazione, come
principio di continuo attuantesi attraverso la loro funzione:
che & il loro grado. In tal senso il loro operare ha I'impronta
della sicurezza perenne: esse riposano nel profondo di sé, con-
giunte con il fondamento. Sono il fondamento. Ma appunto
il loro operare, il loro fluire come virtit metafisica, sorge dalla
quiete senza fine: ignota all'uomo.

La meditazione, che non & ancora la contemplazione, da
modo di cogliere il « senso » della « quiete profonda », pet-
manente come tessuto dell’azione di queste entita che si manife-
stano nel moto dei mondi. Nell’esprimere se stesse, esprimo-
no il loro principio, Percid il loro movimento sorge dalla quiete
originaria: ¢ inalterabilitd nella creazione, istantaneita nell’atto
e in pari tempo immobilita trascendente: riposo segreto nella
essenza. Si dovrebbe imaginare I'erompere della folgore come
manifestazione di tale immobilitd.

275




L'imagine sorge nel meditante come pura vita del volere
attiva di 12 dalla coscienza nell’ambito della coscienza, nor;
voluta, ma indirettamente evocata. In effetto, I'essenza del vo-
lere ¢ identica a quella basilare alla « Quiete delle Gerarchie »:
potenza della immobilita che motiva ogni processo in cui non
si a-lilcni. E’ possibile, infatti, all'uomo un identificarsi
positivo che & essere uno nell’essenza con la cosa che si cono-
sce, r‘imanendo inalterato e identico in sé, di contro all’identi-
ﬁ'carsl negativo che & unificarsi con un oscuro divenire in cui
si perde coscienza del principio ¢ si altera la propria natura.
Quest’ultimo & il caso dell'esperienza umana nella veste cot-
porea: le forze interiori vengono assotbite dalla vita fisica
affinché 'vomo possa affacciarsi allo stato di veglia nel mond(;
cl?e percio diviene mondo esteriore. Tale assorbimento, infatti,
df.vener}clo base mentale, & perdita della coscienza originaria,
dimenticanza, sino a un limite, che & il sorgere della coscienza
individua.

Se si guarda I'nomo, percid, la sua contraddizione & rico-
noscibile nella privazione del fondamento, in quanto egli ap-
pare dinamicamente fondato sull’essere fisico: che non & il fon-
damento, ma il riflesso dello spirituale nel corporeo. E’ il fon-
damento illusorio che viene meno ogni volta che si cerchi ve-
ramente: portativi dalla meditazione o dal dolore. Deve venit
meno l'illusorio, perché possa esser ritrovato il vero.

Quando T'illusorio fondamento possa essere lasciato, sia
pure per brevi momenti, perché comunque, per il meditare
essenziale o per il superamento del dolore, sorge la forma tra-
sparente del volere, esprimentesi come un coraggio incorporeo
allo‘ra si comincia a intravvedere il fondamento: quello origi-’
nario. E si sa che occorre volerlo: il trarsi da esso & fluire di
VOI(‘JI:ltﬁ pura, di un tipo ignoto alla esperienza quotidiana:
decisione che deve di continuo rinnovellarsi, per essere vera.
In vero, nella radicalitd trascendente non si & stati mai stac-
c'ati dal fondamento, ma se ne era smarrita la coscienza: la
riconquista di essa ¢ I'atto del volere nel pensiero che contem-

276

pla. Il contemplare & il risorgere del pensiero e simultanea-
mente forma dell’essere delle Gerarchie.

La quiete del fondamento si da quando sia stata assoluta-
mente voluta oltre ogni dissipazione egoica, e poi ogni volta
di nuovo ricercata, riconosciuta, attuata non pet s¢, bensi come
clima inalienabile alla conoscenza. Ritenere che possa essere
fine a se stessa, cercata per essere « sentita » o goduta — che
non pottebbe mai darsi — & errore. Essa & I'immobile base, sca-
turigine di ogni movimento: Passorbirsi in essa, I'attingere alla
sua immobilita, che non & I'immobilitd concepibile con il pen-
siero condizionato dai sensi, & la possibilith di un operare stre-
nuo, impetuoso anche se calmo, deciso sino alle basi della vita:
tale da assumere la condizione radicale del vivere, ossia di quel
processo per il quale & inevitabile la morte.

11 fondamento, che & la « Quiete delle Gerarchie », per
l'iniziato & il volersi nell’essenza. Ma & il momento della liberta,
che si attua in quanto si cessa di essere condizionati dal fon-
damento fornito dalla natura: momento analogo a quello in
cui, nella metafisica buddhista, il Bodhisattva ascende a un
« altro piano », grazie alla « rivoluzione del supporto », ashraya
pardvritti (1). Tolto il supporto, che & necessita, condizione, &
restituito il fondamento; ma sard evidente che, mentre per le
Gerarchie Poperare secondo il fondamento € spontaneita, per
I'uvomo non pud essere che autodeterminazione di contro al
proprio esistere e volitiva risoluzione dei « nodi » del proprio
essere (2). L'uomo istituisce la sua « gerarchia » sul principio
della liberta, dimensione ignota alle Gerarchie, per la quale
tuttavia esse sotreggono e aiutano 'nomo: egli deve fare qual-
cosa oltre cid che &, destando in sé un volere piti possente di
quello onde & legato alla forma del suo essere, ossia alla ne-
cessita della vita, cui & inevitabile la morte. La quale ha di-
versi modi di presentarsi gia durante la vita.

La contemplazione della « Quiete delle Gerarchie » sol-
lecita il fondamento, epperd il riposo nel fondamento, non per-
ché abbia il potere di attuare cid che & contemplato come una

2717




possibilita, ma in quanto la forma sovrasensibile del suo con-
tenuto, meditativamente percepita, di per qualche momento
Pindipendenza dal supporto. Occorre distinguere la realiz
zazione ditale « grado» dalla contemplazione di
esso, che & soltanto una preparazione e che, come tale, ossia
come momento superiore del pensiero, suscita un senso istan-
toneo della indipendenza dal supporto: indipendenza che non
¢ certo per I'ego, ma per 'estinzione di esso e delle sue velleitd.
E’ I'iniziale espetienza del vuoto, della cui natura si hanno ima-
gini precise in quelle forme della Tradizione che riflettono la
esigenza del « vuoto », indicandolo come trascendente risolu-
zione, o rivoluzione, e come principio di reintegrazione richie-
sto dalle condizioni del kaliyuga: imagini ancora indubbiamen-
te efficaci a intendere il senso del vuoto, ma che per Pattuale
ricercatore possono valere semplicemente quali motivi di medi-
tazione lungo la ticerca: non potrebbero costituire « oggetto »
della ricerca stessa.

Comportarsi come se tali imagini fossero oggetto da rea-
lizzare sarebbe inconsapevole cadere in un « realismo metafi-
sico » e un impedirsi di attuare il loro senso ultimo: errore di
pensiero dovuto a insufficiente coscienza del processo ideativo
capace di ideare il vuoto. Questo processo, infatti, & gia
il vuoto, ma ancora non consapevole di sé, in quanto ancora
necessitante di una forma di sé, residua eco del suo farsi im-
pronta del sensibile.

Cosi il pensiero che pensa le Gerarchie & la prima forma
con cui si accoglie I'essere delle Gerarchie: che percid & il
tessuto di quella forma, non la forma, eco del sensibile. Onde
il vuoto ¢ il vuoto della forma, grazie al quale I'immanifestato
puo divenire vita interiore.-In vero, ancora I"uvomo non cono-
sce il pensare: ha soltanto pensiero su qualcosa, che sorge ap-
punto in quanto pensato, secondo un’impronta che & l'iniziale
forma del risorgere spirituale dell’oggetto e simultaneamente
pensiero: per cui il conoscere esteriore & sempre un abbozzo
di quel conoscere che libera le cose dall’incantesimo tertestre,

278

ma un abbozzo immediatamente fallito, sfug-gendo. ogni volta
alla coscienza il pensiero nel momento in cui comincia con lo
essere pensiero penetrante l'oggetto. - . |

Il vero pensare, in quanto libero-dai-sensi, & sempre un
pensare che risorge dalla morte che & il suo alienarsi come
veste del sensibile, poiché, afferrandosi in tale forma, cht.: sem-
bra essere la cosa, pud sperimentare attraverso essa 11 su0
vuoto archetipico. Occorte dire che l’att‘o del pensx?ro-hbz?m-
dai-sensi & possibile come primo movimento de'li es§cgz1ale
yuoto dell’anima. Ed & lo spirito. La posslb'xlxta di estinguere
il pensieto-libero-dai-sensi potrd essere ravvisata come la pri-
ma esperienza diretta del vuoto.

Llessenza del « vuoto » ¢ la Via Adamantina.

Quando si patla di fondamento me?aﬁs,_ico, di fundailmemio
dal quale emana la Quiete delle‘GeraFchw, in sostanza s; :aug 5
sempre alludere a un’essenza in cul ha inizio Ie-x realta
mondo: quella concepibile soltanto a cond].zlone d.l estmgu?fe,
per intensita di meditazione, la forma estetiote e il 5U0 spazio,
e altresi il tempo che nectssita al loro dwen_lre se}rls1b11e: e an-
cora il mondo degli impulsi e dei sentimenti, .ed.mﬁne il pen-
siero stesso, che a tale estinzione opera. Estmmone che per-
tanto pud essere concepita mediante pensiero. puro., qus'mdo
ancora non sia possibile realizzarla come effettivo atto di co-
scienza: quello che si consegue per virtu fiella Inm}az:t‘on?, o
per cessazione della vita fisica. E, come si & detto, l'estinzione
del pensiero puro, & la prima percezione del vuoto: .del vuoto
che & essenza di ogni pensare e di ogni forma creante.

Iessenza & il « vuoto »: al quale si allude nei testi tra-
dizionali, con imagini tecnicamente precisc € vi?re di contenuto
poetico, che hanno il potere di destare nel medit.ante un giusto
orientamento, a condizione che egli sia cosi cosciente .da ,Lnten
dere come il risonare in lui di quelle imagini non sia I’inizio

279




del « vuoto », ma un moto del pensiero puro, e che quindi la
opetazione andrebbe continuata non nelle conseguenti sensa-
zioni, ma in quel moto imaginativo, o pensiero vi-
vente: vivente del suo intimo vuoto,

Secondo il Kulirnava-tantra, il vuoto, shinya, & pitt che
un « non essete ». Insostanziale e informale, esso & causa di
ogni forma: fondamento metafisico, o sostanza archetipica, &
di essenza adamantina: percid viene chiamato vajra. La equi-
valenza diman-brabman delle Upanishad riaffiora quale visione
di una identitd del principio individuale con il principio co-
smico, che & il grado pitt alto del vuoto e, in quanto unitd ori-
ginaria dell’essere, riconoscibile come il Brahman del Vedinta.
Essendo il vuoto P’essenza della natura e degli enti, il vajra-
ydna implica la possibilitd di un’esperienza folgorante, annien-
tatrice delle forme illusorie attraverso le quali la natura afferra
P'uomo interiore: che pud liberarsi proprio attraverso I’espe-
rienza radicale di cid che lo vincola, Essendo la radicalita lo
stato minerale a cui si condiziona il pensiero, & evidente che
solo il pensiero capace di attuarsi positivamente nel profondo
di tale stato, pud svincolarsene, indi risolverlo.

La via dello Yoga tantrico che comporta una liberazione
non eludente il mondo, ma compientesi nel tessuto stesso del-
Pesistere la dove la potenza originaria assume la veste dell’ap-
parite, rappresenta una direzione « nuova » e in qualche modo
anti-tradizionale nel flusso delle correnti, di tipo intellettuale
O mistico o pragmatico, comunque soteriologico, dell’Tnduismo.
Diverse somiglianze con tale via presenterd lo Zen, per il suo
ritrovare ed evocare la presenza del principio originario nelle
forme dell’agite: il non-agire, proprio al vueto, in quell’appa-
tente agire che il mondo richiede. Ma giova osservare che tali
possibilita di ritrovare dal moto puro pit che dalla forma delle
tradizioni un rapporto dinamico con il mondo, si affacciano
decisamente nell’Era Cristiana, ossia nell’*ra che ha inizio
come mutamento profondo della storia e del destino dell’uomo.
Giova afferrare il senso di cid. E’ I'alba dell’esperienza indi-

280

vidualistica, della quale varie saranno le forme: quella natura-
listica e fisica, quella razionalistica e filosofica, quella esoterica.
In Oriente, il Buddhismo mahayanico, il Tantrismo, lo "Z.en,
il Vedanta e, nei tempi pit recenti, la « via» di Ra.mak_nshna
che si esprimerd nell'insegnamento « moderno » di Vn..reka-
nanda e avrd un coronamento nell’opera otganica e luminosa
di Shtt Aurobindo — aperta ma non legata alla tradizione —
possono esser veduti come segni di un principiq eterno che sta
per riaffiorare con senso nuovo in un mondo il cui splendore
metafisico & consunto.

Tale senso & la formazione dell’autocoscienza, ancora non
come « sintesi », ma come costruzione dei termini onde essa si
compird. Parimenti nel mondo occidentale, la via f:lel Graal,- la
vocazione dei « Fedeli d’Amore », la missione dei Templari e
Pinfluenza, di 13 dallo scenario storico, della Fratellanza de%
Rosa-Croce, allato alla evoluzione del pensiero convergente nei
grandi sistemi idealistici, si possono vedere come aspetti della
formazione del tipo umano che affronterd la fase decisiva 'dela
P'esperienza terrestre: quella materialistica. E’ una formazione
che, verificandosi metafisicamente e fisicamente come elabora-
zione dei centri superiori della coscienza, prepara lintelletto
taziocinante come strumento della libertd. Libertd possibile_:
come negazione di sé, o come affermazione: comunque possi-
bilitd positiva di un tipo interiore che reca gia in sé, sotto
forma di autocoscienza, l'interna autonomia ticonoscibile come
cid che, nell’essenza, era oggetto dello Zen, del Vajrayina, del
Tantrismo. La nozione della reincarnazione e del karma do-
vrebbe poter suggerire all’indagatore l'idea secondo la quale
Iidentico tema iniziatico si ripresenta in altra forma nel po-
steriore tipo umano, in relazione al grado conseguito, epperd
come capacitd di un’esperienza terrestte piti profonda, nella
quale le originarie forze debbono essete impegnate come forze
della individualita.

In effetto, nell’epoca delle originarie « rivelazioni » — che
pitt tardi si rifletteranno nella shruti — l'uomo ancora non

281




percepisce 'io: non sa di essere un « io », pur operando in base
ad esso. La sua relazione con il sensibile viene suscitata da
potenze trascendenti e, in epoche successive, da guide o asceti
che le impersonano; via via, poi, si fard pii cosciente, grazie ad
un insegnamento in cui Poriginaria comunione con il sovrasen-
sibile, ormai affidata alla memoria, smriti, vetra espressa per
mezzo di testi, che egli dovra studiare recitare e meditare. In
sostanza I« To » va sempre pit assumendo su sé la relazione
con l'essere, con il mondo, in origine affidata a Dei e a « mae-
stri»: & la coscienza individuale alla cui nascita cooperera lo
sforzo di ogni seuola e di ogni corrente, ciascuna indipenden-
temente dall’altra, sino a che sara Ievento dell’autocoscienza
in Occidente: per cui, chi contemplasse con ampio sguardo,
potrebbe vedere la preparazione della individualitd di tipo mo-
derno come un processo che si inizia non soltanto con la flo-
sofia greca, ma si elabora nella stessa epoca in Asia, in patti-
colare attraverso la speculazione indiana,

Il ricercatore pud rayvisate nella storia spirituale dello
Oriente, a partire dall’Era Cristiana, il senso univoco delle
diverse correnti metafisiche, soprattutto nel Buddhismo, da
quando il grande Négarjuna, prendendo le mosse dal pratitya-
samutpada, dissolve il mondo delle parvenze nel « vuoto », che
e ugualmente dild da essere e non-essere (3) ma in
pati tempo in tale direzione indica il pensieto come funzione
capace di liberarsi dall'attivitd concettuale in cui ordinariamen-
te si determina. In realtd non viene negato nulla del Buddhi-
smo delle origini: si pud dire anzi che esso venga svolto in
forme di conoscenza possibili appunto per la presenza di un
impulso ulteriore che ¢ la volitiva via verso l'autocoscienza,
riconoscibile anche quando si accende il grande contrasto dia-
lettico tra il Buddhismo e le principali scuole dell'Induismo
dal VII al IX secolo. Controversia di cui, di 1a dalle forme dia-
lettiche nelle quali si svolge, giova afferrare il valore: che &
Pevoluzione di un pensiero individuale rispetto ai dominanti
temi dell’'« essere » e del « conoscere ». Anche quando questo

282

pensicro giunge a forme di negazione e di scepsi, comunque
manifesta una forza: sulla cui natura giova appunto n‘ch%afnare
P’attenzione, essendo I'elemento interiore nuovo, a cul si ¢ ac-
cennato, affiorante sia come pura vocazione gnoseol‘oglca}, sia
come evento metafisico via via compientesi nella mten.ortté.
di talune nobili figure del Grande Veicolo, poi che la rfvela:
sione del Buddha & inesautibile nel tempo, manifestandosi egli
in « paradisi od empirei ove gli eletti ascendono mentalmente
nel raccoglimento dell’estasi » (4).

E' evidente che tale elemento interiore nuovo converge
verso la conoscenza del « vuoto » e si collega poi. con il Terzo
Veicolo, o Veicolo Adamantino: & la vqcazion&: di Vafubandhu
¢ Asanga. Secondo la loro biografia scritta da Paramértha (5),
i tre fratelli Asanga, Vasubandhu, Virincivasta, appartenevano
inizialmente alla scuola Sarvastividin, che & il reah'smo del
Piccolo Veicolo, ma questa dottrina non era suffiufente ad
Asanga, che si elevd per virth della'me'dlta,z_;one al cielo Tu-
shita, ove ricevette dal Buddha Maitreya 1 mscgnamentc: che
espose poi negli scritti consacrati alla dottrina del « null altrp
che coscienza » (vijnaptimatra). Comunque, allato alle dottri-
ne delle due scuole, Madhyamaka, fondata da Négarjuna, e Yc_)-
ghcira, fondata da Maitreya-Asanga, la tradizione: gnostica ti-
betana riferisce come i due gruppi di maestri coltivassero inse-
gnamenti segreti, che successivamente conﬂuirong (riel V'II
sec., con Indrabhuti, re-mago di Uddiyana) nel Vajraydna: in-
fatti, sia Nagarjuna che Asanga vengono regolarrr_aente citati ne‘l
sampraddya dei vari testi del Veicolo Adamantino: sz‘zfnga &
peraltro ritenuto il formulatore inspirato del Gubyasa.ma;a, chf:
riporta il discorso sopraterreno del Buddha~arch.enpo (x_‘idb
Buddha), al cerchio dei Bodhisattva, riflettentesi sul piano
umano come insegnamento del Vajrayina (6).

A un dato momento i cultori del Tanttismo vedono 1?.
Tradizione brahmanica e vedica non pit rispondente alle esi-
genze dei « tempi nuovi »: l'uomo va sempre pitt smarfen‘do
I'immediatezza del trascendente: egli ormai non pud « risalire

283




la corrente » dello spirito (7) se non mediante una volonti che
si svincoli alle radici stesse delle funzioni vitali. Cosl il Vajra-
ydna ¢ in sostanza l'ulteriore « rivelazione » della sapienza del
Buddha, che tiene conto delle diminuite possibilita sovrasensi-
bili dell'vomo (8). Nel Kalachakra-tantra si legge che il Bud-
dha, al re Suchandra che gli chiede lo yoga capace di salvare
gli vomini dell’« etd oscura », rivela come il cosmo ormai sia
racchiuso nel cotpo dell'vomo e percid solo attraverso la pe-
netrazione interiore delle funzioni della natura possa essere
ritrovato,

Questi nuovi sentieri hanno sapore di eresia, perché con-
templano la possibilitd del superamento del ferreo cerchio della
natura sensibile e di quella sovrasensibile, non certo come in-
frazione delle leggi (a-dbarma), bensi come loro trascendimento
(ati-dbarma), ponendo il tema di una iniziativa individuale,
poggiante unicamente su sé, e pertanto operante, dalla sfera da
cui traggono la loro ragion d’essere le leggi, alla trasmutazione
dello aspetto contingente della individualita: che & appunto
quello dominato dalle leggi. Il cdmpito consiste nello scendere
per virth di autonomia interiore nella profonditd corporea, as-
sumendo: e rettificando la natura, in quanto divergenza della
« luce originaria »: la potenza del vuoto sostiene una tale pos-
sibilita sino alle radici della vita. La tecnica del Vajrayina ha
come presupposto il yuoto: poiché le cose sono vuote e il luogo
dello Spirito & adimensionale, il vuoto e il pieno coincidono:
nirvdna e samséra sono identici, Ma il senso di tale identitd &
la possibilitd di ridestare dalle profonditd della natura le pid
elevate forze, involute sotto forma di istinti e passioni. Percid
Aryadeva nel Citta-vishuddbi-prakarina dice che « la passione
rende il mondo cattivo: la passione solo lo libera ». Niente di
cid che appare come-samsdra o come miyd pud contrapporsi a
costituire dualiti: se si scende alle radici dell’essere, tutto si
esaurisce nel vuoto: quel che ordinariamente si presenta come
passione o istinto, rinasce come supetiore vita, anzi & la so-
stanza della resurrezione, perché, ponendosi da prima come

284

v

limite, & il limite da estinguere in ogni forma in cui si ripre-
senti, anche in quella spirituale. Cido & attuare il « vuoto »
nella sua profondit, che & la sua adimensionalita.

La paura, cid che & bramato o proibito ed egoicamente
limita, ¢ il diaframma che indica il distare della vita dalla es-
senza che & il vuoto: il vuoto che essa &, anche quando assume
le forme illusorie della colpa e dell’errore. L’esperienza del
vuoto & percid la stessa via del « diamante-folgore ». Nel-
I Advayavajra si legge che « il vuoto nucleo di tutte le cose,
come diamante, non potrebbe essere abbattuto a colpi di spada,
né incrinarsi, né bruciarsi, né distruggersi ».

Quanto il Grande Veicolo concepisce come senso del
vuoto, & chiarito da Chandrakirti nel Prasannapada. In effetto
la vacuita che si pud concepire, shényatd, & vuota anch’essa.
« La vacuita & Peliminazione di tutte le illusioni provocate dal-
le opinioni. La cessazione di queste illusioni non ¢, s'intende,
entita reale, a sé stante. A coloro che credono che la vacuita
stessa sia una cosa reale, non ¢’¢, per noi, pitt modo di rispon-
dere. Essi non potranno mai raggiungere la liberazione che,
secondo il nostro insegnamento, esige appunto I'eliminazione
di ogni costruzione mentale. Ammettiamo, infatti, che qualcu-
uno, a chi gli chiede una data merce, tisponde: « io non ti dard
nessuna merce »; se colui cui viene cosl risposto, insiste e
dice: « dammi dunque questa merce chiamata nessuna », non
¢’¢ evidentemente pitt mezzo per fargli capire che questa mer-
ce non & a sua disposizione. La stessa cosa accade nei riguardi
del vuoto. Questa credenza, infatti, che anche la vacuita sia
una realtd positiva come potra essere eliminata? » (9).

« Prova dell’acqua » e « Prova dell’aria ».

In sostanza si tende al vuoto in quanto si tende all’estin-
zione dell’ego: ci si vuota dell’ego. Assunto riguardo al quale
sembrano concordi molti cercatori di questo tempo, che tut-

285




tavia hanno tanto caro I'« ego » da non evitare di introdurlo
come elemento determinante, inconsapevolmente limitatore
nella loro ricerca: che percid in definitiva viene adattata a]le:
necessita dell'ego, come & in genere evidente nelle moderne
interpretazioni dello Yoga, dello Zen o del Tantrismo.

Chi volesse avere una rappresentazione del vuoto, do-
vrebbe partite dalla imagine del vuoto della fisica e poi, rap-
prese{narsi che esso stesso venga tolto sino a uno « spazio
negativo » che a sua volta andrebbe tolto. Potrebbe cosi pas-
sare dalla rappresentazione alla idea di uno spazio spiri-
IEJale, annientatore dello spazio e del tempo, epperd condi-
zione ‘radicale di ogni ente esistente nello spazio e nel tempo.
Qui il vuoto non & soltanto l'essenza, ma Dessenza della
essenza, onde lesistente si presenta come sua negazione, na-
Furalfnente illusoria, che non & sufficiente eliminare éome
imagine spaziale, ossia come « rappresentazione », bensi oc-
correre.bbe estingucre, mediante un volere pitt alto, anche
come imagine temporale: essa & infatti I'imagine-sintesi del
divenire di un ente nello spazio: per esempio, I'Urpflanze di
Gocthe (10). Una simile imagine deve essa stessa essere an-
nientata.

1 Te\nenc.lo. conto di questo duplice grado di inversione del-
a rea'lta originaria per il suo apparire esteriote, si pud inten-
dere il senso dell'imagine goethiana: « tutto l'effimero non &
che un simbolo ». In ogni cosa, in ogni essere si pud ravvi-
sare il.duplice rovesciamento della essenza, e nella sua « for-
ma » riconoscere il simbolo della duplice negazione del vuoto
per cui si pud dire che in quella forma il yuoto si esprime se;
si e cap‘aci di contemplarne il valore spaziale e intemporale: e
Don puo essere rappresentazione, bensl essenzialmente per-
cezione, a sé sufficiente nella sua assoluta oggettivitd, che
¢ Poggettivitd del pensicro libero di pensieri; ma parit;'lenti
identitd: essendo il vuoto uno solo.
L'inversione dell’apparire non & certamente fatto razio-
nale, ma neppure evento sensibile, bensi atto che ha la stessa

286

intensita di un evento sensibile: esso tuttavia non pud da
prima compiersi come tale, ossia direttamente o immediata-
mente. La mediazione, come si accennava, & il « pensiero
puro », che pud considerarsi veste fluente di un vuoto in cui
lo spirito originario & presente: tale « pensare » a un dato
momento sorge non pitt come determinato pensiero, ma come
visione di cid che si cela e si esprime nell'apparire: & la in-
troduzione al vuoto. L’estinzione di simile visione & il vuoto,
cui consegue Deffettiva esperienza sovrasensibile.

La prima forma del vuoto, detta « prova dell’acqua »,
nell’insegnamento al quale ci riferiamo (11), € quella onde si
ha la possibilith di sorreggersi da s¢, senza supporti, quando
viene meno I'appoggio della terra: possibilita di cui pud essere
dato un simbolo dalla imagine del pesce, che si sorregge senza
appoggiarsi, & silenzioso, ha gli occhi aperti, il sangue freddo
¢ la possibilitd di attraversare l’acqua guizzandovi
libero. Riguardo a una possibilitd di « risalire la corrente » e
di attraversare le acque impetuose, si pud ricordare I'imagine
del « salto del carpione » nella tradizione Zen. B’ la fase in cui
il discepolo trae dalla propria attivitd interiore, ossia dalla co-
noscenza pura, i motivi per I’agire, che non gli viene piu sti-
molato da motivi terrestri. E' percid l'azione nuda, vuota di
ego: l'azione come essenza.

Lultetiore forma del vuoto & la « prova dell’aria », con-
nessa con la possibilitd di indipendenza dal respiro fisico, sino
all’estinzione di esso: evento che non pud verificarsi come
fatto corporeo, anche se corporeamente possibile e anche se,
svolgendosi regolarmente, abbia Iessere fisico-sensibile come
conclusivo suppotto. Per la « prova dell’aria », I'essenza ada-
mantina & desta nell’anima, che tende a farsi sua trasparcnza.
Lindipendenza dal sentire e dal bramare terrestre & ora la
possibilita di percezione del senso sottile degli eventi e della
loro soluzione, nella forma che, per altra via, & attuabile solo
attraverso l'intensa esperienza del dolore, resa luminosa e mu-
tata in forza d’amore. La ptova dell’atia, in sostanza, & pos-

287




sibile al livello cui risponde la trasmutazione dell'oscuro mondo
del dolore umano in capacita radiante d’amore, Ora Pessenza-
pensiero non ha bisogno di temi o rappresentazioni per il suo
svolgersi, ma essa stessa & il tema: & oggetto di contempla-

zione per I'To che non ha bisogno di supporti. Ora I'lo &
a sé il suo fondamento.,

c A SR

L’esperienza del « pensiero puto» & preparatrice della
conoscenza del « vuoto » (12): infatti, la prima forma di vuoto
si attua in quanto si possegga talmente questo pensare vivente,
che possa venir estinto. Quanto consegue a una simile possi-
bilita & via verso il vuoto. Tuttavia, preparatrice di tale espe-
rienza, ¢ la meditazione sul vuoto: la possibilita di viverne
casl intensamente Iidea, da poterne avere un senso attivo nella
contemplazione del mondo e del suo divenire. Non & un eli-
minarne la realtd ma un coglierla nel suo principio e percid
nel suo farsi, ossia nel pensiero universo che la muove, ora
nostro pensiero,

Vuotare il mondo dell'inessenza & ritrovare I'essenza, ma
altresi percepire la « manifestazione » in quanto veste della
essenza: che non & pitt Iappatire. E’ ritrovare il mondo: quel-
lo originario simultaneamente presente nell’individuo e oltre
i suoi limiti; ma ¢ o stesso che dire: liberare il mondo dal-
I'ego. Nel vuoto che si possa cogliere, si attinge il Divino,
ché le Gerarchie operano direttamente nei « vuoti » dell’essere,
ossia alle radici dell’esistere, essendo ogni « Vuoto » un « pie-
no » spirituale. In se medesimi ci si appressa all'esperienza del
« vuoto » allorché la meditazione si fa essenziale sino all’asso-

luta impersonalitd, o quando nell’anima un intenso dolore @&
reso puro sino alla trasparenza: si ha comunque un’estinzione
dell’elemento egoico-vitale e 13 dove per qualche momento

viene suscitato un processo di morte dell'ego, in realty si riac-
cende una superiore forma di vita (13).

288

—v——

Gia, dunque, la logica de]].’fassenza da 'mOd(:{ ;1]1 o;c;ici(:g—
tale di procedere verso un‘espcmz;ma superiore eS p; ens;
dalla quale appunto pud sorgere Iidea del vuo}tlo, le-f pa ;s
che il mondo appare in quanto ha_ forma, e che a_;b’lormt &
ogni cosa o essere & idea, e che 11- percepirc sensibi ]:15 econ
& nel suo intimo tessuto un congungersi non-sensi 1?:'t -
il mondo, e infine che lo spazio_stesso & 1daj:a (si peicep;i oun
infatti i punti fisici dello spazio, ma ogn11 rapporto | k-
punto ed un altro & gia con.cc.t!:ua;]e‘ ela relazione a c:1.1t1rae il
rappotti sono tutti riccmduc%bﬂ;, & 1dee'1[e, in quant;) a:erza 4
mai da ogni riferimento fisico, ed & in sostanza ad .
mensione, essendo la prima quella ﬁ'sma e la seconda g .
concettuale): allora pud essere inteso il « vuoto » come sostan-
7a essenziale di quanto si presenta come ess,ete (1.4)' ' 4

Dietro ogni esistete, anz.i al luogo d.t oiglm es;(s}t(;rz, .
luogo di ogni valore ontologico, la. r:alt‘a & ': vuueste .Pa-
dovrebbe non potersi temere, da chi al?'ma s:i-lgm o q e
gine, che si voglia suggerire la concefmne dl;fm it f}o 2
inesistenza del mondo che appare. L L.rrea}t.é d‘molfi ,rce-
fatti, pud essere soltanto esperienza o JI}mlzﬁone ]1J C] A ;;riré
pisce la base metafisica del mondo, fuori de le qlil)ﬁ ap s
ha indubbiamente il suo valore e la sua }ventzzieu roprui i
verso I'apparire, infatti, ove s.i conosca lartel dalcm;]:e }_;ice
zione, si pud risalire, dal contingente al causa ¢, dal mol r;:) .O‘
all'uno archetipico: anzi 'esperienza che abblam% gia pdgl :
sto (15), come una delle direzioni della moderna. gxegz? o

Spirito, & il poter andare incontro. alle percezioni de b
con i contenuti sovrasensibili previamente suscitati r.neA -
attivita concettuale pura dal mondo stesso dei sens1.b u
dato momento, si sa che soltanto. la coscienza wo;ia pu davzre
la reale esperienza del mondo: rzsultan.do irreale Tonsszn t];—
punto in quanto arrestato al suo apparire e come tale assunto,
bramato, organizzato e trasformato in cul.tura. _——

Dalla potenza del vuoto si pu.b sentir m:iscerei i n;ocon‘
che, come sistema di patvenze, comincia a perdere la su

289




sistenza: estinguendosi la sua fittizieta nella imagine del vuoto
risorge come valore. Ma & I'essenza del pensare, ossia il s00
Vuoto essere, questo risorgere del mondo, che non & pitt mondo
esteriore. 11 veto Io, quello che tanto si cerca in sé, ci vien
iﬂgcontro attraverso gli altri, in innumerevoli e soIlecit;mti mocﬁ

I essere, ciascuno in sé vero, perché ciascuno lo si vede con-
nesso con il fondamento: identico a quello onde noi stessi
ora siamo. Presentendo' il nostro, si scorge negli altri. E si da
con gli 'aItrl, non cercata, una correlazione che non pud cor
romp?rsi, Che Paltro mi tolga il « mantello » & illusorio: ;li
las.cerlci sottrarmi anche la « tunica »: importante & che io s;enta
che cid, come fatto, & vuoto, ma come atto interiore comincia
ad essere la relazione vera con I'altro, che in definitiva & il
portatore dell’lo, La relazione & quella che, cosi suscitata, pud
operare su lui dal fondamento e mutarne la forma &eﬂ‘opéritio

. dgiSIs e\;:; i:lersq lo zero, perché.\tutte le car‘iche degli impulsi

1 enti connessi con cid che appariva, man mano si
placano e tendono a svanire. In effetto non svaniscono: que-
sta & una possibiliti ancora lontana, pertinente non all’ -i c(lq ea
d.e\I V(;]J.lut{.?, alla quale_sin qui si & accennato, ma a qualcosa di
E:Sz,centee e;: man L tul;ll~1 a zl ione del vuoto come stato di coscienza,
i e 5 elemento nuovo c'lella costituzione interiore

el discepolo: il cui conoscere diviene sovrasensibile press

a una normale relazione della coscienza ordinaria con il nl:o c;l0
esteriore; onde egli & in realtd dwija, « due volte nato » 'Ir'1 .
tavia, gia I'idea vivente del « yuoto » opera come estit;zioitt;
:ie!la parvenza e come penetrazione dell’essenza delle cose, ch
¢ il loro « vuoto » (16). it
' .All’animazione di tale idea il discepolo pud dedicarsi me-
d:ltatlvanllentc:, -ricevendone un moto di incessante liberazion
sia cfail'{nganno dei « fatti quotidiani », in quanto tendan :
valere eldc?ticamente e concettualmente come « fatti » su(;c;
telmdg Sﬁ:ntlmelilfi e impulsi, sia dall'assedio degli stati d:’animo
altrui, tanto pitt stFingcnl:e quanto piu il suo lavoro interiore
possa essere per gli altri di aiuto effettivo.

290

§

Un simile liberarsi dai « fatti » non & tinunciare alla og-
gettiva percezione sensibile, ma integrarne i dati nella coscienza
con rispondenti pensieri-forza gia obiettivamente animati nella
concentrazione ¢ nella visione vuota dell’essere: la quale ri-
sponde al valore negativo di questo, ossia al valore po-
sitivo dal punto di vista della realra sovrasensibile. Come si
vede, ritorna il tema del rovesciamento, O inversione della
visione, che non &, ben inteso, capovolgimento di tipo reali-
stico, o retorica imagine di una risoluzione legata al medesimo
piano in cui la visione si da secondo la nota fenomenologia
degli opposti, 0 « coppie dei contrati », ma esperienza a ritroso
della « noesi » extro-versa nel prodursi della visione. Il pen-
siero che sorge di una cosa non pud essere la copia della cosa,
ma cid che la toglie alla sua astratta esteriorita, risolvendo il
rappotto meccanico-fattuale onde essa & cosa, ossia parvenza
che si oppone al pensieto: I'apparire & gid veste di pensiero
per I'essenza che ancora esso non penetra dircttamente, né pud
penetrare finché non. afferri se stesso come essenza ¢ non as-
suma la parvenza come suo provvisorio tessuto offerto alla
« cosa », non ancora penettata. Non penetrata, ¢ cosa e limite

al pensiero: il limite per cui la cosa & cosa, il limite interno

al conoscere.
Sulla linea della risoluzione del limite, pud essere inteso
il movimento come immobilitd e

I'agite come non agire,
la inesistenza del movimento nello spazio: si vede infatti ci0
he lo muove, che non & mai

che & mosso néllo spazio, non ¢id ¢
legato allo spazio. Il vero movimento, put esprimendosi nel

sensibile, & ‘sovrasensibile e come tale & percepito nella zona
non desta della coscienza, che & coscienza di veglia solo in
quanto traentesi dal sensibile: la percezione interiore, non es-
sendo cosciente, si fonde con il contenuto sensibile, sparendo
nella visione ordinaria dell’apparire, onde si crede di afferrare
il movimento nello spazio: e si sognano le cose e gli esseri

moventisi nello spazio.
La potenza del « vuoto » & presente nell’idea del « vuo-

291




to », mediante la quale si pud guardare lo scenario dell’essere
m‘ruendouc Iinterno valore, indipendente da quello per cui si
danno le 'velleité, le inclinazioni e le valutazioni umane. Ogni
cosa, ogni ente, ogni evento, & in sé vuoto: il suo apparite
& il h@tc, che & limite ideale, oltre il quale va ritrovato il
vuoto, in cui il vero essere della cosa affiora per celarsi in
ogni momento della manifestazione. La veriti & dunque il
vuoto, onde la parvenza, per chi pud contemplarla, da adito
ad una esscnzialitd profonda, annientatrice di quanto & impulso
dell’ego ad alimentare la sua necessita di fittizio. II mondo
d._i-lle van_ité e delle tensioni retoriche, proprie all’idea umana
di conquista sul piano fisico — carriera, gloria, arricchimen-
te: — non desta reazioni critiche o repulsioni, ma viene pene-
trato da un potere di intellezione che ne coglie la insostanzia-
lita, ossia il valore, che & il senso della falsa messa a punto
della forza nel processo di extra-versione: cosi come ogni
aspetto della presunzione pragmatistica, Ogni imagine dello
scenario tertestre si estingue dinnanzi alla potenza ideativa del
vuoto: il vuoto si fa pensiero, Ma la tealty del pensiero & il

vuoto: le vie del pensiero infatti, sono vie di annientamento
dei processi della natura,

Metafisica del « cuore ».

' Sc si dirige lo sguardo interiore all’organo che nella co-
stituzione umana & tale che la sua percezione dell’essere ha
I':i virth  dellassoluto, in quanto coglie direttamente
Iﬂggftto, senza mediazione senziente o rappresentazione, aven-
do I‘{mmec!mtc? contenuto nella sua continuitd metafisica — e
percio ordinariamente in contraddizione con la coscienza ce-
1‘<_3braie —: se si guarda il cuore, oltre la sua manifesta-
zione ﬁs_l:ologica e la sensazione ordinaria che esso suscita, si
e‘dmanzi a un organo la cui forma sensibile & bensi ]’inve:rso
di quella spirituale, ma funziona per una correlazione essen-

292

*

ziale con cid di cul & inversione. In altre parole, la costituzione
del cuore & tale che il vuoto originario ha in esso una forma
che & simultaneamente simbolo e veicolo fisico.

La contraddizione & che tale organo, assunto dalla natura
individuata, lotta incessamentemente pet virtu dell’essenza
onde & materiato, contro le forme sottili dell’animalita di con-
tinuo insorgenti dal mentale istintivizzato: si pud dire che le
correnti dell’« ego » tendono a distruggere l'organo attraverso
cui la sorgente della vita ha presa nell’essere umano, alimen-
tando D'esistenza stessa dell'« ego ». La corrente di vita che
sale dal cuore verso il capo, nel quale essa dovtebbe essere
assunta dalle forze dell’autocoscienza, normalmente viene in-
vece contraddetta dalla forma materialistica di questa. Si sta-
bilisce tuttavia tra esse un rapporto dinamico ai fini del pro-
cesso della memoria, attuantesi attraverso la reciproca polarita
del corpo pituitario e del corpo pineale. Tale rapporto opera
a imprimere come memoria nel corpo eterico quanto viene
acquisito dall’esperienza percettivo-rappresentativa e pensante:
si tratta di contenuti che ordinariamente contraddicono la so-
stanza delle forze sovrasensibili, mediante cui essi possono tra-
dursi in contenuti mnemonici. Le forze della memoria sono
infatti qualcosa di ben diverso da cid che viene fornito ad
esse come oggetto: in quanto collegate con il cuore (si noti il
ri-cordare come un tiattingere al cuore) esse hanno un
potere di rettificazione e di purificazione che, suscitato, pud
restituire ai contenuti l'elemento di veritd che in essi si & al-
terato.

Se dunque, si dirige lo sguardo interiore verso l'organo
della memoria spirituale, si vede quel vuoto di cu
si dice che & vuoto esso stesso: si puo contem-
plare il vuoto originatio essenziato in sé nell’Assoluto, fonte,
dunque, della pura vita, alla quale ci si oppone tcnacemente
dalle radici dell’ego, con istinti e passioni, mediante un vee-
mente amore di sé e della propria forma caduta. Si pud dire
che la corrente egoico-istintiva fluisca da ogni punto dell’essere

293




animico-fisico verso il cuore come opposizione alla funzione
(.‘%IE esso h_a come veste del vuoto originario. Persino I’emo-
zione mistica e, ancora peggio, la concentrazione nel cuore,
operano nell'uomo di questo tempo vincolato alla cerebralith
q_uah_ correnti oppositrici, cosl come ogni tecnica pseudo-esote-
rica implicante un potenziamento, in veste spiritualistica, della
individualitd contingente. E’ tutto cid che dal vortice ,vuoto
del cuore pud essere consumato e restituito come luminosa vita.

Occorrerebbe, per via meditativa o contemplativa — mai
appoggiandosi alla « sensazione » del cuore legata al sistema
neryoso — vedere nel vuoto del cuore il fondamento nel quale
possono estinguersi le tensioni egoiche: il luogo metafisico in
cui si conosce il profondo riposo, non in quanto questo riposo
si cerchi, ma in quanto esso emana dal fatto che non ci si
oppone alla essenza liberatrice propria al « centro »: nel
quale si pud scendere, si pud non-volersi, si pud non-agire
perché si & partecipi di un altro volere ed agire, fuori de]l(;
umano, e perché si sente che tutto 1’essere tende a
sparire in quel centro, a riassumersi in esso: per
esso si va incontro al fondamento puro (17).

V’¢ una difesa continua dell'uvomo di contro a questo
« vuoto »: ¢ la difesa dell'ego che si identifica con le forze
v{tal{' ¢ in tale identificazione altera il pracesso onde le forze
vitali possono ricongiungersi con la loro sorgente. La difesa &
peraltro un’attitudine giustificata dal punto di vista dell’attuale
cestituzione dell'vomo, che non potrebbe sopportare con la
sua peculiare struttura vitale la potenza del vuoto del cuore
annientattice di ogni moto egoico, essendo questo per ora la
base dell’io._ Solo la radicale forza della individualiti, liberata
dalla necessitd animale, lo potrebbe, ma tale forza & appunto
emanazione del vuoto radiante del cuore.

Tutta la vita dell’ego & una difesa contro il potere che
sta al limite fisio-psichico per annientarla: infatti, se Iespe-
rienza del dolore si svolge sempre verso tale limite e quella
della morte in definitiva lo risolve, per un identico rapporto la

294

contemplazione pura e lesperienza sovrasensibile — quelle
che si & mostrato essere possibili, attualmente, grazie al « pen-
siero libero dai sensi» — in quanto si svolgono indipendenti
dalla corporeitd, in sostanza dischiudono l'essere intetiore a
tale potere, ma & come se vincessero l'opposizione vitale del-
lego all’essenza del cuote: essi infatti tendono a vincere tutto
'umano dolore e la batriera della morte.

Si ¢ detto che in tale « vuoto » si pud scendere, si pud
non volersi, si pud non-agire, ma a condizione di non commet-
tere Terrore di volere cio direttamente: a condizione che si
consegua come risultato della meditazione fuori del limite cor-
poreo, come fuori di ogni dimensione psichica. Né dovrebbe
essere commesso Ierrore di materializzare una simile esperien-
7a, per esempio concentrando il respiro nel cuore, e sensibiliz-
zando I'imagine del « vuoto », cosl come normalmente oggi si
fa con imagini tratte da dottrine del Tao o dello Zen, che si
riconducono sempre a sensazioni corporee solo in quanto lo
eventuale atto meditativo — che, anche quando sia il vero,
non si & poi capaci di portare oltre, ravvisandolo per quel
che & — per via di iniziale contenuto interiote, ha suscitato
un qualche scioglimento dell’eterico nel fisico e ha dato una
sensazione di benessere: che si ha il torto di prendere sul
piano corporeo per un segno della esperienza metafisica. Dopo
il quale, si verifica I'equivoco della continua riduzione a dati
sensibili di quanto dovrebbe valere soltanto come motivo alla
coscienza del processo del conoscere appena iniziato.

L’aprirsi al vuoto essenziale del cuore & un evento che
non pud essere voluto per sé, non pud essere prodotto da un
atto ditetto della volontd, che sarebbe ingenuo anche conce-
pire come possibile, dato che non si pud averc come oggetto
del proprio volere qualcosa da cui la volontd stessa trac vita
¢ non si pud con l'io contingente operare su un centro attra-
verso il quale affiora nell'umano il pili alto potere del creato.
Si pud bensi contemplare I'imagine del vuoto, sapendo che la
forza di tale contemplazione si trae da cid che si ha per ora

295




soltanto come imnagine, onde non si cade nell’errore di scam-
biare per il « vuoto » la sua imagine e si tende a un’arte del-
operare sulla sostanza stessa del contemplare, perché solo
quando si giunga a percepire e ad estinguere lattivitd in-
teriore cosi messa in atto, pud emergere dal profondo la vo-
lonta. pit elevata e piti vasta.

Quando sia possibile procedere con simile consapevolez-
za nella trasparenza dell’atto contemplativo, ci si pud giovare
della imagine del «riposo del cuore » nella profondita della
essenza, ¢ si pud insistere su essa sino a che si traduca nella
capacita di purificare di ogni sentire personale il « luogo mi-
'stico » del cuore, onde si percepiscono le forze del sentire
come vita cosmica emanante dal « vuoto-pit-del-vuotd » del
cuore. Qui nasce per I'uomo la possibilith di incontrare il fon-
damento di sé: principio di quella calma superiore che nel
Cosmo domina come « Quiete delle Gerarchie ».

Una via piu diretta si di nella esperienza del « pensieto
puro », in quanto pensiero individuale che si solleva dai limiti
individuali, e che percid attinge alla sorgente delle forze che
hanno nel cuore il loro centro, Stbito che il pensare attui come
propria sostanza la forma con cui ordinariamente si fa rappre-
sentazione e concetto di qualcosa, & libero dell’organo cere-
brale e fluisce incontro alla corrente eterica che di continuo
sale dal cuore come sorgente di vita contraddetta dal pensate-
sentire ordinario.

296

IX

MISSIONE DELLA SCIENZA DELLO SPIRITO




Llantico mistero del sangue. Le razze.

Da quanto & stato detto pud riconoscersi fondata la ve-
duta riguardo alla diversitd dell’esperienza interiore dell'vomo
antico da quella possibile al moderno: esse risultano cosi radi-
calmente diverse da essere riconoscibili come polarmente op-
poste. La disciplina spirituale dell’'uvomo antico si dava perché
egli potesse sopportare la « discesa », 0 I'apparente involuzio-
ne nelle categorie del mondo fisico, mentre quella possibile al
moderno si da per una risalita. La recente storia & caratterizzata
dal trapasso da un’epoca della spontaneitd a un’epoca della
volontd e della libertd, che non pud verificarsi senza la con-
quista di una chiarezza cosciente riguardo all'intiero processo:
chiatezza e coscienza che non sono certamente gratuite e deb-
bono farsi faticosamente strada attraverso lerrore e l'equi-
voco. Non & sufficiente I'autocoscienza stimolata dal sensibile:
occorre ad essa l'identita con il proprio movimento,

Il moderno che intenda riconquistare lo stato originatio,
non pud non scoprire come le antiche vie della Iniziazione,
ritenute ancora valide per 'nomo caduto nell’esclusiva espe-
rienza sensoria e nell’astrattezza e assunte secondo la sua at-
tuale capacita di conoscere non cosciente del proprio processo,
divengano le vie della Iniziazione inversa, o, come suol dirsi,
della Contro-iniziazione. Nei tempi che precedono il kaliyuga,
infatti, Puomo poteva ancora percepire il Divino nel proprio
essere fisio-psichico, senza tuttavia possedere il moto percet-

299




tivo: nell'espetienza del corpo eterco (lingasharira) esli con-
templava P'imagine dello « stato primordiale » perduto e me-
d_iante I'Iniziazione poteva rivivere nelle forze da cui tale ima-
gine veniva suscitata. Ancora il Divino lo animava attraverso
Porganizzazione corporea, non densificata sino alla mineralita
e alla struttura di un sistema neuro-sensorio base dell’espe-
rienza intellettuale, e, quando fossero presenti determinate
condizioni, suscitava in Jui ispirazioni o visioni: allora 'asceta
vedeva I'Eterno sorgere dal sangue e riconosceva Pente spiri-
tuale della stirpe: un grado della Iniziazione era appunto il
suo elevarsi alla comunione diretta con questo ente (1).

L’infrazionp era allora il non agire in conformitd con 'ani-
ma di gruppo, o anima della razza, perché attraverso questa
fluiva lo spirito e poteva essere ritrovato lo Spirito. Le forze
(.)stafcc.:latﬁ-ci — Lucifero e Ahrimane — allora operavano sulla
individualita, tendendo a suscitare in essa la contraddizione con
anima della razza: nei nuovi tempi e in particolare nell’epoca
moderna, essi agiscono nella razza contro Iindividuality. Se si
guardano le antiche tradizioni, si pud vedete come esse al-
ludano all’ego, all’io personale, come a un ente inferiore e
fs‘:.llacc, di cui occorra liberarsi, per attingere lo spirituale: cid
rispondeva a un’effettiva situazione trascendente. Gli Dei ispi-
ravano gli uomini attraverso le anime delle razze, operavano
Pelle forze del sangue: le Deitd infere, o Deitd ostacolatrici
vece, operavano attraverso la polariti opposta, ossia abitre.
verso I'ego nascente, volto a sottrarsi ai legami del sangue e
dc-:Ha. razza, a infrangere la sacralitd della Tradizione. Ma la
Trfidlzione non eta il complesso dei testi o dei riti o dei « se-
gni », bensi la direzione metafisica della esperienza umana, me-
diata da iniziati e sacerdoti. ’

' Nf)n tientra nei compiti del presente saggio fornire giu-
stificazione critica di un simile quadro — che del resto sa-
rebbe comunque inadeguata, facendo esso appello all’intuito
cosciente del ricercatore — né percid di chiarite come, a un
dato momento, si esaurisse il senso della Tradizione e si ve-

300

rificasse un cambiamento di polaritd che, con la forza di un
evento cosmico, taglid netto il mondo antico da quello inizian-
tesi con I'era cristiana. In effetto, ¢id non deve essere dimo-
strato, ché il dimostrarlo sarebbe ingenuo, bensi solo indicato,
perché chi possa lo dimostri a se stesso per quel che egli
sappia realmente volere della verita, Ci limitiamo a richiamare
Pattenzione su qualche motivo della storia e del processo della
cultura che, giustamente pensato, pud dare un’idea di quanto
alla Scienza dello Spirito risulta per « visione diretta »: che &
la possibilitd di conoscere la vera storia.

Un cambiamento di polarita si & verificato realmente, onde
fu dato alla vicenda umana un impulso, che pud essere veduto
come I'inversione di quello proprio alla condizione originaria,
le cui forme si erano protratte sempre pill esaurendosi, sino
al limitare dei tempi storici. Mediante tale mutamento che
pud riconoscersi connesso con 'evento del Golgotha, per quel
che & stato il suo contenuto sovtrasensibile epperd inconosciuto,
di 1a dai testi che lo adombtano, il Divino cessd di operare
attraverso la razza e il sangue, ma converse nell’elemento indi-
viduale umano, mentre gli Oppositori o Tentatori comincia-
rono ad operare — ed oggi soprattutto operano —attraverso
gli antichi vincoli del sangue, la tradizione e la razza. Sentirsi
razza, operare secondo gli impulsi della razza, oggi & lerrore
della individualita. Nella sfera della natura e del sangue, I'uomo
appartiene alla specie, non ¢ un« io »: sorge come lo quando
pud opporsi alla propria natura, al mondo degli istinti, al dato
etnico, alla memoria atavica: che sono il lievito dello spirito,
ove lo spirito sappia di sé.

Si tratta riguardo a tali temi, di saper pensare con auto-
nomia: ché il « metafisico » si rivela al pensiero libero da vin-
coli dogmatici o psicologici. Grave inganno & credere di revi-
vificare lo spirito con la resurrezione di temi come « tradi-
zione » 0 « razza », in quanto si possa facilmente mostrare,
mediante un orecchiabile intellettualismo e una correlativa si-
stemazione, come l'elemento individualistico sia il motivo del-

301




la decadenza e come il mondo moderno sia il mondo ahrima-
nico; mentre, in realtd, ahrimanico nei tempi moderni &
soltanto cid che, traendosi da antichi impulsi formativi, con-
tinua ad operare nell'uomo, mirando a tagliatlo fuori dal prin-
cipio spirituale puro: che non pud essere concluso in tradizioni,
perché ormai fluisce nell’intimo della coscienza, dissipandosi
bensi fiella discorsiva razionalitd e nella alterazione istintiva,
ma permanendo comunque la possibilitd di essenziale vita del-
la individualiti, ove questa giunga ad attuare se stessa indi-
pendentemente dai legami del sangue e della razza, e percid
anche da quelli di un « passato » che non ¢ la storia dell'uomo.

In tal senso occorre aggiungere che le « razze », in quanto
enti spirituali, hanno esaurito il loro compito e che qualsiasi
richiamo alla « razza » o al « sangue » per giustificare valori
spirituali e culturali, o presunte superioritd, & un soggiacere a
influssi lucifero-ahrimanici. In realtd oggi non si danno pitt
razze, ma popoli, che in ordine a motivi super-etnici,
epperd morali, sociali e giuridici, tendono a unificare elementi
razziali diversi, svincolandoli da una separativitd in sé sem-
plicemente biologica. Le « anime dei popoli » non sono astra-
zioni, ma esseri spirituali operanti nella storia interiore delle
diverse collettivita, indubbiamente contrastati da ogni forma
di dogmatismo e di fanatismo, di nazionalismo settario e di
tazzismo, ma comunque in comunione con i singoli capaci di
autonomia metafisica, cooperatori della evoluzione di quelle
comunita.

Per la inversione delle polaritd cosmiche alla quale si ac-
cenna, il trascendimento del limite individuale non & pit la
remissione all’ente metafisico della razza, ma la possibilitd del-
la pura individualitd in quanto si distingua dalla natura, dal
sangue, dalla razza. Non attraverso la razza il sangue o il
ceppo etnico si esprime lo spirito, ma si pud dire che si attui,
aimeno inizialmente, in opposizione ad essi: e questo & uno
dei mutamenti che possono riconoscersi come operati dal
Cristo nell’essenza del mondo: a Lui pud collegarsi soltanto

302

chi sappia sciogliersi dai vincoli del sangue. I veri rappotti
di idea e di amore tra gli uomini possono darsi unicamente 12
dove si sia capaci di indipendenza dalla propria patura, dai
vincoli etnici e familiari.

Alimentate oggl la persuasione che lappartenenza ad un
determinato sangue sia condizione per il possesso di virth o
capacitd interiori, & 'ertore pili grave che possa circc_:]are in
senso anti-spirituale. Le attivith e le relazioni ideali si dinno
unicamente grazie al sorpassamento del limite biologico ed
etnico, il cui valore & appunto questo: che possa essere supe-
rato. La famiglia o la razza a cui si appartiene sono Iambito
fisico dell’idea, o degli impulsi animici, che possono divenire
operanti nell'umano in quanto appunto si individualizzano e
si sciolgano dalla loro inziale forma inferiore, che & etnica,
esclusivamente attiva in funzione della natura. La memoria del
sangue non deve essere il permanere degli istinti inferiori, ma
deve divenite memoria dello spirito: che & l'unica ragione di
essere del sangue in quanto supporto dell'io. Non [I'attacca-
mento alla propria natura, non l'odio, non il senso della ven-
detta, possono essere l’elemento interiore del sangue ma cio
che esprime la spirituale essenza dell'lo.

Quel che in antico effettivamente eta infrazione, l'affer-
mazione della individualiti di contro alla tradizione e alla
razza, oggi va riconosciuto come la «via»: certamente in
quanto la individualitd realizzi I'essenza, permanendo Dessere
che gia & e simultancamente rendendo trasparente la forma
dovuta sia al distacco dalle antiche direzioni sia alle espe-
rienze di tipo positivistico. In definitiva non si avversano la
razza e la tradizione, ma le si riconoscono come il sedimento
del passato che, non condizionando I'attuale pensiero, pud es-
sere l'oggetto di cui il pensiero penetra I'essenza, assumendo
come suo atto la forma-limite in cui si presenta. E questo &
ancora una volta il segreto della sintesi.

Nel mondo piti antico, il principio intetiote fluiva nel-
Pumano come Legge trascendente, dalla quale I'individualita

303




er . - - &
- am:ieccl);m;:;icrf;esa:' EI bene era 1a conformiti alla Legge
il ro (Ierx_ra. La 'Itradizione diviene poi la L'ra—,
——if ). Sego ¢ riguardanti Ia conformita, quando que-
e - 1_?re p_erduta come dato spontaneo: non & piti
i 1-j(;0rd0 L« I'ICOIdF) » e il te'ntfztivo di restaurarla me-
el mon_;o :h perdfta fia{la Istintiva armonia umane-
e € pud ci.m-arlr.e ‘11 senso del cammino del-
O Lautonoma individuality e del suo diveniente

Al limi i i i
Al limitare dei nuoyi tempi, come si & accennato si ve
; :

cio che oggi pud i
881 Puo essere realizzato nel PUro conoscere non piy

‘ E’ 1a lune i
o ' ’ ! unga e labor
. o la liberazione dall’antica o,

ed i i
oirjlancz persino in vegte logico-scientifica
mo icer O ri ,
-l €I0o ricercatore pud risultare come il processo dj
T éo?ef{a ;I senso stesso dello svolgimento delle Quat
Bta, dal Britayugg o] kaliynga: esse mostrano un it :
. mo

304

-

evolutivo fuori del quale non sarebbero comprensibili, né sa-
rebbe comprensibile la graduazione simbolica, « oro », « ar-
gento », « rame », « piombo », degli stati che le caratterizzano.
E’ un’evoluzione che si verifica nelle apparenti forme di una
involuzione: decotso che va contemplato come un moto ine-
vitabile verso 'Etd Oscuta, inarrestabile malgrado i tentativi
di restaurazione, eppetd con un senso preciso, noto alla Tra-
dizione. Questo pud essere evidente se si guarda la trasforma-
zione che subisce nell'antica India quella visione del tempo
che nel Brahmanesimo antico come nel Buddhismo & connessa
con l'idea della causalita metafisica. Reale & il « continuo » che
si trae sempre dalla sfera delle « cause », trascendente, inalte-
rata dall'apparente discontinuita: la quale tuttavia gradual-
mente si pone dinanzi all'uomo e si afferma, sino ad acquisire
valore « funzionale ». Relativizzando 'umano, la discontinuita
stimola in esso uha fotza interna, lo porterd al nobile sforzo
di ritrovare nell’istante Ieternita (3).

La piti antica visione del cosmo & connessa con I'aspira-
zione a mantenere intatta la sensazione di un tempo continuo,
di una unitd originaria dell’essere spazio-temporale, indipen-
dente dalle illusorie finitd e frammentarietd, che in qualche
modo garantisca una « permanenza temporale » dei valori so-
vrasensibili, in sé intemporali. E’ il tardo retaggio metafisico
e poetico di una originaria esperienza superiore, sopravvivente
alle soglie del kaliyuga, che pud essere riconosciuta come re-
siduo di uno stato di coscienza cosmico, che I'uvomo dovri
gradualmente perdere per acquisite una coscienza sempre pit
individuale. L'Io superiore, cosmico (dfman) si fa « ego», o
io immanente (sarvatman), perché ritrovi in sé la forza di farsi
Io superiore: tale il senso del passaggio dell’eterno al tran-
sitorio e della eventuale risoluzione del transitorio, grazie alla
possibilita di ritrovare nell’attimo Ieternita.

Il Brahmanesimo, lo Yoga, le vie soteriologiche dell’In-
duismo rappresentano serie di tentativi, nell'iniziata Etd Oscu-
ra, di restaurare I'antica conoscenza inspirata e di mantenerne

305




“-

desto il senso, alla vigilia del grande mutamento, appressan-
dosi T'epoca dellindividualismo, della profanitd, dell’astrattez-
za, della dialettica: che contrassegnano bensl la perdita del
sovrasensibile in sé inalterabile e trascendente, ma si presentano
anche come condizioni della nascita dell'vomo in quanto es-
sere che, per via di cosciente liberazione, pud ritrovare in sé,
per propria iniziativa, la via all’eterno.

L’osservazione di un simile processo di modo di com-
prendere come i Veda siano I'espressione residua di una remota
sapienza cui era connessa la visione della « stabilitd » fuori
del tempo, nella quale I'uvomo non & attivo come individuo:
egli, in un certo senso, vi & contenuto. Tale stabilitd viene rap-
presentata ed evocata dagli stesori del Veda, perché sentono
che essa sta perdendo la sua forza: & un tentativo di traman-
darne la virth mediante la parola scritta, dato che si sta smor-
zando la memoria spirituale capace di riviverla. I #ishi vedici,
come i sacerdoti dei Brahmana, insistono su una « durata»
che garantisca I'evoluzione dell’essere in accordo con i principt
trascendenti. Ma proprio questi, operando segretamente nel-
I'umano, preparano la fine dell’antico mondo. Malgrado la ela-
borazione della stabilita e della continuitd, gli autori dei Brah-
mana — come si rileva da talune Upanishad — sentono la
graduale perdita dell’antica ispirazione e Pincalzate della « se-
tie temporale » o successione discontinua degli eventi, in cui
opera gid la correlazione conoscitiva con lo spazio concepito
fisicamente. Il « temporale » e I’« atemporale » ota sono divisi,
laddove una volta, ad esempio, la divinitd-anno li compren-
deva entrambi in una unitd armonica (4).

Nelle Upanishad & evidente il processo di trasferimento
della responsabilitd nella.interioritd individuale. Non i provve-
dimenti rituali o i sacrifici garantiscono 'accotdo con I'univer-
salitd super-temporale, come insegnano i sacerdoti dei Brah-
mana, bensl la conoscenza. Per gli autoti delle Upani-
shad I'universalita & in sé inalterabile, mentre caduto e altera-
bile ¢ 'umano. 11 divenire (samsire) riguatda I'individuato,

306

l'umano: comincia a essere veduto come moto karmico segre-
tamente animante l'atto intenzionale, kratu, da cui dipende il
« tempo sottile » dell’individuo. L'uomo non & pili contenuto
nel processo di una continuiti trascendente: egli comincia a
esserne indipendente, sia nella linea di una conoscenza indi-
viduale liberatrice, sia per I'oscuramento dell’antica visione so-
vrasensibile.

Tra le due polarita, dell’eterno e dell’annientamento —
shashvatavada e ucchedavida — il Buddha indica un accordo
attuabile mediante 'idea del karma: egli fa vedere in ciascu-
no di essi, unilateralmente assunto, un errore. Nel Buddhismo
precanonico, la umanizzazione del conoscere ¢ gia in atto e
prepara le esperienze del puro intelletto che si esprimeranno nel
Secondo e nel Terzo Veicolo. Il vijfidna non & considerato un
sistema eterno e intoccabile, bensi obiettivo di una conquista
interiore: Dattivitd individuale, infatti, condizionata dalla bra-
ma, & la coscienza stessa dell’opposizione « io »-« non io »;
svincolata e chiarificata, & la via della coscienza che ritrova la
sua vastitd. Inoltre lo scioglimento dai limiti, che & I'inizio
della liberazione, pitt che una fusione con l'universale, implica
il superamento del vijfidna in quanto dottrina. Come gli altri
elementi della catena delle condizioni — inclinazioni, pregiu-
dizi, ottusita senziente — lo stesso wvijiidna va superato in
vista della conoscenza diretta, jiidna. E' posto il germe di quel-
la relazione pura con sé, che la speculazione occidentale chia-
mera auto-coscienza: si & visto, infatti, come la forma pih alta
di coscienza si dia in quella sintesi operata dall’io nell’atto
noetico, che si esprime in forma inferiore come sistemazione del
sapere dell’'uomo moderno: atto che era suo cOmpito speri-
mentare o percepire, allato ai risultati del conoscere, e che era
P'unico vero obiettivo dell’esperienza scientifica. Questa do-
veva essere non un fine, esaurentesi nella cosiddetta civilta
della macchina, bensi un mezzo per la manifestazione indivi-
duale del pensiero sopraindividuale che altrimenti non si sa-
rebbe potuto manifestare. L’affiorare di tale pensiero indipen-

307




d_ente dai suoi oggetti e dalle sue determinazioni era 'obiet-
tivo vero di tutta Pesperienza, pit che i suoi risultati scienti-
fici e tecnici e l'attuale cultura fondata sulla poca scientifica
persu_asione che il conoscere, per essere concreto, debba igno-
rare il momento pre-dialettico, dal quale in realtd unicamente
dipende.

Per il Buddha, la decisione individuale ha funzione libe-
ratrice. Il senso del decorso verso i nuovi tempi si pud riscon-
trare in un’affinitd tra Vedismo e¢ Buddhismo originario: & la
concezione del tempo, ormai scaturente da un pensare umano
ghe, mentre per il primo & conformita ai 7£4 — o germi arche-
tipici delle forme spazio-temporali — per il secondo & inizia-
tiva individualé; infatti ’armonizzazione delle « multiple ten-
den'ze » & affidata alla decisione cosciente. Sorta I'espetrienza del
« discontinuo », per diversi secoli le scuole buddhiste, dalla
monistico-idealista a quella pluralistico-realista, si dedicano
alla considerazione e alla interpretazione della discontinuita:
sforzo nobile di penetrazione dell’« umano » e di comptensio-
ne del mondo finito, attuantesi grazie ad una capacita d’intuire
r‘iconoscibile come 'affiorare del Logos nella coscienza, secon-
do un moto inverso a quello per cui un tempo esso agiva nella
Interiorita umana: cid, infatti, era possibile a condizione che
la coscienza pensante, o coscienza di veglia, venisse smor-
zata (5).

Per la « via» del Buddha la responsabilitd si va incen-
n.*ando nell’'uomo, nella cui nascente individualita il polo inte-
riore dell'essere e quello esteriore possono incontrarsi. Ma
questo incontro ¢ il tema e l'opera del Mahdydna. E' comin-
ciata ur-x’éra nuova, le cui possibilita di creazione, oggi piu
rfhe mai presenti, non sono ancora intraviste, come neppure
¢ supposta l'occulta cooperazione della speculazione indiana
a.]la formazione dei germi di quello che sard il pensiero idea-
listico occidentale. Nell'istante pud essere ritrovato Ieterno:
allorché la virthr siderea della concentrazione (annd-nina) ope-
ta sulle tendenze formatrici, il sovratemporale pud risotgere

308

_ﬁ—_ S

dall’attimo: nel finito pud essere ritrovato 'Infinito. Il con-
tributo dei Sautrantika alla dottrina della istantaneita — cosl
come quello dei logici della scuola di Dinndga — si connette
ai due elementi della gnoseologia buddhica: la sensazione che
coglie Pistante e il pensiero che elabora la durata. Sono
cosi gia identificati i termini della sintesi conoscitiva, anche
se ancora non pud darsi la sintesi: che sard la possibilita del
pensiero-libero-dai-sensi, ossia del moderno
pensiero cosciente che, grazie alla disciplina meditativa, affer-
rando se stesso nel disanimato mondo che ne ha suscitato il
movimento, pud simultaneamente attuare l'essenza e l'esi-
stenza.

Chi voglia rendersi conto della formazione dell’autoco-
scienza attraverso il processo della coscienza sensibile e il pro-
gressivo sciogliersi del moto conoscitivo dai viluppi tradizio-
nali, trovera significativo il pensiero buddhico riguardo alla
istantaneita, di contro alla concezione continuistica dei siste-
mi brahmanici Samkhya, Mimansaka, Nydya, Vaisheshika. Il
raffronto sard utile altresi a comprendere il valore dell’attuale
ricerca esotetistica, nella quale sono impegnate varie perso-
nalita di questo tempo. Come si & mostrato nel primo capitolo,
non si tratta di restaurare un antico rapporto con il Divino,
né di ritirarsi, accusando il mondo moderno, nella rocca della
cosiddetta Philosophia perennis, poeticamente o dottrinaria-
mente evocata da pensatori moderni come A. Coomaraswamy,
R. Guénon, J. Evola, F. Schuon, e petsino da estrosi scrittori
come A. Huxley, il compito dei quali & stato di offrire ai mo-
detni ricercatori una imbalsamazione avvincente dell’antico
rapporto con il Divino: imbalsamazione il cui valore autentico,
da essi non avvertito, & l'arte dell’imbalsamare, piti che ['oggetto
di essa. B’ quell’arte del pensiero che, nata in Occidente come
conseguenza dell’« etd oscura », consente ad essi ’esaltazione
della « tradizione » e parimenti il disconoscimento del momento
creativo del pensiero chiamato in causa. Atteggiamento la cui
contraddizione & quella propria a ogni pensiero di tipo reali-

309




stico, o dogmatico: marialismo metafisico che & uno degli
aspetti piu seri dell’azione attuale delle « forze ostacolatrici »
contro 1"uomo,

) La funzione di tali indicatori pud essere riconosciuta, sotto
pit di un aspetto, come quella di impedite che il ricercatore
di questo tempo acquisisca coscienza della propria attivita co-
noscitiva, che & l'essenza dell’opera, pur esprimendosi nella
forrna_ i_ndividualistica ed astratta. Essi propongono un « ogget-
to spirituale » come lo spirito stesso; additano una « sopra-
natura » a cui conformare l'attivitd interiore, cosl da distrarla
d:c( se stessa ossia dalla coscienza di sé e percid dalla possibilita
d_J sperimentare il proprio processo, che & la vera via metafi-
sica, L'« oggetto spirituale » proposto non risponde a cid che
esso effettivamente &, in quanto viene ignorato nella sua rap-
presentazione il moto interiore per cui sorge e che, potenziato
potrebbe attuarsi come identitd ‘con esso, ossia con il propric:
essere. Lo potrebbe attuare non gia come un mondo a sé stante
una sopra-natura giacente in ¢é, una sfera tradizionale trascen—’
c!entalmente immobile, bensi come una vita che sorge in quanto
dal segreto della propria creativitd esso & coopetatote del suo
sorgere. Infatti, si & cooperatori dello scenatio sovrasensibile
come di quello sensibile: si & attivi nella loro oggettivitd. Nel
momento volitivo del pensiero, che, come pensiero cosciente
e nudamente positivo, & possibilita di questo tempo, pud es-
sete sperimentata I'essenza che si cerca alla base déH’esserc-
non nei contenuti che, essendo modificazioni e cristallizzazion.i
fiJ tale momento, tenderebbero a condizionate il pensare stesso
in_quanto contenuti dogmatici: privi appunto della coscienza,
del pensiero per cui, come pensati, sono quello che sono (6).

Forma attuale della conoscenza metafisica.

‘ _I] decotrere del mondo antico verso Petd moderna & in-
r!.lgli:llle come processo di estinzione del sovrasensibile nel sen-
sibile, che si compie perché I'To abbia I'esperienza della « in-

310

dividuazione » e possa indi, grazie alla possibilitd positiva della
liberta — non per spinta fatale o meccanica — riconquistare
la smarrita « trascendenza », proprio in quanto gli sia anche
possibile perderla, L’alternativa che, infatti, oggi si pone al-
l'uomo, & quella dell’annientamento o della magica resurrezio-
ne: duplice possibilita propria al mistero della liberta, che &
il motivo di tutta la vicenda.

Le tradizioni segrete dei primi secoli dell’Era Cristiana
parlano velatamente di un cambiamento di polarita: il Divino
ormai non sorge piti, come in antico, dal corporeo o dall’ani-
ma fondata sullorganizzazione corporea, bensi come principio
cosciente formatosi attraverso linerire dell’anima al sistema
neuro-sensorio — ossia attraverso 1'elemento corporeo « abban-
donato » dal Divino e percid privo di vitalita spirituale — non
per arrestarsi a una simile condizione, ma per attivarsi indi-
pendentemente da questa: che & 'esperienza sovrasensibile e
percid del sensibile, alla quale ci si riferisce in questo libro.
Chi voglia, pud trovare in elementi mitici, come in documenti
¢ dati della storia, diverse eco di questo cambiamento: stato
di fatto che, non percepito nella essenza, ossia in cid che esso
esige e verso cui profondamente tende, verra accolto come una
condizione normale, a se stessa sufficiente, ¢ tale che si pre-
tenderd ricostruire il passato e la Tradizione mediante forze
conoscitive che sono la conseguenza della perdita della capacita
di visione che fu alla base di quel passato e di quella. Tradi-
zione.

Né gli esegeti ¢ i conclamatori di una tradizione, in defi-
nitiva riesumata da testi —che, come dicevamo in un nostro
precedente studio, sono i « segni della Tradizione perduta » —
oppure da comunicazioni di « confraternite » islamiche, o in-
duistiche, o taoistiche, depositarie di un insegnamento indub-
biamente valido per loro, ossia per la loro tarda evoluzione,
comportando esso un’attivith interiore che "uomo occidentale,
nella forma dell’autocoscienza, contiene gia in s€, unicamente
per portarlo a compimento, € non per retrocedere in stati di

311




coscienza pre-individuali: tali esegeti mostrano di non inten-
dere come basilare sia la riconquista della capacitd di visione,
secondo una tecnica che tenga conto dello stato di fatto attuale
¢ che percid non pud essere ritrovata nella « tradizione » stessa,
ciot nella tradizione quale & intesa da essi. Essi infatti la in-
tendono come un valore trascendente che si & andato atte-
nuando per I'umano sino all’avvento del « mondo moderao »
per cui il compito consisterebbe semplicemente nel ricollegarsi
con tale valore, rifiutando il mondo moderno. Ma v’& da chie-
dersi: con quali mezzi interiori?

Se la tradizione che tali interpreti additano & la forma
— miti, simboli, dottrine, tratti, in definitiva, da residui ar-
cheologici, soptavvivenze rituali e testi — in cui essa ebbe
espressione nel passato, allora occorre dire che effettivamente
il mondo moderno la contraddice. Ma se per tradizione essi
intendono quella che non pud essere se non allusa e attenuata
in dottrine o testi e astrattamente ricavabile da simboli e miti,
ossia la direzione metafisica del mondo, allora il loro errore
¢ appunto identificarla con la forma del passato. Per il fatto
che essi non sanno ravvisarla di 13 da tale forma, non possono
scorgere in quale insegnamento si esprima nei tempi attuali,
non presentandosi con il consueto linguaggio, o linguaggio tra-
dizionale. Ché, se una direzione metafisica eterna si di, & evi-
dente che essa non pud essere accostata se non con cid che &
eterno nell’anima umana e percid vivo oltre le forme che ebbe:
ed & altresi evidente che essa non pud essere deviata o arre-
stata da un « mondo moderno »: parimenti se esistono quegli
esseti ai quali si allude come a Iniziati o Guide dell’umanita,
¢ presumibile che il loro operare non si lasci condizionare da
eventi umani o da pianificazioni tradizionali. In altre parole,
se l'insegnamento a cui si pretende riferirsi & l'eterno, deve
ammettersi che possa essere stato dato anche per questo tem-
po: allora si tratta di ravvisarlo. Gli assertori del tradiziona-
lismo hanno il cdmpito di impedire che sia ravvisato, in cid
naturalmente cooadiuvati, per via inconsapevole, da coloro che

312

tale insegnamento hanno conosciuto e reso inoperante con. re-
toriei e percid tra loro contrastanti accad?ml§t?:1.

In realts, solo un’attuale capacita di visione — che non
potrebbe essere tipetizione di cid che fu un tempo, bensl la
assunzione cosciente del conoscere gid in atto nelle forme cor-
renti della conoscenza — pud restituire al ricercatore moderno
Pintuizione del mistero e del mito: altrimenti cgh rimane con-
duso nell’essere che & , nella tradizione dialettizzata o nel tra-
dizionalismo dialettico, a cui chiede una conferma discorsiva-
mente metafisica per rimanere cid che &, in quanto ama sub-
consciamente timanere cid che &: ombra vagante sulla' terra.

L'eco della crisi umano-cosmica accennata & reperibile a
chiunque voglia, sul piano della cultura i.pte]lettualmmtc ac-
cessibile. Si @ veduto infatti come la perdita del « senso del-
I’eterno » abbia un significato preciso, evidente arfche dal punto
di vista storico. A un dato momento la petrcezione del « fh'
scontinuo » non viene fuggita, anzi diviene normale percezio-
ne e forma stessa della coscienza: da questo momento ‘é datq
all'uomo trarre dall’esperienza del tempo una nuova virth di
cotrelazione con I'Eterno. Il tramonto dell’antico mondo co-
mincid allora.

La « Tradizione solare ».

Allinizio dei nuovi tempi, pochi Iniziati sapevano che
cosa veramente significasse I'incarnazione dell L_ogos s:olate,'
cui si accenna nei primi versetti del Vangelo di Giovanni: essi
contemplavano il mondo come creazione del_Logos, ma pote-
vano distinguere il cresto in quanto orma disanimata del Di-
vino, dal principio creante, o principio solare, d?c con ,c_}u?sto
mondo disanimato si eta congiunto, per resuscitarvi }mtuna
vita. La distinzione era possibile come separazione dell’aspetto
sensibile dell’essere dalla visione della sua trama occult_a, _n»?llfa
quale cominciava a fluite di nuovo la luce del suo Principio:

33




luce che sara il pensiero moderno capace di auto-contemplarsi
oltre il limite sensibile e razionale.

II massimo Mistero dell’'Uomo era ormai il tema della Ini-
ziazione: la possibilitd di distinguere il Regno del Padre dal
Begno del Figlio, la « resurrezione » dalla « redenzione ». Per
11_ decorso delle Quattro Eta verso la inversione delle pola-
rita cosmiche, una nuova via doveva essere dischiusa all’'nomo
verso 'ia restituzione dello « stato primordiale », o della im-
rqortahté: ma a tale via egli ormai potrd accedere solo per
VlIItI:l c_ii un’autocoscienza che, nonostante la sua iniziale espres-
sione inferiore, si porra, a chi vorrd conoscerne Pessenza. co-
me possibilitd di iniziativa ineffabile, in quanto possibilit’é di
di una « creazione dal nulla », non avente alcun modello né
alcuna predeterminazione dietro di sé.

I discepoli venivano preparati a comprendere come of-
mfu' la comunione con il Divino non potesse pilt fondarsi sul
mistero del sangue, della razza, della tradizione, avendo questi
esaurita la loro funzione: dovevano conoscere il sangue la
razza e la tradizione come supporti di altre forze, d’ordine « tel-
lutico ». La mancanza di una simile conoscenza poteva portare
a errori gravi. B oggi questo piti che mai & il pericolo per ogni
esoterista che si rimetta a una presuna « cotrente tradizionale »
ignorando il fondamento della ricerca, epperd quella conosccnzs;
di sé che riveli I'attuale relazione tra spirito e natura. Le cor-
renti dell’antica natura, ora veicolo degli enti cosmici avversi
all’uom.o, tendono a usare le nascenti forze spirituali per una
lorc: pn‘% organica manifestazione: & lalterazione che I'uomo
subisce in quanto rinuncia alla coscienza delle facoltd destatesi
nel suo sperimentare sensibile, sembrandogli questo sufficiente
a se stesso,

Nel periodo di transizione, i discepoli cominciavano a in-
ten_ds.ere come dovessero ormai trarre le loro ispirazioni dalla
attivita interiore pura, per un meditare indipendente dall’ani-
ma razionale-affettiva, superando la tentazione ad appoggiarsi a

314

discipline verso le quali esisteva gid una disposizione naturale
impressa nella loro costituzione e delle quali permaneva un
sistema di conoscenza tramandato da tempi remoti, da catena
a catena. Essi conseguivano una visione di cui si pud dare una
idea nei seguenti termini. In origine la Terra era un cotpo
spitituale permeato dal Sole, ed aveva il potere di dare agli
uomini la petcezione del Divino. Dopo il distacco del Sole e
poi della Luna dalla Tetra, si andd restringendo il numero degli
uwomini cui era ancora possibile I'Iniziazione Solare, dalla
quale, come residui di una sapienza che non si era pil capaci
di ritenere mediante memoria spirituale, alcuni millenni dopo
la catastrofe « atlantica » derivarono testi come i Veda, i
Brahmana, le Upanishad, il Ramayéna, il Mahabhérata, I'Yi-
ching, la Bibbia ‘ed altri: nei quali percio, alla vigilia dei nuovi
tempi, sono riflesse alcune eco della Tradizione perduta.

Ora la Terra & disanimata e percid non pud pit donare
nulla all’uomo: essa & dinanzi a lui come natura, poi che il
pensare si fa sua veste astratta, non sapendo ravvivarsi e rea-
lizzatsi come essenza identica all'essenza del mondo: per virth
della quale la natura si anima e si rivela. La terrestritd non
dona pitt nulla: chi vi attinge secondo il moto conforme alla
relazione antica, inconsapevolmente viene afferrato dagli Dei
Inferi (7). Ormai si deve giungere per individuale virtli inte-
riore al Logos, o all’essenza eternamente animatrice dell’uomo
e del mondo. Lo Spirito del Sole, il Logos, congiuntosi con la
Terra, & divenuto Spirito della Terra, ma non pud essere tro-
vato nell’aspetto « terrestre » della Terra: questo va superato
dal cercatore moderno che abbia la capacitd di assumere su
s¢ Pelemento terrestre senza esserne condizionato e sopraffatto,
perché Ia Terra viva secondo cid che essa & di 14 dal suo ap-
parire: Lautentica dimora dell'uomo.

Si allude qui alla possibilitd rispondente alla condizione

del cercatore moderno, il cui compito & sperimentare nella co-
scienza — che non & un atto semplicemente intellettuale —

315




le forze interiori con cui, venendo tagliata fuori dall’essere la
manifestazione sensibile e assunta come l’essere, si & prodotta
una civiltd meccanica e la cultura di questo tempo: cultura
che nel passato si fece attraverso l'uomo, oggi & fatta dal-
T'uomo, in quanto egli lega Pattivitd interiore all’elemento ter-
restre. Il compito & ora per lui rivolgersi alla sua attivita inte-
riore, di continuo usata e mai conosciuta: in tale moto voliti-
vo il principio solate rivive nella coscienza. Sino a ieri egli ha
venerato l'elemento creativo nell’eco del pre-terrestre: ora
questa eco si & spenta e il suscitare risonanze di essa non pud
restituire la sonorita originaria, Ora va ritrovato cio che & in-
visibilmente creativo dietro lo schermo sensibile: puod affer-
rarlo soltanto I'To, in quanto trovi in sé il fondamento grazie
alla forza che si individua nell’esperienza sensibile e che pro-
prio a tale livello si degrada e si deforma. Questa contraddi-
zione pud essere risolta mediante una nuova conoscenza di
sé: della quale sono ispiratori taluni inconosciuti « maestri del
pensiero », nella misura in cui si dia ad essi modo di comu-
nicare il loro insegnamento, che soprattutto indica come nel-
lideare viva la forza dell’« idea primordiale ». I discepoli della
« Tradizione solare » esprimevano il trapasso da un mondo al-
’altro annunciando: « Il regno della Terra & tramontato. Il
Regno dei Cieli ¢ imminente ». Essi intendevano riferirsi alla
fine di quel periodo in cui la conoscenza derivava all’'uomo
dalla mediazione cotrporeo-animica, in quanto lelemento cor-
poreo, percorso da correnti creatrici del mondo fisico, era vei-
colo d’intuizione e di visione, né esigeva da lui lo sforzo del-
['autocoscienza,

Il ricetcatore di questo tempo pud a un dato momento
avvedersi come la fine del vecchio mondo sia in effetto avve-
nuta: per nomo & vefamente comineiata la possibilitd del
Regno dei Cieli, in quanto egli giunge a scoprire come I'To
trascendente non sia un’imagine mistica o un’idea filosofica, ma
una realtd ontologica che ha la forza — ove glie ne offra il
modo — di svelare se stessa nella sua interioritd e di operare

316

nel mondo. Nel pensiero puro egli pud avere I'elemento retti-
ficatore e trasformatore degli istinti e delle passioni, eppert
quella indipendenza dalla sfera dell’anima, che restituisce ‘a]—
’anima la sua funzione mediatrice e al corpo la sua oggettiva

spontaneita.

La potenza corporea & la sua pura autonomia giﬁ_ atrua.le,
impedita dal normale processo della coscienza: non 1mpcd.}tff.
durante il sonno. Nella essenziale esperienza della corporeita
correlata alla possibilita del percepire puro, sono ravvisabili le
potenze dello Spirito, o Gerarchie: esse organizzano e sosten-
gono la vita fisica secondo un loro autonomo processo che 'h\a
la potenza di sottomettere e usare le forze della mmf.:rahta,
nella misura in cui la vicenda personale dell’To lo esiga. 11
ricercatore pud giungere alla correlazione positiva e vive:nte
con Dlessere fisico, grazie al pensiero puro che egli realizza
come essenza di tale essere: nella coscienza indipendente dal-
l'elemento terrestre, egli pud sperimentare il principio solare
come fonte di vita del proprio esistere e dell’esistere della terra.

Sarebbe grave se egli non cominciasse ad avvedersi c}i
una tale possibilita e continuasse a legare alle parvenze sensi-
bili Pattivita del pensiero, usando questa per legittimare la
vicenda fittizia del mondo esteriore, mentre 'unica vera ra-
gione del sorgere in lui, in quanto moderno., del pensiero ra-
sionale e cosciente & la possibilith dell’esperienza del pensiero
puro, ossia dell'universale immanente: che non si conosce,
petché lo si ha vincolato ai concetti e alle rappresentazioni,
ma, svincolato, & lo strumento della Iiberazione:‘ strumento .C]'IC
appunto doveva formarsi attraverso le determmazmnl. logico-
discorsive. Sarebbe grave se l'uvomo, come surrogato di qucstii
piti alta esperienza, possibile soltanto nell’epoca -de]la .vf)lont'a
cosciente, si desse la restaurazione di contenuti tradizionali,
staccati ormai dalla sorgente viva della Tradizione — che pud
continuarsi soltanto in tale esperienza — e inevitabilmente
connessi a oscuri strati della coscienza corpotea (8).

317




La lotta occulta per Puomo.

Esauritosi Pimpulso metafisico del mondo antico, la re-
surtezione delle sue forme e delle sue dottrine in cui si creda
ritrovare concluso I'elemento eterno, la restaurazione dei suoi
residui tradizionali, sard inconsapevolmente una via fuori della
Iniziazione autentica, che esige invece, ogni volta, un moto
tinascente dal fondamento e percid un rapporto rinnovellan-
tesi secondo la forma attuale del fondamento che & I'indivi-
dualitd. Nella maggior parte dei casi la tentata restaurazione
sard una ricerca del soprannaturale non per via delle pure idee
— che ¢ la via di questo tempo — ma secondo stati d’animo
dovuti alle condizioni dell’alienazione spirituale e secondo in-
clinazioni del sub-conscio, organo regredito dell’antica sopra-
natura. La dove un tempo si manifestavano direttamente en-
titd sovrasensibili, nella natura e nella razza, per il mutamento
accennato, operano ora le forze ahrimaniche della terrestrita,
mentre nella polatita obposta — di contro alla natura e alla
razza — ossia in una direzione che nei tempi passati sarebbe
stata infrazione, irregolarita, non conformitd al dharma, ap-
punto in tale direzione ora & attivo lo Spirito.

Occorrera distinguere da questi tentativi di resurtezione
dell’antica correlazione con il Divino, I'azione iniziatica che si
svolge dietro lo scenario visibile ad opera dei veri Iniziati, o
Guide dell’'umanita, il cui cdmpito & preparare i nuovi tempi
e inspirate coloro che dovranno affrontare secondo la « dire-
zione solare » le condizioni dell’esperienza scientifico-tecnica e
Pequivoco tiguardo alla presente ricerca spirituale. Ma tale
& azione iniziatica » non & certamente la tradizione formale dei
culti o la funzione dei cosiddetti « organismi tradizionali »,
con la cui mirabile messa in luce René Guénon & riusci-
to, per esempio, a far passare dal Cattolicesimo all’Islami-
smo una notevole schiera di europei — come se il passaggio
da un ritualismo a un altro potesse suscitare Iintuizione meta-
fisica — conducendoli a pensare i suoj pensieri e facendo loro

318

accettare come un catechismo la sua ingegnosa interpretazione
del mondo tradizionale. Onde oggi si da il caso che.quesn di-
scepoli, poco avveduti del valore del pensiero .o'csidentale a
cui lo stesso Guénon in sostanza deve lg posslbtha clel%a sua
indagine, imparino una sorta di grammatica e tem}mologla tra-
dizionalistica, in base alle quali, ormai pes?sax?:i.o in quE:IJe pa-
role piti che in pensieri, si atteggiano a giudlcll di ogni fcoiim.a
o espressione dottrinaria riguardo al « met?ﬁm_cg », non ss1
mili in cid ai fedeli di ogni chiesa, la cui es1]1¥a 'ult{:i’letu?a'
acquisisce parvenza di forza quando possa giovarsi di un’analisi
nominalistica dogmaticamente organata. Il dogmat:lzzare l.a Tra-
dizione & inevitabilmente la correlazione con strati oscuri della
coscienza pre-individuale, che possono esercitare il loro potere,
in guanto non esigono un moto mchpendente-:, una.creazmne
fuori del previsto, un atto di liber‘tﬁ, ma essi stes_s1.tendo%10
a proiettarsi come valori trascendenti. Proprio una simile proie-
zione, valorizzando in parventi forme metaf_islche 9!65('31161‘1‘(:1’1&
un mondo sotterraneo di ombre e di ric‘ox_‘ch, propizia 11_ c_hma
grazie al quale, sul piano esteriore, ‘Ie scienze materialistiche,
in quanto analisi della natura disanimata — controparte tet-
restre della Tradizione retorizzata — si rafforzano,‘ :Elppal:el‘ldo
scienze della realtd, e tra laltro la psicologia ana'htic.a'gmngc?
a considerare le imagini dell’inconscio origine dei miti e dei
temi iniziatici. '

In tal senso, un ricercatore non pud non copsxdemre _Ia
ipotesi che gli assertori della presunta Philosophia perennis,
come gli araldi del tradizionalismo, malgrado le 1.01"0 bu.om?
intenzioni, opetino in questa epoca come strumenti idonei d'l
una lotta occulta contro 'uomo, in quanto tendlono a pri-
varlo di quella possibilita di conversione del pensiero astratto-
razionalistico, in vista della quale tutto il processo dellla ca-
duta sino alle condizioni dello scientismo agnostico e dell'irreale
cultura si & svolto. o

Questo pensiero ha in sé una possibilita spm'.fualti nata
dal suo essersi legato ai contenuti finiti, sviluppando in cid una

319




forza esprimentesi come discorso e razionalitad, ma di ordine
in sé sovrasensibile: una tale possibilitd, che pud attuarsi me-
diante I'ulteriore moto del pensiero che assuma la sua stessa
attivita affrancandosi dall’oggetto, pud essere perduta — e
questo & il pericolo — in quanto si creda di liberarla sosti-
tuendo l'oggetto con un altro oggetto che lascia immutata la
situazione, Tale oggetto, o cosa, dara I'illusione dell’atto spi-
rituale, in quanto si chiamerd « tradizione », o « principio », o
« filosofia perenne », o «yoga »: sard lottusa situazione di
ogni « realismo » che evita la coscienza del pensiero assunto
per la posizione realistica medesima.

Possibilita sovrasensibile e ottusita del pensiero moderno.

Una ricerca autentica fa appello anzitutto al pensiero —
quello formatosi nel mondo moderno — e con cid scopre una
direzione essenziale nel processo stesso del pensare, in quanto
lo ravvisa come valore in sé e non per I'« oggetto » al quale
sinora ha dato forma: che, se si guarda bene, ¢ sempre forma
spirituale: & idea. Il compito & ritrovare la forza ideale di con-
tinuo dissipata nelle varie forme di « realismo », da quello
ingenuo e pre-critico, a quello metafisico e tradizionalistico.
Tale forza, come si & visto, & presente nel pensiero astratto,
ma devrealizzata, Lo spirito pensa « materiali-
sticamente » il mondo: cogliere la ragione
cosmica di una simile contraddizione & lo
inizio della conoscenza liberatrice. In real
ta questo pensiero, condizionato al « fatto », ossia all’appa-
rire materiale, & vita pura delle idee tessente la forma di tale
apparire: € vitalita dello spirito, che altrimenti non si mani-
festerebbe, e all’interno di questo processo va riconquistata,

Il pensiero logico moderno, quale che ne sia il grado, &
uno strumento del conoscere di cui va scoperta la possibilita
trascendente: un esoterismo vivo non pud non indicare un

320

———

simile cdmpito. Compito non facile, onde pud divenire espe-
rienza la forma inaspettata e inusitata dello spirito nei nuovi
tempi. Riguardo alla quale giova ricordare il monito di Era-
clito: « Se non t'aspetti I'inaspettato, non troverai la veritd ».
Ma il cercatore che, non affascinato dalle attuali esposizioni di
dottrine esoteriche, sollecitanti il suo segreto sentimentalismo
pitt che il suo mondo di idee, cerchi una via essenziale, riesce
a vedere in quale inusitata forma lo spirito oggi si manifesti.
Certo, non & il mondo.del pensiero astratto, che & il pensiero
privato della sua interiore vita e di cui & tessuta la cultura
di questo tempo, ma la possibilita di tale interiore vita di con-
tinuo spegnentesi in esso: che per esso. tuttavia, & dato resu-
scitare e attuare.

Funzione del pensieto astratto & porsi come segno di una
attivith conoscitiva che non attua cid che pud veramente il co-
noscere, quando in sé sia capace di superare l'astrattezza: esso
va assunto non come il pensiero che pud dare la conoscenza
del mondo, ma come quello che deve essere esso stesso cono-
sciuto per essere in sé trasceso, affinché possa divenire cono-
scenza del mondo. L'otdinario pensiero, quando sia libero di
pregiudizi, pud acquisite coscienza di sé e cominciare a realiz-
sare il tema della libertd come esigenza puramente logica, a
cui, ove la libérth si abbia a sperimentare come valore, deve
seguire un momento dinamico, o magico, del pensiero gid in
atto logicamente: & la possibilitd della concentrazione, grazie
alla quale nel moto noetico iniziale fluisce una forza pit alta,
quella da cui esso normalmente scaturisce, smarrendola dove si
fa astratto.

Tale forza, che restituisce la « visione delle essenze », &,
in definitiva, lo stesso astratto pensieto colto nel momento pre-
dialettico, dove & luminosa vita. B’ il principio per virth del
qualc la libertd, percepita come valore metafisico, pud divenire
ispirazione del volere individuale ed essere la forza stessa per
cui il volere fluisce nella vita: volere che di continuo percid
vinnova la forma del suo esprimersi, inesauribile nel darsi la

321




rappresentazione necessaria al suo atto, che non & predetermi-
nazione morale, ma relazione con l'esistere. Non v’era altro
oggetto alla moderna esperienza del pensiero e al processo della
filosofia.

Gioverebbe liberarsi della illusione che la moderna cul-
tura sia reale in sé; essa & il risultato di una provvisoria for-
mazione dell’intelletto: quella dell’astratto pensiero, che non
& il vero pensiero dell'nomo, ma il suo iniziale abbozzo, il suo
disanimato segno. La Scienza dello Spirito mostra come questo
mondo provvisorio della dialettica astratta, che doveva valere
come preludio alla liberazione cosciente e soltanto come cid,
ha gia quasi perduto la sua possibilitd positiva, essendo tra-
scorso il momento in cui esso poteva condurre a qualcos’altro
da sé: onde, privo della funzione per cui era sorto, e avvian-
dosi tra Ialtro a diventare sgienza meccanica di una logica, in
cui il « logo » & eliminato, comincia a essere veicolo della per-
dita della libertd. Infatti, non I'lo autonomo, ma la natura
afferra le forze del volere sollecitato dalle varie forme della
dialettica astratta: tale volere venendo simultaneamente richie-
sto ed escluso, usato ed ignorato.

La logica che ha accompagnato la comparsa del pensiero
astratto, non essendo — in quanto logica aristotelico-tomisti-
ca — che Pultima eco dell'antica visidne sovrasensibile perve-
niente all’uvomo nella forma della razionalitd, comfincia a non
essere pitt logica. Di 1a dalle sue nuove forme teoretiche, la
logica, in quanto modalitd umana dell’intelletto, comincia a
non essere pit possibile e gia negli individui e nelle opere
di questo tempo sta scadendo in una « sofistica »: apparsa a
un dato momento nella storia come veste di un’antica intui-
zione della realtd, ormai esaurita, si sarebbe dovuta alimentare
di un nuovo contenuto intuitivo, possibile come coscienza per-
cipiente del suo tessuto concettuale; che avrebbe suscitato,
allato all’astrattezza, inevitabile come iniziale assunzione del
sensibile, la sua conversione, ossia l’accennata resurrezione in-
tuitiva: in tal senso la sua funzione al livello dell’intelletto,

322

sarebbe stata, tra laltro, la relazione dialettica necessaria al-
Pequilibrio dei rapporti umani.

Non dandosi il nuovo contenuto, e l'astratto pensiero
limitandosi ad essere lillusoria attivitd dellintelletto sotto la
quale urge come unica realta la natura de-spiritualizzata, & ine:
vitabile che gli uomini tendano sempre piti a divenire esseti
soltanto istintivi, volti unicamente ad un’auto-affermazione vi-
tale, privi di idee per essa e senza altra direzione che quella
dell'intelletto astratto che non pud pitt nulla, mentre vie-
ne meno la possibilita di intendersi 1’un
1’altro per esaurimento della vitalitd del-
lo spirito logico: la cui controparte & il dilagare di
un dialettismo raffinato e sistematico, che spiega tutto, si
occupa di tutto, non risparmia né cielo né terra, né misteri,
né miti né tradizioni, e tuttayia non afferra nulla della loro
verita,

Sempre pit sard possibile constatare come questo pen-
siero logico si troverd dinanzi a situazioni analoghe a quelle
teoricamente prospettate nelle antinomie kantiane: si avra il
senso della perdita per tale pensiero della capacita di affer-
rare situazioni reali, onde sard accentuata la divisione degli
vomini, per i quali in sostanza si presentera come pensiero la
espressione della loro personale natura. Sard il fallimento della
cultura, di cui gia vari segni sono percepibili. Uno stesso oggetto
non susciterd punti di vista diversi capaci di integrarsi, ma solo
opposizioni inconciliabili, in cui sara impossibile separare gli
stati d’animo dal pensiero.

La Terra futura.

La possibilita di' reintegrazione insita nella forma mo-
derna dellintelletto razionale, rischia di essere perduta in
quanto 'intelletto sia esclusivamente teso verso il mondo este-
riore e qui perda persino la sua positivita riflessiva, come dia-

323




lettismo dogmatico o come dialettismo logistico, ma anche in
quanto esso da un falso spiritualismo venga rappresentato come
I'espressione dell’'vomo caduto e I'impedimento del quale oc-
corre liberarsi (9). La Scienza dello Spirito, invece, si rivolge
anzitutto a questo intelletto, ravvisandolo come il punto di
partenza, che & erroneo ignorare se da esso & inevitabile pren-
dere le mosse per ogni moto conoscitivo, e di una disciplina
atta a tramutare la forma astratta con la quale esso inizial-
mente si presenta, in cid che esso & nel momento precedente
Iastrattezza: che & la sua realtd, non percepibile alla coscienza
ordinaria, ma solo ad una coscienza che si intenfisichi appunto
nel pensiero volitivamente ravvivato.

Il pensiero cosi liberato, diviene — come si & veduto —
una forza operante nella trama del destino umano; qualcosa
rinasce in un mondo che & soltanto il cadavere dell’antico
mondo. Il mondo delle macchine & esso stesso una proiezione
esteriore di tale cadavericita. Peraltro, la Terra, oggi, in quanto
natura, ¢ agli inizi del suo decadimento. La stessa scienza na-
turale ci dice che essa & entrata in una fase di sterilita, e,
sotto molti aspetti, di involuzione.

L’antico guscio & decrepito e si tende a dargli una re-
staurazione meccanicistica, chimica, che certo non gli resti-
tuird mai la vita: questa si & fatta pensiero umano, che do-
vrebbe tornare vita — la vita che un tempo fu « luce degli
uomini » — ma, insistendo nel suo essere soltanto « forma
astratta », diviene distruzione della vita. Cid che & soltanto
fisico decade: mondo vegetale, razze animali, specie umana,
traggono la loro vita da una spinta del passato: la Terra come
struttura fisica & devitalizzata rispetto al suo stato originario:
sempre pitl il mondo minerale si frantuma, si polvetizza. Gli
vomini pilt evoluti cominciano a perdere lefficienza degli
organi dei sensi. La Terra s'avvia verso oscurita e morte, se
I'vomo non vi accende una nuova vita, fuori di quanto gia
esiste, fuori del passato che lo condiziona in molteplici forme,
fuori della cultura astratta e della civilta meccanicistica; se

324

'uomo continua ad assumere come vita uno stato in cui la
vita non & mai concretamente percepibile, una esterioritd in
cui vaga credendo di essere cid che &, ossia ombra di cid
che fu in origine.

I'Tniziato dei nuovi tempi cosi insegna: « Nel presente,
malgrado tutto, esiste gia il germe del futuro. Cid ch«? agisce
dal passato da noi trascorso in contatto cql monc!o spirituale,
lo abbiamo nell’organismo vitalefisico: cid corrxsponc-le allo
stato della natuta vegetale e mincrale che agisce su not. Sono
in fondo i risultati di un’esistenza passata e divengono pre-
senti solo pet il fatto che la Terra & avvol\ta da un elemento
spirituale-animico, cosl come 'uomo ne & compenetrato in
quanto sia attivo interiormente con I'To e 1’§sserf1 animico. L.a
entita minerale della Terra non lascia fluire in s¢ anima € spi-
rito, ma se ne fa soltanto avvolgere come da. una Yes'te 'ch
luce: anche la vegetazione non lascia penetrare in s¢ I'animico
(salvo nel momento delle fioriture). Nella vita cIel%a Terra,
nelle forme dei cristalli, nelle vette dei monti, nelle piante ger-
minanti e germoglianti, vediamo 1 ricordi dell’elemento gia
creatore di vita, che oggi & morituro, Ma nell’uc-)mo stesso, se
sappiamo distinguere questo « mofituro » .che irradia _lc sue
energie dall’esistenza preterrestre e che viene a morire r'1c1
corpo vitale e fisico, possiamo vedere l’orgamgmo etere'o»ﬁmf:o
petmeato della luce che I'lo e I'anima potenzialmente u:raduf-
no verso avvenire: elemento spirituale-ccreativo volto verso 11
futuro, che, come vita di pensieto e di rappresent’aziopfa, si
svolge liberamente nell'vomo, poggiando per ora sull’equilibrio
dei supporti della natura.

« Nell'uomo sono l'uno accanto all’altro il passato e la
possibilitd dell’avvenire. Nella natura, in quanto minerale e
vegetale, & solo il passato: I’elemento che nel.l uomo opera
come avvenire gid nel presente, & quello che ha in sé l'essenza
della liberts. Essenza che manca alla natura. Dell’elemento in-
visibile e sovrasensibile che & in lui, 'vomo deve aspettarsi la
reincarnazione in una ventura esistenza terrena, né pud aspet-

325




tarsela riguardo al suo corpo fisico e a quello etereo, che sono
perituri: cosi I'avvenire della Terta non pud derivare dai suoi
regni minerale e vegetale. Solo se satemo capaci di inserire
nella Tetra qualcosa ch’essa non possiede, potra sorgere una
Terra futura, Ota, cid che non esiste spontaneamente sulla
Terta, sono soprattutto i pensieri operanti dell’'uomo che pos-
sono vivere e tessere indipendentemente dal suo organismo
naturale e dalle sue attuali condizioni di equilibrio. Se I'nomo
fa sorgere questi pensieri autonomi, dona avvenire alla Terra.
Ma a cid occorre che egli i abbia questi pensieri autonomi,
perché tutti i pensieri che egli si forma sull’elemento petituro
della conoscenza naturale odierna sono pensieri riflessi, non
realta. Quando 'uvomo si abbandona a questi pensieri, non fa
che ripetere il passato, vive nei cadaveri del Divino; ma se
egli vivifica i suoi pensieri, egli si unisce con la propria essenza
spirituale, egli attua una nuova comunione con il Divino che
compenetra il mondo e di questo assicura la resurrezione, che
¢ la sua resurrezione »,

326

NOTE

CAPITOLO 1

(1) Per uno sguardo d'insieme all'opera di Shri Aurobindo, cfr.
The Integral Philosophy of Sri Aurobindo, A commemorative Sympo-
sium ed. by H. Chauduri and F. Spiegelberg (London, Allen & Unwin,
1960).

(2) M. Scaricero, Awwenio dell’'nomo interiore, Firenze, Sansoni,
1960. -
' (3) Cfr. R. Gopgr, Essais sur Pexpérience libératrice, Paris, Galli-
mard, 1952 e R. LinsseN, Living Zen, English transl, London, Allen
& Unwin, 1938.

(4) Cfr. H. Keyseruing, L'Occulto, Roma, Mediterranea, 1950,
p. 81 et seq.; dello stesso Autore vedi La rivoluzione mondiale e la re-
sponsabilitd dello spirito, Milano, Hoepli, 1935, p- 93-192.

(5) Difficile, sotto questo riguardo, se non impossibile, esporre lo
Zen: ché, quando tutto sia esposto con esatto riferimento ai testi
ricondotto a una qualche concettuale sistemazione, proptio in relazione
allo spitito a-dialettico dello Zen lo si & velato con un ulteriore dia-
framma. Solo un conoscitore dei testi che fosse anche autentico pen-
satore, ma percid simultaneamente poeta in senso originario, potrebbe
patlare dello Zen. In tal senso, dei moderni espositori, il pitt qualifi-
cato, per una qualitd « Zen» gid presente nella struttura del pensiero,
risulta G. Tucci, sia pure da brevi saggi (Cfr., tra I'altro, « Lo Zen e il
carattere del popolo giapponese », in Asiatica, n. 1, 1939; « Lo Zen»,
in Sapere, Vol. XII, TI serie, p. 333; « La poesia giapponese », in For-
me dello spirito asiatico, Messina, Principato, 1940, p. 260; ed altri
studi): promessa di un’opera organica che, a questo punto, diffonden-
dosi un interesse all'argomento sia in Europa che in America e date Ie
diverse inevitabili confusioni ed alterazioni, si rende necessaria.

(6) Cfr. W. S. Haas, The Destiny of the Mind, East and West,
Faber & Faber, London, 1956, p. 172 et seq.: sulla base di una critica

327




dell’attuale positivismo divenuto esso stesso metafisica, la distinziene
delle due forme di coscienza che lo H. ravvisa, la filusia per 1'Oriente
e la filosafia per 'Occidente, tiporta ad esame il tema dell’essere e del
conoseere, la cui opposizione cade se il conoscere diviene essere, ma
sussiste quando a ciascuno di questi termini si di valore astratto, come
¢ uso generale. Il conoscere diviene essere nella concentrazione e nella
meditazione, ma questo cdmpito, implicito nella tecnica base dello Yoga,
pud essere parimenti riconosciuto come realizzazione — non pit filo-
sofia o argomentazione — inevitabile all’occidentale che intuisca la neces-
sitd del passaggio dalla condizione del « pensiero pensato » a quella del
« pensiero pensante »: postulato ultimo della filosofia europea, che non
pud essere assunto s¢ non come un'esigenza assoluta all’azione, all’atto
magico, Istanze diverse — come si vede — verso una medesima realth
trascendente: diverse in quanto rispondenti a due diverse costituziont
intetiori, che hanno percid anzitutto il cdmpito di comprendere se stesse.
La distinzione delle due costituzioni & chiarita dallo Haas, attraverso
l'esame di dati tradizionali e scientifici: anche se le varie esperienze
soyrasensibili sono interpretabili come forme diverse di wna dottrina
comune (dharma-parydya) o espressioni particolari e storiche di una tra-
dizione unica (sandtana dbarma), la distinzione si pone come necessatia
nei tempi attuali, in cui Pincontro tra Oriente e Occidente risulta ne-
cessario € capace di conseguenze di vasta portata. Perché incontro sia
possibile secondo realtd, ossia secondo gli impulsi universali che le due
civilta celano in sé — ¢ non secondo bruti fatti o astratte esigenze di
ordine politico — occorre che sia desta I'autentica conoscenza, antece-
dente le due categorie « Oriente» e « Occidente ».

Riguardo al mondo tecnico-meccanico assurgente a valore metafi-
sico, cfr. inolirte G. GenTiLE, Introduzione alle filosofia, Firenze, San-
soni, 1958, p. 86 et seq.; U. Seirrro, Lz vite come amore, Sansoni, Fi-
renze, 1952, p. 47 et seq.

(7) Cfr, NAswe Iloseaw, II libro dello scioglimento e della libe-
razione, a cura di P. Filippani-Ronconi, Napoli, Istituto Univ. Otientale,
1959, p. 21 et seq.; inoltre Wrr suou, Treatise on Buddbism and Tavism,
Kybto, University, 1951, p. 88 ef seq.

(8) M. Evrtave, Naissances meystiques. Essai sur quelques types
d'Initiation, Paris, Gallimard, 1959; K. Kerényvi, Mit/ e misteri, Tori-
no, Einaudi, 1950; M. ELiape, Mythes, Réves et Mystéres, Patis, Gal-
limard, 1957.

(9) Cfr. T. R. V. Murry, The central Philosophy of Buddba, Lon-
don, Allen, 1955, p. 89 et seq.; Yonosure Nakano, The Universe vie-
wed from the World of Spirit, Vol. V, Shinizu City, The Ananaikyo
Intern, Headquarters, 1957.

328

(10) Cfr. M. Heweeeer, Dell’essenza del fondamento, Milano,
Bocea, 1952, p. 23 et seq.; O. WrINNGER, Inforno alle cose supreme

Torino, Bocca, 1923, p. 136-7. o
(11) Novavis, Cristianité o Europa, Torino, Einaudi, 1942, p. 51

et seq. o )

(12) Cfr. R. STrINER, Grandlinien einer Erkenntinistheorie .der

Goeteschen Weltanschauung mit besonderer Riicksicht auf Schiller,

Darnach, 1957, p. 80 e seq.

CAPITOLO II

(1) Segno tipico di una matematica consapevolezza della struttura
espressiva e della simultanea mitizzazione del discorso in quanto mera
espressione, fuori del pensiero di cui & veste e che solo pud glusnﬁ:
carla, & il Tractatus logico-pbilosophicus di L. WITTGENSTEIN (Vedi
trad. ital. Milano, Bocca, 1954, p. 177 ef seq.). )

(2) Notevole il pensatore-asceta indiano del X-XI sec., Abhinava-
gupta, per il suo intuire il senso dell'autoconoscenza come elemento che.
estingue e rinnova la tradizione (Cfr. ABHINAVAGUPTA, Essenza dei
Tantra, a cura di R. Gnoli, Torino, Boringhieri, 1960, p. 178 et seq.).

(3) Cfr. R. SteiNer, Il Cristianesimo quale fatto mistico, trad. ital.
Bari, Laterza, 1932.

{(4) H. Maserro, Le Taoisme, Paris, Civilisation du Sud, 1950,

. 84,
¥ (5) H. Maseero, Op. cit, pp. 92-93. o

(6) Cfr, H, Maspero in « Journal Asiatique», avriljuin 1937,
pp. 182-197.

(7) Cfr. ApmiNAvAGUPTA, Op. cit, p. 125 et seq. r

(8) R. StriNer, Cowoscenza iniziatica, trad. ital., 2 vol., Milano,
ITE, 1938, I Vol,, p. 110 et seq. )

(9) R. Witeeim e C. G, June, II Mistero del Fiore d’oro, Bari,

Latetza, 1936, pp. 101-112. _

(10) Cruang-TzE, Acque d’autunno, Lanciano,. Carabba, 1922,
p. 38.

(11) M. ScarieEro, Op. cit, p. 38 et seq.

(12) H. Maseero, Op. cit., pp. 38-39.

(13) J. Evora, La Dottrina del Risveglio, Bari, Laterza 1943,
p. 244,

(14) J. Evora, Ibid.

(15) 1. Evora, Ibid.

(16) Surt Auvuropinpo, The Problem of Rebirth.

329




(17) R. Stemner, Introduzione alla conoscenza sovrasensibile, Mi-
lano, Bocea, 1940, p. 48 et seq.

(18) Cfr. Abbisamayilankdra, V, 4 (Transl. from original text, by
E. Conze, Roma, Setie Orientale Roma, IsMEO, 1954, p. 80); GiuLiano
Imperatore, Degli Dei e degli uomini, Bari, Laterza, 1932, p. 51 et seq.

CAPITOLO 111

(1) Cfr, R. SteNER, Fisiologia occulta, Roma, Arti graf. Calzone,
1933, p. 82 et seq.

(2) Cfr. Suri Aurowsoo, L'Isha Upanishad, Frameries, Union des
Imprimeties, 1939, pp. 69-70.

(3) Cfr. H. CorBin, L'imagination créatrice dans le Soufisme d’Ibn
Arabi, Paris, Flammarion, 1958, pp. 71-73, 101-104.

(4) M. Scavrgero, Op. cit., C. IV.

(5) R. SteNER, L'Iniziazione, Bari, Laterza, 1926, p. 102.

(6) Cfr. Nyanapontka THERA, Satipatthéna, Colombo, « The World
of the Buddha », 1956, pp. 18-21, 31-34, 1 chiarimenti di N. T. riguar-
do alla meditazione, pur avendo particolare riferimento ai vari gradi
del Jhina buddhico, concordano con quanto viene da noi sottolineato
riguardo alla funzione della ripetizione e del ritmo. Vedi anche A.
GANESH JAVADEKAR, Approach to Reality Baroda, Oriental Institute, 1957,
p. 95 et seq.

(7) Cfr. K. SarcuipANAnDA Murty, Revelation and Reason in Ad-
vaita Vedanta, Waltair, Andhra University, 1959, p 77 el seq.

(8) R. Stemver, I gradi della conoscenza superiore, Milano, Bocea,

(9) H. KevserLING, La rivoluzione mondiale e la responsabilita del-
lo spirito, Milano, Hoepli, 1935, p. 142 et seq. ¢

(10) Tale possibilitd & contemplata con singolare potenza intuitiva
e con animazione poetica, attraverso la prospezione dell'idea del Cristo
e dell’Anticristo nell'opera di Tolstoj e in quella di Dostojevskij, da
D. Merezkoyski), Tolstoj e Dostojevskij, Bari, Laterza, 1938, p. 3,
c. I-VI.

(11) Per il simbolismo dell’Albero e della Croce e il senso della
Immortalitd, cfr. M. Evtape, Trattato di storia delle religioni, Torino,
Einaudi, 1954, par. 109-110. - )

(12) R. StEmer, Die Philosophie der Fraibeit, Basilea, Geering,
1951.

(13) Cfr. G. Tucct, Il lLibro tibetano dei morti, Milano, Bocca,
1949, p. 9 et seq.; M. Eviave, Le Yoga, Immortalité et Liberté, Paris,
Payot, 1954, p. 272.

330

(14) V. Cap. VIIL

(15) Cfr. G. WacusmutH, Le forze plasmatrici eteriche, Todi,
Atanor, 1929, p. 273 et seq.

(16) Cfr. « La luna e la mistica lunare » in M. Eriape, Op. cit,
p. 158 et seq.; v. R. STEINER, Cronaca dell’ Akasha.

(17) Cfr. « Le couple nihilisme-tellurisme, moteur de la magie » in
R. AseLLio, Vers un nowveau Prophétisme, Paris, Gallimard, 1950.

(18) Cfr. Maurice Aniane, Notes sur VAlchimie, « yoga» cosmo-
logique de la Chrétienté médiévale in Yoga, science de I'bomme integral,
Paris, Les Cahiers du Sud, 1953, p. 343 ef seq.

(19) Cfr. C. MIcHELSTAEDTER, La persuasione e la retorica, Firen-
ze, Vallecchi, 1922, P. 1, I, 2.

(20) 11 senso della perdita dell'arte di esser soli, onde unicamente
si pud giungere alla vera comunione con gli altri ¢ con il mondo, & in-
tuito con singolare essenzialith da Orro Braun (Diario e lettere, Bari,
Laterza, 1923, pp. 73-75).

(21) Vedi H. V. Guentrer, Philosophy and Psychology in the
Abhidbarma, Luchnow, « Buddha Vihara», 1957, p. 374-3; K. SarTcHi-
panaNpa Murry, Op. cit., p. 37 et seq.

CAPITOLO 1V

(1) Cfr. AsuinavacuPTa, Op. cit,, p. 146 et seq.

(2) Cfr. B, Seaventa, La filosofia italiana nelle sue relazioni con
la filosofia europea, Bari, Laterza, 1926, p. 208 et seq.

(3) Cfr. P. Corozr, Le mystére de la redemption du corps, Paris,
« Triades », 1933, p. 66 ¢t seq.

(4) V. E. Zacwiyn, L'evoluzione spirituale della musica in Oriente
e in Occidente, Milano, Bocea, 1943, pp. 16-22.

(5) V. Chan and Zen Teaching, ed. and expl. by Lu K'uan Y0,
London, Rider & Company, 1960, p. 43 et seq., pp. 100-101.

(6) Per quel che riguarda la preparazione di una simile possibilita,
vedi il cap. « L'osservazione pura » della nostra gid citata opera Avvento
dell'Uomo Interiore.

(7) Cfr. A. Korstirr, The Lotus and the Robot, London, Hut-
chinsan & Co., 1960, e il nostro scritto su tale opera in « East and
West », IsSMEO, Roma, New Series Vol. 12, No. 1, 1961, pp. 74-77.

(8) Bhagavadgitd, X1, 32.

(9) R. SteineRr, I gradi della conoscenza superiore, Milano, Bocea,
1948, p. 31 et seq.

331




(10) R. StemeRr, Le Scienca Occulta, Bari, Laterza, p. 224 et seq.

(11) Cir. R, STeENER, Introduzione alla conoscenza sovrasensibile,
Milano, Bocea, 1942, pp. 87-100; G, WacusMmutH, Le forze plasmatrici
eteriche nel Cosimo, nella Terra, nell'Uomo, Todi, Atanor, 1929, p. 45
et seq., p. 45 et seq., pp. 273-289,

{12) Per una idea del clima interiore in cui ancora, sulle soglie
dei.ﬂuovi tempi, era possibile all’asceta come all’artista operare in sin-
tonia con forze sopravviventi di un’originaria tradizione, malgrado le
mistioni e le influenze di nuove correnti di cultura, cfr. M. BussacGL,
L'influsso classico e iranico sull’arte dell’Asia Centrale, « Rivista del-
I'Ist. Naz, d’Archeologia e Storia dell’Arte », Nuova Serie, A, II, 1953,
p- 174 et seq.

(13) R. Srewner, La Scienza Qcculta, Bari, Laterza 1947, p. 295
et seq.

(14) J. Boume, Morgenrite, XII, 92.93,

(13) R. StEINER, Iniziazione e Misteri, Napoli, Ed. Partenopea G.
Rocco, 1953, p. 92 et seq.

(16) Ad intendere il rapporto di una simile possibilita con il Vei-
colo Adamantino e con la liturgia del Gubyasamaja, cfr. G, Tuccr,
Teoria e pratica del Mandala, Roma, Astrolabio, 1949, p. 92 ef seq.

CAPITOLO V

(1) Cfr. E. Uenry, La nascite dell'individualitd dal mito, Milano,
Bocea, 1939, p. 179 et seq.

(2) Cfr. R. Steiner, Aws den Inbalten der esoterischen Schul
Hefi, 1, Dornach, 1951. it

(3) Cfr. M. Evavr, Le Yoga, Immortalité et Liberté, Paris, Payot,
1954, p. 237 ef seq.

(4) Cfr. ABHINAVAGUPTA, Essenza dei Tantra, Torino, Boringhieti,
1960, p. 194 et seq.; inoltre in questo stesso vol. I'Introduzione di
R. Grow, p. 64 et seq.

(5) R. Stemer, L'lniziazione, Bari, Laterza, 1926, pp. 126-7.

N (6) Cfr: Louts PAUwELS et Jacoues BeRGIEr, Les matin des Ma-
giciens, Paris, Gallimard, 1960, Deuxitme Partic, I-VI.

(7) Cfr, M. Eriapg, Op, cit., p. 243,

‘ (8) Cfr. Le Yoga Tibetain et les Doctrines Secrétes, or Le Sept
Livres de la Sagesse du Grand Semtier, suivant la traduct. du Léma

I;:;isDawa Samdup, Paris, Maisonneuve, 1948, L. VII Introd. pp. 346-

332

(9) R. Srriner, Cronaca dell’ Akasha, Milano, Bocca, 1953, p. 69-76.

(10) Vedi Cap. III.

(11) Cfr. G. WacusmutH, Le forze plasmatrici eteriche, Todi,
Atanor, 1929, p. 25 ef seq.

(12) Cfr. R. Steiver, La mia vita, Milano, Bocca, 1937, p. 350.

(13) Cfr. J. Bomme, Morgenrite, X, 25-32; P. Corozg, Le Mystére
de la redemption du corps, Paris, Triades, 1954, pp. 32-39.

(14) A proposito di quanto & stato detto da J. Scawank riguardo
alla « sonoritd originaria» (Vedi Mathematics Music Mythology and
Metapbysic, Amritsar, Acad. of Spiritual Culture, 1959), va chiarito
che il senso del « Diagramma del Supremo » con cui egli intende spie-
gare Pordine dei toni e dei corrispettivi numeri nella narura ¢ nel-
P'uomo, &, secondo la Scienza dello Spirite (vedi G. WacHsMUTH, 0p.
cit., p. 201 et seq.) essenzialmente intuibile nel sistema degli ipertoni.
Ogni suono articolato pud essere ravvisato come una melodia rappresa
in armonia: poiché la nota musicale si distingue dal rumore in quanto
risuonano insieme con essa, sia pure debolmente, i suoi ipertoni, in
an'armonia si hanno di conseguenza non soltanto le singole note della
melodia, ma di ogni nota anche gli ipertoni. La « parola» risuona in
quanto & una serie di melodie rapprese di cui la funzione interna del-
I'udito accoglie soltanto gli ipertoni: € a questi si deve appunto il de-
starsi delle rappresentazioni e del loro senso nell’anima umana. La
parola creatrice & dunque presente nel mistero degli ipertoni, come pos-
sibilita di resurrezione del risonare originatio del Divino nell'uomo:
mistero intorno al quale gravita tutta l'antica sapggezza e la ricerca at-
tuale della scienza dello spirito (Vedi G. Wacnsmutu, Op. cit., p. 288,
e B. Zagwin, L'evoluzione spirituale della musica, Milano, Bocca, 1943,
p. 51 et seq.; pp 117-118).

(15) Cfr. E. Uenrr, Op. cit. p. 72 et seq.

(16) Cfr. R. SteiNer, Aus den Inbalten ecc., I, pp. 13-25. Una
traduzione italiana dei cinque esercizi dati da R. Steiner ad alcuni suoi
discepoli si pud trovare in Introduzione alla Magia (Roma, Bocca, 1955,
Vol. III, p. 249 et seq.): non vi risulta la firma dello Steiner, dato
Paccordo dei redattori di tale opeta ad usare solo sigle o pseudonimi.
Ad essa, che, dato un certo carattere « miscellaneo », ospita anche qual-
che critica all'opera dello Steiner, hanno tuttavia collaborato alcuni suoi
qualificati discepoli: sta al lettore identificare, in tal senso, cid che &
autentico.

(17) Cfr. M. Eriapg, Op. cit.,, p. 206 et seq.

(18) R. Stemer, Cronaca dell’ Akasha, cit., p. 57.

333




CAPITOLO VI

(1) Riguardo al canone metodologico in base al quale assegnare
valore alla scienza, i neo-positivisti (cfr. p. es. P. C. RoseEnsroom, The
Elements of Mathematical Logic, New York, 1950) affermano la ne-
cessita di un sistema che chiarisca rigorosamente il proprio oggetto:
esigenza di un « logismo » (vedi A. PAsQuineLLy, Iniroduzione alla lo-
gica simbolica, Torino, Einaudi, 1957; B. Russery, Introduzione alla
filosafia matematica, Milano, Longanesi, 1947; A, J. Aver, Linguaggio
e veritd logica, Milano, Feltrinelli, 1961) che, giustificabile come « in-
tenzione », non pud praticamente non recludersi in un’astrattezza senza
uscita, soprattutto per il fatto che la sua analitica & incapace di concepire
e percid di afferrare 'elemento interiore della percezione: sostanza pri-
ma di un positivo conoscere, che non pud essere analizzata, ma anzi-
tutto percepita, per via di un pensiero che non & I'ordinario pensiero,

(2) Cfr. R. C. Zapuner, At Sundry Times, London, Faber & Fa-
ber, 1958, p. 61 ¢ seq.

(3) Vedi M. Scaricero, « Aspetti illusori della scienza moderna »
in Spirito e Tempo, A. I, n, 2.

(4) R. Steiner, Die Philosophie der Freibeit, Basilea, Geering,
1951,

(5) M. Scaricero, Awvwvento dell’Uowio interiore, Firenze, Sansoni,
1960,

(6) Per il senso di questa « immobilita », cfr. le forme del gra-
dnale riposo trascendente in ABHINAVAGUPTA, Essenza dei Tanira, tra-
duz. R. Gnoli, Torino, Boringhieri, 1960, p. 131 et seq.; inoltre Ch'an
and Zen Teaching, ed. transl. expl. by Lu K'uan YU, London, Rider
& Company, 1960, p. 92 et seq.; Bbagavadgits, XV, 16, 17.

(7) Riguardo alla intuizione della istantancitd dell'essere nel Bud-
dhismo, cfr. G. Tuccr, Storia della filosofia indiana, Bari, Laterza, 1957,
pp. 483-4; cfr. inoltre L. SiLBumn, Iustant et Cause, Paris J. Vrin,
1955, p. 85 et seq.

(8) Cfr. Chandogya-upanishad, XNV, 1-4; Isha-upanishad, 5, 6, 7, 8;
Brbadaranyaka-upanishad, VII Brahm. 3-21 (vedi Upanisad antiche e me-
die, a cura di P. Filippani-Ronconi, Torino, Boringhieri, Vol. 1-3; inol-
tre. Surl Avroninoo, L'Tsha Upanishad, Frameries, « Les grands maitres
ecc. », 1939, p. 43).

(9) Cfr. R. Stemer, Op. ¢, p. 130 ef seq.

(10) Taishé Issaikyd, ed. J. Taxaxusu e K. Waranase, Téky8,
1924-1929; cfr. anche Vigraba-vydvartani, trad., G. Tucci in « Pre-Di-
gnaga Buddhist Texts on Logic », Baroda, 1930.

(11) Vedi nota 1.

534

(12) Cfr. R. Stemner, Veritd e scienze, in Saggi Filosofici, Lancia-
no, R. Carabba, 1932, p. 153 et seq.

(13) Avwento ecc. Vedi nota 5.

(14) Vedi p. 249.

(15) Cfr, The Kyogyoshinsho, transl. and ann., by K. Kamamoro,
Tékyd, « The Karinbunko », s.d.,, pp.” 110-111.

CAPITOLO VII

(1) Cfr. Nisir-e Hosraw, Il libro dello scioglimenio e della libe-
razione, a cura di P. Filippani-Ronconi, Napoli, Istituto Univ, Orientale,
1959, p: 9 et seq.; F. Scuvon, Sentiers de Gnose, Patls, La Colombe,
1957, p. 124 el seq. Non si pud dire che lo Schuon abbia intuito I'« an-
tecedenza » del pensiero puro al suo « oggetto », metafisico o no: tut-
tavia & quegli che pilt si & accostato, mediante I'« oggetto » metafisi-
camente contemplato, al momento intuitivo, o atto del « pensiero libero
dai sensi», che lo pone.

(2) R. Guenon, Initiation et Réalisation spirituelle, Paris, Les édi-
tions traditionelles, 1952, p. 142 ¢t seq.

(3) Si pub cogliere il senso dell'opera di J. Evora, p. es. allorché
egli afferma che « la veritd logica, l'atto razionale come tale, non viene
mai vissuto come una pura affermazione del soggetto, bensl come stret-
to da una imperativith, come qualcosa che s'impone alla.liberta e le
preclude assolutamente ogni altra alternativa» (Teoria dell’Individuo
Assoluto, Torino, Bocca, 1927, p. 169), mentre in effetto Ia preclu-
sione & essa stessa il pensiero che sulla percezione, sorgente dall'imper-
cepibile, proietta la sua provvisoria incapacita di penetrazione: pensiero
riconoscibile solo per potenziamento del pensiero stesso: il cui potere
sintetico & P'esperienza dell'To, operante dalla sua « imimobilita » e inal-
terabilith nel sorgere e nell'itradiarsi del pensicro, e solo attraverso
questo.

(4) R, Guenon, Op. cit.,, p. 39 et seq.

(5) R, Steiner, La Scienza Occulta, Bari, Laterza, 1947, p. 304
et séq.

(6) Cfr. TsvARAKRSNA, Sdmkbyakdrikd, a cura di C. Pensa, Torino,
Boringhieri, 1960, p. 32 e¢ seq.; inoltre La Bbagavad-Gitd intcrpreté
par Surf Auropinpo, Paris, Maisonneuve, 1942, p. 58 ef seq. Alla in-
tuizione dell’operare intensivo del pensare-percepire nell’essere si ac-
costa, malgrado la « ragione » kantiana assunta come presupposio, E.
Marcus (Teoria di una Magia naturale, Bari, Laterza, 1938, p. 98 ei
seq) che pertanto riesce a concepire I'elemento noumenico come I'in-

335




tima vita del pensiero, sperimentabile dal pensiero stesso: con cid af-
francandosi dal limite kantiano.

(7) R. SteINER, I gradi della conoscenza superiore, Milano, Bocca,
1949, p, 48 et seq.

(8) Cfr. F. Scauon, Op. cit., p. 109,

(9) Cfr. M. Searicero, Traitato del pensiero vivente, Roma, 1961,
p. 12 et seq. '

(10) Cfr. E. Usnrt, La nascita dell'individualita dal wito ece., Mi-
lano, Bocea, 1939, p. 85 ef seq.; J. Boume, Mongenrdte, X111, p. 105
et seq, _ :
(11) Cfr. BoviLius, Il Sapiente, Torino, Einaudi, 19453, p. 131
et seq.; S. Bernaroo, Trattato della Grazia e del libero arbitrio, Lancia-
no, R. Carabba, 1928, p. 105 et seq.

(12) La possibilita del wvajraydna qui ricordata in riferimento al
compito di titrovare nel « profondo» I'« altezza », va riconnessa a uno
dei principi del Mahdyfina, secondo cui mirvdra e samsard sono nella
essenza identici (vedi W. Rawura, What the Buddba taught, Bedford,
The Gordon Fraser, 1959, p. XII ¢ seq., p. 75 et seq.). In efletto 'ope-
rare e lintraprendere puramente singoli dell'individuo si rapportano
ai bisogni che esso ha come essere di natura, ciog@ come singolaritd
dell’essere. Ma grazie all'« universale medio sostenitore», per la po-
tenza trascendente che esso ha e che si manifesta grazie a bbdvand,
avviene che le piti basse funzioni vitali, anziché venir annullate, libe-
rino la loto virth latente. I sette Ffattori della Tlluminazione (bojjbanga)
sono le vie che congiungono I'umano al superumano, percid vie di con-
tinua comunione del meditare con la vita. Nella sostanza universale 'in-
dividuo non ha soltanto la forma del sussistere del suo operare in ge-
nere (samsdra), bensl anche il proprio contenuto: ¢id che nell'indivi-
duo diviene operante & T'idea che egli ritrova allorché intendendo vol-
gersi al mirvdna, medita. Gli diviene evidente il senso pratico del medi-
tare soprattutto nel suo valore immanente, Il confronto con talune cate-
gorie del pensiero occidentale pud lumeggiare tale processo: 1'idea di
Platone & senza dubbio trascendente, cosi come quella di Kant e di
Fichte: tuttavia, I'idea platonica & metafisica in quantn archetipo delle
cose e degli esseri, o come essenza eterna dell'essere, mentre quella kan-
tiana e fichtiana — come giustamente osserva B. Spaventa — & metafi-
sica come problema del mondo, che il mondo deve risolvere e non
risolve mai completamente: percié & istanza all'immanenza. Nella medi-
tazione buddhista, e propriamente nel vipassend, 1'attivitd ideale non
& soltanto trascendenza ma simultaneamente immanenza: si inizia quello
scambio intensivo tra mondo dei sensi e mondo dello spirito, che tutta-
via, soltanto la Scienza dello Spitito occidentale pud lumeggiare e orien-

336

tare. Allora pud essere inteso il senso della contemplazione ¢ della pra-
tica del quattro Sublimi Stati: wrettd, karund, muditd, upekkbd. Non
& difficile vedere in simile via quella che tende a realizzare l'unitd del-
Pessere e dell’essenza: tanto per intenderci & l'idea che conduce a un
dato momento Nigirjuna ad affermare l'identitd di Samsdra e Nir-
véna: idea riconoscibile sia pure in altra forma alla base dell’equiva-
lenza tantrica Méyd = Sakti. Ma se si guarda al pensierc occidentale,
si dovrebbe avere la capacitd di riconoscere come la logica che, per
esempio, in Hegel intende petcorrere a ritroso il cammino dalla Feno-
menologia allo Spirito, ha, naturalmente in forma speculativa, un'ana-
loga conclusione: il pensiera pura visto come unita dell'essere e della
essenza: senso che — strano a dirsi — & sfuggito specialmente ai filo-
sofi. 11 pensiero nella essenza come attivita interiore libera dai sensi,
non considerato soltanto speculativamente, ma sperimentato in sé, di-
viene espetienza dell'essenza del mondo: esso infatti si presenta come
« esperienza pura», potendo affiorare unicamente nella contemplazione
impersonale del fenomeno, ed &, peraltro, condizione di ogni grado del-
la logica, compresa percid la sillogistica simbolica cara ai contempora-
nei dialettici positivisti. Ma qui il cerchio si chiude, perché non si da
« pensiero puro » se non per via di meditazione e secondo una disci-
plina che non pud essere arbitraria, ma formulata in base alla cono-
scenza delle leggi del mondo spirituale: che cessa di essere fatto filo-
sofico o logico.

CAPITOLO VIII

(1) G. Tuccr, Rainikarasinti on Asraya-pardvrtti, in « Asiatica »,
Festschrift fiir F. Weller, Leipzig, O. Harrassowitz, 1954, p. 765 el seq.

(2) H. Frrrscuz, Il primogenito. Una immagine dell’Uomo, Milano,
Bompiani, 1946, p. 196 et seq.

(3) G. Tucct, Storia della filosofia indiana, Bari, Laterza, 1957,
pp- 80-81.

(4) G. Tuccr, Op. cit., p. 69. )

(5) J. Taxaxusu, The Life of Vasubandbu by Paramirtha etc. in
Toung Pao, V (1904), p. 279. )

(6) Cfr. P. Fruepant-Roncony, Il Buddhismoe, Napoli, Pironti,
1960, p. 61 et seq.

(7) Mabd-nirvéna-tantra, 1, 20-29, 37-30.

(8) M. Eviave, Le Yoga, Liberté et Immortalité, Paris, Payot,
1954, p. 209.

(9) CanpraKIRTI, Prasennapadd, pp. 2478, cit. in Cipiltd del-

337




POriente, Roma, Casini, 1958, Vol. III, « Filosofia dell'India» di R.
GuoLr,

(10) R. Steiner, Goethes naturwissenschaftliche Schriften, Dor-
nach, 1938, p. 93 et seq.

(11) Cir. P. Conroze, Le Mysiére de la redempiion du corps, Pa-
ris, « Triades », 1952; vedi inoltre « Alchimie, yoga cosmologique de
Chrétienté médiévale » di MauricE ANIANE in Yoga, science de I'hom-
me intégral, Paris, Les Cahiers du Sud, 1953; J, Evora, La Tradizione
Ermetica, Bari, Laterza, 1931, pp. 124-5; H. CorBIN, Le récit d'initia-
tion et Uhermétisme en Iran, Eranos Jahrbuch, 1949, t. XVIL

(12) Cfr. E. Urnri, La nascita dell'individwalita dal mito, Milano,
Bocca, 1939, p. 70 et seq.; ]. Boume, Morgenrite, X11, 40 et seq.

(13) E. Uenry, Op. ¢it., p. 65 ef. seq.

(14) Riguardo al valore sovrasensibile o « tessuto impercepibile »
dello spazio e del tempo e alla loro funzione sirutturante nell’universo
e nella corporeitd umana, cfr. G. Wacasmuts, Le forze plasmatrici
eteriche, nel cosmo nella terra e nell'momo, Todi, « Atanory, 1929,
p. 290 et seq.

(15) M. Scavricero, Avvento dellUomo Interiore, Firenze, Sanso-
ai, 1960, C. V.

(16) Cfr, I'Introduzione di E. Conze a Selected Sayings from Per-
fection of Wisdom, London, The Buddhist Society, 1955, pp. 22-22;
vedi anche Sentiers de Gnose di F. Scuvon, Paris, La Colombe, 1957,
p. 87, pp. 98-101.

(17) « Questo dtman giace nel cuore. La parola stessa lo indica:
brdayam [cuore] significa: nel cuore [hrdi] eglic [ayam)] & Giotho per
giorno, colui il quale cid conosce raggiunge il Cielo » (Chdndogya-upanis-
bad, 8, 111, 4. vedi Upanisad antiche e medie a cura di P. Filippani-
Ronconi, vol. T, Torino, Boringhieri, 1960).

CAPITOLO TX

(1) Cfr. M. Evrape, Trattato di sioria delle religioni, Torino, Ei-
naudi, 1954, p. 431 et seq.; R. C. Zaeuner, Af Sundry Times, London,
Faber & Faber, 1959, pp. 72-96; R. ApeLL1O, Vers un nouvean prophé-
tisme, Paris, Gallimard, 1950, p. 23 et seq.

- (2) Confr, R. C. ZAEHNER, Op. cit., p. 90 et seq. Secondo lo Zach-
ner, quanto & aspirazione trascendente delle metafisiche e delle religio-
ni pre-cristiane & uno sforzo tendente a realizzare quella ¢ condizione
umana » nella quale non v'& né fuga verso il cielo, né verso la terra,
ma un'assunzione del sensibile da parte dell'vomo: che si realizza co-

338

me « uomo spirituale » ptoprio in quanto sperimenta lo spirituale nel
sensibile. Questa « condizione umana », o réalizzazione dell'wmano, ha
il suo compimento grazie al Cristo, ma, in guanto processo storico,
viene preparato dalle grandi correnti religiose pre-cristiane, anche se
apparentemente non ne hanno consapevolezza. (La consapevolezza, in
effetto, appartiene alla incomunicabile sapienza di taluni « iniziati»).
L'avvento del Cristo ha una preparazione secolare in diverse correnti
della spiritualith umana. L’idea di Dio affiorante da prima nelle Upa-
nishad, Vaspirazione tradizionale della mistica indiana, quale appare nelle
espressioni finali della Bhagavad-Gitd e nella dottrina del Bodhisattva,
cost come la visione del mondo di Zoroastro e dei profeti dell’antico
Tran, ¢ la preparatio evangelica nei paesi dei « Gentili », convergono
verso quell'equilibrio dell'elemento « celeste » e del « terrestre» nel-
T'uomo, che viene recato come un compiuto modello dal Cristo. Cid
che il Cristo opera dal Battesimo del Giordano al Sacrificio del Gol-
gotha, & il fulcro della resurrezione dell’nomo spirituale, in quanto pud
liberarlo — se T'uomo liberamente si apre ad esso — dalle conseguen-
ze della « caduta», non in quanto tenda a farlo regredire, mediante
discipline ascetiche tradizionali, verso una spiritualita che in sostanza
vuole sfuggire V'esperienza della terra, bensl in quanto tende a far sor-
gere in lui la forza per conquistare la quale egli & caduto. In altre pa-
role, 'uomo non deve salvarsi in un falso «cielo», ossia in una tra-
scendenza che & la proiezione della sua incapacita di sperimentare il
sensibile, ma deve sperimentare la natura sensibile, per svincolarne
l'elemento spitituale.

(3) Riguardo alla graduale trasformazione del senso del tempo dal-
Pepoca vedica alla moderna nella cultura indiana e del rapporto della
individualitd contingente con I« eterno», cfr. lo studio di L. StusurN,
Instant et Cause. Le discontinu dans la pensée philosophigue de I'Inde,
Paris, J. Vrin, 1935, p. 52 et seq., pp. 301-340.

(4) L. Sirourn, Op. cit, p. 78 ¢t seq.

(5) L. Smwsurn, Op. cit., pp. 401-418.

(6) Cfr. Sput AunoriNpo, Leifres, Paris, Adyar, 1950, Vol. I,
p. 74, p. 178 (« Le Soi silencieux »); B. SpavenTA, Logica e metafisica,
Bari, Laterza, 1911, p. 194 ez seq.

(7) Cfr, Bovirrus, Il Sapiente, Torino, Einaudi, 1943 p. 142;
J. BoumE, Morgenrite, X1, 62 et seq.; P. PauweLs et J. BErGIER, Le
matin des magiciens, Patris, Gallimard, 1961, p. 164 et. seq.

(8) Cfr. Surt Aurontypo, Op cit, p. 200 ef seq

(9) Cfr. V. Soroviev, L'avvento dell’Anticristo, Milano, « Vita e
pensiero », 1951, p. 62 et seq.; O. Wemincer, [utorno alle cose su-
presre; Torino, Bocea, 1923, p. 183 ef seq.

339




L.

1L

BEL

IV.

[JRGENZA DELLA RICERCA SOVRASENSIBILE. La luce dell'Oe¢-
cidente - La metafisica ovientale e i yuoi indicatori - Il mondo
moderno - Mondo antice e indagine moderna - Superstizione
contemporanea - L'illusoria « metafisica» - La vera metafi-
sica - Conoscenza creatrice . . . . .« .« . . . . P

IMMORTALITA E RESURREZIONE. Llespericnza cruciale del
moderno - La liberazione del corpo ¢ la virtiz dello Shi-chiai
- L'antica e la nuova « soluzione del cadavere» - Tao e
Graal, Restituzione del « senso dell’eternita» - La « chia-
ve perdutaw - o cosmico ed io immanente - Reincarna-
s & BEE. o o o o« e e oamoam v ow o ow o o P

PENSARE, SENTIRE, VOLERE, LIBERAZIONE DELLE ESSENZE,
L'uomo tripartito - L'alterazione delle essenze - Il karma e
la corrente istintiva - Ascesi del peusare e del volere - Il
valere come conversione della brama - La consumazione
della natura - La Pietra Filosofale - La « saggezza pietrifi-
cata» e il «corpo lunare » - La Terra, lievito del volere
« solare » - Reintegrazione del sentire - Il falso sentire e la
paura - 1l sentire come «memoria spirituale» . . . D

NUOVA METAFISICA DEL RESPIRO, [/ prana e ['essenza-pen-
siero - Senso della contemplazione del respiro - L'estinzione
del soffio e il respiro di luce - Del percepire il respira -

43

79




VI.

VIIL

VIII.

IX,

Nore

1l mistero della reintegrazione ¢ la sua imminenza - La luce
del corpo di vita - L' Arcangelo dell'aria . . . . . . P

.15 $OLE CHE SPLENDE TRA GLI OCCHIL Possibilita dell'im-

possibile - La concentrazione pura ¢ Pessenza della forza -
L'« dtere » della resurrezione - 11 « vuoto » interno alla fron-
te - La luce sepolta nel sesso e il suo riaccendersi - 11 Logos
come virtis del « centro froutale» - La via del dizmante-
felgore . . . w o s on o8 on s 8 o4 w ow @ [

La prEsEnzA DEL LoGOS NEL MONDU. [ PENSIERO ADAMAN-
TING. Sostanza sovrasensibile della percezione - Arie del per-
cepire puro - 1l potere immanente dell'lo - La soglia magica
della coscienza - L'imagine della forza - L'opposizione al
Cosmo, come volersi dell'lo - 11 radicale contereplare - Re-
stituzione e luce della vita primordiale - La coscienza mine-
rale, fondamento di un tuovo cosmo - Valore dell'essere lo-
gici e sistematici - La logica dell'essenza . . . - . . P

Ir misteEro DELL'To superiore, Il simbolo e il rito viventi
- I potere sintetico del pensiero - Il pensiero come rivela-
zione - Il presupposto della libertd - Luce (rascendente della
natura - La tensione « tellurica» come forza dell’ascesi -
Penetrazione radicale della istintivita - La « questione »
BEPNGHEBE o o e v d om % o ow oA R A om R TR

I vuoro & LA OUIETE DELLE GErArcHiE. Metafisica del
fondamento - L'essenza del « vuoto » e la Via Adamantina
- « Prova dell'acqua» e « Prova dell'aria» - Metafisica del
W CHOre » " " TR T T v e . = s . E o p.

MissionE DELLA SciEnza DELLO SpIRiTO. Llantico mistero
del sangue e le razze - L'Eterno e Uespericnza del tempo -
Forma attuale della conoscenza wmetafisica - La « Tradizione
solare » - La loita occulta per Puomo - Possibilita sovrasen-
sibile e ottusitd del pensiero moderno - La terra futura p.

P

125

133

185

241

275

297

327




Finito di stampare nel mese di

febbraio dell’anno 1986, presso

le Arti Grafiche Scalia - Via di
Vigna Jacobini, 5 - Roma

|




« Le forze solari fluiscono inconosciute e percid hon attuate,
o alterate, ma possono esprimere il loro puro essere nel momento
dinamico del pensiero indipendente dalla natura. E si convertono
in pura forza individuale se possono essere recate incontro all’espe-
rienza del mondo fisico, a resuscitarvi I'elemento solare sopito nel
sensibile: nella natura, nelle sensazioni, nel calore degli istinti. Si
tratta, tuttavia, di un’operazione simultanea: I'elemento solare del
volere si attua in quanto, mediante la “percezione pura”, si iden-
tifica con I’elemento solare dell’esperienza sensotia.

Iascesi sovrasensibile non consiste nell’aprirsi come automi
a forze spirituali che operino gratuitamente, e che in tal senso non
opereranno mai, soprattutto perché non saranno esse cid che si
crede di evocare, ma nell'accogliere tali forze, per recarle incontro
al sensibile, che & parimenti immergerle in quella zona del proprio
essere in cui domina la polaritd terrestre, ossia il flusso degli istinti
¢ delle passioni. Viene cosi percepito obiettivamente il contenuto
di tale polarita: che si purifica e rinasce nell’anima come “pensiero

cosmico” ».

W W &
o .
& O O

L. 30.000
(20.412)

SRR B—



