


Sulla medicina antroposofica si veda anche di Rudolf Steiner:

Elementi fondamentali per un ampliamento dell’arte medica
(in collaborazione con la dott.a Ita Wegman)

Scienza dello spivito e medicina
20 conferenze: Dornach, 21 marzo - 9 aprile 1920

Fondamenti scientifico-spirituali della terapia
9 conferenze: Dornach, 11-18 aprile 1921

Problemi di fisiologia e terapia alla luce della scienza dello spirito
12 conferenze, 1 discorso e 2 conversazioni: Dornach e Stoccarda,

fra il 7 ottobre 1920 e il 23 aprile 1924

Conoscenza antroposofica dell’uomo e medicina
11 conferenze in cittd diverse fra il 28 agosto 1923 e il 29 agosto 1924

Igiene, problema sociale
1 conferenza: Dornach, 7 aprile 1920

Tutte pubblicate dalla Editrice Antroposofica

Per altre opere sulla medicina antroposofica di altri autori si veda il nostro
catalogo ragionato.



RUDOLF STEINER

PRINCIPI DI ETICA MEDICA

Conferenze per medici e studenti di medicina

Corso di Natale:
8 conferenze: Dornach, dal 2 al 9 gennaio 1924

Prima lettera circolare:

11 marzo 1924

Corso di Pasqua:
5 conferenze: Dornach, dal 21 al 25 aprile 1924

Riunione con risposte a domande:
Dornach, 24 aprile 1924, sera

D

1995
EDITRICE ANTROPOSOFICA
MILANO



Titolo originale dell'opera:
Meditative Betrachtungen und Anleitungen zur Vertiefung der Heilkunst

Opera Omnia n. 316

Traduzione del Dott. Roberto Guardigli dall'ultima edizione tedesca
del Rudolf Steiner Verlag, Dornach 1987

Prima edizione italiana

Queste conferenze, in origine non destinate alla
pubblicazione, furono tratte da una stesura ste-
nografica non riveduta dall’autore. In propo-
sito Rudolf Steiner dice nella sua autobiogra-
fia: «Chi legge questi testi pud accoglierli piena-
mente come cid che l'antroposofia ha da di-
re... Va perod tenuto presente che nei testi da
me non riveduti vi sono degli errori». Le pre-
messe e | termini dell’antroposofia, o scienza
dello spirito, sono esposti nelle opere fonda-
mentali di Rudolf Steiner: La filosofia della li-
berta, Teosofia, La scienza occulta, L'iniziazione.

Tutti i diricti, anche di traduzione, riservati alla
Rudolf Steiner-Nachlassverwaltung, Dornach (Svizzera)
Copyright 1995 - Editrice Antroposofica stl. - Milano, via Sangallo 34

Brochure ISBN 88-7787-257-8 Tela ISBN 88-7787-258-6



INDICE-SOMMARIO

Prefazione del dott. Giancarlo Buccheri ...oovvvvvvieviiniinninnns

CORSO DI NATALE
Prima conferenza.........o.cooevvivvvinnnnen Dornach, 2 gennaio 1924

La rappresentazione illusoria dell’'uomo secondo i contorni fisici.
Uomo liquido e corpo eterico. Uomo aeriforme e corpo astrale.
Uomo del calore e organizzazione umana; su di esso agisce 1'io. Il
rapporto fra anima e corpo; i fenomeni animici operano nell’etere di
calore e tramite esso sugli organi. L'organismo umano porta in sé la
possibilita di malattia. Curare applicando processi naturali che
fanno le veci dei processi umani: corpo eterico, corpo astrale, io. La
guarigione fa appello alle parti costitutive superiori. Necessita di
concezioni scientifiche diverse, cosmiche e viventi. Esempi
dell'acido formico, della maturazione dei fichi e della formazione del
miele. Necessita di sviluppare un senso per la natura anche al micro-
scopio; le grandezze non sono relative. La vera natura dell’alveare.

Seconda conferenza.......................... Dornach, 3 gennaio 1924

Caratteristiche delle parti costitutive. Io e figura terrena. Io e morte.
Organismo fisico e nutrizione. Rapporti tra corpo eterico, corpo
astrale e predisposizione alla malattia. Presupposti di una vita ani-
mica cosciente. Inflammazione e proliferazione. Malattia e vita psi-
chica. Il fegato organo di senso per le sostanze del mondo esterno; il
cuore per il mondo interiore. Gli organi come essenziale unita.
Considerazioni sugli alimenti in rapporto all’organismo umano.

Terza conferenza.................. e vev.. Dornach, 4 gennaio 1924

Forze terrestri e periferiche vengono equilibrate nei singoli apparati
organici. La testa da questo punto di vista: assenza di peso e quiete
statica. Forze cosmiche e terrestri nel capo e nel restante scheletro;
carbonato e fosfato di calcio. Le sostanze come processi cosmici. Le
forze che vincono il processo del piombo. Il processo del magnesio;
processi periodici con significato diverso nel tempo. Lantimonio e la
metamorfosi del processo del carbonio durante ’evoluzione cosmica.



Quarta conferenza .............c..ec........ Dornach, 5 gennaio 1924
Le conoscenze exoteriche come base per la parte esoterica del corso. La
costituzione dell’'uomo: il corpo eterico e i suoi nessi col germe dell’ere-
ditariet; il suo rapporto col corpo astrale subito dopo la nascita: atti-
tudine alla conoscenza. Importanza della disciplina interiore per il
medico che vuole curare. Forze animiche e ritmo. Esempio della medi-
tazione sulla pianta; rapporti tra sapere exoterico ed esoterico.

Quinta conferenza ........cccceevvvvvvnnins Dornach, 6 gennaio 1924
Un nuovo impulso nel movimento antroposofico: «La via esoterica o &
difficile o non esiste». Ulteriore descrizione delle forze cosmiche sulla
base dei nessi fra pianta e organismo umano, soprattutto la testa.
Necessita di sperimentare il sapere e il legame con la sfera morale.
Descrizione dei processi meditativi. Volonta di approfondire lo studio
della medicina tramite il lavoro esoterico. Euritmia. Creazione della
sezione medica presso il Goetheanum.

Sesta conferenza ..........cccceeeeeeviunnnnnns Dornach, 7 gennaio 1924
Conoscenza tramite i pensieri: sistema scheletrico; conoscenza imma-
ginativa: uomo liquido e muscoli; conoscenza ispirativa: organi intet-
ni; conoscenza intuitiva: uomo del calore o attivita degli organi. I due
tipi di calore. Stati di aria e di luce. Metamorfosi della luce. L'elemen-
to liquido & legato al chimismo. Elemento terrestre e vita. Sapere
medico intellettuale e terapia.

Settima conferenza ..... e, Dornach, 8 gennaio 1924
Magnetismo terapeutico. Relazioni tra cuore e utero. Influenza delle
pietre preziose sull’organismo. Il processo di decomposizione. Lesame
necroscopico. L'importanza della comunita per la forza terapeutica del
medico. Iridologia, grafologia, ecc. Terapia e conoscenza dei medica-
menti. La Filosofia della liberta. Immaginazione e attivita muscolare.
Ispirazione e organi interni. Progetto di un nuovo corso di studi.
Natura della malattia per il medico che ha la volonta di curare.

Ottava conferenza ..........ccocceevvennnn.n. Dornach, 9 gennaio 1924
Orientamento del medico secondo il karma: volonta del karma e
volonta di curare. Lorganismo umano come risultato delle forze
cosmiche; esempio di Saturno e Luna. Consigli per un approfondi-
mento della meditazione.

Prima lettera circolare .............. e 11 marzo 1924

6

50

62

76

88

119



CORSO DI PASQUA
Prima conferenza...................cccou..... Dornach, 21 aprile 1924

I partecipanti sono invitati a porre domande sulle difficoltd per
I'approfondimento esoterico. Emancipazione dal cosmo della via
esoterica occidentale. Meditazione e sua natura. Il processo di incas-
nazione, la nascita di un corpo umano adatto alla terra. La corrente
ereditaria. Scarlattina e morbillo. Alimentazione del neonato e latte
materno. Importanza della visione diretta per la conoscenza medica;
esempi. La maturita sessuale. I settenni tome stacco per condizioni
nuove, non come sapere artificioso. L'azione delle forze formative
cosmiche. Meditazione sull’essere della pianta.

Seconda conferenza.......................... Dornach, 22 aprile 1924

Meditazione corretta e professione medica. Conoscenza della malat-
tia e del rimedio. Conoscenza della terapia e volonta di curare.
Conoscenza dell’eterico tramite |'elemento plastico e dell’astrale tra-
mite quello musicale. Il compito dei medici orientati in senso antro-
posofico per una nuova impostazione degli studi. Osservazione delle
principali cause di malattia nel corso della vita dei pazienti.
Meditazione.

Terza conferenza.................cc........... Dornach, 23 aprile 1924

Introduzione alla meditazione data nella seconda conferenza.
Nascita delle forme, formazione dell’'uomo dalle forze cosmiche. La
Luna. Animizzazione dell'uomo: azione cosmica del Sole nella peri-
feria. Spiritualizzazione e forze disgregatrici di Saturno. La natura
cosmica delle forze dei metalli. Le verita spirituali vanno sperimen-
tate sempre a nuovo nella meditazione. Nessi karmici delle anime
dedite allo spirito, nate verso la svolta del secolo.

Quarta conferenza............................ Dornach, 24 aprile 1924

La nasctea delle concezioni mediche dei secoli XIX e XX nei loro
nessi karmici. Cristianesimo e arabismo. Introduzione a una medita-
zione per i medici: la trinitd cosmica, Saturno, Sole e Luna attivi
nell’essere umano sano e malato. L'osservazione dei rapporti karmici
nel paziente: volonta di curare, cristificazione della medicina trami-
te la coscienza dell’elemento cosmico nell'uomo in salute e in malat-
tia. Il cuore deve partecipare al pensiero: il caduceo. I medico deve
impegnarsi nella vita della civilta per I'estrinsecazione del karma.

125

139

153

167



Quinta conferenza..........ccocovvvveeennn Dornach, 25 aprile 1924

La natura delle parti costitutive e i loro reciproci rapporti. Cause
generali di malattia, comprensione di alcuni rimedi. Diversa strut-
tura delle malattie fisiche e mentali. I temperamenti. Meditazione e
coscienza immaginativa. Coscienza ispirativa. Sperimentare nel
conoscere. Il contributo dei medici allo sviluppo di una coscienza
pid reale del movimento giovanile. Il rapporto del medico con il
paziente. Appello a restare in contatto col Goetheanum.

Riunione con risposte a domande .... Dornach, 24 aprile 1924

Rapporto fra liquido e solido sull’organismo. Azioni cosmiche e ter-
restri nella formazione dell’essere umano. Il fantoma degli organi
nell’'uvomo liquido. Principio plastico per i liquidi, e musicale per
'euriforme. Ascoltarsi nel parlare. Lorganizzazione dell'io.

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note a pag. 203 e seguenti.

181

196

203



PREFAZIONE

Su richiesta di un gruppo di giovani studenti di medicina, Rudolf
Steiner tenne nel gennaio e nell’aprile del 1924 due cicli di conferenze,
dando cosi inizio alle attivita della Sezione di Medicina della Libera
Universita di Scienza dello Spirito. Nel presente volume vengono ora pub-
blicate in italiano tali conferenze, nonché la prima lettera circolare della
stessa Sezione, sottoscritta da Rudolf Steiner e dalla Dott.ssa Ita Weg-
man.

1! lettore si vendera ben conto, fin dalle prime pagine, delle notevoli
diversita di contenuto e di stile rispetto alle precedenti conferenze mediche
di Rudolf Steiner, vivolte in prima istanza a medici pratici desiderosi di
dare alla lovo professione un taglio pia consono alla natura spirituale
dell’uomo e del mondo. Qui mancano quasi del tutto, ad esempio, le de-
scrizioni pii 0 meno esaustive di singoli quadyi morbosi e le conseguenti in-
dicazioni terapeutiche, mentre sono invece presenti alcune fondamentali in-
dicazioni meditative per il cammino interiore del medico. Lo stesso stile
espositivo di Rudolf Steiner ¢ particolarmente collogquiale, sia quando egli
Ja riferimento a cid che vive negli animi degli ascoltatori, sia quando de-
scrive le forze spirituali attive nell’uomo e nelle sostanze della natura, op-
pure cita alcune tappe importanti della storia della medicina europea.

La ragione di tali diversita, che rendono queste conferenze cosi intime
e al tempo stesso cos? ricche di spunti concreti per una medicina autentica-
mente cristiana, va vicercata in particolari legami di destino che legavano
7 giovani ascoltatori fra di lovo e con lovatore stesso. Si tratta degli stessi
legami spirituali che, ampliati in seguito anche ad altre personalita che
non si occupavano di medicina (educatori e sacerdoti), permetteranno a Ru-
dolf Steiner di tenere, nel giro di pochi mesi, altri due importanti cicli di
conferenze nell’ambito della Sezione di Medicina: il corso di pedagogia cu-
rativa (luglio 1924) e il corso di medicina pastorale (settembre 1924)*.

La Dott.ssa M. P. van Deventer, che fece parte del gruppo di studenti
promotori dell’iniziativa, descrisse non molti anni fa in un interessantis-
simo libretto di storia della medicina antroposofica™® le motivazioni che li
avevano spinti a chiedere a Rudolf Steiner un corso di etica medica. Altre
informazioni di carattere pial generale sulla svolta che il movimento medico

9



antroposofico ebbe grazie a quei cosiddetti “giovani medici” si possono ri-
trovare nella recente biografia di Ita Wegman scritta da E. Zeylmans van
Emmichoven*.

In realta Rudolf Steiner forni alcune indicazioni sul cammino inte-
riore del medico e sull’approfondimento esoterico della professione fin
dall’inizio della sua opera per un rinnovamento spirvituale della medicina:
gia nel primo corso per medici* si possono trovare delle espressioni come “ne-
cessitd di una medicina intuitiva” oppure “giusto atteggiamento d’anino
del medico”. Inoltre sono note e in gran parte ormai pubblicate alcune sue
indicazioni personali rivolte a singoli discepoli medici, peraltro difficil-
mente generalizzabili.

Dal punto di vista spirituale & estremamente significativo come al-
cuni anni pia tardi, dopo I'incontro decisivo con Ita Wegman e I'inizio di
una lovo sempre pia stretta collaborazione sul piano della ricerca spiri-
tuale, la successiva fondazione delle prime due cliniche antroposofiche e
Vinaugurazione della Libera Universita di Scienza dello Spirito, Rudolf
Steiner sia stato sollecitato a parlarve pubblicamente e in modo pia ap-
profondito di etica medica proprio da alcuni studenti di medicina, non an-
cora alle prese con i problemi pratici della professione e ansiosi di orientare
fin dall’inizio la loro futura attivita in senso antroposofico. Secondo la
Dott.ssa van Deventer essi erano vimasti alquanto insoddisfatti dei corsi
per medici tenuti fino ad allova, a cui pure avevano preso parte: nei loro
animi non urgevano tanto problemi pratici di diagnosi e di terapia,
quanto piuttosto il problema di un giusto atteggiamento morale.

Per venire incontro a questa lovo esigenza interiore, Rudolf Steiner
promise nell’autunno del 1922 di tenere un corso sul tema “L'umanizza-
zione della medicina”, purché essi fossero in grado di radunare nel giro di
un anno un gruppo consistente di studenti interessati. Non solo: come pre-
parazione al corso egli suggeri la lettura del ciclo di conferenze 11 ponte*
e un particolare esercizio meditativo fondato sull’elemento del calore.
Lesperienza interiore del collegamento fra il calore e la moralita dell’ nomo
costituisce cosi il primo gradino di una particolare via meditativa, speci-
fica per il medico, che verra ulteriormente sviluppata seguendo le indica-
zioni riportate nelle conferenze del presente volume. Tutti gli studenti di
medicina e i giovani medici invitati al corso dagli organizzatori vennero

10



anche da loro sollecitati a prendere parte al Convegno di Natale del
1923, durante il quale venne rifondata la Societa Antroposofica e venne
inaugurata, come suo centro spirituale, la Libera Universita di Scienza
dello Spirito.

Le conferenze qui pubblicate rappresentano un modello estremamente
interessante di come Rudolf Steiner intendesse concretamente cio che altrove
affermo essere lo scopo precipuo delle Sezioni della Libera Universita, ciod
Vapprofondimento esoterico delle varie professioni umane quale risulta
dall’autonoma attivita di riverca nel mondo dello spirito. In questo senso
la pubblicazione di queste conferenze puo essere di stimolo e di interesse non
solo per i medici e gli studenti di medicina, che in esse possono trovare an-
cor oggi stimoli preziosi per la configurazione del loro cammino interiore,
ma anche per tutti coloro che, appartenendo ad altri gruppi professionali,
abbiano a cuore la preparazione spirituale delle generazioni pizt giovani.

Giancarlo Buccheri

11






CORSO DI NATALE

PRIMA CONFERENZA
Dornach, 2 gennaio 1924

La prima cosa che vorrei dire riguarda gli studi di medicina.
Oggi sono organizzati secondo una concezione del mondo basata
sulla scienza, o pil esattamente secondo un’interpretazione scien-
tifica che non & in grado di elevarsi fino all'uomo e oggi non &
adatta a interpretare correttamente la natura umana. In tal modo
gli studenti di medicina si avvicinano al malato senza avere alcuna
idea della realta dell'uomo sano. I'anatomia e la fisiologia odierne
insegnano che gli elementi pit importanti dell’organismo umano
sono gli organi e gli apparati delineati da contorni fisici netti, cosi
come in genere vengono disegnati sui testi, per esempio l’apparato
scheletrico o quello muscolare, e abituandosi a vedere questi si-
stemi come fissi e delimitati ci si fa un’idea del tutto erronea
dell’'uomo. Infatti cid che in tal modo disegniamo e immaginiamo
facendone contenuto di conoscenza, in realtd & un processo in con-
tinuo divenire, un processo di perpetua creazione e distruzione,
nascita e morte. Se consideriamo un simile processo di formazione
e dissoluzione siamo condotti a passare da una concezione di strut-
ture organiche ben delimitate a qualcosa di fluido, senza confini
netti. Diventa necessario concepire l'organismo umano come il ri-
sultato di una corrente che in certi punti rallenta, aggiungendo
alla componente piu ridotta dell’'uomo quello che chiamerei
«|’'uomo fluido», I'uvomo cioé che non & sottoposto alle leggi valide
per i corpi nettamente delimitati. In linea con l'anatomia e la fi-
siologia odierne, pensiamo di norma che se beviamo qualcosa per
placare la sete, e poi continuiamo a bere, il quarto o il quinto bic-
chiere, subiscono per esempio nell’organismo lo stesso processo

13



che subisce il primo. Ma non & cosi. Il primo bicchiere d’acqua &
sottoposto a un processo complicato e provoca una diminuzione
della sete; il secondo, quando la sete non & pil tanto intensa, non
subisce lo stesso processo e attraversa ’organismo molto pit rapi-
damente del primo. Esso evita i complicati processi del primo e, se
cosi possiamo esprimerci, abbiamo pil a che fare con un semplice
scorrimento di fluidi nell’organismo dell’'uomo liquido.

Cosi dobbiamo sapere che una vera conoscenza dell’'uomo
deve tenere conto dapprima di organi ben delimitati, ma poi an-
che di cio che nell’organismo & allo stato fluido. Certo ci si occupa
di cio che circola, degli umori che fluiscono all’interno dell’orga-
nismo, ma solo per descrivere le leggi idrodinamiche o meccani-
che che ne regolano il movimento. Queste leggi perd sono ina-
datte poiché, per quanto riguarda ['uomo liquido, bisogna consi-
derare l'azione di quella parte costitutiva dell’'uvomo che chia-
miamo corpo eterico.

Negli atlanti e nei libri di anatomia viene presentato sempli-
cemente il corpo fisico dell’'uomo. Li non troviamo cid che nell’or-
ganismo umano & corrente liquida e che come tale & svincolata
dalle leggi terrestri; certo anche I'uomo liquido subisce I'influenza
delle forze terrestri, ma nella sua sostanza non dipende da queste,
bensi piuttosto dalle forze planetarie che ho descritto nella mia
conferenza*. Dobbiamo dunque dire: fino a quando abbiamo a che
fare con organi e apparati dai contorni fissi, dobbiamo considerare
semplicemente le forze terrestri; nel momento in cui prendiamo in
considerazione cid che circola, siano i succhi nutritivi o cid che
questi sono diventati nel sangue, dobbiamo sapere che le forze che
guidano non sono quelle terrestri, ma quelle planetarie. Per ora
valga questo principio, in seguito entreremo maggiormente nei
dettagli.

Dunque in sostanza abbiamo associato I'uomo solido con il
corpo fisico e 'uomo liquido con il corpo eterico. Ma 'organismo
umano & composto anche da parti gassose, cioé da un elemento ae-
reo presente in misura maggiore di quanto non si pensi. Lele-
mento aereo & parte costituente e vivificante del nostro organismo,

14



e dipende fondamentalmente dal corpo astrale, cosi che per esem-
pio la respirazione nelle sue manifestazioni fisiche deve essere stu-
diata come una funzione dell’astrale.

Descriviamo dunque un uomo fisico a cui associamo il corpo
fisico; un uomo liquido a cui colleghiamo il corpo eterico; un
uomo “aereo” (valea dire l'attivita di tucti gli elementi aerei e gas-
sosi) collegato al corpo astrale, ed infine un uomo del calore che si
manifesta nelle differenze di calore presenti nello spazio che I'or-
ganismo umano occupa fisicamente e oltre. Se misuriamo le tem-
perature corporee retroauricolari e ascellari troveremo una diffe-
renziazione nell’organismo del calore; le temperature sono ovun-
que differenti, e come fegato e intestino si trovano in punti
dell’organismo precisi e differenti, cosi essi hanno diverse tempe-
rature. La temperatura del fegato & diversa poiché il fegato pos-
siede un’organizzazione del tutto particolare del calore; 'origine
dell’organismo del calore sta nell’organizzazione dell’io. Solo ora
possiamo rappresentarci l'uomo come portatore degli elementi
presenti sulla terra: solido, liquido, gassoso e calorico. Lelemento
del calore viene diretto dall’organizzazione dell’io. Ora se un corpo
possiede un certo grado di calore, esso ha un effetto su cio che il ca-
lore compenetra; si comprende cosi l'effettivo stato dell’organizza-
zione dell’io: la sua azione sull'organismo avviene mediante |'in-
termediazione del corpo di calore. Supponiamo che io cammini;
mentre cammino agisco con la mia organizzazione dell’io sul
corpo di calore dell’organismo. Ciod che il calore effettua sugli ele-
menti liquidi e solidi delle gambe & di fatto una conseguenza in-
diretta dell’organizzazione dell’io che perd in modo diretto agisce
solo sull’organismo del calore. Vediamo quindi che l'io agisce
ovunque nell’organismo, sull'uomo solido, liquido, gassoso e del
calore, ma tutto questo solo attraverso la mediazione dell’organi-
smo del calore. Vediamo che anche il corpo astrale esercita la pro-
pria azione su tutto l'organismo, ma in modo diretto agisce solo
sull’organismo aereo, e cosi via di seguito per le altri parti costitu-
tive.

Questi fatti ci aprono ulteriori prospettive. Se studiamo

15



I'anatomia e la fisiologia odierne, con le ottime figure di cid che si
ritiene essere 'uomo completo, non riusciremo mai a passare da
un simile essere umano (che in realta non esiste affatto) alla com-
ponente animica o a quella spirituale. Cosa possono mai avere a
che fare I'anima e lo spirito con cid che viene raffigurato oggi nei
testi di anatomia e fisiologia? Per questo sono state elaborate
molte teorie in apparenza ingegnose sui reciproci rapporti tra
corpo fisico e componente animico-spirituale. La pil intelligente,
ma al contempo la piu stupida di esse (nella nostra epoca queste
due qualita vanno spesso di pari passo) € quella del “parallelismo
psico-fisico”. Si sostiene che i due elementi si sviluppano in modo
simultaneo e parallelo, ma non ci si sforza affatto di cercare un
ponte fra i due. Invece nel momento in cui riconosciamo una dif-
ferenziazione termica organizzata dovuta all'azione dell’organizza-
zione dell’io, siamo condotti a dire: si, & perfettamente plausibile
che 'organizzazione dell’io eserciti il suo effetto sull’etere di ca-
lore, e attraverso 'organismo del calore sull’intero essere umano
fino alle parti fisiche netctamente delimitate. Il ponte tra l'ele-
mento fisico e quello animico nell’'uomo non poteva essere trovato
perché non si teneva conto di questa successione nell’organizza-
zione sulla quale a sua volta agisce la parte animico-spirituale.
Quando per esempio abbiamo paura, il semplice stato psichico
puo effettivamente ripercuotersi sul nostro stato termico, ma poi-
ché non si poteva ammettere che a causa di uno stato psicologico
suscitato dalla paura le membra cominciassero a tremare, & stato
escogitato qualcosa come il parallelismo psico-fisico. Noi pos-
siamo perd ipotizzare che la paura contamini l'organizzazione psi-
chica ancorata nell’etere di calore e si manifesti quindi nel conse-
guente cambiamento della distribuzione del calore che si riper-
cuote di conseguenza sulla respirazione, sull’organismo liquido
fino all’organismo solido. Troviamo solo in tal modo la possibilita
di gettare un ponte tra ’elemento fisico e quello psichico.

Ma senza queste nozioni non potremmo mai farci un’idea
dell'uvomo sano per giungere da questa al concetto di malattia.
Consideriamo un organo qualunque, per esempio il fegato o il

16



rene: nello stato cosiddetto normale essi ricevono un certo tipo di
impulsi dall’organizzazione dell’io, impulsi che si esercitano dap-
primasull’organismo del calore e quindi procedono fino all’organo
delimitato da contorni netti, fegato, rene o altro. Possiamo certo
ammettere la possibilita che questa azione dell'io sugli organi,
tramite l'organizzazione del calore, intensifichi il comportamento
normale tanto da risultare esagerata per I'organo interessato; allora
il dispositivo necessario all’'organismo affinché I'io possa manife-
starsi funziona male, & per cosi dire “dislocato”, e questo rende
possibile la malattia. Se ciog ci rappresentiamo |'organismo umano
come descritto dall’anatomia e dalla fisiologia odierne, non si ca-
pisce perché questo dovrebbe ammalarsi. Da dove deriverebbe in-
fatti la malactia? In qualche modo I'organismo deve portare gia in
sé la potenzialita della malattia. Per esempio: I'io deve agire con
una notevole intensita sul cuore, sempre tramite l'organizzazione
del calore; se per qualche circostanza cid che avviene normalmente
nel cuore tramite I'organizzazione del calore, si verifica nel fegato
o nel rene (tali deviazioni disarmoniche e inattese dello stato di ca-
lore possono essere dirette anche altrove), nell’'organismo si veri-
fica pur sempre qualcosa che & “fisiologico”: solo & spostato, dislo-
cato, e questo rende possibile la malattia.

L'insorgenza della malattia & comprensibile solo tenendo
conto di questi fatti, non altrimenti. Dobbiamo dirci: tutto cid
che avviene nell’'organismo umano & un processo naturale. Ma an-
che la malattia & un processo naturale. Dove finisce il processo
sano? dove comincia il processo patologico e come avviene che il
sano trapassi nel patologico? A queste domande non vi & sempli-
cemente risposta, attenendosi a quello che insegnano la fisiologia
e 'anatomia odierne. Solo se ci & chiaro che quello che nel fegato &
un processo patologico pud essere ed € per esempio del tutto fisio-
logico nel cuore, se si considera I'uvomo nel suo complesso, solo
cosi possiamo farci una giusta rappresentazione della malattia. In-
fatti se 'organismo umano non fosse in grado partendo dall’io di
strutturare I’organizzazione del calore come deve essere nella re-
gione del cuore, I'uomo sarebbe incapace di pensare e di sentire.

17



Ma se quella stessa azione si esercita a livello del fegato o del rene
diviene necessario espellerla, ricollocandola per cosi dire entro i
suoi confini originari. Per far questo esistono proprio in natura so-
stanze e processi che hanno la proprieta di sostituirsi organo per
organo all’attivita del corpo eterico, a quella del corpo astrale e a
quella dell’io. Supponiamo allora che |'organizzazione dell’io eser-
citi un’azione scorretta sui reni, (prendiamolo oggi solo come in-
troduzione, avremo modo nei prossimi giorni di approfondire l'ar-
gomento), supponiamo che afferri il rene in maniera troppo in-
tensa: somministrando allora Equisetum arvense in una certa forma
si da modo al rene di compiere quello che in un simile stato ab-
norme e patologico fa altrimenti I'organizzazione dell’io. Avviene
allora che nello stato patologico I'io esercita un tipo di azione sul
rene che & corretta solo per il cuore, e non per il rene. Sul rene
viene esercitata un’attivita da parte dell’organizzazione dell’io che
¢ eccessiva per quest'organo, mentre & normale nel cuore.
Quest’attivita illegittima, eccessiva, pud essere espulsa dal rene
introducendo artificialmente nell’organo uniattivitd simile a
quella dell’organizzazione dell’io, e si pud cercare di farlo por-
tando entro la funzione del rene 'attivita dell’Equisetum arvense. 11
rene ha una grande affinita per |'Equisetum arvense che ha l'effetto
di favorire il ritiro dell’attivita dell’io dall’organo; in seguito,
quando l'organo malato pud esercitare la propria attivita patolo-
gica in altro modo, |'organizzazione dell’io che & rientrata nell’am-
bito delle sue funzioni pud operare nel senso della guarigione. Noi
possiamo richiamare le parti costitutive superiori a un’attivita ri-
sanatrice se queste vengono scacciate dall’organo malato e ricon-
dotte entro la propria normale attivita; esse allora esercitano
un’azione reattiva sull’organo malato nel senso della guarigione.
Ma se si vogliono penetrare queste forze, come sono presenti, se
vogliamo conoscere |'organizzazione dell'uomo nella sua relazione
con il cosmo e con i tre regni della natura che lo circondano, biso-
gna impostare una nuova scienza, diversa da quella praticata oggi.

Vorrei fare un esempio. Tutti sappiamo che cos’® un formi-
caio e sappiamo che dalle formiche si ricava 'acido formico. Oggi

18



la chimica e la farmacia parlano di acido formico senza sapere che
ad esempio un bosco in cui le formiche non facessero il loro lavoro,
in particolare a livello delle radici e nei processi di decomposi-
zione, subirebbe un danno gravissimo, un terribile danno per
I'evoluzione di tutta la terra. La terra viene in qualche modo di-
strutta con la decomposizione dei detriti organici. Ma proviamo a
immaginare, lo dico in modo approssimativo, che il legno non pitt
in vegetazione si sia trasformato in una sorta di stato minerale, sia
marcito e divenuto polvere. Grazie all’attivita delle formiche av-
viene continuamente nel suolo e nell’aria un notevole processo di
dinamizzazione dell’acido formico. Lacido formico impregna le
sostanze in decomposizione e tramite la suaattivita nei processi di
decomposizione viene salvaguardata |'evoluzione della terra, im-
pedendo alla polvere di disperdersi nell’universo e fornendo il ma-
teriale necessario all’ulteriore sviluppo del pianeta. Le sostanze
dunque che sono in apparenza solo la secrezione di insetti o di al-
tri animali, conosciute esattamente nelle loro funzioni sono in
realta le garanti dell’evoluzione terrestre.

I metodi della chimica moderna non potranno mai rivelare il
ruolo delle sostanze nel mondo, ma senza conoscere questo ruolo &
anche impossibile comprendere ’azione delle sostanze una volta
che siano introdotte nell’organismo umano. Cio che a nostra insa-
puta si produce in natura con l'acido formico, avviene in conti-
nuazione nell’organismo umano. Ho gia avuto modo di sottoli-
neare in una conferenza* che I’organismo umano deve sempre con-
tenere una certa quantita di acido formico; esso ha il compito di ri-
generare le sostanze umane che altrimenti andrebbero incontro a
un processo di invecchiamento. In certi casi si pud costatare una
carenza di acido formico nell’organismo. Bisogna sapere che ogni
organo possiede una specifica quantita di acido formico; il pro-
blema ¢ allora rilevare la carenza di acido formico e di fornirlo
all’organismo. In alcuni casi questo apporto risultera inefficace,
mentre in altre circostanze si rivelera molto utile. Puo capitare che
I'organismo si difenda contro I'introduzione diretta di acido for-
mico e tenda a formarlo dase stesso partendo dall’acido ossalico, se

19



questo viene somministrato all’'organismo. Tutto questo € solo in-
dicativo di quanto sia necessario non solo conoscere gli organi net-
tamente delimitati, ma anche i processi legati ai succhi e ai li-
quidi, sia nel cosmo circostante, sia nell’organismo, in ogni parti-
colare.

Luomo suscita certi processi in natura che possono si essere
osservati, ma il cui vero significato sfugge all’interpretazione della
scienza.

Voglio portare un semplice esempio. Nelle regioni meridio-
nali crescono gli alberi di fico. Vi sono piante che producono fichi
selvatici e piante coltivate allo scopo di produrre frutti particolar-
mente dolci. La gente del posto usa un metodo di coltivazione par-
ticolarmente raffinato; ecco come opera: si fa in modo che una
certa vespa deponga le uova in un frutto cresciuto nel solito modo.
Si sviluppa cosi una larva che si trasforma in crisalide. I coltivatori
accelerano allora il processo e fanno in modo che le giovani vespe
depongano uova una seconda volta nell’anno. Questa seconda de-
posizione di uova da parte della generazione nata nel corso dello
stesso anno provoca un notevole aumento della dolcezza del fico.
Per ottenere questo risultato i coltivatori raccolgono fichi pros-
simi alla maturazione, e legandoli ad altri con la rafia li appen-
dono a un ramo. Si fa quindi in modo che il fico venga punto dalla
vespa, e poiché la maturazione ¢ notevolmente accelerata per il
fatto che il fico & stato colto, anche la prima generazione di vespe
matura pilt velocemente e passa a deporre le uova nel fico non
colto che per questo diventa molto pil dolce.

Questo & un processo molto importante poiché all’interno
della natura stessa, all’interno della sostanza dei fichi in via di tra-
sformazione, avviene in modo condensato quel che si ha quando la
vespa o l'ape bottina raccolgono il nettare dai fiori, lo portano
nell’alveare e producono il miele. In effetti, l'attivita che I'ape di-
spiega nel processo, dalla raccolta del nettare alla produzione di
miele nel favo, & la stessa che avviene all'interno del fico. Facendo
in modo che la giovane generazione di vespe punga il fico, il col-
tivatore suscita un processo mellifero. Il fico che viene penetrato

20



dalla giovane generazione di vespe accoglie in sé un processo mel-
lifero. Vediamo qui la metamorfosi di due processi naturali: uno si
sviluppa nello spazio, con le api che raccolgono il nettare dai fiori
lontani e producono il miele nel favo, l'altro avviene nell’albero
stesso ai cui rami vengono appesi i fichi tagliati: questi maturano
in anticipo, le larve si sviluppano pit rapidamente e passano a un
altro fico, cosi che nell’intero albero i fichi vengono punti e di-
ventano molto piu dolci. Bisognerebbe davvero studiare questi
processi che sono quelli che contano veramente. Nell'uomo avven-
gono processi di cui la fisiologia e 'anatomia odierne non hanno
alcuna idea, poiché non estendono le loro osservazioni ai processi
naturali che ho appena descritto. Si tratta proprio di osservare i
pit fini processi della natura se si vuole giungere a una vera cono-
scenza dell’uomo.

Ma per tutto questo € necessario un vero e intimo senso per
la natura, una capacita di saper guardare i fenomeni naturali nel
loro insieme: il calore, le correnti aeree, i fenomeni di riscalda-
mento e raffreddamento dell’aria nel gioco dei raggi solari, I'eva-
porazione dell’acqua nell’atmosfera, il meraviglioso scintillio della
rugiada al mattino sui fiori e su tutte le piante, i mirabili processi
che si svolgono per esempio in una galla prodotta dalla puntura di
una vespa e dal deposito di uova. Ma bisogna saper osservare tutto
questo con uno sguardo “macroscopico” e per farlo & necessario
avere senso per la natura. Davvero non vi & senso per la natura se si
fa dipendere tutto, come avviene nella ricerca odierna, dall’osser-
vazione di preparati fissati al microscopio. In tal modo infatti non
si fa altro che isolare un oggetto dalla natura, e si crea una terribile
illusione. Cosa si cerca di fare infatti osservando qualcosa al mi-
croscopio? Si cerca di vedere quello che a occhio nudo non & visi-
bile. Si pensa che ’osservazione di un oggetto ad enorme ingran-
dimento abbia lo stesso valore di quella fatta su un oggetto in
scala normale, ma in realta si guarda un oggetto finto, irreale.
L'osservazione al microscopio ha valore solo se si possiede un tale
senso per la natura che, dopo avere osservato 'oggetto in que-
stione, si & in grado di modificarlo interiormente riportandolo alla

21



sua grandezza naturale; allora la cosa cambia, e il risultato & gia
qualcosa di diverso. Se osserviamo un oggetto ingrandito dob-
biamo essere in grado di rimpicciolitlo semplicemente mediante
la nostra forza interiore. Ma questo di norma non viene fatro. In
genere infatti non si capisce che le proporzioni tra le dimensioni
degli oggetti naturali non sono affatto relative. La teoria della re-
lativita & sicuramente bella e grandiosa, e in molti campi inecce-
pibile, ma non si pud applicare all’organismo umano! Tre anni fa
partecipai a una discussione fra professori: nessuno era in grado di
capire quando dissi che ['organismo umano non potrebbe affatto
essere grande il doppio di quello che &, perché in tal caso non po-
trebbe sussistere; la sua grandezza & stabilita dal cosmo non in
modo relativo, ma assoluto. Nei casi di grandezza eccessiva o ri-
dotta, come nel gigantismo e nel nanismo, sconfiniamo gia nel pa-
tologico. Cosi bisogna avere chiaro che quando guardiamo qual-
cosa al microscopio dapprima osserviamo una finzione che dob-
biamo poi ricondurre a verita. Questo pero si puo fare solo avendo
un senso per quanto avviene nella natura.

Per esempio di fronte a un favo bisogna sapere che la singola
ape, sebbene dotata di istinto, & priva di senno, mentre l'intero al-
veare & molto saggio. Abbiamo avuto incontri veramente interes-
santi con gli operai ai quali tengo due conferenze settimanali
quando & possibile. Abbiamo parlato del mondo delle api* e ab-
biamo discusso un fatto molto interessante conosciuto bene dagli
apicoltori. Quando un apicoltore amato dalle sue api si ammala o
muore, 'intero alveare precipita nel caos. E un fatto. Una persona
del pubblico ben inserita nella corrente del pensiero moderno ha
fatto allora notare che |’ape non pud avere una visione chiara o una
rappresentazione dell’apicoltore: come pud nascere quindi una si-
mile solidarieta? E ancora: I'apicoltore cura |'arnia per un anno,
ma |'anno successivo lo sciame & completamente rinnovato, poiché
tucei gli individui, compresa la regina sono cambiati e 1'alveare &
composto solo di individui giovani. Come potrebbe quindi sot-
gere un legame? Ecco la mia risposta: sappiamo che entro un certo
periodo di tempo |'organismo umano subisce un ricambio com-

22



pleto delle sostanze. Supponiamo di fare oggi la conoscenza di
qualcuno che poi parte per I’America e torna solo dopo dieci anni.
Ritroveremo allora una persona completamente diversa da quella
di dieci anni prima, poiché tutta la sua sostanza & stata cambiata e
ci troveremo di fronte a una combinazione di elementi del tutto
differente. Lo stesso vale per l'alveare: le singole api sono cambiate
ma il legame fra apicoltore e alveare persiste. Questa affinita & do-
vuta al fatto che nel favo riposa una saggezza straordinaria, poiché
esso non € solo un mucchietto di singole api, ma & dotato di una
propria anima, concreta e reale.

E questo modo di vedere che dobbiamo riconquistare come
senso della natura, per esempio nella coscienza che il favo ha
un’anima. Allora potremo applicare questo modo di vedere basato
sul senso per la natura a svariati altri fenomeni. Solo cosi potremo
affrontare lo studio dell'uvomo sano e malato mediante un senso
della natura che ci permette non solo di guardare al microscopio
ma anche di avere una visione, per cosl dire, “macroscopica”. Lo
faremo nei prossimi giorni, e facendolo tratteremo anche quella
che vorrei chiamare I’etica dello studio e della ricerca medica.



SECONDA CONFERENZA
Dornach, 3 gennaio 1924

Visto che ora abbiamo a disposizione otto incontri, possiamo
procedere con maggior calma nelle nostre considerazioni, il che &
sicuramente un bene.

Vorrei oggi proseguire nei ragionamenti di ieri, parlando
delle caratteristiche delle diverse parti costitutive dell’entita
umana. Si ricordera che ieri avevo detto della necessita di conside-
rare 'uomo come costituito in primo luogo da un corpo fisico che
¢ da mettere in relazione con tutto cid che nell'organismo ha con-
torni fissi e ben delimitati. Poi va considerato quello che vorrei
chiamare “organismo liquido” che & compenetrato, impregnato
dalle forze del corpo eterico, a loro volta perd in origine connesse
allo stesso corpo fisico. Le forze del corpo eterico che pervadono
I'uomo liquido sono le forze che agiscono in periferia, provenienti
da ogni direzione. Abbiamo poi il corpo astrale che dobbiamo
considerare del tutto privo di qualita spaziali. Deve esserci ben
chiaro: il corpo astrale va considerato in modo puramente qualita-
tivo, e un’analisi in termini quantitativi non dice nulla. Non dob-
biamo immaginare il corpo astrale come appartenente al mondo
tridimensionale nel quale ci muoviamo comunemente, ma come
posto al di fuori del mondo dello spazio.

Lo stesso vale, in modo ancora piut accentuato, se parliamo
dell’organizzazione dell’io. Per chiarire questo fatto partiamo pro-
prio da quest’ultima. Che cosa rappresenta l'organizzazione
dell’io? Nel mondo fisico essa viene certo percepita nella forma
esterna e nella costituzione interna del corpo fisico, e natural-
mente nel mondo fisico non pud manifestarsi altrimenti. Ma a ben
vedere il corpo dell'uomo, cosi come sta nel mondo fisico, non ha
nulla in comune con le forze che agiscono in quel mondo. Infatti
nel momento in cui I'uomo oltrepassa la soglia della morte, I'ot-
ganizzazione dell'io abbandona il corpo; questo resta in balia delle
forze fisiche esterne che ne causano la disgregazione e non lo edi-

24



ficano. Se quindi pensiamo che il corpo fisico in quanto tale viene
distrutto dalle forze della natura esterna, dobbiamo anche ricono-
scere: il mantenimento della sua figura non dipende dalle forze del
mondo fisico. Se 'organizzazione dell'io agisce sul corpo fisico
dandogli forma, questo significa gia che lo sottrae alle forze che
normalmente agiscono nella natura che circonda I'uomo.

In altre parole: I'organizzazione dell’io ¢ qualcosa del tutto
diverso da cid che troviamo nel mondo fisico. Essa ha in effetti
un’affinita con la morte, e si pud dire che quello che si manifesta
in una volta con la morte avviene di continuo, durante I'intera esi-
stenza, sotto l'azione dell’organizzazione dell’io. L'uvomo muore
davvero in continuazione, ma questa morte trova un Compenso.
Per avere un'immagine di questo fatto proviamo a pensare al mito
di Penelope rovesciato. Supponiamo di lavorare tutto il giorno per,
spalare via un mucchio di terra davanti alla nostra casa; durante la
notte, mentre siamo assenti, qualcuno ammucchia nuovamente la
terra; cosi, fino a che ci sara terra da ammucchiare, dovremo sem-
pre di nuovo spalarla via. Solo quando questo mucchio di terra,
per la diminuzione dell’attivita di chi lo ammassa, comincia a di-
ventare sempre pilt piccolo e alla fine scompare del tutto, non do-
vremo piu lavorarvi. Pit 0 meno in questo modo agisce anche ’ot-
ganizzazione dell’io nei confronti del corpo fisico. Quando nu-
triamo il corpo fisico gli apportiamo sostanze dal mondo circo-
stante. Le sostanze che accogliamo in noi possiedono una propria
forza interna, una certa configurazione di forze, e quando per
esempio ingeriamo sale da cucina come condimento, questo sale
tende in primo luogo a manifestare le qualita che ha nella natura
esterna come cloruro di sodio. Perd gia in bocca cominciamo a pri-
vare il sale delle sue qualita, e in seguito sempre di pin, cosi che
infine, quando l'organizzazione dell’io ha esaurito il proprio la-
voro, in noi non esiste pitt nulla del sale che si trovava all’esterno.
1l sale & stato mutato in qualcosa di completamente diverso. L'io
agisce in modo da trasformare gli alimenti che ingeriamo; se non
abbiamo pil la possibilita di assorbire alimenti nel corpo fisico,
I'io resta senza lavoro, cosi come non avremmo pit lavoro se qual-

25



cuno non ammassasse piu terra davanti a casa nostra. Dall’incapa-
cita di assorbire alimenti deriva 'impossibilita per I’io di lavorare
al corpo fisico mediante la produzione e la distribuzione di calore.
Si puo dire: I'impossibilita di trasformare le sostanze esteriori, di
spogliarle della loro natura esteriore per metterle interamente al
servizio dell’organizzazione dell’io, conduce a morte.

Che cosa fa in definitiva 'organizzazione dell’io con il corpo
fisico? Essa lo distrugge di continuo, ha lo stesso effetto della
morte, ma questo effetto viene compensato dalla possibilita del
corpo fisico di assorbire sostanze esterne quali nutrimento. Esiste
dunque un antagonismo, una polarita tra organizzazione dell’io e
nutrizione. L'organizzazione dell’io ha per I'uvomo lo stesso signifi-
cato della morte, ed effettua in maniera continuativa quello che la
morte realizza in una sola volta, in maniera per cosi dire “concen-
trata”. Per effetto dell’organizzazione dell’io noi moriamo di con-
tinuo, distruggiamo il nostro corpo fisico dall’interno, mentre le
forze della natura lo distruggono dall’esterno al momento della
morte. Il corpo fisico pud essere distrutto partendo da due dire-
zioni, e l'organizzazione dell’io ¢ semplicemente la somma delle
forze distruttive che agiscono verso l'interno. Possiamo gia dire
che l'organizzazione dell’io ha il compito di portare alla morte, ve-
dremo in seguito perché & cosi, ma essa ci appare anzitutto con il
compito di indurre costantemente i} processo di morte nell’essere
umano che viene ostacolato e mantenuto di continuo allo stadio
iniziale da nuovi apporti di sostanza.

Seppure in modo schematico, entreremo pil tardi nei parti-
colari, possiamo identificare qualitativamente 'organizzazione
dell’io con la morte, e I'organizzazione fisica con la nutrizione.

morte
nutrizione

Organizzazione dell’io
Organizzazione fisica

]

Tra questi due processi polari presenti nell’entita umana,
s'inseriscono il corpo eterico e il corpo astrale. Il corpo astrale agi-
sce in modo diretto solo sulle componenti gassose dell’organismo,

26



e da qui mediante il corpo eterico sull'uoma liquido e sull’organi-
smo fisico o della nutrizione. In ogni singolo organo umano coo-
perano l'organizzazione astrale con quella eterica. L'azione del
corpo eterico su un qualunque organo si mostra all’osservazione
come un effetto vitale di crescita e di rigenerazione. Tutto cid che
¢ presente in ogni singolo organo o nell’organismo come forza vi-
tale deriva dal corpo eterico.

Il corpo astrale invece rivela in ogni momento la tendenza a
limitare la vita, la crescita e la rigenerazione. Si badi: il corpo
astrale non tende a uccidere la vita, ma a limitarla. L'io vorrebbe
senza sosta uccidere 'organismo o il singolo organo, e ad esso deve
opporsi qualcosa che, come le sostanze nutritive esterne assunte,
ha un’azione stimolante e rivitalizzante, come avviene in partico-
lare nell’infanzia e nella giovinezza.

Agli impulsi eterici si oppone 'attivita del corpo astrale che
di fatto tende a paralizzare costantemente l’azione eterica. Po-
niamo che nel nostro organismo fosse presente solo attivita eterica,
solo vita fiorente e traboccante: in tal caso non potremmo mai pos-
sedere una vita psichica, non potremmo mai sviluppare una co-
scienza interiore e saremmo condannati a un’esistenza puramente
vegetativa. La ove regna il corpo eterico tutto vuol crescere, fio-
rire, rigenerarsi, ma dove si manifestano solo queste qualitd non
puo svilupparsi la coscienza. Affinché possa generarsi la coscienza
deve essere inibita la parte vitale eterica della crescita e della rige-
nerazione. Questo fa si che un organo limitato nella propria ener-
gia vitale porti continuamente in sé, anche in condizioni fisiologi-
che, il principio della malattia. Non potremmo sviluppare una co-
scienza interiore se non sviluppassimo in noi la continua tendenza
alla malattia. Se volessimo solo essere sani, dovremmo vegetare,
dovremmo essere come le piante; ma se vogliamo sviluppare una
coscienza, una vita psichica, dobbiamo si possedere la natura ve-
getale eterica, ma poi dobbiamo inibirla. Vediamo dunque che an-
che 'organizzazione eterica e quella astrale stanno in contrapposi-
zione, sebbene non in una polarita cosi accentuata come per 'io e
il corpo fisico, poiché I'organismo astrale deve continuamente ini-

27



bire I’azione dell’organismo eterico; osserviamo quindi la costante
azione dell’organismo astrale sulla nostra vita quotidiana nella
tendenza a generare malattia. La semplice azione dell’organismo
eterico ci porta a “scoppiare” di salute. Come possiamo dire in
modo astratto che I’entitd umana si compone di corpo fisico, corpo
eterico, corpo astrale e io, cosi possiamo dire che I'uvomo si com-
pone di processi nutritivi, di vitali processi vitali di guarigione, di
continue interferenze patologiche, e di un processo permanente di
morte, che viene come costantemente tenuto a freno fino a che i
processi di morte vengono per cosi dire sommati, e il loro totale
conduce alla morte effettiva.

Consideriamo l'organismo astrale nella sua continua ten-
denza a provocare malattia in un organo o nell’intero organismo.
Se riusciamo a esercitare una vera € sana auto-0sservazione, costa-
tiamo che & cosl, perché senza l'organizzazione astrale non po-
trebbe sorgere in noi alcun sentimento. Proviamo a immaginare:
da una parte 'organismo eterico che suscita vita, dall’altra 'orga-
nismo astrale che la paralizza. Allora nella vita di veglia (del sonno
parleremo in seguito) esistera necessariamente un equilibrio dina-
mico, un’oscillazione costante tra elemento eterico ed elemento
astrale: da questa oscillazione nasce nell'uvomo la vita affettiva.
L'uomo non avrebbe una vita di sentimento se non esistesse questo
costante “andirivieni”. Proviamo ora perd ad immaginare che |'at-
tivita astrale non venga subito contrastata dall’attivita eterica.
Quando viene contrastata, quando cio¢ |'attivita astrale viene re-
spinta allo status nascendi dall’attivita eterica, sorge il normale sen-
tire; vedremo come sul piano fisico tutto questo sia in rapporto
con l'attivita ghiandolare. Ma se I'impulso astrale si fa eccessivo e
'organo non riesce a opporre una sufficiente azione eterica, 'ot-
gano stesso viene afferrato troppo intensamente dall’attivita
astrale e invece di un’oscillazione tra i due impulsi si instaurera
una deformazione dell'organo. Quando |'organizzazione astrale di-
venta pil forte, in modo che 'organo non riesce a contrapporsi ab-
bastanza con la sua attivita eterica, ’organo viene afferrato troppo
dall’attivita astrale, e invece di un’oscillazione si ha una deforma-

28



zione dell’organo; abbiamo allora che la forza del corpo astrale non
viene bloccata allo szatus nascendi, e si hanno le cause delle malat-
tie. In effetti la malattia & connessa cosi intimamente col senti-
mento che possiamo dire: la vita di sentimento dell’'uomo & sem-
plicemente il riflesso psichico della malattia. Se cioé in quel mo-
mento vi & un’oscillazione, nella vita di sentimento si ha ’inizio,
il sorgere dello stesso processo che & alla base di quando si ha un
processo di malattia per il sopravvento dell’astrale. Si pud anche
dare il caso perd che l'astrale sia troppo debole, che sia I'eterico a
prevalere, allora abbiamo una proliferazione, vale a dire una ma-
lattia che sorge dall’altro versante. Possiamo cosi vedere 'effetto
di una prevalenza di attivita astrale nelle malattie infiammatorie,
mentre possiamo riscontrare 'effetto di un eccesso di attivita ete-
rica nella tendenza alla proliferazione e possiamo dire che nella
sana vita affettiva & sempre presente un equilibrio labile tra proli-
ferazione e inflammazione. Nella normale vita dell'uomo & neces-
sariamente insita la possibilita di ammalarsi che deve perd trovare
un continuo riequilibrio. Questo rende possibile 1'osservazione
proprio entro la vita affettiva di moltissimi fatti relativi ai processi
morbosi. Un osservatore sapiente pud scorgere il sopraggiungere
della malattia nel difettoso funzionamento della vita di senti-
mento gia molto tempo prima che la patologia si manifesti con
sintomi fisici. Nell'vomo la malattia & solo l'espressione di una
vita di sentimento abnorme.

La vita di sentimento rimane nella sfera psichica perché tra-
mite I'elemento eterico si instaura una costante compensazione.
Non appena questo equilibrio viene meno, la vita affettiva affonda
entro il corpo fisico, penetra nell’organo e si assiste allo sviluppo
della malattia. Se di norma si riesce a trattenere il sentimento
nell’anima, si & sani; se non si riesce, il sentimento scende in qual-
che modo negli organi e insorge la malattia.

Dico queste cose a mo’ di introduzione, per far comprendere
quanto sia necessario che il medico affini la propria sensibilita an-
che per la vita di sentimento dell’'uomo. E in fondo non si pud svi-
luppare un vero senso diagnostico senza questa raffinata sensibilita

29



per la vita affettiva. Questo fatto verra illuminato meglio quando
entreremo nei particolari.

Consideriamo ora i rapporti tra organizzazione dell’io e corpo
fisico. Osserviamo anzitutto il processo nutritivo. Esso scompone
continuamente le sostanze provenienti dal mondo esterno. E come
il corpo astrale inibisce costantemente l'organismo eterico stabi-
lendo un equilibrio interno tra organizzazione astrale ed eterica,
cosi io e corpo fisico stabiliscono un equilibrio tra mondo esterno
e mondo interiore. Possiamo quindi dire: il sale, come lo cono-
sciamo, fa parte del mondo esterno; quando il sale viene ingerito,
I'io deve essere in grado di afferrarlo e trasformarlo per intero,
senza lasciare traccia di ci0d che appartiene al mondo esterno. Se
qualcosa non viene debitamente trasformato rimane come un
corpo estraneo nell’organismo. La definizione di “corpo estraneo”
non va perd qui intesa come un oggetto dai contorni precisi, non
& quasi mai cosi. In tal senso “corpo estraneo” pud anche essere il
calore esterno, poiché nel nostro corpo non deve sussistere alcun
calore che non sia stato elaborato direttamente dall’organizzazione
dell’io. Proviamo a immaginare che una persona assorba una certa
quota di calore esterno non elaborata dall’organismo stesso, alla
stregua di un pezzo di legno esposto al calore; in questo caso il ca-
lore esterno oltre a stimolare ’organismo a produrre in risposta ca-
lore proprio, pud aggredirlo direttamente; cosi il calore, ma anche
il freddo, possono comportarsi in noi come corpi estranei. Cosi
possiamo dire: I'equilibrio interno tra malattia e salute viene man-
tenuto grazie all’organizzazione astrale e a quella eterica, mencre
I'equilibrio tra essere umano e mondo esterno grazie alla polarita
di corpo fisico e io. Dobbiamo veramente appropriarci di una cort-
retta visione dell’azione delle quattro parti costitutive dell’entita
umana, poiché dalla semplice osservazione del corpo fisico non si
puo affatto riconoscere la malattia. Lessenza della malattia vive
completamente nella sfera soprasensibile e resta incomprensibile a
chi non possieda il concetto di organizzazione astrale. Usando
oggia mo’ di introduzione alcuni concetti piuttosto banali, pos-
siamo chiarire quanto ho detto partendo da un altro fatto. Gli or-

30



gani sono soggetti a dolore. Il dolore si manifesta quando il corpo
astrale esercita un’azione troppo intensa provocando una deforma-
zione dell’organo. Se I'organo riequilibria subito I'impulso astrale
allo status nascend:, nasce una sensazione. Il dolore infatti non & che
una sensazione accresciuta, dovuta alla deformazione. Questo ci
spiega perché la malattia & accompagnata in genere da dolore; al-
trimenti il dolore resta un enigma. Si pud capire molto facilmente
perché sorge il dolore, sapendo che la malattia si sviluppa solo in
seguito a una manifestazione cosi acuta del sentimento da agire in
maniera deformante sull’organo. Si comprende che tutte le mani-
festazioni affettive possono venir comptese solo penetrando in
profondita la vita dell’anima umana. Ma tutto cid pud ricevere una
giusta luce solo se ci diciamo: naturalmente & cosa ben diversa che
la preponderanza astrale si instauri in un organo o in un altro.

Supponiamo pet esempio che l'astrale aggredisca il fegato. Il
fegato si comporta in modo molto diverso da tutti gli aleri organi
e pud subire notevoli deformazioni dal corpo astrale senza dare se-
gno di dolore. Per questo le malattie epatiche rimangono facil-
mente occulte e hanno un andamento ingannevole. Questo perché
il fegato, per propria costituzione, & una sorta di enc/zve del mondo
esterno entro 'organismo umano. Nel fegato si svolgono processi
che, tra tucti quelli presenti nell'uvomo, sono i pil simili a quelli
vigenti nel mondo esterno, cosi che in effetti proprio nel fegato
'uvomo & minimamente uomo. Nel fegato noi cessiamo di essere
umani e diventiamo natura circostante, nel fegato abbiamo entro
I'organismo un pezzetto di mondo esterno. Questo & un fatto
molto interessante (vedi figura): abbiamo il mondo esterno, | oi
abbiamo I'uvomo e dentro l'uvomo qualcosa che & di nuovo come un
pezzo di mondo esterno. E come se nell’organizzazione umana
fosse stata scavata una specie di buco; come non sentiremmo lo-
lore se il corpo astrale afferrasse il fazzoletto che tengo in mano, al-
trettanto poco sentiamo dolore se il corpo astrale comprime il fc-
gato. Nel fegato il corpo astrale pud causare processi distructivi,
ma non pud causare dolore perché quest’organo & un'encluwve, un
pezzo di mondo esterno entro |’organizzazione umana.

31



Senza tener conto di questi fatti non si pud comprendere 'or-
ganismo umano. Nei comuni libri di anatomia e fisiologia tro-
viamo dati e descrizioni dettagliate del fegato; perd ricevono senso
compiuto solo sapendo che il fegato ¢ l'organo interno dell'uvomo
che gli & maggiormente estraneo. Ma perché & cosi? Se osserviamo
I'occhio umano, o un organo sensoriale in genere, noteremo che
esso & una cavita che dal mondo esterno si scava entro 1'organismo.
Nell’occhio avvengono processi che sono in pratica spiegabili in
termini strettamente fisici, e nell’occhio I'uvomo puo essere consi-
derato in termini fisici. Se vogliamo rappresentare la formazione
di un’immagine attraverso una normale lente, non disegniamo
forse una figura e non tracciamo linee (che in realta sono un as-
surdo) per rappresentare la rifrazione della luce? Con 'occhio fac-
ciamo proprio la medesima cosa: tracciamo una retta che passa at-
traverso la lente (o cristallino) e che viene deviata formando
un’immagine sulla retina nella parte posteriore dell’occhio. Lo
studio dell’occhio diventa pura fisica e lo stesso succede con 'orec-
chio, dopo che Helmholtz lo ha equiparato a una specie di pia-
noforte*. Dunque negli organi di senso possiamo applicare in
modo estensivo i metodi di osservazione usati per la natura
esterna, poiché in essi qualcosa di esterno si inserisce nell'organi-
smo umano. Questo si riscontra anche sul piano filogenetico. In
alcune specie inferiori si nota che l'occhio si forma mediante
un’invaginazione e un successivo riempimento dall’esterno. Cosi

32



'occhio in un certo senso viene scavato nell’organismo dall’esterno
e non & un prodotto dell’organismo stesso. Possiamo quindi dire
che negli organi di senso abbiamo un pezzetto di mondo esterno;
essi sono aperti verso l'esterno, il mondo esterno fa una sorta di
golfo entro I'organismo. Ma anche il fegato, sebbene chiuso da
ogni lato, & una sorta di organo sensoriale inconscio dotato di
un’elevata sensibilita per il valore nutritivo delle singole sostanze
assorbite. Possiamo comprendere i processi nutritivi e digestivi
attribuendo al fegato non solo le funzioni fisiche che gli vengono
assegnate abitualmente e che sono soltanto l’espressione della
componente animico-spirituale, ma anche un ruolo di organo di
senso interno per i processi nutritivi. Per questo fatto il fegato ha
un rapporto con le sostanze terrestri ancora pil stretto di quello
che hanno i normali organi di senso. Il nostro occhio & esposto in
primaistanza agli effetti dell’etere, I'orecchio all’aria. Il fegato & in
relazione diretta con le sostanze del mondo esterno di cui deve
percepire le qualita.

Un altro organo di senso & il cuore. Ma mentre il fegato &
esposto con le sue qualita percettive alle sostanze che penetrano
nell’'organismo dal mondo esterno, il cuore & un organo di senso
per l'interiorita dell'vomo. E un’assurdita, ce ne rendiamo conto
sulla base di alcune mie osservazioni, affermare che il cuore & una
pompa* che spinge il sangue nelle arterie. La circolazione del san-
gue dipende dall’azione dell’io e del corpo astrale, e il cuore & sem-
plicemente un organo di senso che percepisce la circolazione san-
guigna, in particolare quella che dall’'uomo inferiore sale verso
l'alto.

Come il fegato deve percepire il processo digestivo e valutare
per esempio la qualita di un carboidrato, cosi il cuore deve sorve-
gliare l'attivita del corpo astrale e dell’io nell'uomo. Il cuore & un
organo di senso del tutto spirituale, il fegato un organo di senso
del tutto materiale e bisogna tener conto di questa distinzione.
Dobbiamo sviluppare una conoscenza qualitativa degli organi.
Come procede oggi la medicina basata sulle scienze naturali? Si
preleva con assoluta indifferenza un tessuto da una parte dell’or-

22
22



ganismo, per esempio dal cuore o dal fegato e se ne esamina la
struttura fisica esteriore, ma questo non porta alcun contributo so-
stanziale alla conoscenza dell’organo nell’insieme dell’organismo.
Se esamino due coltelli, posso constatare che hanno ambedue un
bordo smusso, un taglio e un manico. Questo esame mi dice solo
che ambedue gli oggetti sono coltelli. Bisogna che io superi un si-
mile esame, che consideri i rapporti con il tutto se voglio sapere
che uno & un coltello da cucina mentre l’altro & un rasoio. Da una
semplice descrizione un rasoio potrebbe anche apparire un coltello
da cucina; |'osservazione esteriore non basta a distinguere |'uno
dall’altro, ma bisogna mettere ciascun oggetto in relazione con il
tucto. Allo stesso modo dal semplice esame di un organo, come
viene praticato oggi, non posso risalire al significato dell’organo;
lo devo invece considerare in connessione con il tutto. Il semplice
esame della struttura e della composizione di un organo non rivela
nulla. Dobbiamo imparare ad osservare I'uomo con presupposti
del tutto diversi da quelli offerti oggi dalla chimica che considera
solo le affinita e le forze chimiche.

A tale proposito le persone sono oggi assolutamente ingenue.
Un istituto di fisiologia ha condotto esperimenti in cui alcuni topi
venivano nutriti col latte. I topi prosperavano, diventavano grandi
e grossi. Al contempo, per dimostrare che il latte & qualcosa di pit
della somma dei suoi singoli componenti, sono stati nutriti altri
topi con un estratco contenente i singoli componenti: i topi non
sono sopravvissuti, e sono morti nel giro di tre o quattro giorni.
Che cosa hanno fatto questi ricercatori? Si sono detti: & evidente
che il latte non contiene solo i componenti che conosciamo, ma
anche un’altra sostanza: la vitamina. Era stata scoperta un’altra
fine sostanza: la vitamina. Ma non & questo che importa; quel che
importa & che considerando i singoli componenti del latte si pro-
cede come uno che esamini un orologio da tasca e dica: ho qui un
orologio con la catena, osservo l'oro, 'argento, il vetro e gli altri
metalli che lo compongono, ma questi non fanno ancora [’orolo-
gio. B il pensiero dell’orologiaio che fa 'orologio e lo trae dai sin-
goli metalli. Cosi anche nel latte abbiamo le qualita terrestri che

34



ogni singolo componente ha ricevuto dalla terra; accanto a questi
componenti restano attive per un certo tempo le forze periferiche
provenienti dal corpo eterico.

Dobbiamo finalmente imparare ad andare oltre ’apparenza
delle cose. La vera scoperta non sta nella semplice constatazione di
qualcosa che prima era nascosto, come la vitamina. Deve affer-
marsi un modo del tutto diverso di studiare queste cose.

Mangiando troppe patate, sapere che abbiamo assorbito una
quantita di carboidrati non ci dira nulla sull’effetto delle patate.
Mentre gli altri carboidrati, quelli che si trovaho non nel rizoma,
ma nelle foglie e nei frutti, vengono trasformati entro il tratto di-
gestivo, per la patata avviene una cosa davvero strana: le sue forze
penetrano tanto profondamente nell’organismo umano che quello
che ad esempio per il fagiolo avviene all’interno del tratto dige-
stivo, per la patata avviene solo nel cervello. I processi digestivi
giungono fino al cervello. Voglio per ora solo accennare a questi
fatti, sui quali tornerd in seguito. Dunque una persona che man-
gia troppe patate esige un grande sforzo dal proprio cervello, tra-
sferisce al cervello processi che dovrebbero avvenire pil in basso.
Cosi una scienza medica che tenga conto non della composizione
chimica, ma dei rapporti tra uomo e sostanze nell’economia uni-
versale, apre nuove prospettive per ’igiene e per la vita sociale.

Una stessa sostanza & fondamentalmente diversa a seconda
che si trovi nella foglia o nella radice. E molto piti importante sa-
pere da quale parte di una pianta deriva una sostanza che conoscere
il suo contenuto in carboidrati. La radice & collegata pit all’orga-
nizzazione del capo dell'uomo, mentre la foglia e il fiore sono col-
legati pit con l'uomo inferiore. La composizione chimica non
gioca davvero un ruolo essenziale. Per giudicare con esattezza la
salute e la malattia, dunque gli agenti patogeni e i rimedi, biso-
gna fondare la conoscenza dei rapporti dell'uvomo con l'ambiente
circostante su tutt’altre basi. L'uso esclusivo degli schemi della
chimica astratta sta progressivamente seppellendo cid che si sa-
peva dell'uomo, poiché la consistenza chimica di qualcosa non ri-
vela i rapporti fra 'uomo e il mondo circostante.

35



Ecco un altro esempio: per una visione strettamente chimica
nell’aria & indispensabile 1'ossigeno, mentre I'azoto lo & meno. Le
teorie attuali sul ruolo di azoto e ossigeno inducono a credere che
per la respirazione una carenza di azoto & poco importante, purché
vi sia ossigeno a sufficienza. Invece si & costatato che quando l'aria
non contiene azoto a sufficienza I'uomo lo elimina* per riequili-
brare la sua presenza nell’ambiente.

Luomo & soggetto a determinati rapporti tra la propria con-
centrazione di azoto e il contenuto di azoto nell’atmosfera, del
tutto indipendentemente dalla respirazione.

Simili fatti hanno estrema importanza per la conoscenza
dell’'uvomo, ma sebbene evidenziati o riconosciuti da alcuni ricet-
catori, restano infecondi per il mondo scientifico attuale, in as-
senza di basi che permettano di inserire 'uomo nel suo ambiente.
Questo & proprio quello che invece noi vorremmo fare nelle nostre
conferenze per illuminare la conoscenza dell'uvomo sano come di
quello malato.

organizzazione dell’io - morte
organizzazione astrale - malattia
organizzazione eterica - salute
organizzazione fisica - nutrizione

36



TERZA CONFERENZA
Dornach, 4 gennaio 1924

Vorrei pregare di riflettere da domani sulle domande che mi
potranno esser poste, comunicandomele verbalmente o per
iscritto; vorrei tenerne conto nel corso delle prossime conferenze
toccando gli argomenti che sono desiderati.

Oggi vorrei aggiungere qualcosa sui temi affrontati ieri e
l'altro ieri in merito all’entita umana e alle sue relazioni con il
mondo. Quando consideriamo l"'uomo dal punto di vista antropo-
sofico non dobbiamo avere soggezione di fronte a coloro che sulla
base della scienza odierna elaborano ogni sorta di teorie (o0 meglio
di non-teorie) sull’'uomo, cercando di deviare il meno possibile dai,
metodi oggi affermati. Infatti in alcuni punti di primaria impor-
tanza la verita si discosta notevolmente da quello che oggi viene di
solito sostenuto. La verita smentisce le attuali teorie in modo dav-
vero straordinario. Chi oggi tende alla verita deve quindi avere an-
che il coraggio di riconoscere argomenti che per la scienza ordina-
ria sono del tutto assurdi. Volendo tuttavia davvero curare, detto
in generale, e unirsi a coloro che vogliono guarire nel mondo, sara
necessario approfondire la scienza odierna nel modo che ora
esporrd. Altrimenti si andra alquanto barcollanti con la nostra ve-
rita fra gli errori odierni.

Oggi si pensa semplicemente di avere a che fare con settanta
od ottanta elementi presenti sulla terra*, e con le forze che sono
connesse con questi elementi, forze di attrazione e di repulsione e
cosl via, che agiscono seguendo determinati rapporti stechiome-
trici, pesi atomici e via discorrendo. Si descrivono determinate
leggi fisiche con le quali si tenta di ottenere una visione d’insieme.
In seguito, sulla base di queste diverse forze di cui si cerca 'ori-
gine nelle sostanze, si costruisce un’immagine fantasiosa che si
crede essere 'uomo. Ma non ¢ affatto cosi. Sia nella struttura ge-
nerale sia nei processi che sostengono la nutrizione e la crescita,
'uomo non & sottomesso alle influenze proprie delle sostanze tet-

37



restri. Abbiamo gia visto che il corpo eterico & sottoposto sola-
mente a forze che irradiano dalla periferia, dal cosmo. Se ora con-
sideriamo questi due tipi di forze, quelle che derivano dalle so-
stanze terrestri e quelle che irradiano dalla periferia, vediamo che
¢ necessario che in ogni organo si stabilisca un equilibrio, una
compensazione e un'armonizzazione fra esse. I sistemi organici
dell'uvomo si differenziano gli uni dagli altri a seconda di come
viene stabilito questo equilibrio.

Osserviamo da questo punto di vista il capo umano, la testa.
Ho gia fatto presente spesso nel corso delle mie conferenze nelle
quali si presentava I'occasione, che anzitutto occorre far notare che
il cervello, che come tutti i corpi terrestri & sottoposto alla forza di
gravita e ha un peso che va considerato, perde gran parte del suo
peso essendo immerso nel liquido cefalo-rachidiano, il Ziguor.

Posto su una bilancia il cervello pesa circa 1300-1500
grammi. Ma “in vivo” esso pesa tutt’al piti una ventina di grammi.
Perché? Perché esso galleggia nel liquido cefalo-rachidiano e se-
condo la legge di Archimede un corpo immerso in un fluido perde
tanto peso quanto € il peso del fluido che sposta. Il cervello riceve
quindi una spinta verso l’alto cosi che del suo peso originario re-
stano solo 20-25 grammi, che sono la forza con cui il cervello
spinge effettivamente verso il basso. Se il cervello poggiasse sulla
base cranica con tutto il suo peso, schiaccerebbe i vasi sanguigni e
impedirebbe la circolazione. Cosi possiamo dire: in effetti al cer-
vello viene tolta la qualita terrestre del peso. Con il cervello non
viviamo entro la qualita terrestre della gravita, bensi entro cid che
allontana dalla terra, in una spinta verso l'alto che annulla il peso.
Il cervello & sottoposto alla gravita terrestre tutt’al pili per una
ventina di grammi; la testa & attratta dalla terra in modo davvero
esiguo.

Questo & il primo fatto: entro I'organizzazione umana il cer-
vello perde quasi del tutto la propria natura terrestre; I’organizza-
zione umana & conformata in modo da fare semplicemente sparire
le forze terrestri. Ma c’e dell’altro. La spinta ascensionale che subi-
sce un corpo immerso in un fluido & descritta dalla legge di At-

38



N\
A\

\

N
O

SAN N\

NN

chimede, ma non viene sempre tenuta in debita considerazione:
altrimenti non succederebbero disastri come la rottura di una diga
in Italia*, avvenuta proprio per una carenza di progettazione do-
vuta a un'insufficiente conoscenza del principio di Archimede.
Forse qualcuno non se ne & reso conto, ma lo si & capito molto bene
dalla descrizione dei fatti. Si considerano giuste le leggi che fanno
comodo e si ignorano quelle che non conviene applicare.

Questa perdita di peso conseguente all’organizzazione in-
terna del capo non & tutto. Avviene anche qualcos’altro in ragione
della particolare conformazione del processo respiratorio e di certi
rapporti statici tra ispirazione ed espirazione. Il flusso d’aria inspi-
ratorio che, in un certo senso si frange, e il contraccolpo, il flusso
espiratorio che ne segue, si comportano l'uno rispetto all’altro
come fanno peso e spinta ascensionale. Inoltre & curioso costatare
che quando camminiamo, in merito alle condizioni statiche noi la-
sciamo in riposo il nostro capo, il nostro cervello. Come il cervello
viene privato del proprio peso mediante il liquido che lo circonda,
lo stesso avviene riguardo ai suoi rapporti interni quando cammi-
niamo. B interessante che questo non si verifichi solo cammi-
nando, ma anche per il movimento che facciamo insieme con la
terra. Noi ci muoviamo insieme alla terra solo con il resto del
corpo, mentre per il cervello il movimento & costantemente an-
nullato. Cosi, di un cervello che pesa 1500 grammi ne rimangono

39



sempre solo una ventina; inoltre anche se il capo si muove alla
stessa velocita del resto del corpo, in realta esso resta in riposo. E
pit difficile immaginare che qualcosa in movimento sia in realta
in stato di quiete, che rappresentarsi qualcosa di pesante come
privo di peso, e tuttavia le cose stanno cosi. Per 'organizzazione
interna dell'uvomo la testa si comporta come se fosse costante-
mente in riposo, tutte le forze s’annullano e non sussiste che un
minimo peso verso il basso, in un rapporto di 20 a 1500, nonché
una leggera accelerazione in avanti. La maggior parte del movi-
mento si compensa. Potremmo dire che per 'esperienza interiore
il capo sta al resto dell’organismo come un uomo che siede como-
damente in auto e non si muove affatto; I’auto si muove, e 'uomo
si sposta. Il capo umano si sperimenta come se fosse privo di pe-
santezza e come privo di movimento, sia se I'uomo si sposta in
avanti sia in relazione al movimento della terra.

Cosi 'organo umano della testa ha qualcosa di molto parti-
colare perché si isola di fronte a tutto cid che avviene sulla terra.
La terra prende minima parte all’attivita del capo, e la testa nel suo
insieme & per contro I'immagine del cosmo; essa & realmente un ri-
flesso del cosmo e la sua natura non ha nulla a che fare con le forze
della terra. La struttura interna del cervello & formata secondo
forze cosmiche, e la sua conformazione non pud essere spiegata
sulla base di forze terrestri, ma solo partendo dal cosmo. La terra,
mi esprimo ora in modo approssimativo ma mi si capira, non fa al-
tro che “forzare” verso il basso la formazione cosmica incorporando
nell’'uvomo tutto cio che tende solo verso la terra. Lo si vede molto
facilmente nello scheletro: togliendo dallo scheletro il cranio,
verra meno cid che & costruito secondo un modello cosmico. Di cid
che resta osserveremo dapprima qualcosa che & solo per meta co-
smico, vale a dire 'ordine delle costole che & gia sotto I'influenza
delle forze terrestri. Se consideriamo poi le ossa lunghe degli arti
inferiori e delle braccia, costatiamo una struttura puramente ter-
restre. Si osservino le vertebre della colonna con i loro rilievi su cui
si articolano le coste e si converra che esse sono il risultato di un
equilibrio tra forze celesti e forze terrestri. Nella teca cranica

40



siamo di fronte a una forma in cui il cosmo sottrae alla terra la pos-
sibilita di intervenire, una forma che segue solo leggi cosmiche.
Questo ¢ il modo in cui vanno studiate veramente le forme dell’or-
ganismo umano.

Studiando in questo modo le forme umane e sapendo che in-
vero, riguardo alle proprie esperienze interne e in particolare alle
parti molli e liquide, la testa & in stato di riposo e riproduce in

L ~/_,:‘;,4/z.’.,7/
sl e
FE L T,
P Y E ’4;;,
Z Y e 22
Z: g : £z =
B Z Z el ’
Py Z Z 3
Z z Z z
7, P /
%, mif %F Z
2, % 4 2.7 Z
il _em, iF
“., :{ Rt _.,?/ ’,
Z Z,
Z Z
Z. Z
% F
R ';f

quiete il cosmo, converremo allora che tutta l'anatomia e la fisio-
logia attuali non possono essere considerate |'espressione della ve-
ritd perché coloro che le propugnano non sono coscienti delle in-

fluenze cosmiche.

Abbiamo detto che vi sono forze che irradiano dalla periferia
ed & come se provenissero da ogni direzione sul capo dell'uomo.
Ma e differente se queste forze nel loro irradiare vengano tratte-
nute dalla Luna, oppure dal Sole o da Saturno. La presenza di certi
corpi celesti modifica 'azione di queste forze periferiche e per
questo non & affatto indifferente la direzione da cui queste forze

41



provengono. La loro azione viene sostanzialmente modificata a se-
conda del luogo in cui si trova una determinata costellazione.
Queste sono nozioni che stavano alla base della saggezza intuitiva
dell’antica astronomia, mentre oggi vengono ritenute roba da di-
lettanti. Nessuno ha pili oggi un quadro veritiero della realta. Ma
cid che ho detto & essenziale per comprendere la costituzione
dell'vomo, poiché nel fatto che dipenda interamente dal cosmo
nella conformazione del proprio capo, mentre & sottoposto solo
all’influsso terrestre nella conformazione delle ossa lunghe degli
arti inferiori, si esprime al contempo, fin nella sostanzialita, la na-
tura delle forze formative. Prendiamo un osso umano: sappiamo
che esso contiene carbonato e fosfato di calcio; ambedue le so-
stanze sono di grande importanza per la formazione dell’osso,
'osteogenesi. 1l carbonato di calcio conferisce all’osso la caratteri-
stica di essere sottomesso alla terra e senza di esso la terra non po-
trebbe “far presa” sull’osso. Il carbonato di calcio costituisce un
punto d’attacco per le forze terrestri a partire dal quale esse for-
mano ’osso. Il fosfato di calcio gioca lo stesso ruolo per le forze co-
smiche. Cosi un osso come il femore non potrebbe allungarsi
dall’alto verso il basso senza la mediazione del carbonato di calcio,
ma sarebbe privo della testa senza I'azione del fosfato di calcio.
Lobiezione degli anatomisti che tra diafisi ed epifisi la composi-
zione relativa di carbonato e fosfato di calcio & la stessa, non signi-
fica nulla. In primo luogo questo dato non & del tutto esatto, e una
fine analisi pud evidenziare una certa differenza, ma al riguardo si
deve tenere conto di qualcos’altro. La formazione dell’organismo
umano implica I'esistenza di processi di costruzione e di distru-
zione: processi in cul viene costruito qualcosa, e altri che portano
all’eliminazione delle sostanze inutilizzate. Una differenza molto
importante tra queste forze di formazione e di degradazione pre-
senti nelle sostanze stesse, pud essere constatata per esempio nel
fluoro. L'anatomista odierno direbbe: il fluoro gioca un ruolo
nell'odontogenesi, inoltre & presente nell’urina: il fluoro si rileva
inambedue i casi. Ma non & questo che importa. Infatti nell’odon-
togenesi il fluoro gioca un ruolo positivo: i denti non potrebbero

42



formarsi senza I’apporto di fluoro; nelle urine invece & presente il
fluoro che deve essere eliminato, degradato. E essenziale distin-
guere se una sostanza in un dato punto & presente in funzione della
sua eliminazione o se & necessaria per i processi di costruzione.
Cosi e. In un osso in cui i processi formativi dipendono piti dal co-
smo, il fosfato di calcio ha un ruolo di sintesi; in altre ossa costi-
tuisce un prodotto di eliminazione. Inversamente, nella diafisi di
un osso lungo & il carbonato di calcio a giocare un ruolo formativo,
mentre diventa prodotto di eliminazione in una parte ossea for-
mata dal cosmo. Dobbiamo sapere che per la comprensione del
ruolo di una sostanza in un sito dell’organismo, non & tanto im-
portante rilevarne o meno la presenza, quanto conoscerne il per-
Corso.

Ho cercato in altre occasioni di spiegare questi fatti con
un’'immagine esemplificativa: supponiamo che alle nove di mat-
tina io esca per una passeggiata e veda due persone che siedono
tranquillamente su una panchina. Verso le tre del pomeriggio ri-
passo davanti alla panchina, e trovo di nuovo le due persone tran-
quillamente sedute. La descrizione delle mie osservazioni mi dice
ben poco: pud essere infatti che una delle due persone avesse por-
tato da casa un panino e fosse rimasta li seduta dalle nove del mat-
tino, mentre l'altra si fosse alzata, avesse facto una lunga passeg-
giata e fosse tornata a sedersi alle tre del pomeriggio. La prima sara
ben riposata, mentre |'altra sara stanca; la costituzione interna dei
due sara ben differente. Quel che importa non & la presenza o meno
di una persona, ma quel che ha fatto, il cammino che ha percorso
per giungere dove si trova. Allo stesso modo nel quadro dell’entita
umana & pitt 0 meno indifferente sapere che in un dato organo sia
presente una certa sostanza. Bisogna conoscere “come” essa si trova
i, se gioca un ruolo anabolico o catabolico e solo allora l'uvomo di-
verra comprensibile. Mai si riuscira a trovare la relazione fra la qua-
lita di una sostanza necessaria all’organismo e il rimedio, senza te-
nere dovuto conto di questo processo la cui conoscenza ci porta an-
che a scoprire che la ripartizione delle sostanze nel cosmo & del
tutto differente da quella che comunemente si immagina.

43



E notevole, solo che da cinque o sei secoli non vi si pensa pii,
che 'organismo umano contiene ferro, come si ritiene di poter evi-
denziare tramite determinate analisi. In effetti possiamo dire che
nell’organismo dell'uomo, nel suo sangue, si trova il ferro. Ma in
condizioni normali si tentera invano di dimostrare la presenza di
piombo nell’organismo umano. Lo troveremo solo allo stato
grezzo nei giacimenti metalliferi. Ma tutti i metalli che si trovano
in natura, sono esistiti in precedenza nella loro forma archetipica
su Saturno, Sole e cosi via, in stati estremamente volatili e dispersi
o addirittura come etere di calore. Luomo esisteva gia sull’antico
Saturno anche se in una forma molto differente da quella attuale.
Egli partecipd a tutti i processi per cui il ferro, per esempio, & di-
venuto quello che conosciamo oggi, a partire dallo stato di
estrema dispersione di etere di calore. L'uomo partecipd dunque
all’evoluzione della terra. Quel che & interessante & che |'vomo, re-
lativamente a sostanze come il ferro o il magnesio, si sviluppo in
modo da incorporare questi metalli nel suo organismo, mentre in-
vece elimind il piombo. L'uvomo ha dunque affiancato il processo
del magnesio ai propri specifici processi, mentre di fronte al pro-
cesso del piombo & come fuggito, lo ha eliminato. Cosi oggi tro-
viamo in lui le stesse forze presenti nel magnesio esterno, forze che
egli deve superare interiormente; viceversa, quando non era ancora
racchiuso entro la propria pelle, quando era ancora una figura in
via di metamorfosi in perfetta armonia con il cosmo, ha superato
il processo del piombo. Cosi ancora oggi porta in sé il supera-
mento, I’eliminazione del processo del piombo. Egli porta in sé le
forze formatrici del magnesio e le forze di eliminazione per il
piombo.

Cosa significa questo? Per saperlo basta osservare quel che
avviene nell’organismo nell’intossicazione da piombo, o saturni-
smo. Esso diventa fragile, si sclerotizza: I'organismo non tollera il
piombo. Se si instaura un saturnismo 'organismo comincia tutta-
via a contrastare il processo presente nella sostanza del piombo (le’
sostanze sono sempre processi). Il piombo si diffonde nell’organi-
smo che si ribella e cerca di espellerlo; se ci riesce, guarisce, ma se

44



il piombo & piu forte si assiste al processo degenerativo caratteri-
stico del saturnismo. In effetti 'organismo tollera solo i processi
che superano il piombo e non pud accogliere in sé le forze forma-
trici del piombo.

Cerchiamo ora di capire che cosa ricava I'vomo dal non tolle-
rare il piombo. L'uomo & in prima istanza un essere sensoriale. Per-
cepisce le cose intorno a sé e in seguito le ordina con il pensiero.
Ha bisogno di ambedue le cose: deve percepire gli oggetti per en-
trare in contatto con il mondo circostante, e deve riflettere, deve
distaccarsi dalle proprie percezioni per diventare un essere indi-
pendente. Se fossimo solo in grado di percepire, ci esauritemmo
nella contemplazione esteriore; invece, poiché ci distacchiamo
dalle cose, riflettiamo su di esse, diventiamo esseri dotati di perso-
nalita e individualita, non ci perdiamo nel mondo esterno. L'osser-
vazione del corpo eterico umano mostra che vi & in esso un centro
per le forze che respingono il piombo; questo centro si trova
press’a poco al vertice del cranio, 12 dove i capelli fanno un vortice;
da li le forze che vincono il piombo irraggiano in tutto l'organi-
smo cosi che il processo del piombo non possa penetrare. Queste
forze di superamento del piombo, formate dal corpo, hanno una
grande importanza; sono le forze che, osservando questo gesso, mi
impediscono di rimanere semplicemente prigioniero della mia
contemplazione. Se cosi non fosse mi identificherei con la cosa os-
servata. Io limito 'osservazione e mi rendo indipendente me-
diante le stesse forze che superano il piombo. E dunque grazie a
queste forze che 'uvomo dispone di una personalita distinta, inte-
riormente conclusa, capace di isolarsi dal mondo esterno.

In effetti queste forze non hanno solo un significato fisico-
eterico, ma anche psichico e morale, e la loro esistenza pud in certe
circostanze manifestarsi in modo molto chiaro, tenendo anche
conto di una certa connessione di cui parlerd: 'uomo incorpora
certi metalli e li collega col proprio organismo mentre ne espelle
altri che porta in sé solo come processi di rifiuto e di superamento.
Come mai 'uomo, nel corso della sua lunga evoluzione attraverso
Saturno, Sole, eccetera, assunse in sé alcune sostanze esterne e ne

45



espulse altre? In questa espulsione staal contempo la possibilita di
accogliere in sé forze morali autonome. Immaginiamo che 'uomo
abbia una costituzione in grado di accogliere le forze formative del
piombo, immaginiamo che |'organismo odierno sia in grado non
di utilizzare il piombo, ma in qualche modo porti in sé le forze
formative del piombo, cosi come porta il ferro: allora per 'azione
del piombo 'uomo avrebbe qualita semi-morali, avrebbe un’affi-
nita patologica, una preferenza morbosa per le impurita, cerche-
rebbe con volutta sostanze maleodoranti e le annuserebbe con
compiacimento. Se un bambino mostra simili qualita, con una
preferenza per tutto cid che puzza (ci sono per esempio bambini
che annusano volentieri il petrolio) in lui possiamo senza dubbio
constatare |'assenza delle forze di superamento del piombo; biso-
gna quindi cercare di sollecitarle con provvedimenti igienici o te-
rapeutici. Questo & possibile e vedremo in seguito come.

Torniamo ora al magnesio, una sostanza che gioca un certo
ruolo nell’organismo umano. Qui possiamo studiare un fenomeno
particolarmente interessante. Ho spesso ricordato, anche trattando
temi pedagogici, che il primo periodo di vita da considerare in
modo unitario, nettamente distinto dai periodi successivi, & quello
che va fino al cambio della dentizione. Il periodo successivo &
quello che conduce alla puberta. Ora, se per 'odontogenesi & ne-
cessario il fluoro, il magnesio non lo & di meno. Ma 'odontogenesi
non si verifica solo nel cavo orale, nella mascella e nella mandi-
bola; & 'organismo nella sua interezza che vi partecipa, e il pro-
cesso-magnesio si svolge nella totalita dell’organismo umano.
Questo & di importanza capitale per il bambino fino alla seconda
dentizione. Pil tardi il processo del magnesio non ha pit lo stesso
significato perché le sue forze consolidano I'organismo; esse chiu-
dono l'organismo su se stesso, e potremmo dire che il punto finale
di questo consolidamento, di questo articolarsi di forze e di so-
stanze si conclude al momento della seconda dentizione. Ma fino a
quest’epoca l'utilizzo del magnesio ha una notevole importanza
per 'organismo umano.

Dal punto di vista temporale I’organismo umano si sviluppa

46



in modo uniforme. Esso deve sviluppare in sé il magnesio, deve
portarlo in sé, altrimenti non avrebbe le dovute forze di consoli-
damento, e tuttavia non pud cessare di sviluppare il processo del
magnesio che si compie sia prima sia dopo la seconda dentizione.
Bisogna che queste forze vengano elaborate, e dopo la formazione
dei denti permanenti 'organismo supera il magnesio e lo elimina,
in particolare attraverso la secrezione lattea. Dato che la secrezione
lattea & in rapporto con la puberta, abbiamo una singolare perio-
dicita del processo: fino al cambio dei denti I’organismo consuma
magnesio, dopo e fino alla puberta lo elimina e nelle forze della
lattogenesi si trova effettivamente il magnesio; quindi si ha ancora
un’inversione fino al ventesimo anno quando il magnesio entra nei
processi di fine consolidamento dei muscoli. Le sostanze sono ef-
fettivamente solo un insieme di processi, e il piombo & solo in ap-
parenza la sostanza grigia e grossolana che vediamo. E privo di
senso dire che il piombo & un metallo grossolano: il piombo & il
processo che si svolge all’interno dei confini che sono stati opposti
alla sua espansione; tutto & processo! Vediamo poi che nell’'vomo
non esistono solo processi che vengono utilizzati, e altri come il
piombo che vengono rifiutati in una costante azione di espulsione,
ma altri processi ancora come quello del magnesio che mostrano
un andamento ritmico, cosicché in certi periodi della nostra vita
elaboriamo processi di consumo per le forze del magnesio, in altri
processi di espulsione.

Ancora una volta la semplice analisi che rivela la presenza di
magnesio non dice nulla, poiché a quattro o cinque anni questa so-
stanza ha tutt’altro significato che a dodici. Si impara a conoscere
I'vomo solo sapendo quando certi processi, dunque certe sostanze
presenti in natura, hanno un preciso significato entro ’organismo
umano. Riconoscendo come le sostanze presenti in natura possano
continuare ad agire entro l'organismo umano, assume davvero la
minimaimportanza lo studio della composizione chimica delle so-
stanze. Bisogna studiare qualcosa che oggi & praticamente scono-
sciuto. Gli albori della chimica moderna possono farsi risalire al
XIII o XIV secolo e sono rappresentati dai procedimenti alche-

47



mici del tempo che a noi appaiono spesso insensati. Allora esisteva
anche quella che possiamo chiamare dottrina della segnatura che
fu utilizzata soprattutto per le piante, ma anche per i minerali ed
e oggi caduta nell’oblio.

Prendiamo una sostanza come l'antimonio, o meglio I'anti-
monite: essa mostra una caratteristica struttura ad aghi. Sottopo-
nendola a un determinato trattamento metallurgico otteniamo
uno specchio di antimonio, specificatamente facendo condensare
vapori di antimonio su una superficie fredda. Nell’antimonio si
osserva costantemente la tendenza ad apparire in forme che si ri-
velano correlate al corpo eterico; sono forme che somigliano a
quelle di certe piante semplici che aderiscono al corpo eterico.
All'osservazione |'antimonio da un’impressione di grande ricetti-
vita per le forze eteriche a cui viene esposto. Ognuno pud consta-
tare che fissando I’antimonio a un catodo e sottoponendolo a elet-
trolisi & possibile provocare una serie di esplosioni che fanno in-
travedere le relazioni tra 'antimonio e le forze eteriche. E degno di
nota, e questi fatti un tempo venivano compresi a fondo ma oggi
non lo sono pil; non si da pit importanza a simili osservazioni, e
si resta perplessi davanti a fenomeni che pure si percepiscono
come significativi. Ci si domada per esempio: perché il diamante,
la grafite, I'antracite e il carbone, composti tutti di carbonio, sono
cosi differenti? Se si affrontassero questi argomenti non solo ana-
lizzando la struttura chimica, ma nel senso dell’antica segnatura,
allora si potrebbe afferrare la differenza tra carbone e grafite. Il
carbone si & formato nel corso del processo terrestre, la grafite nel
ciclo planetario precedente, quello lunare, e il diamante durante il
processo solare. Considerando le cose dal punto di vista cosmico
cominceremo a comprendere che non importa tanto la sostanza in
sé, ma le diverse circostanze ed epoche nel corso delle quali essa as-
sunse una forma solida. Se qualcosa di sostanziale, di fisicamente
reale & soggetto al tempo, quest’ultimo ha un significato preciso.
Tornando a quanto dicevamo prima possiamo dire: il carbone € un
bambino, & piuttosto giovane; la grafite un po’ piu vecchia, & un
giovanotto; il diamante, se proprio non € un vecchio, € almeno un

48



uomo maturo. Ora, se vogliamo assegnare un compito adatto per
una persona matura, non lo affideremo a un bambino, poiché il
compito va dato conformemente all’eta. Cosi il carbone per la sua
eta cosmica ha una missione differente dalla grafite che & pit vec-
chia. E necessario fare attenzione ai processi cosmici se si vogliono
imparare a conoscere i rapporti tra I'uomo e l'universo. Se l'anti-
monio ha una particolare affinita per il corpo eterico e viene intro-
dotto nell’organismo umano come medicamento, dobbiamo arri-
vare al rapporto che esso ha al di fuori dell'uomo per sapere cid che
tramite I'antimonio viene stimolato nel corpo eterico. Dobbiamo
assolutamente indagare i fini processi della natura se vogliamo ca-
pire la dinamica di ogni medicamento nell’'uomo.

49



QUARTA CONFERENZA
Dornach, 5 gennaio 1924

Nelle tre conferenze precedenti abbiamo cercato di delineare
il tipo di ricerca di base che il medico dovrebbe perseguire, solo
delineare appunto, data la scarsita del tempo a disposizione. Per
entrare nei particolari ci vorrebbe molto pit tempo che natural-
mente si dovrebbe avere all’universita.

Un vero corso di laurea in medicina dovrebbe consacrare al-
meno un anno, ma se possibile anche pit, all’acquisizione di que-
ste conoscenze di base. Qui possiamo solo accennare alle caratteri-
stiche di un simile studio, e le tre conferenze precedenti vanno
considerate una semplice indicazione di quello che deve diventare
patrimonio di conoscenza del medico. Potremmo definire questa
come la parte exoterica della conoscenza del medico; ad essa do-
vrebbe poi seguire una parte esoterica, di cui vorrei ora parlare,
che nondimeno dovra poggiare sulla parte exoterica. Non va sot-
tovalutata la parte exoterica, bensi approfondita con la massima
serietd, per quanto la si conosce. Questo & difficile nell’epoca pre-
sente, ma proprio in questa direzione si potra fare molto con la
fondazione della Sezione di medicina nella nostra Libera Univer-
sita, qui a Dornach*. Quello cui posso solo accennare, potra essere
arricchito da molti particolari reperibili nei miei scritti e nei miei
cicli di conferenze, ma in particolare trovera un ampliamento nel
senso della medicina antroposofica con la prossima pubblicazione
del mio libro scritto con l'aiuto della dottoressa Ita Wegman*,
dove si troveranno molti degli spunti che I'antroposofia ha da of-
frire alla pratica medica e alla ricerca pil in generale.

Dobbiamo renderci conto che gli studi di medicina sono
studi particolari, che hanno un presupposto molto speciale, studi
in cui non si pud assolutamente fare a meno dei risultati della
scienza dello spirito. Non esiste una vera medicina, se non tiene
conto dei risultati della scienza dello spirito. Il caos che ancora re-
gna in questo campo deriva dall’attuale orientamento gnoseolo-

50



gico, assolutamente inadatto per la medicina e dominato, persino
nella teologia, da una scienza adatta solo per scopi tecnici, ma non
per la conoscenza dell'uomo. Che una vera scienza medica richieda
qualcosa di piu specifico risultera chiaro dalla mia esposizione di
come si forma 'uomo.

Abbiamo gia visto ieri sul piano exoterico (oggi e nei pros-
simi giorni passeremo a quello esoterico) che ogni sostanza natu-
rale & in effetti un processo. Un sale per esempio ¢ il precipitato, il
deposito di un processo; il magnesio, il ferro, sono processi che si
trovano in natura. Anche i processi del piombo e del mercurio si
ritrovano in natura, ma in apparenza non devono esistere
nell'vomo. Come si forma ['uomo? Con la fecondazione viene po-
sto 'abbozzo fisico che deve unirsi con il corpo eterico. Questo
non si genera perd con la fecondazione e viene formato intorno a
quello che in seguito si manifesta come io e corpo astrale, vale a
dire la parte spirituale-animica che discende dai mondi spirituali
e che e preesistente alla nascita. Abbiamo dunque a che fare con il
vero nocciolo dell’entitd umana, con l'entita animico-spirituale
che ritroviamo sia nelle incarnazioni precedenti, sia nel periodo tra
morte e nuova nascita molto prima del concepimento. Prima di
entrare in rapporto con il germe fisico generato tramite la fecon-
dazione, il nocciolo spirituale-animico dell'uomo si riveste del
corpo eterico. Questa triplice organizzazione: io, corpo astrale e
corpo eterico, si unisce con quanto risulta dalla fecondazione fi-
sica, con quanto predisposto nell’embrione. Ora il corpo eterico
proveniente dal cosmo, nel momento in cui si unisce all'organiz-
zazione fisica porta con sé forze che non sono adatte per quest’ul-
tima, come quelle del piombo e dello stagno. Solo in apparenza
dunque ['uvomo non risulta un microcosmo e manca di alcune so-
stanze: quelle escluse dal corpo fisico sono fondamentali per la co-
stituzione del corpo eterico che porta con sé, prima di unirsi al
corpo fisico, i processi del piombo, dello stagno, del mercurio e
cosi via.

Dunque il corpo eterico e le altre parti costitutive si uniscono
al corpo fisico. In modo blando durante il periodo embrionale, ma

51



appieno al momento della nascita, quando inizia la respirazione, la
vera e propria respirazione esterna; avviene allora che le forze del
corpo eterico e aliene al corpo fisico passano al corpo astrale, men-
tre il corpo eterico accoglie le forze elaborate dal corpo fisico.
Dunque il corpo eterico subisce una notevole metamorfosi acco-
gliendo in sé il contenuto, la costituzione del corpo fisico e ce-
dendo al corpo astrale la propria costituzione, la propria affinita
per il mondo circostante. Il corpo astrale & ora intimamente legato
con cid che pud costituire oggetto di conoscenza per l'uomo. Nel
momento in cui cominciamo a sviluppare un sapere medico elabo-
rato interiormente, vero e non solo teorico, in quel momento vivi-
fichiamo in noi i contenuti che il corpo astrale gid possiede sep-
pure in modo inconscio e che esprimono le relazioni con il mondo.

Vorrei fare un esempio specifico. Consideriamo una regione i
cui abitanti sono melanconici perché nel sottosuolo & presente
gneiss, il quale contiene mica, un noto minerale. La mica esercita
un’influenza molto forte sulla costituzione fisica degli abitanti di
quel territorio; si ha un corpo fisico particolare nascendo in una
zona dove abbonda la mica. Si pud anche constatare che nelle re-
gioni ricche di mica prospera il rododendro. Questa pianta si trova
comunemente nelle Alpi, in Siberia e altrove. La sostanza del ro-
dodendro ha un’intima affinita con il corpo eterico prima che esso
compenetri il corpo fisico in queste regioni; il corpo eterico cede
l'affinita per il rododendro al corpo astrale, e questo & correlato ad
alcune patologie tipiche di queste zone, legate alla preponderanza
di mica nel sottosuolo e quindi nelle falde d’acqua. Tutto cid & in-
sito nel rododendro. Se ne pud dedurre che esso contiene un succo
con virth curative per queste malattie. E per questo motivo che
spesso, ma non sempre, i rimedi per alcune patologie endemiche i
trovano nella regione stessa.

Essendo medici occorre sapere che ogni notte durante il
sonno si penetra col proprio corpo astrale nell’ambiente che era af-
fine al corpo eterico e che ora & legato al corpo astrale. Dunque nel
sonno un medico continua a sperimentare le forze terapeutiche
presenti nell’ambiente circostante e da lui conosciute studiando

52



medicina. Cid che ha appreso esteriormente in modo dialettico
viene sottoposto a conferma durante il sonno. Ne va tenuto conto
nello studio della medicina, poiché tutte le nozioni esteriori, teo-
riche, non servono a niente, in nessun caso. Esse vengono disso-
ciate, disorganizzate, se nel sonno non ricevono ogni volta la ne-
cessaria conferma tra corpo astrale e ambiente. Se le nozioni di me-
dicina non sono apprese in modo che il corpo astrale nel suo collo-
quio con I'ambiente possa dare conferma al medico di cid che ha
imparato, sard come se ascoltasse qualcosa che non & in grado di
capire, che non fa altro che confonderlo. Vediamo che le cono-
scenze mediche sono profondamente legate con quanto porta allo
stato di sonno. Proprio da questi fatti deve nascere la convinzione
che il sapere medico va conquistato dall'uomo intero, con la vita e
il sentimento, poiché da questo contatto notturno con le sostanze
medicamentose risulta anche un’altra cosa che & davvero impossi-
bile acquisire tramite uno studio dialettico: I'esigenza di portare
veramente aiuto. Senza questa esigenza, senza questo atteggia-
mento, senza farsi partecipi delle persone che dobbiamo guarire,
senza questa esigenza di portare personalmente aiuto, non c’¢ in
verita alcuna terapia.

E necessario che dica qualcosa che potrd sembrare strano e
paradossale, ma visto che siamo qui per imparare quello che oggi
ancora manca e che dovra svilupparsi, vanno pur dette alcune cose,
poiché da Dornach lavoriamo sulla base di impulsi esoterici. Ri-
peto, sembrera paradossale ma prego di accettare il paradosso:
spesso mi & stata prospettata l'eventualita che i medicinali che
produciamo qui nei nostri laboratori farmaceutici debbano venire
strettamente tutelati per evitare plagi. Ho risposto una volta che
non ho davvero gran paura delle imitazioni, se ci riesce di portare
nella nostra corrente veri impulsi esoterici. Infatti allora la gente
si rendera conto di questo lavoro su basi esoteriche, e non sara af-
fatto la stessa cosa che i medicinali vengano prodotti qui con gli
impulsi esoterici che vi immettiamo o che siano imitati in qua-
lunque altra fabbrica. Potra sembrare strano, ma & cosi. La crea-
zione di una determinata atmosfera interiore che da ai medicinali

53



una forza di guarigione spirituale, importa molto pil di certi fat-
tori esteriori o di certi giochetti commerciali: si crea qualcosa che
conferisce potere terapeutico a partire dallo spirito. Queste non
sono fantasie superstiziose ma fatti, e avremo modo di vedere che
possono essere fondati con rigore scientifico-spirituale. Le persone
sensibili capiranno che assumere i rimedi che vengono preparati
qui significa fare un primo passo in modo corretto.

Le osservazioni che mi sono state rivolte in proposito possono
derivare dal fatto che oggi le persone non hanno alcuna idea della
necessita, proprio nella medicina, di prendere molto piu sul serio
la vita spirituale, esoterica. Se afferriamo in primo luogo questo
concetto, sentiremo la concreta e non certo formale necessita di
fondare qui la nostra Libera Universita, un luogo dove venga col-
tivato lo studio della medicina. Capiremo anche che al primo
corso exoterico ne segua un altro eminentemente esoterico che si
occupi dell’'uomo e permei il sapere medico di quella che nello
studente dovra diventare un’attitudine propriamente medica.

Certo vi furono sempre singole persone che coltivavano per
istinto una simile attitudine, e nell’ultimo terzo del secolo dician-
novesimo, quando vi era pochissimo di quanto pud generare una
vera sensibilitda medica, questa disposizione si manifestava spora-
dicamente solo in alcuni, del resto considerati come tipi strava-
ganti. In fondo la scuola viennese* ai tempi della mia gioventl
basava la propria fama sulla polmonite, ciog su una parte della cli-
nica dove & meno importante il momento terapeutico, dove & mi-
nore la possibilita di incidere con il trattamento sulla patologia
centrale. Questo condusse al cosiddetto nichilismo, di cui ab-
biamo sentito parlare; proprio i principali esponenti della scuola
viennese sostenevano in piena consapevolezza il pensiero nichili-
sta, affermando che in fondo nessun medicinale & in grado di gua-
rire. In un certo senso questo era anche il pensiero di Virchow*.
Egli diceva: su cento pazienti cosiddetti “guariti” possiamo sup-
porre che per cinquanta sia stato del tutto indifferente assumere o
meno dei medicinali, perché sarebbero guariti comunque; nel
trenta per cento i farmaci ebbero effetti tossici; per la restante

54



quota si pud supporre che in un certo numero di pazienti sia stato
un caso che il rimedio prescelto fosse efficace. Non sono io a dire
queste cose: & Virchow, il grande Virchow. Conosco ancor oggi
personalita illustri che difendono sostanzialmente questo punto di
vista nonostante prescrivano le terapie. In tutto questo non ritro-
viamo alcuna sensibilita medica, il che pud anche non avere im-
portanza dove essa & ritenuta una pura formalita. Invece & assolu-
tamente necessario nutrirla in sé, e per farlo occorre 'umanita che
anima il secondo corso fondato sulle conoscenze esoteriche. Questa
umanita si ritrova in forma magari degenerata e nondimeno affa-
scinante e grandiosa in personalita come Paracelso. Lo si potra cri-
ticare per molti versi, ma questa sensibilita medica era presente in
lui in modo grandioso. Arrivando in una regione dove affiora lo
strato rosso del permiano egli sapeva bene che da quella roccia de-
rivano una serie di patologie e in particolare malattie dovute a un
disturbo del sangue. Lo sviluppo del processo morboso & molto ca-
ratteristico: nelle regioni dove abbonda il permiano gli abitanti si
sono adattati a questa roccia e presentano un temperamento carat-
teristico. In queste persone si constata una vivace attivita splee-
nica; capitando da forestieri in una simile regione si subisce un’ac-
coglienza fredda, gli abitanti sono terribilmente testoni, arro-
ganti, semplicioni, e prendono per ignorante chi li considera stra-
vaganti. La popolazione si abitua al permiano, ma se arriva un fo-
restiero per avviare li un’attivita, questi non sopportera il per-
miano, vale a dire l'acqua, e presentera alcuni sintomi patologici.
Paracelso afferma che le malattie endemiche in queste regioni si
trasmettono anche per via ereditaria e aggiunge: qui deve esservi
qualcosa nel corpo eterico, o nell’archeo, come lo chiamava. L'ar-
cheo deve aver subito qualche influenza prima di compenetrare
I'embrione. In quelle regioni cresce benissimo I’avorniello nei cui
fiori, nelle foglie o eventualmente nelle radici, secondo la costitu-
zione dell'individuo, si trovera facilmente un succo che si rivelera
un buon rimedio per queste affezioni.

Grazie a questa attitudine medica interiore, si tratta di con-
quistare un modo del tutto nuovo di studiare la natura. Conoscevo

55



un medico quand’ero ragazzo. Lo si incontrava facilmente nei prati
e nei campi, dove si interessava ai fiori, alle piante, agli insetti;
nella zona, dove egli esercitava come medico senza pretese, prati-
cavano anche tre o quattro altri medici celebri. Si pud affermare
che l'attivita di quell’'uvomo modesto, amante dei fiori dei campi,
per i pazienti era infinitamente pil fruttuosa di quella del medico
statale o degli altri colleghi. Infatti questi traevano le loro cono-
scenze dalle teorie ufficiali e da tutto cid che ad esse & collegato,
mentre lui aveva acquisito le proprie conoscenze medicinali dal
contatto diretto con la natura, contatto che pud condurre a una co-
noscenza medica sapendo amare la natura fin nei particolari. Non
si ama la natura fissandola al microscopio; chiama la natura la os-
serva con sguardo “macroscopico”, come un tutto. Si capira cosi
quanto sia necessario attingere alla vita inconscia del corpo astrale
di cui ho parlato, al fine di sviluppare vere conoscenze mediche.
Non & certo mia intenzione riproporre vecchie formule superate,
ma semplicemente dire quel che risulta dall’osservazione diretta
del mondo, e poiché la lingua odierna e la terminologia medica
non ci offrono vocaboli confacenti, sono costretto ad adottare
espressioni tramandate dal passato. Se cosi non facessi dovremmo
inventare nuovi termini, cosa che potrebbe magari favorire la dif-
fusione delle nostre idee; questo perd richiederebbe forse anni di
lavoro, e poiché mi si vuole ascoltare oggi fard uso della termino-
logia antica con qualche modifica.

E bene considerare prima il mondo vegetale; non che voglia
raccomandare le piante come rimedio universale, ma esse possono
insegnarci molte cose, in modo del tutto particolare per l'ap-
profondimento esoterico. La tradizione medica considera di fonda-
mentale importanza tre aspetti della pianta, sebbene in modo di-
verso dalla scienza e dalla pratica correnti.

Oggi uno studente studia qualcosa, lo memorizza e pensa:
bene, ora “lo so” e posso utilizzarlo. Una persona pia e religiosa,
impara il Padre Nostro: e “lo sa”, ma oltre a saperlo, lo recita ogni
giorno; ravviva nella propria anima ogni giorno cio che sa. Questo
¢ un modo del tutto differente di comprendere le cose, davvero del

56



tutto differente. Pensiamo a un iniziato: si presuppone che cono-
sca gli elementi della scienza occulta, ma lui stesso non da alcuna
importanza al fatto di conoscerli, di averli acquisiti. Per lui &
molto pilt importante di tanto in tanto richiamare con fede
nell’anima gli elementi del proprio sapere occulto, cominciando
dai primissimi; in tal modo egli cerca di dare alla propria anima
uno slancio sempre nuovo. Chi ha spirito religioso ha tutt’altre
esperienze di chi vede nella natura solo il contenuto del mondo fi-
sico. Dobbiamo sempre immergerci nei ritmi della natura, se vo-
gliamo conquistare un sapere vivente € non morto. La conoscenza,
I'attivita conoscitiva va vivificata sempre di nuovo in modo rit-
mico. Questo intendo quando parlo di attitudine medica interiore
come base del sapere medico. Per quanto riguarda la terapia &
estremamente importante ottenere un sapere medico derivato
dalla natura dell’'uvomo e del mondo circostante. Ed & importante
richiamare sempre di nuovo la pianta nella propria anima.

Tre cose nella pianta hanno un significato particolare. La
prima & il profumo che & in relazione con gli oli eterici della
pianta, e che in alcune di esse ha un carattere del tutto speciale. Il
profumo della pianta attira certi esseri elementari che vogliono
immergersi in essa. Cid che sta alla base dell’attivita (e non della
sostanza) aromatica, si ritrova in forma minerale massimamente
condensata nello zolfo; per questo, con gli antichi medici, pos-
siamo chiamare “sulfureo” I’elemento attivo nell’aroma delle
piante, nel profumo che richiama gli esseri elementari che vo-
gliono unirsi alla pianta stessa. Possiamo dire che percepire ’ele-
mento sulfureo della pianta significa acquisire la reale compren-
sione del suo profumo, se si riconosce il gioco dello spirito tra alto
e basso quando il profumo si espande. Questa & la prima cosa.

Una seconda facolta da sviluppare € un sentimento interiore
per cid che cresce nella foglia. Non ci mancano le occasioni per
mettere in relazione il profumo col fiore e la forma con la foglia.
Le foglie mostrano le forme pitl svariate: dentellata, lineare, sagit-
tata, ovata, lobata, eccetera. Bisogna acquisire una sensibilita deli-
cata per I'elemento della foglia che nella pianta vivifica gli esseri

57



elementari che il profumo ha attirato. Dalla periferia del cosmo it-
raggia nella foglia la tendenza a formare strutture a forma di goc-
cia. E possibile sviluppare un mirabile senso per cid che & conte-
nuto nella foglia e che si manifesta come un amorevole modellare
da parte del cosmo, osservando con dedizione al mattino le foglie
ricoperte di rugiada. Infatti le gocce di rugiada nella loro essenza
rispecchiano la tendenza della periferia, del cosmo, a generare
nella pianta '’elemento sferico, a forma di goccia. Al fondamento
della foglia c’e la goccia; se la pianta fosse sottoposta solo
all’azione del cosmo, della periferia, darebbe luogo solo a forme
sferiche. In alcune specie di bacche cosi come in certe foglie si puo
notare che fino a che prevale |'influenza cosmica |’elemento sferico
si mostra in modo pil spiccato, ma viene poi afferrato dalle forze
terrestri; la goccia viene tirata in diverse direzioni e ne derivano le
piu svariate configurazioni. Questa tendenza alla goccia si ritrova
condensata nel processo minerale del mercurio; percid 'antica me-
dicina definiva “mercuriale” questa tendenza a formare gocce.
“Mercuriale” per gli antichi medici non & il minerale, ma il pro-
cesso di formazione della goccia, la tendenza dinamica alla forma-
zione sferica: ovunque si manifesta la tendenza a formare gocce &
presente |'elemento mercuriale. Il mercurio come metallo assume
sulla terra una conformazione a goccia perché ne esistono le con-
dizioni. Come il mercurio manifesta questa forma sulla terra, cosi
fa sulla Luna l'argento, che la dovrebbe trovarsi sotto forma di
gocce. La medicina antica chiamava “mercurio” tutto cio che assu-
meva forma di goccia, e per i medici antichi tutti i metalli erano
“mercurio”. L'antica medicina viveva in tutto cid che & mobile e
animato, e noi dobbiamo tornare a sviluppare un senso per questa
mobilita e questa vita. Per tendervi dobbiamo dirci: quando al
mattino stendiamo lo sguardo sui campi e osserviamo le perle di
rugiada sulle foglie, esse ci dischiudono lo spirito che vive nella
foglia stessa: il tendere alla sferica forma cosmica.

Tutto questo va sperimentato intimamente, se vogliamo ca-
pire la pianta. Dobbiamo imparare a comprenderla nella sua forma
sferica; dobbiamo imparare a comprendere la pianta tanto da sta-

58



bilire un nesso con la sua tendenza a formare gocce, innalzandoci
poi al profumo; in questo modo svilupperemo a poco a poco una
sensibilita delicata per tutto cio che nell’'uomo agisce in direzione
centrifuga. La crescita dellc unghie per esempio ¢ data dalle forze
centrifughe che ci attraversano. Durante i primi sette anni di vita
il bambino & continuamente attraversato da forze centrifughe che
trovano il loro compimento nella seconda dentizione. Queste forze
si esprimono in massimo grado nella traspirazione, nella sudora-
zione. Il profumo che si espande dalle piante e attira gli esseri ele-
mentari vive anche nella traspirazione che ha direzione centrifuga.
Cosi se vogliamo cercare nell’'uomo I'elemento vegetale dobbiamo
orientare le nostre ricerche verso questa profonda tendenza
all’esteriorizzazione. In tal modo possiamo ottenere un’intima co-
noscenza dei rapporti tra quel che vive nell’'uomo e quel che sta
fuori di lui. Infatti la cessione da parte del corpo eterico delle pro-
prie peculiarita al corpo astrale produce una completa inversione:
il corpo eterico vorrebbe sviluppare verso 'alto cid che ha tratto
dal mondo circostante. Donandolo al corpg astrale lo sviluppa in
modo centrifugo verso I'esterno cosi che I'uomo in effetti porta in
sé I'elemento vegetale in questa direzione.

Osserviamo la pianta, come affonda le radici nel terreno,
come porta le radici in stretto contatto con cio che nel terreno &
“sale” in senso pit ampio. Qui avviene un processo che & esatta-
mente opposto al fenomeno che accompagna i processi sensoriali,
che sono processi salini. Consideriamo il sale da cucina in solu-
zione, 1l suo sapore, e pensiamo al processo inverso, immaginando
che il processo di solubilizzazione sia annullato, che avvenga una
sorta di agglutinazione, e che 'odore e il sapore divengano latenti.
Siamo allora in presenza di un processo che si svolge tra la radice
della pianta e il suolo. Questo processo in antico veniva chiamato
salino. La medicina antica non chiamava “sali” i composti che noi
oggi designiamo con questo nome, i carbonati per esempio e cosi
via, ma chiamava sale cio che nella pianta, nelle estremita appun-
tite delle radici entra in contatto con le sostanze della terra. Que-
sto € il processo salino.

59



Dirigendo costantemente e ritmicamente l’attenzione verso
questi meravigliosi segreti della natura si vivifica il proprio sapere
medico. Detto altrimenti, vivificando in questo modo le cono-
scenze mediche, si comincia a considerare la natura e I'uomo in
una maniera che conduce alla guarigione partendo dalla forte esi-
genza a portare soccorso di cui ho parlato. In tutta obiettivita, la
guarigione pud davvero derivare solo da un simile presupposto.
Queste facolta devono essere stimolate in modo del tutto concreto
mediante uno studio exoterico assiduo, volitivo, attivo; altrimenti
nascera solo confusione. E davvero necessario sapere che le basi del
sapere medico stanno in questo ritmico immergersi nella natura
circostante, non nelle nozioni teoriche, ma in quello che ora ho
cercato di caratterizzare e che possiamo sperimentare ritmica-
mente.

Quel che ora scrivo alla lavagna non & destinato a una cono-
scenza teorica, ma a vivificare sempre il vostro senso medico.

Spiriti risanatori Lhr heilenden Geister
voi vi congiungete Lbr verbindet ench
alla benedizione dello zolfo ~ Dem Sulphursegen
del profumo dell’etere; Des Atherduftes;
Voi vi vivificate Ihr belebet ench
nello slancio del mercurio Im Aufstreben Merkurs
verso la goccia di rugiada Dem Tautropfen

di cid che cresce, Des Wachsenden

di cio che & in divenire. Des Werdenden.

Voi vi fermate Lhr machet Halt

nel sale della terra In dem Erdensalze
che nel suolo Das die Wurzel
nutre la radice Im Boden erncibrt.—

Questo in qualche modo I'anima conquista, volgendo lo
sguardo verso la periferia, destando il senso interiore per la natura
circostante. Luomo pud allora rispondere:

60



Quel che la mia anima sa
voglio unirlo al fuoco
del profumo dei fiori;

Quel che la mia anima vive

voglio rinvigorirlo nella goccia luccicante

delle foglie del martino;

Quel che la mia anima &

voglio fortificarlo nel sale che consolida

con cui la terra
cura amorevolmente la radice.

Ich will mein Seelenwissen
Verbinden dem Feuer -
Des Bliitenduftes;

- Ich will mein Seelenleben

Erregen am glitzernden Tropfen
Des Bléttermorgens;

Ich will mein Seelensein

Erstarken an dem Salzerbartenden
Mit dem die Erdle

Sorgsam die Wurzel pflegt.—

Come fa la persona che prega con devozione, vivificando

sempre di nuovo in voi queste parole potete destare nell’animo le
forze atte a operare in senso terapeutico. Le capacita ordinarie ac-
quisite nelle universita odierne non possono destare un sapere me-
dico; esso va suscitato in primo luogo dall’anima. Per questo in
capo a tutte le considerazioni esoteriche che stiamo per fare, dob-
biamo sempre ricordare: sforzarsi in primo luogo di vivificare le
forze dell’anima che possono condurre a un vero sapere medico.

61



QUINTA CONFERENZA
Dornach, 6 gennaio 1924

Al termine della conferenza di ieri ho esaminato le domande
propostemi. Tutte sono naturalmente in connessione con i temi
trattati. Un primo gruppo rivela una sorta di ansia; poi vi sono do-
mande singole che troveranno risposta nel corso delle conferenze;
per un altro gruppo di domande pitt 0 meno simili non & possibile
dare risposte teoriche che potranno venire solo dai frutti che por-
tera questo corso. Di fatto tutte le domande vertono su come pro-
seguire sulla via della medicina dopo aver lasciato Dornach, e di
questo argomento parleremo oggi, inserendolo in qualche modo
tra le considerazioni esoteriche di ieri e quelle di domani, e ve-
dremo come pud continuare ad agire I'impulso che qui io posso
dare solo in modo limitato data la scarsita del tempo a disposi-
zione. La reale cura di quest’impulso deve stare alla base delle con-
siderazioni esoteriche che faremo domani.

In primo luogo vorrei aggiungere qualcosa alle considera-
zioni di ieri. Si conclude ben poco orientando qualcuno o se stessi
in modo generico verso lo spirito partendo dal fisico-sensoriale.
Certo questo orientamento generico verso lo spirito corrisponde a
un bisogno profondo dell’anima, e questo vale oggi in ogni
campo, ma soprattutto per il medico, sotto molti punti di vista
esso deve trovare molta piu chiarezza e precisione e, cosa princi-
pale, va sostenuto da una forza interiore maggiore di quella abi-
tuale. Tutto questo vive gia come anelito in voi, ma va tracciata
una via verso la quale perd io non posso che dare un impulso che
ognuno dovra veramente colcivare di sua iniziativa, in contatto
con Dornach.

Chi si riconosce in questa missione, e dalle domande che mi
sono state poste questo traspare con grande intensita, deve sapere
che I'anelito generico verso lo spirito non basta. E necessario che
questo slancio verso lo spirito si manifesti in modo molto concreto
nei singoli campi della vita, e per far questo dobbiamo inserirci di

62



nuovo e compartecipare alla vita delle entita del cosmo intero.
Oggi 'uvomo non vive piu in sintonia con il cosmo e di conse-
guenza non sente piu lo spirito, ma la spiritualita puo essere con-
quistata solo tramite il cosmo.

Se consideriamo una concezione medica qualsiasi, come si
presenta di primo acchito nella sua forma e nella sua evoluzione,
essa non offre alcuna conoscenza spirituale sull’esistenza. Solo es-
sendo in grado di inserite le cose e gli esseri nel quadro delle rela-
zioni cosmiche, diventa possibile percepire le forze spirituali na-
scoste dietro il velo della natura.

Il movimento antroposofico sperimenta e analizza da piu di
vent'anni le difficolta che possonosorgere nel perseguimento della
vitaspirituale, e potra sembrare riduttivo concentrare ora in poche
parole la natura di queste difficolta; cid nonostante potremmo
semplicemente dire che chi aspirava a conoscenze’esoteriche in un
qualsiasi campo, tendeva a rendersi le cose troppo facili, troppo
comode. Ma la via esoterica o ¢ difficile o non esiste. Non ¢’ uno
sviluppo esoterico che sia facile da percorrere, e I'osservazione cosi
frequente sulla necessita di superare le difficolea, di vincere in
primo luogo se stessi, deve essere considerata con assoluto, direi
sacro, rispetto. A partire da questo momento, che prende inizio
dal nostro Convegno di Natale a Dornach, dovrebbe effettuarsi un
mutamento nella concezione del movimento antroposofico nel suo
insieme e anche nei singoli campi. Cercando la propria via come
medico, si dovra fin dall’inizio partecipare interiormente a questo
mutamento, per fare in modo che il proprio cammino esoterico
non resti un elemento collaterale, ma divenga un pieno adempi-
mento della vita. Tutto quello che & possibile, in tal senso sara
fatto nel corso di questi incontri; ma come dird al termine della
conferenza odierna si dovra aggiungere ancora qualcosa.

Proseguiamo ora esaminando un particolare. Se nelle osserva-
zioni spirituali non si & disposti a entrare veramente nei partico-
lari, non si trovera mai il sentiero verso lo spirito. Non creda dav-
vero di poter trovare lo spirito chi sogna o chi si lascia andare a
ogni sorta di confusa ispirazione o cose simili; lo spirito va oggi

63



davvero conquistato con uno sforzo interiore serissimo, e lo si pud
conquistare solo in connessione con ciod che risulta dal mondo spi-
rituale,

Cominciamo dunque a esaminare un particolare. Come ho
gia detto, il mondo vegetale ha molto da insegnarci. Esaminiamo
una pianta. Di norma si considerano le radici, il fusto, le foglie, il
fiore con il pistillo, gli stami e il seme che si sviluppa nell’ovario.
Si descrive quel che si osserva nella pianta press’a poco come si fa-
rebbe con una poltrona, aggiungendo poi che a volte qualcuno ci
si siede. Si descrive il modo in cui le radici si fissano al suolo, da
cui traggono forze fisiche e sostanze chimiche, il modo in cui i
succhi salgono nei capillari o simili, e si considera un errore, un’as-
surdita parlare dell’'ordinamento a spirale delle foglie, ignorando
in ogni caso che questo ha una determinata relazione con il cosmo;
poi si descrivono i fiori, e si suppone tutt’al piti una forza, volendo
comprendere i colori o le sostanze dei fiori variopinti, o la fecon-
dazione. Tutto questo viene descritto con lo stesso spirito con cui
si descrive del tutto esteriormente che una persona si siede in pol-
trona.

Con un simile metodo non si pud assolutamente afferrare
I'essenza di quel che si indaga. Prendendo in esame la pianta, dob-
biamo sapere che le radici immerse nella terra sono il segno di un
mirabile misterd, che lo stelo e le foglie ci indicano un altro mi-
stero, e che di nuovo & espressione di un profondo mistero quel che
avviene nel fiore.

Osserviamo la radice, come affonda nel terreno: essa rappre-
senta in un certo senso il termine della pianta contro la terra, la
dura terra. Ma la radice non potrebbe ricevere alcunché dal suolo,
se il suolo stesso non subisse l'influsso della periferia cosmica. Il
cosmo circostante, e non solo con il calore e la luce del sole, ma an-
che con l'influsso degli altri pianeti, agisce fino a una certa
profondita della superficie terrestre, e le forze che in tal modo ven-
gono suscitate nelle sostanze della terra danno alla radice la possi-
bilita di addentrarsi nel suolo.

Ora guardiamoci intorno per vedere dove troviama altrove le

64



medesime forze. Ecco che lo stesso gioco di forze che troviamo at-
torno alle radici immerse nel suolo si rivela anche nel capo umano,
sebbene in tutt’altra forma. Quel che ho detto non si pud com-
prendere interiormente con le nozioni fornite oggi dalla scienza, e
questo si rivela nelle domande propostemi come un disorienta-
mento in cui odierna scienza ha gettato le anime. E veramente
necessario reinserirsi nelle sostanze attive e ricominciare a speri-
mentare gli elementi che un tempo venivano designati come
“terra”, “acqua”, “aria”, “fuoco”. Se infatti ci si limita a parlare di
idrogeno, ossigeno, carbonio, azoto, zolfo, fosforo, come fa la chi-
mica odierna, non si fa altro che un’osservazione esteriore dei fatti.
In questo modo si potra solo pensare: io sono qui, come uomo, e la
fuori da qualche parte ci sono l'ossigeno e 1'azoto. Dalla fisiologia
e dalla chimica odierne si ricevono conoscenze del tutto indirette;
si impara per esempio che l’azoto si trova nell’'organismo umano,
ma non lo sentiamo in noi; dobbiamo invece prendere le mosse da
quanto possiamo sperimentare. Quel che si sperimenta va poi col-
legato profondamente con l'intero essere dell'uvomo, volendosi
porre al servizio dell’organizzazione del cosmo. E questo si fa
quando si ha la volonta di guarire.

Dei quattro antichi elementi, ognuno puo sperimentare il ca-
lore come qualita naturale. Noi sentiamo il calore: sentiamo
freddo e sentiamo caldo; non si sta di fronte al calore come este-
riormente di fronte all’ossigeno o all’azoto. Le antiche concezioni
della natura avevano la caratteristica di fondarsi su cid che si pud
sperimentare standovi “dentro”, non rimanendo all’esterno. Ma
restiamo all’elemento fuoco, o calore, poiché esso & per cosi dire
quello che piti si pud toccare con mano, se mi si passa l'espres-
sione; insomma le persone sentono direttamente il calore. Il calore
¢ per la testa umana cio che la terra & per la radice della pianta.
Cercando di eliminare da quella che appare come terra solida
{viene iniziato un disegno] sia ’elemento solido, sia gli elementi
acqua e aria, e immaginando (lo si pud di sicuro) che rimanga sol-
tanto calore, si avra un suolo di puro calore. Ora prendendo la fi-
gura II, dove vi ¢ il basso e l'alto, e rigirandola in modo da avere

65



qui l'alto e qui il basso (figura I), avremo una perfetta polarita.
Nel caso della figura II col suo basso e il suo alto, il calore si & li-
berato di tutti gli aleri elementi, e si pud immaginare che nel
suolo sia immersa la radice della pianta (II). Nell’altro caso (I),
dove c’e solo calore, mentre aria acqua e terra sono state eliminate,
vi & il suolo senza calore(II); se dunque nel secondo caso abbiamo
'elemento della radice o vegetale, nel primo abbiamo quello che
esce dal capo dell’'uomo.

I
" /,/{{//,,/ : Soito’
////////7////7/1/.4 / :3?:"/'/////////,/ // . 7z 2VOM7éo P il
IR e O
AN, TG e
Wiy sopra

II

S
]

NN

N

il [ 5 PI p v
R ‘4,,,.'4.: A Y aelilo Tevtestte,
G g it il -

St 47170083
Sotto

Sofa
7. Y /r.; " S
e an

-

Cosa significa tutto questo? Significa che possiamo dirci: io
osservo la radice della pianta, essa affonda nel suolo della terra; os-
servo il capo dell’'uomo, anch’esso & immerso in un suolo di calore;]
ma il suolo & rovesciato. Questo perché quel che avviene qui (I)
precede di quattro stadi quello che avviene qui (II), e possiamo de-
finire “avvenimento terrestre” quello in relazione alla radice della
pianta, mentre definiamo “avvenimento saturnio” quello che av-
viene ancor oggi per la testa dell’'uomo relativamente al calore. In
mezzo stanno gli avvenimenti di Sole e di Luna. Se adesso imma-
giniamo di eliminare dalla testa umana quel che vi & penetrato in

66



seguito: i solidi, i liquidi e i gas, e immaginiamo soltanto il calore
attivo, che assicura la differenziazione termica al resto dell’organi-
smo, se pensiamo solo all'organismo del calore presente nella te-
sta, avremo nella testa umana un piccolo Saturno.

Attualmente la nostra testa possiede l'organizzazione dell’an-
tico Saturno e se riusciamo ad afferrare questa relazione dovremo
dire: innumerevoli anni or sono esisteva nel cosmo una formazione
che prefigurava tutto quello che oggi & 'organizzazione del calore
della testa umana, mentre la radice della pianta & un'immagine at-
tuale di cid che esisteva un tempo.

Abbiamo dunque questo nesso: nell’organizzazione del ca-
lore del capo osserviamo oggi l'antico Saturno. Ma una simile os-
servazione, se fatta in modo corretto, deve essere accompagnata
non da concetti puramente teorici, ma da impulsi morali interiori.
Bisogna che una simile osservazione ci induca a dire: & commo-
vente osservare il capo dell’'uvomo sapendo che esso & come il ri-
cordo vivente e incarnato di un tempo primigenio del cosmo, il
periodo di Saturno! Proviamo a compenetrarci del seguente senti-
mento: come persona che ha raggiunto una certa eta, ripenso alla
mia infanzia, faccio riemergere i ricordi d’infanzia; sono un adulto
che si tuffa nei propri ricordi dell’infanzia. Cid comporta un’espe-
rienza intima che pud suscitare una forza morale. Amplificando
questo sentimento, questa sensazione, arrivo a dirmi: io ero pre-
sente come uomo sull’antico Saturno; se comprendo giustamente
I'odierna testa umana, essa si presenta come un ricordo vivente del
cosmo primigenio; se grazie al capo vivente dell’'uvomo risalgo fino
al tempo dell’antico Saturno, & come se attraverso i miei ricordi
d’infanzia molto si presentasse moltiplicato all’infinito. Ma tutte
queste conoscenze hanno valore solo se penetrano direttamente nel
senso morale, se si pud vibrare interiormente quando ci si im-
merge cosi, tramite un’attivita umana, in un sentimento coSmMico.
Meditare, in particolare per il medico, non significa rimuginare
dei pensieri; medita gia chi sa sperimentare nell’anima queste con-
nessioni in una sorta di commozione interiore.

Immaginiamo che io incontri qualcuno che non vedo magari

67



da quarant’anni. Mentre mi sta di fronte nel suo aspetto attuale, io
ne rivedo I'immagine di quand'era bambino; me lo vedo di fronte
bambino, e questo scatena una certa emozione. Osservando oggi il
regno vegetale con le sue radici, ho la possibilita di collegare que-
sto mondo al capo umano, ed esso mi riconduce al tempo dell’an-
tico Saturno. La meditazione deve raggiungere I’anima dell’'uomo,
deve suscitare una vita interiore profonda.

Dopo avere posto le basi con un corso exoterico, quel che ora
ho detto ha lo scopo di mostrare che la parte esoterica deve deri-
vare dall’esperienza delle relazioni tra tutto il cosmo e I'uomo in-
tero, e che questa esperienza deve essere anche sentita. Come in-
fatti I’esame dei rapporti tra il capo e la crescita delle radici ci pud
rivelare lo stato di Saturno, cosi lo studio dei rapporti tra il cuore
e la formazione del fusto e delle foglie ci pud svelare lo stato solare.
Il processo formativo del fusto e della foglia & il ricordo divenuto
vivente dell’antico stato solare.

Saliamo ora al fiore in cui si forma il seme della pianta. Qui
abbiamo la parte che & correlata al sistema umano del ricambio e
delle membra (metabolico-motorio), e se esaminiamo il nesso tra
cid che avviene nel fiore e il sistema metabolico-motorio
nell’'uomo, sorge in noi come un ricordo dell’antico stato lunare.
Coltivando questo sentimento interiore, sentendo profondamente
questi nessi nella meditazione, si sperimentera anche qualcos’al-
tro.

Sorgera cosi nell’anima qualcosa di molto significativo: se
approfondendo questo sentimento si osserveranno le radici delle
piante, si comincera ad avere la sensazione che le radici non sono
immobili; ciascuna radice dara come I'impressione di muoversi. Si
cerchi di vedere questo movimento a cui posso solo accennare nel
disegno. Oggi posso dare solo un’indicazione del modo in cui va
elaborata ’esperienza interiore e di come ’esperienza della natura
debba trasformarsi in saggezza. Sentendo dunque il movimento
delle radici, e osservandole in tal modo si avra come I'impressione
di percorrere insieme a loro lo spazio cosmico. In una certa misura,
grazie all'impressione di essere come su un veicolo che attraversa

68



lo spazio alla velocita delle radici, si fara l'esperienza del movi-
mento di tutto il nostro sistema planetario nello spazio cosmico.
Nella radice delle piante si sperimenta il movimento nel cosmo
del nostro intero sistema solare. Se ci si volge alla crescita delle fo-
glie e la si sperimenta come ho finora descritto, di nuovo ci si sen-
tira parte di un movimento: & il movimento, vero e vissuto inte-
riormente, della terra.

Movimento del sistema solare: radice

Movimento di cid che riunisce stelo e foglia:
movimento terrestre.

Il sistema copernicano, secondo cui la terra gira attorno al
sole, non & che una congettura. Il vero movimento terrestre lo si
percepisce immergendosi nel modo in cui sono uniti fra loro fustg
e foglia. Con il fusto e la foglia ci muoviamo con la terra seguendo
il sole, come dice il sistema copernicano. In realta si tratta di un
movimento molto pilt complesso.

wovimanlo dedia T4y,

69



Se osserviamo quel che avviene nel fiore, dove sono gli stami
e il pistillo, se partecipiamo interiormente ai processi del fiore,
sentiamo il movimento che la luna compie intorno alla terra. Nei
processi del fiore sentiamo il movimento lunare gia dissociato
dalla terra. La pianta sente con la radice il movimento dell’intero
sistema solare; col fusto e con le foglie sente il movimento della
terra; nella formazione del seme sente il movimento lunare, vale a
dire cid che & stato gia isolato, eliminato.

Dico queste cose perché esse non sono tenute in minimo
conto dalla scienza ufficiale che le ritiene insignificanti e comun-
que non passibili d’indagine; invece sono proprio queste le cose
che bisogna indagare, altrimenti non si conosce niente. Ne parlo
anche per un altro motivo. Non credo che chi oggi studia la bota-
nica possa essere toccato da quello che impara sulle piante; le no-
zioni lo lasceranno indifferente, non sentirad nulla. Ma quando, in
un secondo corso medico che siete gia in grado di seguire, ritrove-
remo nelle piante e nell’'uomo il movimento dei pianeti, della
terra e della luna, a queste cose non resterete indifferenti. E questo
vale anche per i minerali, sebbene in altra forma.

Si, abbiamo oggi la necessita di applicare i nostri metodi di
indagine a questi facti, e il nostro cuore sente che tutto il cammino
conoscitivo deve orientarsi in questa direzione. Ma quello che al
cuore viene offerto & qualcosa di dottrinale, non contiene nulla di
reale. Si pensa di possedere la realtd frammentandola. Che cosa fa
oggi in effetti la scienza? Procede come un ricercatore che, mentre
ammiriamo la Madonna Sistina a Dresda, ci apostrofasse dicendo:
“Suvvia! La Madonna Sistina non & che apparenza esteriore!” e co-
minciasse poi a toglierla dalla cornice, tagliandola in pezzi sempre '
pil piccoli, fino ad avere un mucchietto di briciole da ridurre ul-
teriormente in atomi e alla fine dicesse: “Ecco, ora abbiamo la vera
conoscenza della Madonna Sistina”. Ma non & cosi; chi vuole
averne la vera conoscenza deve calarsi nell’atteggiamento di una
persona religiosa, poi intuire I’elemento spirituale che Raffaello ha
trasferito nel quadro... e molte altre cose, ma queste sono le prime.
Cosi bisogna cercare di intuire le intenzioni degli dei, delle entita

70



divino-spirituali che stanno dietro il mondo fisico. Ecco che cosa
deve donare agli studenti il secondo corso. Solo cosi gli uomini
potranno avvicinarsi alla realta.

Se ora accogliete quel che ho detto come uno stimolo, riusci-
rete a comprendere le due meditazioni che ho date ieri allo scopo
di destare una forza conoscitiva medica. Questa meditazione pud
svolgersi nel seguente modo: si cominci dapprima a calarsi
nell’apparenza esteriore del fuoco, della fiamma che scalda, e a
portare nella coscienza con la massima serieta interiore: 'appa-
renza esteriore del fuoco & maya, & illusione. Dietro il fuoco si cela
ben altro: vi si cela volonta operante, volonta operante.

Si potra domandare: come posso riconoscere che dietro il
fuoco si cela volonta operante? In ogni tempo 'insegnamento eso-
terico fece sempre appello al discepolo stesso. Solo lasciando en-
trare nell'anima quel che ho detto oggi si sentira che come l'osser-
vazione di un volto umano o della figura di una persona rivela la
presenza di un’anima e di uno spirito, cosi si sentira che dove vi &
fuoco, la & volonta operante. Ovunque vi sia fuoco, anche nel pilt
piccolo fiammifero, la & volonta operante: dove & fuoco, & volonta
operante. Volendo penetrare le altre sostanze della natura, si deve
arrivare al punto che anche un fiammifero acceso non & solo appa-
renza esteriore, come propugnato oggi, ma & volonta operante. Se
sapremo trasformare in questo la sensibilita dell’anima, trasfor-
marla sul serio, noteremo di cominciare a sentire in modo del
tucto diverso, di imparare a porci in modo del tutto diverso nei
confronti di quanto ci circonda. Sentiremo di stare nella vita reale,
e ci sentiremo uniti al fuoco con la nostra volonta operante.
Luomo in noi si inserira nel mondo e sentiremo il fuoco in modo
molto pit fine di prima, perché lo sentiremo legato con la nostra
stessa volonta. Dove scorgeremo il fuoco, percepiremo in noi que-
sta affinitd. Dovremo imparare a sentire: io sono in questo fuoco,
poiché esso & volonta operante e mi appartiene come la mia stessa
mano.

Faremo l'esperienza interiore dell’aria, solo se sapremo sen-
titla come coraggio. Ovunque si alzi il vento, ovunque soffi una

71



brezza in natura, percepiremo nell’interiorita il coraggio. Dunque
I'aria che appare in natura & coraggio. Il coraggio & aria. Va speri-
mentato nel proprio intimo.

Lacqua & I'apparenza esteriore del sentimento. Dove c’¢ sen-
timento opera interiormente quello che & attivo anche nell’acqua.
L'acqua & sentimento.

E dove vi & la terra, la terra solida, abbiamo quel che tro-
viamo anche nel pensiero. Nel pensiero infatti la vita viene come
fissata, congelata.

Se con la meditazione saremo capaci di afferrare queste quat-
tro idee, se impareremo a dirci: “Il fuoco & volonta operante”, se
riusciremo a scorgere nell’apparenza esteriore del fuoco la manife-
stazione della volonta operante, se potremo accostarci al fuoco in
modo da vedere in esso la volonta operante proprio allo stesso
modo in cui si scorge un’anima e uno spirito nella figura di una
persona, se riusciremo a percepire che la flamma esteriore & maya,
se riusciremo a sentire che il vento e le nuvole che esso sospinge
non sono altro che la manifestazione del coraggio, se potremo dirci
di fronte all’acqua che essa & la manifestazione del sentimento pre-
sente ovunque nel mondo, se sapremo osservare la terra in modo
da vederla ovunque simile al nostro stesso pensiero, come diciamo
in questi otto giorni, riconosceremo che il processo organico che
nasce in noi come processo di formazione terrestre e partendo dalla
testa si dirige verso il basso, & un processo continuo di formazione
terrestre, la combinazione di fattori sostanziali della formazione
terrestre che ha un peso e costituisce ’essenza del pensiero.

Se passiamo a considerare I'essenza della respirazione, sen-
tiamo che nella respirazione I’elemento aereo dell'uomo vive nella
corrente circolatoria, e riconosciamo nella componente aerea,
nell’azione dei gas, tutto quello che nell'uomo & attivita, ciod che lo
porta nel mondo esterno per affermarsi. Impariamo a cercare in al-
cune manifestazioni della natura le caratteristiche del processo-
aria umano.

Nell’acqua, nell’organismo liquido dell'nvomo cosi intima-
mente mobile, riconosciamo il sentimento che ha un movimento

72



sia centrifugo sia centripeto. Il movimento dell’aria si manifesta in
un moto per cosi dire semicircolare, diretto dall’alto verso il basso.
Invece cid che vive nell’elemento liquido nell’'uvomo si muove in
senso centripeto-centrifugo e cerca ovunque di mantenere l’equi-
librio. Impariamo dall’osservazione della natura a trovare il ponte
verso l'azione di questi elementi nell'uvomo. Ma condizione essen-
ziale & di non fermarsi a uno studio ordinario, perché il ragiona-
mento ordinario ci fa diventare “terra”, ci dissecca e ci solidifica
privandoci di mobilita.

Nelle molte nozioni abbozzate oggi ho tralasciato ovunque
dei passaggi intermedi. Ma ci vorrebbe troppo tempo per entrare
in tutti i particolari. Oggi non posso dare che degli stimoli. Se ne
deduce che tutta I'impostazione dello studio va modificata, ma gli
impulsi che qui ho dato potranno davvero portare frutti. Per que-
sto & necessario che a una gran parte delle domande che mi sono
state poste con animo inquieto, e che io stesso ho letto con in-
quietudine perché testimoniano delle necessita della nostra epoca,
si possa dare risposta mantenendosi in contatto continuo con il
Goetheanum. Ne ricaverete una fecondazione continua dei vostri
studi medici. A tal fine & naturalmente necessario sentire vera-
mente la necessita di uno sforzo e di uno studio serissimi. Bisogna
lavorare con grande serieta. In secondo luogo bisogna sentire che
nel futuro questa fecondazione degli studi medici deve venire da
Dornach. Questo sentimento deve perd nascere del tutto sponta-
neamente, sinceramente e in massima liberta. A Dornach questa
fecondazione si effettuera in modo conforme alle esigenze del
mondo contemporaneo, cosi che veramente nella medicina si do-
vra scegliere la via sulla quale impegnarsi.

Si pone poi la questione del karma. Infatti & naturale che
chiunque vuole guarire debba avere un intimo rapporto con il
karma. Ne parlerd nei prossimi giorni. Non si pud guarire contro
il karma, si pud guarire solo nel senso del karma. Ma il karma non
¢ tale che si possa dire brutalmente: “Se uno si ammala, cosi deve
essere, & il suo karma, e se una persona guarisce & il karma che lo
ha guarito!”. Giudizi simili sono da bandire. Come appunto agi-

73



sce il karma nella singola vita umana & una questione che esige un
approfondimento da un punto di vista cosmico, e per chi li cerca
simili problemi possono essere illuminati da Dornach.

Come ho gia detto, in avvenire gli impulsi dovranno prove-
nire da vere sorgenti esoteriche. B necessario tenere conto delle
realta che ci stanno di fronte e che abbiamo affrontato intensa-
mente nel Convegno di Natale per la fondazione della Societa An-
troposofica Universale. Nel campo della medicina questo significa
sentire in modo ancora piu profondo quello che dicevo ieri, che
non bisogna avere paura che qualcuno copi i nostri medicinali.
Purché si comprenda che in futuro lo studio esoterico della medi-
cina dovra avvenire in connessione con Dornach in modo ancor pit
profondo, bisogna che a Dornach la sezione medica si sviluppi
come le altre sezioni della vita spirituale. Nella vita della Societa
Antroposofica & sempre stato che tutti coloro che volevano diven-
tare esoterici, sottovalutavano i presupposti stessi della vita esote-
rica, 1 semplici presupposti dell’esoterismo. Cosi nel corso degli
anni all’interno del movimento antroposofico potemmo portare il
necessario contributo solo in due campi: quello dell’antroposofia
generale e quello dell’arte della parola e dell’euritmia. Ma cid che
si & fondato in questi due campi come attivita interiore, come at-
tivita interiore indipendente, deve veramente realizzarsi per tutte
le sezioni che saranno istituite. Perché questo si avveri bisogna
sottomettersi in piena fiducia alle condizioni che vengono deter-
minate qui. Tra queste condizioni vi & la seguente: tutte le que-
stioni mediche dovranno essere anzitutto trattate da me in colla-
borazione con la dott.ssa Ita Wegman; nello svolgersi del movi-
mento antroposofico si & preparata per la medicina e ora sta nella
sezione medica in modo da poterla dirigere insieme a me. Chi si
affidera fiduciosamente alla dott.ssa Wegman trovera la sua strada
a partire da Dornach. Di conseguenza dovremo provvedere affin-
ché coloro che desiderano restare in contatto con Dornach per la
rinascita della medicina possano rivolgersi alla dott.ssa Wegman
in piena e attiva fiducia. Con una lettera circolare, pit 0 meno una
volta al mese, risponderemo periodicamente alle domande poste

74



da coloro che alla fine di questo corso si saranno rivelati per cosi
dire studenti del Goetheanum. Sara cosi per questa come per le al-
tre sezioni. La lettera circolare rispondera alle domande dei singoli
e di turti coloro che parteciperanno alla relativa sezione. Ma non
potra funzionare senza fiducia interiore. Dovranno nascere legami
veri, e tutte le umane esigenze in merito alla medicina verranno
soddisfatte anche per il prossimo futuro. In primo luogo dovremo
escogitare un sistema provvisorio che ci permetta di coltivare me-
glio il nostro rapporto.

Il grande errore finora manifestatosi nella vita esoterica & che
per immodestia si ritiene di dover ricevere sempre da me gli eser-
cizi esoterici. Con me tutti vogliono avere a che fare, con gli altri
no. Questo & stato finora d’intralcio allo sviluppo esoterico! Cio
che vive nelle sorgenti esoteriche puo essere trasmesso solo da per-
sone adeguate, ed & proprio dell’esoterismo che inizialmente que-
ste persone vengano scelte dal destino. Ma questo & stato rifiutato
a causa di un’immodestia delle persone. Se questo non avverra,
non progrediremo molto nemmeno con la nuova Societa Antropo-
sofica.

Questo potevo tratteggiare come prima cosa. Parlerd ancora
di cio che deve diventare un esoterismo permanente. Oggi volevo
dire queste cose; domani procederemo nelle considerazioni esote-
riche e vorrei veramente rispondere alla maggior parte delle do-
mande che mi sono state poste e che vertono sempre sul punto:
come seguire un insegnamento che provenga da Dornach? E pos-
sibile, occorre aver fiducia. Non chiedo una fede nell’autorita, ma
una costruzione ragionevole posta su basi interiori, un’accetta-
zione delle condizioni create dal destino. Bene, per oggi basta, do-
mani proseguiremo. Alle domande dei singoli risponderd nei li-
miti in cui pud essere data in tal modo una risposta.

Fuoco - volonta operante
Aria - coraggio

Acqua - sentimento
Terra - pensiero

75



SESTA CONFERENZA
Dornach, 7 gennaio 1924

Per motivi che ora preferirei non toccare lascerd le considera-
zioni pill strettamente esoteriche per la fine di questo corso.

Oggi vorrei parlare d’altro. Ripensando alle considerazioni
fatte ieri vi sarete forse stupiti all’idea che chi vuole avvicinarsi
alla realta deve vedere dietro I'apparenza della terra solida I'ele-
mento del pensiero, cosi come dietro I’elemento aereo il coraggio.
Ora prendere in considerazione il nesso tra pensiero ed elemento
solido, terreno, che ha quindi contorni fissi alla nostra percezione,
ha una certa importanza dal punto di vista della storia della medi-
cina. Infatti questo conduce direttamente al concetto che l'ele-
mento liquido, quello che & presente nell’organismo come so-
stanza umorale, come circolazione in genere, non va associato al
pensiero, non & dietro alla forza del pensiero. Lo stesso dicasi per
I’elemento gassoso e per quello calorico. Abbiamo visto come
vanno considerati l’elemento aria e I’elemento fuoco nel cosmo,
ma all’interno dell’'uomo tutto esiste in forma particolare. Cosi
nell'uomo solo cid che & limitato da un contorno, solo cid che, per
dirla in modo grossolano, anche se molle riceve carattere solido dal
fatto di avere contorni delimitati, solo questo pud essere compreso
dal pensiero. Allo stesso modo, dietro I'apparenza fisica dell’ele-
mento liquido, lo spirituale che si cerca di afferrare ha il carattere
del sentimento.

Lelemento affettivo dell’organismo umano va esaminato da
vicino. Quando abitualmente si parla di affettivita si pensa al sen-
timento soggettivo che una persona prova nella propria costitu-
zione psicofisica. Ma nell'uomo 'affettivita non & certo solo cid
che si prova in modo diretto. L'affettivita gioca nell'uvomo un ruolo
strutturante. L'organismo acqueo, in quanto forma particolare
dell’elemento fluido universale del cosmo, contiene gia nella sua
natura ’elemento affettivo. Dobbiamo riconoscere che anche cid
che vive nell’organismo acqueo, 'impulso eterico, deve essere og-

76



getto di conoscenza, ma non pud essere afferrato come un oggetto
esterno all'uomo, perché tutto ciod che nell’'organismo umano ci si
presenta come sostanza o processo si modifica al di fuori
dell’'uomo. Bisogna avere presente che tutte le forze conoscitive
applicabili al mondo fisico naturale esterne all'uomo sono inadatte
per la comprensione dell’organismo liquido, quando cioé ci si oc-
cupa di cio che nell’organismo circola, nonché dei vasi e degli or-
gani inseriti nel sistema circolatorio.

Per questo l'ultima parte costitutiva dell’entita umana che la
medicina ha perso di vista & I'uvomo liquido. Si pud affermare che
fin verso la meta degli anni Quaranta del secolo scorso si aveva an-
cora una vaga idea dell’organismo acqueo. Si parlava di umori,
della loro circolazione, della loro mescolanza e della loro separa-
zione. Non si aveva solo una fisiologia della cellula e un’istologia
patologica, ma si aveva una visione della mescolanza e separazione
degli umori. Tutto questo nel secolo scorso era naturalmente pura
tradizione, ma la tradizione risaliva a tempi precedenti i secoli
XVI e XV, quando non c’era solo una tradizione ma anche una co-
noscenza simile a quella che 'antroposofia si sforza di riconqui-
stare tramite I'immaginazione. Quell’epoca aveva un carattere im-
maginativo, ma era un’'immaginazione istintiva. Allora si sapeva
che non si pud acquisire la conoscenza dell’organismo umano
semplicemente con |'osservazione e la riflessione; il pensiero e I’os-
servazione sensoriale danno conto solo delle parti dell’organismo
dai contorni rigidi: tutto cid che circola, tutto cid che nell’'uvomo &
fluido pud essere compreso solo tramite I'immaginazione. Non
dobbiamo dunque sorprenderci se con ’antica immaginazione &
andata perduta anche I'idea dell'uomo liquido. Questo modo di
comprendere i fatti non si ritrovera che mediante la riconquista in
piena coscienza dell’immaginazione. Cerchiamo ora di circoscri-
vere i nostri argomenti e cid di cui dobbiamo tenere conto nel pro-
CeSSO CONOsCitivo.

Nella formazione dello scheletro dalla globalita dell’organi-
sSmMO umano, ora userd un’espressione poco ortodossa ma & per
farmi capire, quando ciog 'uomo si & “cristallizzato” entro lo sche-

77



lecro, 1 pensieri cosmici operarono in lui. Gli organi sono netta-
mente delimitati nella misura in cui furono sottomessi alle stesse
forze a cui & sottoposta la formazione ossea, forze che ora conosce-
remo. Possiamo dire solo lo scheletro & plasmato in modo
conforme al pensiero in senso fisico; gli altri organi con contorni
netti si delineano conformemente al pensiero, ma a partire
dall’eterico. Avendo contorni precisi, sono comunque strutturati
in modo conforme al pensiero, per cui quello che oggi la fisiologia
e la clinica insegnano sulla conformazione dell’organismo umano
¢ sottoposto al pensiero. Ma questo ¢ solo un elemento dell’orga-
nizzazione umana che resta isolato se non ci si innalza all'immagi-
nazione. L'immaginazione ci innalza all'uomo liquido, al modo in
cui vengono formati i muscoli dalle correnti liquide e a come l'es-
sere umano si inserisce nei muscoli. Questa strana unione di mu-
scolo apparentemente solido (ma & solo un'apparenza) e di sangue
ci eleva dal sistema scheletrico a quello ematico, e allora per cono-
scere |'uvomo diventa necessario usare la conoscenza immaginativa.
Possiamo quindi dire: il pensiero che si appoggia sulla percezione
sensoriale pud afferrare solo il sistema osseo, e tutto cio che altri-
menti viene teorizzato sull'uomo tramite il pensiero ¢ fantastiche-
ria. Bisogna innalzarsi dal pensiero all'immaginazione, e salendo
all'immaginazione si giunge all’'uvomo liquido e al modo in cui
esso si getta nel sistema muscolare. E possibile comprendere I'in-
tima natura dei muscoli solo innalzandosi all’'immaginazione. Per-
ché?

Quando utilizziamo il pensiero siamo costretti ad applicare
le leggi che gli sono conformi, quelle della meccanica. Bisogna ap-
plicare davvero la statica e la dinamica, ma questo si puo fare solo
per il sistema osteo-articolare. Si provi ad applicare la statica e la
dinamica al sistema muscolare, a calcolare con la statica come si
possa schiacciare con i denti un nocciolo di ciliegia o di pesca. Si
provi a fare un esperimento servendosi di pesi e si calcoli la forza
necessaria per schiacciare un nocciolo di ciliegia. Si riesce a rom-
perlo, forse non tutti, ma ci sono persone che riescono a rompere
anche un nocciolo di pesca con i denti. Si provi a calcolare se dalle

78



leggi della meccanica risulta che un muscolo possa rompere un
nocciolo di ciliegia. Noi non riusciamo a comprendere il muscolo
per mezzo del pensiero, & semplicemente impossibile. La mecca-
nica applicata al sistema muscolare diventa un assurdo, e bisogna
passare a un tipo di indagine che trascenda le leggi meccaniche e
che afferri 'intero sistema muscolare tramite I'immaginazione che
¢ svincolata dal peso. Infatti nel momento in cui giungiamo
all’elemento liquido abbiamo a che fare con le forze ascensionali, e
cid che facciamo con le forze eteriche non soggiace ai rapporti di
peso, ma a cid che in gran parte vince il peso.

Vediamo cosi che nell’approccio al sistema muscolare va ap-
plicata una metodologia totalmente diversa, vale a dire I'immagi-
nazione. Dunque possiamo dire, come esempio poiché ci sono in-
numerevoli passaggi intermedi, che il sistema muscolare puo es-
sere afferrato tramite I'immaginazione. Esso resta incomprensibile
a chi non si renda conto che le sue forme si sono plasmate per via
diversa da quella del sistema osseo che deriva in un certo senso
dalla coagulazione del sangue. Il termine “coagulazione” & del
tutto improprio, come quello di “cristallizzazione” usato piti so-
pra, ma va bene a mo’ di comprensione. Ora pensiamo a un qual-
siasi 0sso: ulna, radio od omero, e proviamo ad applicare i principi
della leva. Con le ossa questo & certo possibile. Ma proviamo a
spiegare quel che avviene nei muscoli. Occorre avere il modello di
una struttura molle in grado di trasformarsi. E questa & proprio la
natura profonda dell’immaginazione che & ovunque cedevole e de-
riva la sua sostanza dalla propria metamorfosi. Cosi & per il mu-
scolo che vive nella propria metamorfosi. Alle ossa possiamo ap-
plicare le leggi della meccanica, ai muscoli no. Il muscolo & altret-
tanto mobile delle immagini metamorfiche (immagini, non pen-
sieri) che otteniamo con la conoscenza immaginativa e dobbiamo
seguire con mobilita interiore. Vediamo dunque che con lo sche-
letro siamo nell’uomo solido e terreno; con 1 muscoli nell’'uomo li-
quido, fluido.

Se ora saliamo dall’immaginazione all’ispirazione troviamo
I'vomo dell’aria, vale a dire la componente gassosa dell’essere

79



umano. Innalzandosi all’ispirazione abbiamo una percezione inte-
riore simile all’ascolto di note, armonie e melodie, simile
all’ascolto della musica. La conoscenza ispirativa non ha pitu nulla
di concettuale, ma & assimilabile a quello che avviene quando
ascoltiamo la musica. L'elemento musicale non dev’essere sempre
percepito, ma viene comunque sentito, perché & spirituale; in
fondo ogni ispirazione ha qualcosa di musicale. Ora le forme degli
organi interni, cioé degli organi vitali che assicurano lo sviluppo
dell’organismo con la nutrizione, la respirazione e cosi via, hanno
la particolarita di non essere descrivibili da leggi meccaniche.
Sono inesplicabili anche per la conoscenza immaginativa. E un’as-
surdita, un nonsenso pretendere di spiegare la forma dei polmoni
o del fegato per esempio solo tramite la loro struttura istologica, i
rapporti di peso e i rapporti con gli apparati circostanti. Si provi a
fare una ricerca per vedere se a qualcuno & mai riuscito di spiegare
la forma del polmone o del fegato. Non c’¢ ancora riuscito nes-
suno. Infatti gli organi che regolano le funzioni vitali durante
I'esistenza terrena vengono abbozzati in una fase molto precoce,
sebbene fortemente metamorfosati. Essi derivano tutti dalle forze
formative dell’elemento aria. L'odierno scienziato dice: l'aria &
composta di ossigeno, azoto, e gas inerti che formano una sostanza
pill 0 meno omogenea, differenziata solo dal movimento mecca-
nico interno del vento. Ma |'atmosfera descritta in questi termini
dal fisico non esiste affatto, mentre esiste l’aria concreta che cir-
conda la nostra terra, e quest’atmosfera & ovunque pregna di forze
formative che noi respiriamo insieme con l'aria fisica. Quando i
nostri organi sono completati e i polmoni sono maturi, le forze
formative che inspiriamo con la sostanza fisica dell’aria coincidono
per cosi dire con la forma dei polmoni e dopo la nascita non hanno
pit una grande importanza, se non per I’accrescimento. Di contro
durante il periodo embrionale, quando |'organismo fisico & sepa-
rato dall’atmosfera, operano in primo luogo le forze formative
dell’aria tramite I'organismo materno. Esse danno forma ai pol-
moni cosi come a tucti gli aleri organi del corpo umano, eccetto i
muscoli e le ossa. Tutti gli organi vitali interni sono conformati a

80



partire dalle forze formative dell’aria. Cid che qui avviene si pud
paragonare in maniera grossolana alla formazione delle figure di
Chladni. Se stendiamo un velo di sabbia su una piastra di metallo
fissata in un punto e strofiniamo il bordo in un certo modo con un
archetto di violino, la sabbia assume determinate forme, diverse a
seconda del modo in cui viene mosso l'archetto. Sono le forze for-
mative create nell'aria che fanno apparire le figure nella sabbia.
Allo stesso modo gli organi interni dell'uvomo sono formati dalle
forze strutturanti dell’aria. Il polmone effettivamente viene
conformato dalle forze della respirazione, e cosi anche cutti gli al-
tri organi anche se in modo non diretto come per il polmone. Che
la struttura degli organi interni derivi dalle vibrazioni formative
dell’aria si pud comprendere solo tramite I'ispirazione, ma dal
punto di vista concettuale quello che si forma a partire dall’ele-
mento aria & assimilabile all’elemento musicale, cosi come le fi-
gure di Chladni hanno una base musicale.

La fisiologia odierna fa tanti di quegli errori, che ci si sente
persino in imbarazzo a dire la verita quando essa si discosta
dall’'opinione comune. Durante 1'ascolto non solo I'apparato udi-
tivo, ma tutti gli organi entrano in risonanza con le vibrazioni
dell’aria. Seppure lievemente & 'uomo intero che vibra nel suono,
mentre l'orecchio & 'organo uditivo non perché vibra, ma perché
porta a coscienza con la propria struttura quello che avviene nel re-
sto dell’organismo. C'¢ una bella differenza, per quanto fine, tra
dire che 'uomo ascolta solo con 'orecchio o che I'uvomo porta a co-
scienza tramite [’orecchio quello che ascolta. Infatti I'uomo & edifi-
cato dal suono, sebbene non da quello percepito dai sensi, ed &
I'ispirazione che pud comprendere gli organi interni dell’'uvomo.
Lorganizzazione degli organi interni dell'uomo, dell'uvomo aereo,
va riconosciuta tramite |'ispirazione. Non deve affatto stupire che
la reale comprensione degli organi umani sia andata perduta in
tempi molto remoti, essendosi persa |'ispirazione, poiché essa &
I'unica via mediante la quale si possono comprendere gli organi
umani. Senza la conoscenza ispirativa gli organi interni si potranno
anche disegnare copiandoli dal cadavere, ma capire proprio no.

81



Dunque vediamo che in realta |'intero organismo umano vive
nel piano retrostante quello fisico. Sulla base di quanto ho de-
scritto nel libro 1'iniziazione® la gente si rappresenta sempre un
mondo fisico al di qua, e dietro per gradi il mondo spirituale. Al
mondo spirituale pill vicino si accede con l'immaginazione, a
quello successivo con l'ispirazione e al seguente con l'intuizione,
ma non ci si rende conto che di tutto quel che costituisce I'uomo,
solo il sistema osseo viene edificato dagli spiriti elementari, men-
tre il sistema muscolare & formato da entita spirituali di una ge-
rarchia superiore. Bisogna sapere queste cose. Se si vuol capire il
sistema muscolare bisogna giungere a quelle entita spirituali tra-
mite I'immaginazione, mentre volendo comprendere gli organi
interni bisogna raggiungere entita spirituali ancora pil elevate
tramite |'ispirazione. Ricomponendo uno scheletro badiamo sol-
tanto alle forme, ma per cid che concerne la sua formazione interna
lo scheletro deve essere senz’altro indagato tramite la conoscenza
ispirativa.

Cerchiamo di vedere cosi quel che ho detto: un naturalista
odierno esamina una pianta analizzando le sostanze che ha a di-
sposizione e utilizzando i metodi della ricerca attuale. Ma cid che
esamina non & affatto la pianta. Come ho detto ieri la pianta & edi-
ficata a partire dal cosmo, e solo la radice subisce I'influsso delle
forze terrestri. La forma dell’intera pianta & una realta spirituale,
una realta soprasensibile, ma il soprasensibile & riempito di mate-
ria. Chi esamina solo la sostanza fisica della pianta assomigliaa un
uomo che copreuno scritto ancora troppo umido con la sabbia; poi
gratta via la sabbia e la analizza convinto di poter sapere dalla sab-
bia che cosa & scritto nel testo. In modo simile si cerca oggi di esa-
minare la radice, che in realta & un essere spirituale, ma riempito
di sostanza fisica nello spazio, come gli organi che sono solo “riem-
piti” di sostanza fisica. In realta fisico & solo il sistema scheletrico,
I'apparato muscolare & eterico, gli apparati interni astrali.

Ora procediamo alla vera intuizione e giungiamo all’'uomo
del calore, all’organizzazione costituita da uno spazio termico in-
terno differenziato. Come ho gia detto, non consideriamo il calore

82



come facciamo con il carbonio o l'azoto: il calore & presente in
modo diretto; nell’esperienza del calore noi siamo in esso, e il ca-
lore & in noi. Il calore & I'elemento che possiamo sperimentare in
modo pil vivo. Per questo oggi 'uomo non disconosce |’espe-
rienza del calore, mentre non riesce a sentire aria, acqua e terra.
Non le sente perché le ha superate. Lesperienza del calore & pro-
prio l'applicazione diretta dell'intuizione all’organismo umano,
ma qui bisogna sperimentare il calore non in modo generico come
si fa nella vita quotidiana, bensi nelle sottili differenziazioni a se-
conda dei diversi organi. Riuscendo a osservare con la conoscenza
intuitiva 'organismo del calore in tutto il corpo si giunge a capire
non solo gli organi interni, ma anche la loro funzione. L'intera fun-
zione degli organi interni deve essere compresa mediante la com-
prensione dell’organizzazione dell’etere di calore. Tutto il resto
non & adatto a fornire una comprensione della funzione degli or-
gani interni. L'osservazione intuitiva della funzione dell’etere di
calore, dunque dell’'uvomo-calore, si pud cogliere innalzandosi
all’intuizione. In altre parole non basta pensare al mondo fisico
qui, e ad altri mondi a cui si pud accedere tramite l'immagina-
zione, l'ispirazione e l’intuizione. Gli altri mondi sono qui. Il
mondo eterico & qui, perché abbiamo un sistema muscolare; il
mondo astrale & qui perché abbiamo un sistema organico; il
mondo devacianico, o mondo dello spirito & qui perché abbiamo
un’organizzazione del calore. Lo spirito & sempre intorno a noi. E
qui. L'uomo & spirito, solo riempito di sostanza fisica. E solo un’il-
lusione che 'uvomo sia una creatura fisica; nel suo organismo del
calore raggiunge il mondo piu elevato tra quelli accessibili ed &
gia spirito in se stesso. Per questo sono tanto strane le sedute spi-
ritiche, quando otto o dieci persone si siedono attorno a un tavolo
per evocare spiriti ben inferiori a loro, ignorando perd the loro
stessi sono spiriti! Queste sono cose che vanno accolte nella parte
pill profonda del cuore per potersi elevare.

Se grazie all'intuizione si coglie la mirabile attivita che si
svolge di organo in organo in seno all’organismo umano, se si af-
ferra tutto cid che si svolge nell’etere di calore, si distinguono due

83



categorie di calore. In effetti I'etere di calore & un elemento molto
particolare, e quando un processo qualunque induce una modifi-
cazione nell’etere di calore, si produce sempre un effetto antagoni-
sta. Infatti le correnti di calore sono tali da fluire sempre le une
contro le altre in una dinamica di azione e reazione. Letere di ca-
lore & in se stesso differenziato, e dove vi & una sostanza eterica pil
grossolana, ne sorge sempre una piu fine. Ecco perché si osservano
certi fenomeni che tenterd di spiegare con un esempio banale.
Supponiamo di trovarci in una stanza gradevolmente riscaldata e
quindi di alzare la temperatura fino a renderla insopportabile.
Questa non & solo una condizione fisica, ma anche animica. In par-
ticolare nell’anima viene sperimentato un tipo di calore piu fine.
Noi sperimentiamo il calore sempre in due modi: quello che &
nella nostra anima e quello in cui viviamo; quello presente nel no-
stro organismo del calore e quello esterno. Possiamo dire che esi-
stono un calore fisico e un calore animico.

Passiamo ora agli organi interni, all'uomo aereo che cono-
sciamo tramite l'ispirazione. Qui abbiamo innanzi tutto l’ele-
mento aria nella sua forma primaria. Ma in questo elemento o
forma dell’aria agisce la luce. Cid perd non avviene nel modo in cui
il calore fine agisce nel calore propriamente detto: con 'intuizione
percepiamo il calore all’interno del calore, e tuttavia esso resta ca-
lore benché si differenzi nel suo stesso elemento. Ma non & cosi pet
I'aria. L'aria reale non & quella fantasiosa del fisico che coprirebbe
la nostra terra come un rivestimento. Cosi non esiste. Senza alcuno
stato di luce (anche I’oscurita & uno stato della luce) non & conce-
pibile I'atmosfera. Luce e aria sono dunque differenziazioni legate
fra loro, e in tutto 'organismo aereo anche la luce opera in senso
formativo. Ora penetriamo ancor pil nell’elemento animico. Non
c’e solo la luce esterna, ma anche una luce interiore metamorfosata
che impregna I'intero uomo, che vive in lui. Con 'aria vive in lui
la luce.

Allo stesso modo nell’acqua, nell’elemento liquido, vive il
chimismo. Nell’organismo umano l’acqua concepita come ele-

84



mento fisico puro, 'H,O della fisica & una chimera. Nel momento
in cui I'acqua manifesta proprieta organizzative non pud esistere
senza il chimismo. Immaginare ’elemento liquido dell’'uomo
senza il chimismo sarebbe come immaginare un uomo senza testa:
si pud certo disegnare, si pud anche eliminare tutto l'aspetto ani-
mico, ma il tutto sarebbe privo di realta. Non esistono persone
senza testa, non potrebbero vivere. Allo stesso modo I'elemento li-
quido umano non & cid che il fisico descrive abitualmente come
acqua; come 'uomo forma un tutto solo se ha la testa, cosi il chi-
mismo & legato all’elemento liquido. Infine I'elemento solido o
elemento terra, nell’organismo umano non esiste che allo status na-
scendi, e come 'acqua anch’esso si trasforma subito. Lelemento so-
lido esiste nell'uvomo solo legato alla vita.

terra vita

acqua chimismo
aria luce

calore calore

corpo fisico corpo eterico

Tracciando ora una linea verticale, avremo a sinistra il corpo
fisico e a destra il corpo eterico corrispondente. Questi formano un
tutto visto da due lati. Da una parte abbiamo gli stati eterici: ca-
lore, luce, chimismo e vita, dall’altra gli stati fisici: calore, aria, ac-
qua e terra. Descrivendo gli stati eterici in maniera astratta, par-
tendo dal liquido, solido, eccetera, vedremmo nell’etere di calore
il grado inferiore e nell’etere di vita quello pil elevato. Se perd de-
scriviamo 'uvomo dobbiamo tenere conto che & I'intuizione a de-
scrivere 'uvomo di calore, la funzione degli organi interni. Scen-
dendo verso elementi meno fini, dal calore al solido nell’organi-
smo fisico, altrettanto saliamo nel corpo eterico dall’etere di calore
all’etere di vita. Che cosa significa? Riflettiamo: I'uomo rovescia le
qualita dell'uomo; usal'etere di calore solo per 'organismo del ca-
lore, I’etere di luce per I'organismo aereo, ’etere chimico per I'or-

85



ganismo fluido, l'etere di vita per I'organizzazione solida. Per
comprendere davvero quanto ho detto non si pud usare il pensiero
abituale. Il ragionamento ordinario pud comprendere solo lo sche-
letro, 'uvomo terra. Dobbiamo andare oltre il pensiero abituale,
come ho gia detto, verso un modo di concepire il mondo che ci
conquisti davvero interiormente.

Ecco petrché il sapere medico presenta certe particolarita. Ne-
gli antichi misteri, dove esisteva un certa conoscenza su come cu-
rare ['uomo, il sapere medico aveva un posto privilegiato. Anzi i
medici venivano istruiti nei misteri e oltre che medici erano saggi
che officiavano il culto religioso. Era percid ovvio che il medico te-
nesse segreto il proprio sapere, come era segreto il sapere dei mi-
steri in generale. Infatti per imparare qualcosa bisogna metterlo in
forma concettuale, altrimenti tutto resta indistinto. Anche le
esperienze immaginative, ispirative e intuitive devono essere co-
municate tramite pensieri che sono come quelli dell’odierna an-
troposofia, e sono tali che la gente dice che ci si esprime in un pes-
simo stile.

In quei tempi era chiaro: bisognava dare al sapere medico una
forma concettuale, ma questo avrebbe tolto alla conoscenza tera-
peutica qualcosa della sua efficacia. Con questo tocchiamo cose
molto profonde. Non si pud negare che la conoscenza dei medica-
menti in certo senso tolga loro forza, e che & necessario che il me-
dico serio rinunci pilt 0 meno totalmente all’efficacia dei medici-
nali che somministra ai propri pazienti, ricercando per se stesso al-
tre forme di terapia. Riflettendo attentamente sul contenuto di
questa frase si scoprira il senso ancora pi profondo di quanto ab-
biamo detto in precedenza: il medico deve sviluppare per propria
forza interiore la volonta di venire in aiuto al prossimo. Egli deve
infatti rinunciare per se stesso alle virth curative di cid che pre-
scrive. Chi attribuisce ai medicamenti solo |’effetto chimico gros-
solano, chi crede che i farmaci agiscano come fa il vapore per la lo-
comotiva, non €& sottomesso a queste leggi spirituali. Chi perd
vede come I'uvomo emerge nello spirituale non dubiterd un solo
istante che a fondamento delle qualita dei diversi medicamenti

86



stanno leggi spirituali. Per chi ne afferra la vera natura la medicina
¢ in assoluto il pitt mirabile metodo di educazione all’altruismo.
In un certo senso & gia un malinteso colossale e grossolano preten-
dere oggi di insegnare la terapia come una materia qualunque, per
esempio la meccanica. E vero che si pud applicare la meccanica
all'uvomo, ma cio vale per I'umanita intera. In medicina tutto € in-
dividuale, e se esiste una conoscenza approfondita di un rimedio
qualunque, & decisamente necessario che il medico rinunci al me-
dicamento per se stesso. Questa & la strada maestra verso 1'altrui-
smo. Dard ancora qualche indicazione su come il medico possa co-
munque aiutarsi, ma la sostanza delle cose deve fiorire nel cuore;
prendendo davvero sul serio le ultime cose che ho detto, per le
leggi cosmiche diventera una necessita portare nella medicina non
egoismo, ma altruismo. E gia implicito che I'altruismo, il dono di
sé, & I’elemento fondamentale della medicina. L'etica medica non &
una filosofia escogitata, ma deriva dalle primigenie leggi celesti,
cioe dalle leggi formate dal cosmo e da cui nascono i rimedi.
Quanto piu queste comunicazioni verranno prese sul serio,
tanto piu aiuteranno a comprendere il vero carattere dei farmaci.

1

pensieri - sistema 0sseo

immaginazione - sistema muscolare
ispirazione - organi interni
intuizione-funzione degli organi interni

uomo solido,terreno
uomo liquido, fluido
uomo aereo

uomo del calore

87



SETTIMA CONFERENZA
Dornach, 8 gennaio 1924

Oggi dedicheremo la prima parte dell’incontro alle domande
non comprese negli argomenti generali di cui ho gia parlato e che
riprenderemo. Continueremo quindi le argomentazioni di ieri e
domani chiuderemo con alcune considerazioni esoteriche.

Di fatto la maggior parte delle domande riguardano gia
quello che era mia intenzione dire. Vi sono perd alcune domande
singole che richiedono una trattazione specifica che vorrei ora esa-
minare senza un preciso sistema.

Domanda: Ci sono esercizi con cui si pud rafforzare il cosiddetto ma-
gnetismo terapeutico, e come s0no?

Questa domanda richiede qualche chiarimento in merito alla
questione del magnetismo terapeutico. Le forze del cosiddetto
fluido magnetico si esercitano principalmente tra i corpi eterici di
due persone e la loro azione ¢ la seguente: supponiamo che una
persona abbia una natura forte; in altre parole che possa sviluppare
una notevole forza di volonta e in date circostanze ricevere delle
direttive. Se questa persona lamenta un determinato disturbo, po-
tremmo chiederle di fare ogni giorno alle undici di mattina il se-
guente esercizio: rappresentarsi il sole, e pensare che esso ci scalda
il capo; poi il calore si propaga alle braccia, alle mani, in modo da
sentire che questo genera in noi una vera forza e quindi, in virth di
questo rafforzamento, ci si fa una rappresentazione chiara della
propria malattia per espellerla con la forza di volonta. Questo me-
todo pud in effetti portare beneficio. Dico “pud” e non “porta”,
poiché simili questioni sono sempre problematiche e possono es-
sere efficaci solo se la patologia non & gia collegata a un certo
danno organico che pud essere esteso ai diversi corpi dell’organi-
smo: solido, liquido, gassoso, calorico. In caso di beneficio sara av-
venuto che grazie alle indicazioni date l'interessato ha ricevuto

88



uno stimolo entro il suo corpo astrale. Egli ha eseguito la direttiva
poiché era in grado di fare uno sforzo di volonta; questo modo di
rappresentarsi il sole e il calore del corpo ha attivato il suo corpo
astrale; il corpo astrale ha agito sul corpo eterico, e I'eterico a sua
volta ha avuto un’azione salutare sul corpo fisico, riequilibrando e
sanando le lesioni di quest’ultimo, sempre che non vi fosse un
danno organico gia troppo profondo. Non si pud dire che simili
miglioramenti avvengono solo per quei disturbi che oggi vengono
definiti “funzionali”, in opposizione a quelli “somatici” nei quali
& presente un vero disturbo organico. Una simile differenziazione
¢ del tutto impropria. Non si pud affatto dire dove finisca il danno
funzionale e dove cominci quello organico. A un disturbo funzio-
nale sottosta sempre un disturbo organico, per quanto fine possa
essere, anche se non pud essere dimostrato con i grossolani metodi
di indagine delle odierne fisiologia o anatomia patologica. In un
caso simile non si applica il fluido magnetico, ma si fa appello alle
forze di autoguarigione del paziente, e se applicabile questa & dav-
vero sempre la cosa migliore, in ogni circostanza. Si aiuta il pa-
ziente a guarire tramite il rafforzamento e il consolidamento della
sua volonta.

Perd si pud fare anche nel seguente modo: senza che I'inte-
ressato faccia uno sforzo di volonta, a partire dal proprio corpo
astrale si pud esercitare un’influenza sul proprio corpo eterico che
a sua volta pud agire sul corpo eterico del paziente, su cui nel
primo caso invece agiva il corpo astrale del paziente stesso. Pro-
prio in questo consiste il magnetismo: chi applica il fluido ma-
gnetico agisce inconsciamente, influenza il proprio eterico a pat-
tire dall’astrale, e pud dirigere per istinto le forze cosi sviluppate,
trasmettendole e fortificando quelle del paziente. Sia ben chiaro
che in un processo di guarigione il magnetismo puo solo sfruttare
cid che & in grado di portare a guarigione. Se abbiamo a che fare
con un paziente troppo debole, sulla cui volonta non si pud fare al-
cun affidamento, si possono anche usare le forze del magnetismo
terapeutico. Ma va detto espressamente che queste forze sono
qualcosa di problematico, non applicabile con indifferenza in

89



qualsiasi caso. Vale a dire che la facolta istintiva che ho descritto,
in cui si attiva il proprio corpo astrale per influenzare tramite esso
il proprio corpo eterico e trovare da li il passaggio al corpo eterico
del paziente, & una facolta istintiva del tutto individuale. In al-
cune persone & molto sviluppata, in altre meno, in altre per nulla.
Esistono certo persone predisposte al magnetismo, ma & interes-
sante che questa facolta & di norma limitata nel tempo. Quando
qualcuno si accorge di avere il dono del magnetismo, cominciaad
usarlo con efficacia; dopo qualche tempo I'effetto diminuisce, ma
egli continua a fare come se ci fosse ancora; per questo motivo pro-
prio il magnetismo sfocia spesso nella ciarlataneria. Deve destare
sospetto ogni volta che il magnetismo terapeutico diventa un me-
stiere. Un simile tipo di terapia non pud in effetti diventare una
professione. Questo va detto. Il fluido magnetico pud certo essere
efficace, ma solo quando si sia in grado di esercitarlo con vera e se-
ria compassione nei confronti del paziente, sentita fin nel
profondo del proprio organismo. Praticare il magnetismo con vero
amore per il paziente non pud essere una professione. Se esiste un
sincero amore e non subentrano altre influenze nefaste, esso pud
dare buoni frutti in ogni caso. Ma va praticato all’occasione,
quando il karma ci porta incontro una persona che vogliamo aiu-
tare con tucto il cuore. Come segno esteriore si possono imporre o
passare le mani, ma quello che agisce & il corpo astrale che in-
fluenza il corpo eterico il quale a sua volta influenza quello del pa-
ziente.

Va considerato poi un altro aspetto. Dato che nel magneti-
smo la guarigione ha sempre come punto di partenza il corpo
astrale, sia del paziente, sia del terapeuta, siamo di fronte a un pro-
cesso inverso a quello della terapia medica, dove si introduce una
sostanza nel corpo fisico la quale agisce in conformita sia con le
forze interne, sia con il ritmo del corpo fisico, influenzando il
corpo eterico del paziente. La guarigione emana sempre dal corpo
eterico. In un caso agiamo sul corpo eterico partendo dall’astrale,
ed & la guarigione psichica di cui fa parte anche il magnetismo;
esso ha perd qualcosa di problematico, ma anche qualcosa di uma-

90



nitario, di sociale, che coinvolge i rapporti da persona a persona.
Nell'altro caso abbiamo la terapia razionale che va eseguita con
farmaci che tramite il corpo fisico esercitano la loro azione sul
corpo eterico. In ultima analisi la guarigione viene sempre effet-
tuata partendo dal corpo eterico. E sbagliato dire che il corpo fi-
sico malato possa in qualche modo determinare la guarigione; il
corpo fisico porta in sé la causa della malattia, mentre la causa
della guarigione deve venire dal corpo eterico.

Domanda: Che relazioni sussistono tra il cuore, 'utero, la sua posi-
zione, e le esperienze psichiche come dolore o gioia?

Vi sono esperienze direttamente correlate. In primo luogo,
seppure non in contatto fisico diretto, utero e cuore sono due or-
gani fra loro correlati come sole e luna. Il sole e la luna inviano
sulla terra la stessa luce, una volta il sole illumina direttamente un
oggetto, un’altra indirettamente inviando luce alla luna che la ri-
flecte. L'organo del cuore invia impulsi all’organismo umano in
modo diretto, immediato. Esso & l'organo di senso per la circola-
zione del sangue in condizioni normali. L'utero & costituito in
modo da percepire la circolazione che si instaura dopo la feconda-
zione. Questo & il compito dell’utero, e come la luna riflette la luce
del sole, cosi l'utero riflette cid che il cuore percepisce nella circo-
lazione sanguigna e la irraggia di rimando. Per la loro azione di-
retta o indiretta rispetto alla percezione della circolazione cuore e
utero stanno l'uno all’altro come sole e luna. Quando 'uvomo & for-
mato ha bisogno della forza del cuore, quando & in formazione ha
bisogno della forza riflessa del cuore che gli viene dallutero fem-
minile.

Questi organi, insieme a qualche altro, non sono che I'imma-
gine fisica dello psichismo dell’'uomo visto con lo sguardo spiri-
tuale (il polmone rimanda pil verso il fisico-eterico). Potrei espri-
mermi cosi: pensiamo di sviluppare la conoscenza immaginativa, e
con lo sguardo immaginativo di osservare un essere umano: osser-
vando il cuore e 'utero avremo allora davvero 'immagine di sole e

91



luna. Questo & proprio il corrispettivo spirituale che I'nvomo vive
nell’anima; c’¢ veramente una corrispondenza tra cid che avviene
nel cuore e nell’utero, e quel che avviene nei substrati semi-incon-
sci dell’anima, perché essa & altrimenti influenzata dai pensieri.
Viene cosi mascherato un sottile processo: I'intima connessione tra
cuore e utero. Ma chi ha un certo senso dell’osservazione notera la
quantita prodigiosa di conseguenze dovute all’attivita del cuore
che si sviluppa sotto l'azione dell’ambiente fisico, in modo semi-
inconscio o semi-cosciente che dir si voglia. Una persona la cui vita
¢ una successione continua di choc, per esempio in conseguenza
della sua professione, porta gia nel suo subconscio il ritratto vi-
vente dell’attivita cardiaca che in tal modo ha preso forma. Questo
si riflette nell’utero e nella costituzione dell’embrione.

Ora c’¢ una domanda alla quale & difficile rispondere, perché
ad essa bisogna rispondere o in maniera superficiale, a mo’ di sem-
plice comunicazione, oppure trattarla in modo approfondito:

Che effetto ha sulla costituzione dei singoli organi il portare perle e
Dpietre preziose?

Esiste un’influenza, ma se ne pud fare un’idea solo chi accede
al mondi spirituali e solo esaminandola in ogni singolo caso indi-
viduale. Si pud certo dire, per esempio, che lo zaffiro ha un effetto
sul temperamento collerico, ma questo sempre solo nel caso sin-
golo. Simili effetti esistono, ma per rispondere appieno alla que-
stione bisognerebbe andare pilt in profondita di quanto non si
possa fare oggi.

Alla domanda: come ci si pud fare un quadro del significaro kar-
mico delle singole malattie? posso rispondere solo mediante quello
che ho detto durante questo corso. Qualcuno si sara fatto qualche
idea da quel che ho detto, altre ne verranno da quel che dird.

Ecco qui altre domande che trovano risposte anche nelle con-
siderazioni esoteriche svolte:

Esiste un parallelismo tra il grado e la durata del processo di de-
composizione post-mortem e il destino della rispettiva individualitd nei
mondi spirituali?

92



In realta non ci sono relazioni che abbiano un significato per
noi esseri umani. Tuttavia il processo di decomposizione non ¢ af-
fatto quel processo puramente fisico indicato di solito dalla chi-
mica, e qui & gid contenuto un profondo mistero spirituale. Nel
passato questo era sentito istintivamente. Si dice che il ndcciolo
intimo di una cosa & I'essenza della cosa stessa. Ora in tedesco il
termine per “decomporsi” & verwesen. Il prefisso tedesco ver- indica
sempre 'andare verso qualcosa, mentre il termine wesen significa
appunto “essere”, “essenza”. Dunque lecteralmente verwesen signi-
fica “andare verso l'essenza”, “immergersi nell’essenza”. L'uomo
non & un essere chiuso in se stesso e in lui operano entita spirituali.
Noi portiamo certe entita nel fisico, nell’eterico, nell’astrale, e solo
'organizzazione dell’io & libera. Queste entita, collegate con i
corpi fisico, eterico e astrale sono collegate con cid che avviene con
il corpo fisico dopo la morte. A questo si collega strettamente la
questione della decomposizione o della cremazione. Tutte queste
cose sono intimamente collegate con il karma umano, ma per
l'uomo singolo, per I'individuo non hanno in effetti un grande si-
gnificato.

Domanda: L'autopsia praticata da un certo punto dopo la constata-
zione di morte, influisce sul destino del defunto?

Non influisce sul destino del defunto.

La maggior parte delle domande trovano risposte nelle con-
ferenze, ma ne ho ancora una di una certa importanza.

Domanda: Le facolta terapeutiche del medico sono di natura pura-
mente personale o sono condizionate dai rapporti entro una comunita? In-
tendo non il rapporto medico-paziente ma tra medici stessi. E pensabile che,
come avviene in alcune comunita di religiosi, i singoli medici possano
trarre dalla comunita forze di cui somo in se stessi sprovvisti ?

In effetti & cosi, ma questo vale per ogni comunita di per-
sone. In ogni comunica avviene che il singolo tragga forze dalla
comunita stessa, ma in essa deve vivere una comunione vera. La

93



comunione va sentita, deve diventare esperienza vivente. Quel che
ho descritto ieri e che preciserd ancora domani pud davvero por-
tare alla formazione di una vera comunita tra di noi, anche se per
ora solo di una comunita epistolare. Dovremo sentirci uniti, in
modo che quando ognuno sara nella sua sede senta che da questa
comunita emanano forze non solo intellettuali, ma anche spiri-
tuali.

Una ristretta cerchia pone la domanda di come possa il me-
dico esercitare il proprio senso di osservazione. Hanno un valore
liridologia, la grafologia, la chiromanzia?

Nel caso ideale l'osservatore attento sapra trarre moltissime
informazioni sulle condizioni generali di una persona anche par-
tendo da un pezzo d’unghia. E in effetti possibile. Allo stesso
modo un capello pud dare moltissime informazioni: basti pensare
a quanto possano essere diversi i capelli da individuo a individuo
e come le persone si differenzino gia a un primo esame della capi-
gliatura. Fra i presenti ci sono persone con i capelli biondi e altre
con i capelli bruni. Da che cosa dipende? I bruni devono la loro
tinta a un processo-ferro presente nei capelli, i biondi a un pro-
cesso-zolfo che & molto spiccato nelle persone con i capelli rossi. La
cosa e di straordinario interesse. Conobbi persone i cui capelli rossi
fiammanti avevano un valore rivelatore del loro carattere focoso.
In questi casi siamo in presenza di un processo-zolfo molto in-
tenso, mentre i capelli neri hanno rapporto con un processo-ferro
relativamente intenso. Va tenuto presente che i capelli sono una
“secrezione” dell’intero organismo umano. In un caso uno produce
una sostanza fortemente combustibile, lo zolfo, che impregna i
suoi capelli; nell'altra elimina il ferro che & del tutto differente,
che non brucia. Questo mostra una profonda differenza tra le loro
organizzazioni. Cid che si manifesta grossolanamente dal punto di
vista generale, si manifesta in ciascun individuo, ed & possibile ri-
conoscere ’intero uomo dalla natura dei suoi capelli. Come non ri-
conoscerlo allora dalla conformazione della sua iride? Ma questo
necessita una scienza approfondita e non il dilettantismo superfi-
ciale che mostrano certi iridologi. Proprio nelle cose che si fon-

94



dano su basi reali la vera conoscenza & accessibile solo alla fine,
come in astrologia solo alla fine si accede a una conoscenza spiri-
tuale, mentre prima & tremendamente dilettantesca. Lo stesso vale
per la chiromanzia e la grafologia.

La grafologia richiede una vera conoscenza ispirativa. La ma-
niera in cui una persona scrive & del tutto individuale, e al propo-
sito non si possono dare che indicazioni del tutto generali. Anche
in questo caso vale infatti quanto ho detto prima. Per dedurre
qualcosa dalla grafologia & necessaria I'ispirazione. Ora la grafolo-
gia presenta la peculiarita che la scrittura attuale di una persona
corriponde press’a poco a quello che la persona era sette anni
prima. Va aggiunto che chi volesse dedurre qualcosa sul presente
della persona & costretto a fare una deviazione, deve ripercorrere la
sua intera evoluzione. Egli giunge allo stato interiore di sette anni
primaa partire dal quale, se ha la capacita di vedere, puo ripercor-
rere il cammino e acquisire una conoscenza pit profonda di quella
che si ha di solito. Dunque anche in tal modo si pud ottenere qual-
cosa.

Ritroviamo nella chiromanzia qualcosa di simile a quel che
ho detto per i capelli e per I'iride, ma anche qui vale la conoscenza
ispirativa, non le regolette superficiali che vengono di solito pre-
scritte. Per esaminare le linee delle mani & necessaria una predi-
sposizione del tutto particolare che alcuni possiedono e che & stret-
tamente legata al tipo di evoluzione di una persona. Per convin-
cersene basta confrontare le linee della mano sinistra con quelle
della mano destra. Di norma la gente scrive con la mano destra e
non con la sinistra, e vi & una differenza. Per cid che concerne la li-
nea delle mani, la mano sinistra rivela all’ispirato tutto il karma,
ladestra le capacita che una persona ha acquisito in questa vita. Il
destino conforma la sua esistenza attuale, le sue abilita gli prepa-
rano l'avvenire. Tutte queste cose non sono senza fondamento, ma
& molto pericoloso sostenerle pubblicamente, poiché qui entriamo
in un campo dove serieta e ciarlataneria si toccano da vicino. Ri-
torneremo sull’argomento.

Come ho detto al termine della conferenza di ieri, per la na-

95



tura stessa dei processi universali la professione medica & legata a
un atteggiamento interiore veramente e profondamente morale.
Ho mostrato infatti che la vera conoscenza di un medicamento
priva chi la possiede della possibilita di beneficiare della forza cu-
rativa del medicamento stesso. Certo, la semplice conoscenza chi-
mica di un medicamento non la esclude, poiché non & una cono-
scenza. Ma quella vera la esclude.

Riflettiamo un momento: la conoscenza del sistema musco-
lare umano passa attraverso I'immaginazione. Cid che avviene nel
muscolo pud essere compreso solo attraverso la visione immagina-
tiva, e a questa bisogna ricorrere volendo guarire un organo di tipo
muscolare. La vera conoscenza di un organo interno deriva
dall’ispirazione e non pud venire da nozioni chimiche. Suppo-
niamo ora di conoscere grazie all'immaginazione un rimedio at-
tivo sul sistema muscolare. Questa conoscenza immaginativa non
¢ quella che si suppone abitualmente. Le nozioni che oggi ab-
biamo non compenetrano ['uvomo in profondita, ma restano solo
nell’ambito della testa, mentre ogni conoscenza di tipo immagi-
nativo afferra al contempo anche i muscoli. Anche la conoscenza
medica immaginativa & tale che si percepiscono le nozioni nei pro-
pri muscoli. Queste cose vanno prese davvero sul serio.

Per farmi capire meglio vorrei persino dire qualcosa di para-
dossale, e nel paradosso esprimere una verita. La Filosofia della Li-
berta* fu poco compresa perché non la si seppe leggere, fu letta
come un libro qualunque. Ma quest’opera non era concepita come
gli aleri libri; la Filosofia della liberta vive si nel pensiero, ma nel
pensiero vivo. I pensieri spenti, astratti, logici che informano oggi
I'intera scienza vengono sperimentati nel cervello. Ed ecco il para-
dosso: sperimentiamo come uomini interi nel nostro sistema 0sseo
i pensieri che si trovano nella Filosofia della liberta. Ancora piu pa-
radossale & che coloro che hanno realmente capito quest'opera
hanno a pil riprese sognato scheletri durante e soprattutto dopo la
lettura. E in effetti accaduto, anche se le persone non gli hanno
dato importanza, perché non hanno collegato le due cose. Questo
ha un nesso morale con la posizione globale della Filosofia della /i-

96



berta di fronte alla liberta nel mondo. La liberta consiste nel muo-
vere 1 propri muscoli nel mondo esterno a partire dalle ossa. L'es-
sere umano non libero segue le sue pulsioni e i suoi istinti. Quello
libero si regola sulle esigenze e le necessita del mondo che egli
deve in primo luogo amare. Deve conquistarsi un rapporto con il
mondo. Questo si esprime nell'immaginazione del sistema osseo.
Interiormente & il sistema osseo che sperimenta i pensieri vissuti.
Questi sono sperimentati dal sistema osseo, dall'uvomo intero, e
pilt in particolare da cio che costituisce I'uomo terra, l'uvomo so-
lido. Alcuni tentarono di dipingere quadri tratei dai miei libri e
mi mostrarono ogni sorta di cose; alcuni tentarono di rappresen-
tare anche i pensieri della Filosofia della liberza. 11 suo contenuto
potrebbe essere espresso con scene drammatiche eseguite da sche-
letri umani. Come la liberta esige che ci spogliamo di tutto cid
che & istinto, cosi cid che I'uvomo sperimenta nel pensiero della li-
berta & qualcosa che lo deve liberare dalla sua carne e dal suo san-
gue. Deve farsi scheletro, terra. Bisogna che i pensieri diventino
terrestri, bisogna fare lo sforzo per escludersi.

Dico questo per mostrare che anche nei pensieri ordinari &
'nomo tutto intero a essere interessato. Passando dal pensiero
all'immaginazione, se ne fa 'esperienza nel sistema muscolare.
L'ispirazione ¢ sentita partecipando intimamente alla vita dei pro-
pri organi. Quando parliamo di ispirazione dobbiamo ricordare la
massima: Naturalia non sunt turpia®. Infacti le ispirazioni pit belle
sono quelle relative ai reni o ad altri organi inferori. Cosi, le cono-
scenze di ordine superiore fanno appello davvero all’intero uomo;
e non conosce I'immaginazione o l'ispirazione chi non sa che im-
maginare & un lavoro assimilabile all’attivita fisica, perché fa lavo-
rare i muscoli. Una vera immaginazione & come un vero lavoro fi-
sico. Vi & dunque una correlazione fra lavoro fisico e immagina-
zione. Se mi & permesso di portare un ricordo personale, dird che
l'avere da ragazzo spaccato la legna, raccolto patate, vangato, se-
minato e cosi via, ha molto contribuito allo sviluppo delle mie fa-
colta immaginative. Non voglio farmi bello raccontandolo, ma
tutto questo ha reso pilt agevole riportare nei muscoli lo sforzo im-

97



maginativo, come quando si & gia abituati a qualcosa. Questo suc-
cede se durante la giovinezza si sono esercitati i muscoli e piti tardi
si cerca di conquistare la conoscenza immaginativa. Ma atten-
zione: in questo contesto non vale il movimento che non & lavoro.
1l gioco non favorisce in alcun modo I'immaginazione. Non ho
davvero niente in contrario al gioco: basta leggere i miei lavori di
pedagogia per rendersene conto, ma per il muscolo in riposo (bi-
sogna naturalmente essere rilassati per compiere gli esercizi) im-
maginare porta a un’esperienza simile a quella di un vero lavoro fi-
sico.

Procedendo sulla via della medicina e imparando a conoscere
insieme questi fatti singolari, 'acquisizione di simili nozioni tera-
peutiche afferra il sistema muscolare e influisce sul karma. Pren-
diamo come esempio, si tratta di un’esemplificazione del tutto
ideale: la conoscenza del vero trattamento del vaiolo. Il vaiolo su-
scita una potente ispirazione, associata persino all’intuizione, e il
sapere che si acquisisce in tal modo, se si & veri terapeuti, agisce
molto pit intensamente sul medico che una vaccinazione, sebbene
in modo differente. Studiando la terapia del vaiolo si provoca nel
medico una sorta di immunita che permette, cogliendone il nesso,
di avvicinare i vaiolosi senza alcuna paura, in pieno amore. Queste
cose hanno per0d anche un rovescio. La conoscenza delle virtu tera-
peutiche di un rimedio, se & una vera conoscenza immaginativa o
ispirativa, possiede essa stessa un potere di guarigione, & un rime-
dio in sé. Non occorre che sia una conoscenza acquisita personal-
mente, pud anche essere quella comunicata da un altro e far parte
di un sapere di cui tutti si possono appropriare, I’ho detto spesso.
La conoscenza di un rimedio & efficace, ma solo fino a che non si ha
paura. In verita la paura & il polo opposto dell’amore. Entrando
nella stanza di un malato con paura, tutta la terapia prescritta non
servira a nulla; ma entrando con amore, sapendo dimenticare se
stessi per dedicare |'intera anima a chi si deve guarire, potendo vi-
vere in amore le conoscenze immaginative e ispirative, si portera
nel processo di guarigione non pil solo qualita personali, una per-
sonalita piena di paura, ma quella che conosce ed & compenetrata

98



d’amore. Cosi la medicina deve raggiungere la moralita non solo
esteriormente, ma anche dall’interiorita.

Quel che vale di regola per ogni conoscenza spirituale vale in
particolare per la medicina: bisogna avere coraggio. Sappiamo che
il coraggio ci circonda ovunque. L'atmosfera & un’illusione, essa &
coraggio. Se vogliamo vivere nel mondo in cui respiriamo, ab-
biamo bisogno di coraggio. Quando in qualche modo ci compor-
tiamo da codardi &€ come se ci chiudessimo e respirassimo solo in
apparenza. Cio che anzitutto occorre per gli studi della medicina &
il coraggio, il coraggio di guarire. Se in effetti di fronte a una ma-
lattia si avra il coraggio di guarire si avra gia il giusto orienta-
mento che in nove casi su dieci conduce anche al giusto risultato.
In effetti il processo di guarigione & intimamente legato a qualita
morali. Per questo nello studio della medicina bisognerebbe pro-
cedere cosi: un primo corso per studenti di medicina, che tratti gli
argomenti che ho esposto nelle prime tre conferenze ponendo alla
base la conoscenza dell'uomo e della natura, dell’'uvomo e del co-
smo. In seguito un secondo corso di approfondimento esoterico
della dinamica dei processi medici, che affronti la medicina come
ho fatto nella quarta conferenza e come fard anche domani. Infine
un terzo e ultimo corso dovrebbe trattare principalmente le rela-
zioni tra la terapia e lo sviluppo di vere qualita morali del medico,
poiché 'uno deve portare all’altro. Facendo un simile corso, con
un approfondimento qualificato dell’etica, le malattie divente-
ranno per il medico realmente il contrario di quello che sono per
il malato. Diverranno per lui qualcosa che ama, non nel senso di
mantenere a lungo il paziente malato, ma oggetto d’amore perché
la malattia raggiunge il suo scopo solo se viene “curata”, guarita.
Ma cosa significa?

Star bene significa portare in sé le qualita spirituali, le cosid-
dette qualita animico-spirituali. Essere malati, essere affetti da
qualsivoglia disturbo, significa invece essere influenzati da una
qualita spirituale. So bene che se un intellettuale moderno mi sen-
tisse, direbbe: “Oh! E tornata di moda la vecchia teoria della pos-
sessione!” Gia, ma bisognerebbe chiedersi prima se la vecchia teo-

29



ria della possessione & peggiore della nuova, in cui invece che da
spiriti si & posseduti da bacilli. Questa & la prima cosa che biso-
gnerebbe esaminare. Nelle sue teorie la medicina odierna confessa
sempre la propria fede in una possessione, solo una possessione
materialistica pili conforme al suo raziocinio. Quando una persona
¢ affetta da una patologia, porta in sé una qualita spirituale assente
nel corso della normale esistenza. E una qualita spirituale.

Ecco un altro paradosso. Supponiamo di cercare la relazione,
che e reale, tra i vari elementi dello zodiaco: Ariete, Toro, Gemelli,
Cancro, Leone, Vergine, Bilancia, Scorpione, Sagittario, Capri-
corno, Acquario, Pesci (vedi disegno). Esiste una differenza
enorme tra le sette costellazioni in alto e le cinque in basso. Sa-
lendo

«w/ﬂ/ﬂm "
I,
q’,’f’ g7 e, 5
' / Js /////‘y”" ”"'7 e/ ,’I/‘,

i/, ,; : ’ Y :”” /,//// . /,Z'f”’,/
/////// Yl i /// / //gj//, 2 / 7, ////,

%5 '{/‘ 1rEsy
/' /Il‘ ‘”"'} /' Z //,”” “ ///7 /7/ 7 i'z o//
// L 7 7 / Yt
:/. p"'{ m /l/l/ 7, /7/////// 7
o/ " i A K
P m:/m/” ' m”//r/m//////m”,,,,, Irteverrss / ; ”:::15’; //
reesyy "IHI/”””, treerrss ‘l’/”- o
,147 y/ W 1ins,., i I”””l/)'?/ ”7”7 h10rs
" //// ///I// s, 0205 5% G

I

Wiy, .// % I {/

Wil IRy
“ "//«//////////z/ /////é//w f;’ Yt

Wy,
//////’”f///'/////////////’//, //

all’immaginazione le sette costellazioni superiori ci appaiono
come entita maschili e le cinque inferiori come entita femminili.
Cosi, il maschile-femminile apparira all'immaginazione in forma
di serpente chiuso in se stesso che si stende sullo zodiaco. Una tale
immaginazione non pud essere ricevuta da alcuno senza subire

100



quel che segue. Immaginiamo il vaiolo: esso si manifesta con sin-
tomi fisici. Ma supponiamo che qualcuno sia affetto da vaiolo e
abbia nel suo corpo astrale e nell’organizzazione dell’io la forza di
tirarlo fuori e di sperimentarlo solo nel corpo astrale e nell’io,
tanto che il corpo fisico e quello eterico rimangano sani. Suppo-
niamo in via ipotetica che sia possibile. Quel che ho descritto non
puo succedere, ma volendo avere questa immaginazione si dovra
sperimentare in via ipotetica quello che sto dicendo sul vaiolo.
Occorre sperimentare il vaiolo nel proprio corpo astrale e nella
propria organizzazione dell’io, lasciando indenni i corpi eterico e
fisico. Occorre sperimentare un equivalente spirituale della malat-
tia fisica. Il vaiolo & il riflesso fisico dello stato nel quale si tro-
vano |'organizzazione dell’io e il corpo astrale quando si ha una si-
mile immaginazione. Riuscendo a farlo si riconoscera che nel
vaiolo ['uvomo subisce la stessa azione che nella conoscenza spiri-
tuale porta all’'immaginazione dello zodiaco.

Si capisce cosi che la malattia € strettamente legata alla vita
spirituale e non al corpo fisico. La malattia & I'immagine fisica
della vita spirituale. Abbiamo dunque un’immagine che non & al
suo posto nel corpo fisico, poiché esso non deve imitare i processi
spirituali, e vediamo che quanto in determinate condizioni & ec-
celso nella sfera spirituale, in altre condizioni diventa patologia
del corpo fisico.

La malattia va dunque compresa in modo da dire: se alcune
entitd spiricuali non potessero essere attirate verso il basso, nei
luoghi in cui non devono essere, nei modi che vedremo domani,
esse non esisterebbero nei mondi spirituali. Questo ci mostra
come la conoscenza spirituale sia strettamente legata alla malattia.
Familiarizzarsi con lo spirituale significa gid conoscere la malattia.
Non puo essere altrimenti: quando si faccia 'esperienza di una si-
mile immaginazione celeste, si comprende che cosa & il vaiolo,
poiché esso & solo la proiezione fisica di cid che si prova spiritual-
mente. Cosi & in sostanza per la conoscenza di tutta la patologia. Si
sarebbe tentati di dire: se il cielo, o anche 'inferno, afferrano
I'uvomo troppo intensamente, questi si ammala; se afferrano solo la

101



sua anima e il suo spirito egli diventa saggio, o intelligente o av-
veduto.

Queste cose vanno digerite nell’anima, e allora si sapra qual &
il ruolo dell’antroposofia nei confronti della medicina, poiché essa
mostra i veri archetipi divini accanto ai loro riflessi demoniaci che
sono le malattie; si diverra cosi sempre piu coscienti che una
riforma degli studi medici deve passare attraverso |'antroposofia.

102



OTTAVA CONFERENZA
Dornach, 9 gennaio 1924

Naturalmente in questa sede & possibile solo accennare in
modo aforistico alle cose che in un modo o nell’altro si acquisi-
scono nel corso del tempo, se quel che abbiamo impostato trovera
la dovuta continuazione in unione con la Sezione medica del
Goetheanum.

Prima di tutto insisto che non si pud guarire contro il karma.
Proprio questo punto, il non poter guarire contro il karma, deve
costituire |'essenza dell’atteggiamento medico che gia nella fonda-
mentale questione della volonta di guarire deve andare in due di-
rezioni. La prima & I'invincibile volonta del karma. La volonta kar-
mica serve prima di tutto al medico per se stesso. Abbiamo visto
infatti che cid che il medico usa per i suoi pazienti in un certo
senso perde efficacia per lui stesso. Certo, questo pud ritrasfor-
marsi in qualcosa di efficace per lui, ma per ora basti quel che ho
detto. Ben inteso, anche il medico resta sottomesso al karma per
quanto riguarda la propria salute o malattia. Ma proprio se esiste
l'attitudine interiore di cui ho parlato, se come ho accennato il sa-
pere terapeutico penetra nel profondo dell’anima, la coscienza kat-
mica si trasforma sempre pit in pura manifestazione del karma. Il
karma ha due facce. Va in primo luogo considerato il karma in
modo da collegare cid che riguarda il proprio destino all’ultima
delle incarnazioni. In tal caso il karma & 'espressione di cid che vi
hanno portato le incarnazioni precedenti. Ma va considerato il
karma anche pensando alle prossime vite, alla quinta o sesta incar-
nazione futura. Allora sara gia avvenuto cid che adesso & in svolgi-
mento, e solo allora si avra infine il risultato finale. Se portiamo
agli estremi questo pensiero risultera che anche il karma & in di-
venire, che quanto ora succede aggiunge al karma questa o quella
cosa. Possiamo in effetti dire che il karma in un certo senso viene
modificato nell’una o nell’altra direzione tramite i nostri atti. Chi
ha compreso il karma non pud diventare fatalista.

103



Questa & la prima direzione nella quale ci si deve orientare,
quella secondo il karma: essa conferisce saldezza e sicurezza nella
vita e assicura una base solida. L'altra direzione ¢ invece quella di
tendere in modo assoluto alla volonta di guarire. Questa volonta
non deve mai subire cedimenti e deve senza tregua agire in senso
terapeutico, tanto da portarvi a fare tutto il possibile, anche se
pensate che il male sia inguaribile. Un simile pensiero va scacciato
e dovete fare di tutto per ottenere la guarigione. Il tutto formulato
in maniera aforistica.

Il nostro scopo principale sara oggi proseguire nelle conside-
razioni esoteriche su cid che pud destare forze dell’anima adatte
agli studi di medicina. Occorre sapere che per il medico anche il
contenuto esoterico deve assumere una forma particolare, una spe-
ciale attivita. Il medico non pud accontentarsi di osservare le cose
come si fa nella vita ordinaria e come si fa oggi nella scienza cor-
rente. La scienza non fa uso di forze speciali dell’anima assenti
nella vita ordinaria, ma al contrario propone come valore assoluto
di evitare 'uso di tali forze. Ma in questo modo non si portano le
sostanze o i processi della naturaa rivelare i segreti delle loro virtu
curative. Queste proprieta si rivelano solo a chi si avvicina alle cose
dopo avere destato nella propria anima determinate qualita. Sta nel
medico destare passo dopo passo queste forze affinché le cose di-
cano nel loro modo come, tramite ’opera del medico, esse possano
aiutare I'umanita. Ma per far questo occorre intensificare molto di
pi la sensibilita medica di cui ho parlato nei giorni scorsi.

Ora vorrei come prima cosa proporre una semplice conside-
razione su come in effetti dovrebbe essere svolto il corso degli
studi di medicina. Questa considerazione avra un carattere di afo-
risma, ma dedicandole tempo essa potra svilupparsi in modo na-
turale nell’anima dello studente di medicina.

Pensiamo che cosa rivela la forma della volta cranica, che di-
segno ora in modo schematico, e contrapponiamola a quel che ri-
vela un osso lungo, un femore per esempio. Disegno anche questo
in modo schematico. Ora, questi elementi non sono isolati perché
sia sulla volta cranica sia sulle ossa lunghe si esercitano in ogni

104



LAY,y

22

/. i/ T / ‘e '//g,h
24 g/ ’ o,
+/ / %/////,/ } //,‘.,/'
2 /," Z ] 9 “, ’
/ /// § .;-,/4 ’;,’/
4 7 %i27 %,
/ 11
?[ ‘g /;z % ’o,
7 %% 7 ;
7 927
/ /;ﬁ Vd A
LG5 1
/ b it 5

O

punto una varieta di forze fisiche. Ma un osso lungo non rivelera
mai la sua natura, se non lo vediamo in relazione con l'intero co-
smo. Se ora ho un osso lungo, le sue forze sono orientate nel senso
della lunghezza; quando I'uvomo deve conquistare la sua posizione
sulla terra, quelle forze si dirigono verso il centro della terra. Ma
non & questo l'essenziale. L'essenziale & che queste forze sono orien-
tate sulla linea di congiunzione tra il centro della terra e la luna, e
allo stesso modo & allineato, integrato nelle forze che legano terra
e luna tutto cid che ha la stessa disposizione spaziale delle ossa
lunghe: femore, omero, ma anche i muscoli corrispondenti. Pos-
siamo rappresentarci le cose nel modo seguente: qui si trova la
terra dalla quale si innalzano forze verso la luna, e in queste forze
¢ inserito tutto cid che ha la stessa posizione del femore quando
I'uomo sta in piedi o cammina. Per contro, tutto cid che & posizio-
nato come la volta cranica e legato al movimento di Saturno, vi re-
gnano le forze di rotazione di Saturno. Dunque possiamo dire:
I'uvomo viene formato dal basso verso l'alto dalla relazione fra terra
e luna, e viene chiuso, limitato dalle forze di rotazione di Saturno.
Queste due forze sono in opposizione l'una all’altra.

105



Consideriamo le prime forze, quelle che si stendono tra la
terra e la luna. Qui troviamo tutto quanto conferisce all’'uomo la
sua forma plastica, cid che come uno scultore invisibile lo edifica
plasticamente, mentre le altre forze, quelle circolari, sono porta-
trici di una costante distruzione. In esse la materia che edifica pla-
sticamente 1'uomo viene di continuo dispersa. Quando ciog ci ta-
gliamo le unghie, le forbici agiscono come le forze di Saturno;
quando invece ci nutriamo, la componente & diretta verso la luna
(2 data dalla direzione di fuga rispetto alla terra). Tutte le forze che
vanno in direzione della luna edificano 'uomo, tutte le forze
orientate secondo Saturno lo polverizzano e in questo gioco tra
forma e dispersione si inseriscono e si manifestano la sua anima e
il suo spirito.

Ora, ciod che si trova all’esterno e cid che 'uomo ha in se stesso,
cid che & legato al corpo eterico, & legato a queste forze periferiche.
A queste forze formative & collegato per certi versi l'argento. Cosi, se
notiamo che in una persona le forze formative vengono sopraffatte
dalle forze di dispersione, si pud di regola correggere questo squili-
brio con un medicinale derivato dall’argento. Se invece si nota che le
forze formative proliferano in eccesso, irrigidendo 'uomo nella sua
figura e impedendo la scomposizione, si fara appello a medicinali di
origine saturnia ottenuti dal piombo. Cosi dalla conoscenza della
costituzione dell’'uomo scaturisce una metodologia.

Ora il punto & far proprio un simile modo di osservazione.
Come giustamente si dice, il vero mondo, il mondo spirituale, si
situa al di 1a di una soglia, e di qua sta I'uvomo. Chi vuole giungere
a una verace comprensione della conformazione del mondo deve
oltrepassare la soglia. Il passaggio presenta tuttavia pericoli. Se

106



I'uomo impregna le proprie percezioni sensoriali di pensieri quali
si hanno nella vita usuale e li porta con sé nel mondo spirituale, al
di la della soglia, egli suscita davanti al suo occhio spirituale un’il-
lusione, un miraggio perché giudica le cose oltre la soglia come
quelle del mondo usuale. Per questo sulla soglia sta un’entita spi-
rituale che ci ammonisce a portare oltre la soglia tutt'altri con-
cetti, poiché se penetriamo nel mondo spirituale con pensieri im-
prontati al mondo sensibile, un miraggio paralizzera la nostra
vita. [l Guardiano della soglia ci incitaa munirci prima di pen-
sieri di cui avremo bisogno nel mondo spirituale. In generale non
si considera che i concetti validi per il mondo spirituale sono to-
talmente differenti da quelli validi per il mondo fisico. Nel
mondo fisico per esempio la parte & sempre pil piccola del tutto,
¢ assiomatico. Ma non & cosl nel mondo spirituale nel quale la
parte & sempre pil grande del tutto. Prendiamo ad esempio I'es-
sere umano: se si ammette una forza presente nell’'uomo quando
per esempio il suo corpo viene edificato dal mondo minerale e poi
si considera il rapporto di forze all’interno di una delle sue parti,
si vede che ci0 che struttura un organo, cio¢ una parte dell'uomo,
& molto piu grande dell’'uomo intero. Non possiamo rappresen-
tarci semplicemente la proposizione: la parte & piu grande del
tutto; questo vale quando si & abituati al mondo fisico, ma nel
mondo spirituale & tutt'altra cosa. Per questo bisogna arrivare ad
ammettere che nel mondo spirituale la parte puo esser piti grande
del tutto. La meccanica e la fisica ordinarie non valgono per il
mondo soprasensibile che & regolato secondo leggi opposte. Nel
mondo fisico la linea retta & il percorso piu breve tra due punti, ma
nel mondo spirituale & il percorso pit lungo, perché & quello che
pone piu ostacoli da superare. Ogni altro percorso & piu breve di
quello in linea retta. Bisogna avere ben chiaro che volendo acce-
dere ai mondi spirituali, per non entrare in confusione occorrono
concetti opposti a quelli validi per il mondo fisico-sensibile, e
questo richiede coraggio. Bisogna avere coraggio per oltrepassare
la soglia spirituale, per fare il passo sull’abisso. Se cammino verso
il mondo spirituale, se oltrepasso la soglia dopo avere incontrato il

107



Guardiano, se arrivando nell’aldila, attraverso questa prova con
I'anima e lo spirito, cioe in coscienza con il corpo astrale e |'io, va
tutto bene. Ma se tutto questo non viene sperimentato in maniera
pura nell’io e nel corpo astrale, si crea un’immagine illusoria che,
ritorta contro I'uomo, diventa malattia. Tutte le volte che I'uomo
& affetto da una malattia egli ha in realta il Guardiano della soglia
in sé, ma sotto forma di riflesso demoniaco.

Torno cosi alla questione dei demoni, della quale ero stato in-
vitato a parlare. In che cosa consiste? Considerare 1'uvomo in modo
banale porta alla confusione pili completa. Da una parte abbiamo
I'io e il corpo astrale, dall’altro il corpo eterico e il corpo fisico, e
tutto questo fa un effetto di variopinta confusione, se si guarda
I'vomo in tal modo. Quel che importa anzitutto & distinguere
quello che appartiene all’anima e quello che appartiene al corpo fi-
sico. Osservando I'uomo quando I'anima & nel corpo, questa non
appare come ¢ in realta. Lanima & in realta, di fatto, luce. Bisogna
comprendere sempre pil che I'anima umana & luce, osservandola
isolata dal corpo. Essa fa parte degli elementi eterici che ci circon-
dano, appunto della luce. Lanima umana appartiene senz’altro al
regno della luce. La si osserva in modo esatto, vedendola nel regno
della luce.

Per contro il corpo fisico appartiene alla gravita. Ho detto
che il peso pud venire vinto e che il cervello & estremamente pit
leggero di quello che peserebbe isolato dal corpo. Nella sua strut-
tura il corpo fisico appartiene al regno della gravita. Come
dall’analisi chimica dell’acqua otteniamo idrogeno e ossigeno, cosi
considerando |’entita umana occorre distinguere 1'anima nella sua
luminosita e il corpo nella sua pesantezza.

Queste due entita, I'anima luminosa e il corpo pesante, si
compenetrano in modo confuso, se osservate con criteri ordinari, e
questa confusione nasconde l'essenza della malattia all’esame del
corpo e piu in generale dell'nvomo. Se il medico dispone la sua
anima in maniera da renderla atta a percepire nell'uomo 'essenza
della malattia, come essa si rivela, osservando il piombo o l'ar-
gento gli si sveleranno a poco a poco le forze curative di queste so-

108



stanze. Ma occorre prendere molto sul serio I'arte medica e orga-
nizzare la vita meditativa con una forza tale che insegni a cogliere
il mondo con la meditazione in modo differente. Per questo vorrei
ora dare qualcosa che, se meditato correttamente e aggiunto alle
cose che ho detto, pud condurre a cogliere il rapporto che deter-
minate sostanze hanno con l'uomo, sia sano sia malato. Per far
questo va considerato cid che scrivo alla lavagna come qualcosa in
grado di destare I’anima, ed essere coscienti che quanto si vede
dell’uomo nella vita corrente non ¢ la realta ordinaria, ma & cid che
si pud afferrare vivificando la propria anima con il contenuto di
questa meditazione. Si cogliera allora la verita dell’essere umano
nella sua relazione con la realta.

Finora ho parlato in modo da far comprendere I'uvomo nelle
sue relazioni con il cosmo. Oggi vorrei porre nelle anime di chi mi
ascolta cid che mettera in grado di contemplare un pezzetto d’oro
meditativamente. Battuto in una lamina sottile e osservato in tra-
sparenza l'oro assume una tinta verdastra, appare verdastro. Se mi
avvicino alla lamina d’oro con le forze profonde dell’anima, quella
tinta verdastra (e non solo per confusa analogia) desta lo stesso sen-
timento interiore di un prato verde, del manto vegetale della terra.
Ma immergendomi con tutte le forze dell’anima nella contempla-
zione della lamina d’oro traslucido, viene destata anche la forza
opposta dell’anima, e quando alzo gli occhi e mi guardo intorno
(ma non & il semplice contrasto che descrive la fisiologia, poiché in
questo contrasto sta un mondo intero) ricevo I'impressione di un
intero mondo scintillante in sé, rilucente ovunque all’intorno
come in un tenue lucore rosso-bluastro. In quel momento so che
in quella sottilissima lamina d’oro & contenuto il mondo intero.
Quel poco d’oro che tengo tra le mani e riluce verdastro & in realta
un’intera sfera, condensata in quel pezzo d’oro: non posso averne
un pezzetto senza che vi sia una sfera, senza che sia un punto no-
dale; imparo a immergermi nel blu-rosso, nel blu-violetto d’una
sfera. Imparando a conoscere altre proprieta dell’oro si potranno
collegare in modo vivente queste qualita con cid che si sara otte-
nuto in questa sorta di visione dell’anima. Cosi si fara ’esperienza

109



vivente della nota proprieta dell’oro di essere refrattario all’ossi-
geno, e la si sperimenta in modo totale, fino in fondo. Ci si dira:
I'tomo vive grazie alla presenza dell’ossigeno, poiché egli tra-
sforma costantemente |’ossigeno. Nel corpo eterico, I'abbiamo vi-
sto, le cose si invertono; esso & affine a tutto cid che non & legato al
corpo fisico. Loro & affine al corpo eterico perché non tollera di es-
sere legato all'ossigeno. E precisamente in ragione di questa pro-
prieta che I'oro ha proprieta terapeutiche sul corpo eterico in rela-
zione a tutto quello che I'ossigeno pud provocare per esempio nel
corpo fisico. Percid l'oro & in un certo senso un medicamento che
puo agire realmente dal centro dell'uvomo. Tramite questa lucente
impressione di opaca luce blu-rossastra si coglie I'interiore verita
della massima: l’oro & sole. L'oro & puro sole. Questo & un punto
cruciale che indica semplicemente che nello spazio cosmico l'oro &
sole, e che ’oro-sole & affine al corpo eterico.

Come si vede, con queste considerazioni giungiamo alle qua-
lita che una sostanza offre per la terapia. Ma a questo si arriva solo
coltivando con serieta quello che ho scritto alla lavagna, non come
parole esteriori, ma come costante appello interiore all’anima:

Guarda nella tua anima
forza di luce,

senti nel tuo corpo
la potenza del peso

Questa meditazione va veramente esercitata. Occorre riu-
scire ad esercitarsi come se I'anima cominciasse a scorrere nello
spazio, come luce fluente, forza di luce, e come se il corpo si unisse
all'interiorita della terra in un’intima nostalgia di gravita. Questo
prodigioso antagonismo va vissuto nel profondo dell’interiorita,
cosi da separare anima e corpo, perché bisogna che siano separati.
E continua:

Nella forza di luce
irraggia |'io-spirito

110



Lo si comprendera solo cosi, perché I'io umano si apre come
esperienza interiore nell’anima. Va anche afferrata l'immagine
delliio che cresce radioso nell'anima,*nell’anima che irraggia nello
spazio cosmico e si espande come fiotto di luce.

Quindi bisogna aggiungere:

Nella potenza del peso
domina lo spirito divino

Quando gli antichi parlavano del corpo umano come del
tempio divino davvero non era una semplice immagine, ma
I'espressione di una profonda verita. Come & vero che I’io & signore
dell’anima quando essa & cosciente, non & meno vero che nel corpo
regna la divinita. Non dobbiamo considerare il nostro corpo come
qualcosa che ci appartiene, perché il corpo non & dell’'uomo, ma di
Dio. Il corpo dell'uvomo & creato dalle forze divine. All'uvomo ap-
partiene solo I'anima che in quel corpo alberga. Cosi va veramente
considerato lo strumento corporeeo come il tempio di Dio.

E enormemente importante sapere che:

Nella forza di luce
irraggia |'io-spirito

nella potenza del peso
domina lo spirito divino

...domina nel corpo umano proprio come l'io nell’anima
dell’uomo.

Ora viene 'importante:
Ma non deve
la forza di luce

afferrare
la potenza del peso

111



Sappiamo che durante il sonno 'uomo stacca la propria
anima dalla parte fisico-corporea. Le separa. In questo caso I'anima
non afferra il corpo. Anche quando siamo svegli, I'io e il corpo
astrale si immergono nel corpo fisico e in quello eterico e tuttavia
resta una separazione interiore, un’interiore demarcazione tra forza
di luce e potenza del peso. Un composto chimico non pud formarsi
dalla forza di luce e dalla potenza del peso; esse devono restare se-
parate, non possono mischiarsi dal punto di vista meccanico né
tanto meno legarsi interiormente, devono agire l'una accanto
all’altra nel medesimo spazio, il peso del corpo verso il basso, la
forza della luce verso l'alto. Ecco I'importanza delle parole:

Ma non deve

la forza di luce
afferrare

la potenza del peso
né deve

la potenza del peso
invadere

la forza di luce.

Questo & solo il contrasto. In realtd nell'nvomo deve essere
presente e restare separato ci0 che nell’esperienza sensoriale me-
scoliamo di continuo. Se osserviamo 'uomo dall’esterno, me-
diante i sensi, tutto si confonde, e se ’essere umano fosse cid che
vede |'osservazione ordinaria, sarebbe sempre malato. Luomo pud
essere sano, ma alla nostra osservazione sensoriale risulta sempre la
malattia. Noi vediamo sempre 'uvomo malato, ma questa & sempre
solo maya, illusione. Infatti nella sua vera essenza I'uomo non deve
mai essere cosi come lo vediamo. Nella vera essenza forza di luce e
potenza del peso non devono mischiarsi. Devono restare interior-
mente separate l'una dall’altra. Non pu® dunque avvenire come
per l'acqua in cui ossigeno e idrogeno rinunciano alla propria na-
tura per formare un composto. Questo nell'uvomo viene fatto solo
da una visione sensoriale che superficialmente introduce la visione

112



deformata della chimica facendo dell’'uvomo un “composto” di
forza di luce e potenza di peso. Ma queste sono e devono restare se-
parate, come se nell’acqua ossigeno e idrogeno pur unendosi l'uno
con l'altro restassero sempre divisi.

Se la forza di luce afferra
la potenza del peso

dunque davvero la forza di luce invade la potenza del peso

Se la forza di luce afferra
la potenza del peso

e la potenza del peso penetra
nella forza di luce

si congiungono in cosmica follia
anima e corpo

in rovina.

e la rovina & la malattia.

Come ho detto, queste parole vanno prese con la massima se-
rieta, con una serieta tale da formare il corpo di chi medita, da
considerare realmente I'uvomo come forza di luce e potenza del
peso e da destare il sentimento che, quando si afferrano, sono ne-
miche. Nella malattia esse si afferrano 'un l'altra. E quando la
forza di luce afferra la potenza del peso insorgono le patologie fisi-
che; se invece la potenza del peso invade la forza di luce insorgono
le cosiddette malattie mentali. Si rifletta su cid. Pensiamo che lo
spirito di Dio vive nel corpo. Se la forza di luce afferra la potenza
del peso I'uvomo si appropria indebitamente di Dio, Dio in lui.

Riflettendo su tutte queste cose con i necessari impulsi mo-
rali, sentendole fino in fondo, sperimentandole in sé, e infine vo-
lendole si sara sperimentato, si imparera a poco a poco davvero a
considerare le cose e i fenomeni del mondo, e si scoprira come li-
berare la forza di luce quando essa si sia impadronita della potenza

113



del peso; si trovera un mezzo qualunque, una sostanza esterna o un
processo umano capace di portare soccorso al corpo eterico con
I'intermediazione dell’astrale. Compenetrando giustamente
I'anima di queste cose si potra anche comprendere |'euritmia cura-
tiva. Infatti nell’euritmia curativa I'elemento terapeutico riposa in
sostanza su forze cosmiche. Facendo gli esercizi con le consonanti,
si & in seno alle forze lunari, con le vocali alle forze di Saturno. Pra-
ticando l'euritmia curativa con queste due forze ci si sente parte
del cosmo. Supponiamo ad esempio che si possa constatare (se in
medicina |'essenziale & la terapia, cid non toglie sia prima necessa-
rio formulare una diagnosi esatta) supponiamo di constatare in
una persona la tendenza a processi troppo intensi, diciamo che il
paziente non riesce a dominare la formazione dei sali o dei carboi-
drati. Constatandone realmente i sottili effetti nell’organismo (i
sintomi si possono manifestare anche lievemente) avra notevole ef-
ficacia l'euritmia curativa con le vocali, perché si oppone a quei
processi. E ancora, immaginiamo che un bimbo abbia una leggera
tendenza alla balbuzie; certo ora non voglio parlare della balbuzie
in modo dilettantesco, so bene che essa puo dipendere dalle lesioni
pil svariate, ma ognuna di esse ha un effetto tale da presentare
nella balbuzie una predominanza di forze formative; ecco che per
la balbuzie si faranno molti esercizi con le vocali, e precisamente

-nella sequenza vocalica naturale per I'uomo, quella in cui 'uvomo

si manifesta correttamente. Cosi nei bambini portati alla balbuzie
si faranno esercizi di euritmia curativa nell’ordine abituale delle
vocali A, E, I, O ,U; con costanza e amore sufficienti si potranno
avere notevoli risultati.

Riflettendo su tutto questo si considereranno tutti i fonda-
menti esoterici che ho prospettato in questi giorni come una sorta
di etica degli studi di medicina, e proprio questo sara importante.
Con etica intendo il sentirsi legati a un dovere, quello di portare
sempre di nuovo l'anima nel giusto atteggiamento per porsi di
fronte al mondo, anche grazie a queste forze meditative. Se aves-
simo a disposizione un anno intero potremmo affrontare molti piu
particolari che tornerebbero utili in pratica. Ma queste conferenze

114



possono solo indicare la strada, ed era della massima importanza
parlare dello sviluppo delle capacita mediche nell’entita umana,
dare appunto qualche consiglio sulla medicina. Tornando agli studi
con queste indicazioni esoteriche, tutto apparira differente e magari
anche pit difficile. La gente diventa oggi tramite la scuola dell’ob-
bligo sempre piu ottusa nel pensiero, e nel ginnasio ancora di piu;
quando poi arriva all’'universita, quando accede alla facolta di me-
dicina, sapra magari superare con una certa caparbieta le difficolta
del primo e del secondo anno se, per motivi sociali, sente la minac-
cia di qualche frusta morale. Ma medico non diventera di certo.
Nella societa avra il ruolo di uno che mima di essere medico, ma
non sara un medico. Lasciando agire su di sé queste cose si affinano
di conseguenza le forze psichiche, e fara molto male il modo in cui
agiranno la psicologia, la fisiologia e la patologia propugnate dalla
scienza medica. Sara come se al posto di pane fossero date pietre.
Occorrera tuttavia trarre qualcosa dalle pietre, e cio che avrete rice-
vuto non restera inutilizzato. Anche se per una via non facile, tut-
tavia imparerete qualcosa. E necessario che sia cosi, perché al mo-
mento il mondo col suo materialismo & ancora potente, e dobbiamo
saper inserirci in qualche modo in esso. Bisogna operare partendo
proprio dalla situazione in cui ci troviamo, in cui siamo inseriti.

Occorre dunque diventare medici come lo esige la nostra so-
cieta e fecondare lo studio con quanto ricevuto qui. Vorrei dirlo di
nuovo: avrete la possibilita di unirvi a noi nel modo giusto, di
unirvi nel modo che ho detto. Bisognaavere una fiducia totale nel
modo in cui verra condotta la sezione medica del Goetheanum da
me assieme alla dottoressa Wegman. Proprio la ricerca medica che
verra fatta a Dornach potra mostrare come qui, mi si perdoni il
termine paradossale, veramente si potra fare |'esperienza della me-
dicina nella vita umana. Questo si ricevera da qui. Di nuovo lon-
tani da qui, chi avra problemi o desideri potra comunicarceli e
avra risposta tramite il bollettino mensile che sara inviato a tucti.
Cost lo studio della medicina sara fecondato da quello che le no-
stre attuali ricerche possono mettere a disposizione.

In fondo sono ancora pochissime le persone in grado di get-

115



tare un ponte tra i risultati della ricerca spirituale a Dornach e cid
che domina nel mondo materialistico, ed esse non possono essere
che giovani. Per ora & un piccolo gruppo, precisamente costituito
da giovani ancora impegnati nello studio. Perché? Se quello che si
dice di Dornach nei diversi campi fosse vero, sarebbe follia. Mi &
capitato di fare una conferenza a un gruppo di studenti su un par-
ticolare argomento della terapia. C'erano tutti gli studenti della
facolta e anche un professore, un vero professore. Io capivo che
quell’uomo era venuto alla conferenza perché voleva avere con-
ferma di quello che pensava di trovare, vale a dire un mucchio di
chiacchiere fatte da uno profano di medicina. Potei osservare una
vera metamorfosi in lui: da una parte aveva un’aria sempre piu in-
dignata e dall’altra appariva sorpreso. Era infatti obbligato ad am-
mettere che non si trattava di chiacchiere, anche se non poteva
certo convenire con le cose che dicevo, visto che contraddicevano
in pieno quello che lui ormai da decenni riteneva essere vero e giu-
sto. Al termine mi intrattenni con lui, ed evidentemente il mas-
simo che gli si poteva chiedere era che dicesse: “Preferisco tenere
le distanze!”. Infatti non avrebbe avuto bisogno di “mantenere le
distanze” se avesse ritenuto scempiaggini le cose che dicevo. In tal
caso gli sarebbe stato facile tirare le sue frecciate. Pensava che gli
sarebbe stato facile, ma non gli fu possibile; il massimo che si po-
teva esigere dalla “dignita professorale” era che dicesse: “Preferisco
tenere le distanze”. Di piu non gli si poteva chiedere. Ma un gio-
vane ha di necessita un atteggiamento differente. Non si & ancora
fissato in pregiudizi e pud in effetti accogliere queste nozioni per
il bene dell’'umanita. Se questo avviene & possibile che a poco a
poco la spiritualita del Goetheanum impregni la medicina, forse
pit rapidamente di quanto si possa supporre.

Ma come disse la dott.ssa Wegman, quel che abbiamo comin-
ciato deve essere continuato con la massima serieta al fine di aprire
fiduciosamente la via a uno studio della medicina come dovrebbe
in realtd essere; esso dovra fluire nella medicina odierna in cui il
materialismo & universalmente accettato. Ognuno potra fare molto
per se stesso, ma anche molto per il mondo e per i pazienti, non

116



considerando le cose ascoltate qui come qualcosa di passeggero, ma
come un punto di partenza sulla strada cominciata cosi bene.

In questo senso vogliamo restare uniti, cosi che abbiate nel
Goetheanum di Dornach un centro a cui poter davvero fare riferi-
mento affinché esso possa veramente agire nel mondo attraverso di
voi. Questo vorrei dare, come una sorta di esortazione. Allora
tutto quello che qui abbiamo visto e discusso portera frutto e si ar-
ricchira di ulteriori conoscenze, e cid che nella vostra anima sen-
tite come un bell’ideale potra diventare un vero modo di struttu-
rare la vita.

Con queste parole vogliamo congedarci*.

Guarda nella tua anima
forza di luce,
senti nel tuo corpo
potenza del peso.
Nella forza di luce
irraggia |'io-spirito,
nella potenza del peso
domina lo spirito divino.
Ma non deve
la forza di luce
afferrare
la potenza del peso,
né deve
la potenza del peso
invadere
la forza di luce.
Se la forza di luce afferra
la potenza del peso
e la potenza del peso penetra
nella forza di luce,
si congiungono in cosmica follia
anima e corpo
in rovina.

117



118

Schau in deiner Seele
Leuchtekrafi

Fiihl in deinem Korper
Schweremacht

In der Leuchtekraft
Strablet Geistes-Ich

In der Schweremacht
Kraftet Gottes-Geist

Doch darf nicht
Leuchtebraft

Ergreifen
Schweremacht

Und auch nicht
Schweremacht

Durchdringen
Leuchtebraft

Denn fasset Leuchtebraft
Die Schweremacht

Und dringet Schweremacht
In Leuchtekraft,

So binden in Welten-Irre
Seele und Korper

In Verderbnis sich.



PRIMA LETTERA CIRCOLARE SUCCESSIVA
AL CORSO DI NATALE

Goetheanam, 11 marzo 1924

Facciamo seguito all'impegno preso in occasione del Corso di
Natale di tenere al corrente sulla direzione della Sezione medica e
indirizziamo questa prima lettera circolare a coloro che sono legati
a noi nell'impegno per la medicina. Questa lettera ¢ animata dallo
spirito che ci ha uniti durante gli incontri all'inizio dell'anno. In
ogni parola essa vorrebbe trasmettere sentimenti indirizzati all'u-
manita sofferente, sentimenti dai quali deve scaturire non solo la
dedizione all'arte medica, ma anche la sua vera forza.

Si era in tempi antichi,

viveva allora nelle anime degli iniziati
con forza il pensiero

che per natura ogni uomo & malato.
Educare era uguale

al processo di guarigione

che donava al bambino

al contempo salute e maturita

per una vita umana compiuta.

Es war in alten Zeiten

Da lebte in der Eingeweibten Seelen
Kraftvoll der Gedantke, daf krank
Von Natur ein jeglicher Mensch sei.
Und Erziehen ward angesehen

Gleich dem Heilprozep,

Der dem Kinde mit dem Reifen

Die Gesundhbeit zugleich erbrachte
Fiir des Lebens vollendetes Menschsein.

119



E bene porre davanti all'anima pensieri cosi vigorosi scaturiti
dall'antica saggezza istintiva volendo preparare l'anima ad acco-
gliere l'azione curativa con il giusto raccoglimento interiore.

Non dimentichiamo di dover dare un'anima al processo tera-
peutico, poiché esso deve rivolgersi non solo a un corpo ma anche
a un'anima. Quanto piu i giovani medici accoglieranno questi
pensieri, tanto pil fluird nella medicina cid a cui anela il medico
sensibile che sperimenta oggi i limiti della sua arte e che il malato
sentira come una grazia nel corso della guarigione.

Nei nostri incontri di gennaio avete accolto con cuore aperto
le cose che vi sono venute incontro con questo spirito. E indimen-
ticabile quel che esprimevano i vostri occhi e le vostre calde pa-
role. Siamo rimasti con voi con il pensiero e ora ci rivolgiamo a voi
in merito alle domande che avete posto.

Questa circolare viene inviata ad alcuni di voi, ai quali do-
mandiamo di farla seguire agli indirizzi che comunichiamo.

*

Risposte a domande

I - A una domanda sulle difficolta che incontra oggi chi si
prepara a diventare medico, sia negli studi universitari sia nei
corsi di medicina interni al movimento antroposofico, possiamo
rispondere che proprio queste circolari saranno il tentativo di su-
perarle. La dott.ssa Wegman inviera a coloro che la richiederanno
la meditazione che fa da complemento alla presente lettera.

IT - In merito allo studio presso il Goetheanum.

Per lo studio pratico si provvedera naturalmente a seconda
delle possibilita, ma chiediamo di avere pazienza. Tramite queste
circolari saranno comunicati i tempi per le iscrizioni.

III - Per quanto concerne la scelta di determinati temi per i
collaboratori della Sezione medica del Goetheanum, facciamo pre-
sente che lavoreremmo volentieri in questa direzione. Tuttavia

120



questi temi saranno meglio trattati nella corrispondenza con i sin-
goli, piuttosto che nella circolare. Anche qui chiediamo perd pa-
zienza: ci avvicineremo sempre pili ai nostri intenti, ma dobbiamo
procedere passo dopo passo. Vorremmo anche aggiungere che in
futuro nelle circolari non risponderemo a domande sulla terapia di
casi specifici, mentre saranno ovviamente bene accette domande
di ordine generale sulla terapia, anche in relazione ai corsi che ab-
biamo tenuto, cosi come domande concernenti problemi anato-
mici o fisiologici, lo studio, o l'atteggiamento umanitario e mo-
rale del medico.

IV - Per coloro che hanno chiesto se nel prossimo futuro sara
possibile prendere parte al lavoro della nostra universita di scienza
dello spirito, o per coloro che dopo aver superato l'esame hanno lo
stesso desiderio, facciamo presente che subito dopo le conferenze
previste dal 19 al 22 aprile terrd altre tre o cinque conferenze in
cui gli interessati potranno ricevere direttive per la continuazione
del loro lavoro. Il tema sara: l'entita umana e l'orientamento del
mondo in rapporto all'educazione e alla guarigione, nonché i com-
piti particolarmente importanti per ['umanita in questo campo.

V - La creazione di farmacie domestiche con i nostri rimedi &
senza dubbio auspicabile, ma al momento non pud essere attuata
perché per legge solo i medici ufficiali possono somministrare di-
rettamente i farmaci omeopatici. Quando avremo la stessa posi-
zione dei medici omeopatici (quanto al riconoscimento giuridico)
potremo fare anche noi lo stesso. Per ora dobbiamo contentarci di
distribuire i rimedi tramite le farmacie.

VI - Alla domanda, se & bene dare al paziente spiegazioni
sulla natura e l'azione dei medicinali, va detto che l'effetto viene
sicuramente compromesso da una conoscenza del farmaco. Tutta-
via il pericolo & minore se la conoscenza & solo di tipo intellettuale,
piti forte se & di tipo immaginativo, fortissimo se il paziente & in
grado di seguire in se stesso l'intero processo di guarigione. Ma

121



questo non deve impedirci di fornire ogni spiegazione che ci
venga richiesta sull'azione dei farmaci, né dobbiamo privare un
paziente che ne sia al corrente. Infatti cid che va perduto con la co-
noscenza dell'azione del medicinale, pud essere compensato se il
paziente sviluppa un profondo rispetto per il metodo terapeutico,
e proprio questo rispetto va destato quando si informa il paziente.

VII - Sulle modalita di iniezione.

L'iniezione va fatta di regola per via sottocutanea. Solo se
dopo ripetuti tentativi il paziente non reagisce, si dovra passare
alla via endovenosa ad alte potenze. In tal caso bisognera sorve-
gliare l'effetto della prima iniezione.

VIII - In una lettera si parla di due linee, di cui la prima se-
gue il rachide, la seconda si dirige in basso, seguendo il capo,
l'osso ioide, la mandibola, la cartilagine tiroidea e la parte laterale
delle coste. Nella lettera si chiede il significato di questa linea. La
seconda linea corrisponde a cid che nell'animale si forma dal corpo
astrale a partire dalle sostanze solide. Nell'uomo grazie alla sta-
zione eretta questa linea si pone in direzione obliqua formando un
angolo acuto con la verticale. Questo viene orientato dall'organiz-
zazjone dell'io in modo che sulle vertebre dorsali I'io terrestre agi-
sce in senso ipertrofico; l'io in via di formazione che persiste dopo
la morte orienta verso l'ipertrofia la parte cartilaginea delle coste e
lo sterno. Poiché le entita spirituali, come Lucifero, hanno saltato
lo stadio umano, in esse deve mancare il rachide dorsale, nonché la
parte cartilaginea delle coste con lo sterno. Per questo chi ha posto
la domanda ha notato nella scultura di Lucifero un petto appun-
tito e uno sviluppo laterale delle coste.

IX - In merito alle zone cave delle ossa craniche e al loro si-
gnificato possiamo dire: in alcuni punti del capo predomina la
componente fisica, in altri la componente eterica. La dove predo-
mina l'eterico compaiono le cavita che sono le effettive zone por-
tatrici del pensiero, mentre le zone piene di materia fisica portano

122



I'elemento vitale e respingono i processi di pensiero. Se la loro
azione & eccessiva si manifestano perdite di coscienza, allucina-
zioni o fatti simili.

X - In merito alla predisposizione alla medianita.

Nel medium allo stato di trance si verifica un inserimento
incompleto del corpo astrale e dell'io nelle componenti eterica e
fisica dell'addome e delle membra. Questo produce un’attivazione
irregolare delle membra e del ventre come organi di sknso per
'ambiente eterico e astrale circostante. In questo stato si hanno
percezioni di natura soprasensibile, ma al contempo vengono
spenti gli impulsi morali e convenzionali che operano normal-
mente tramite questi organi, cosi come sono spenti nei normali
organi di senso. L'occhio vede il blu, non le offese. Una guarigione
del medium per via fisica & difficilissima da ottenere e pud essere
tentata solo tramite iniezioni di tabacco ad alte potenze in un or-
gano sensoriale, per esempio nella tuba di Eustachio o nella cort-
nea, la qual cosa & naturalmente molto pericolosa. Una guarigione
per via psichica richiede che la persona che suscita la guarigione
abbia una volonta piti forte di quella del medium fuori del trance
e sappia imporsi tramite una suggestione di veglia.

XI - Alla domanda se un'interruzione di gravidanza fatta per
salvare la madre incida sul karma della madre e del bambino, si
puo rispondere che il karma di entrambi segue altre strade per un
breve tempo, ma ben presto vengono ripristinati i percorsi cot-
retci, cosi che da questo punto di vista si pud parlare di un minimo
intervento sul karma. Interviene invece una forte alterazione nel
karma di chi opera, e costui deve chiedersi se in piena coscienza &
disposto ad accettare quel che gli pongono legami karmici che al-
trimenti non avrebbe avuto. Comunque domande di questo tipo
non possono ricevere risposte generali; va sempre considerato il
singolo caso, e questo vale anche per molte cose che costituiscono
un'interferenza karmica nella pura vita animica e possono deter-
minare conflitti profondi e tragici.

123



XII - Una domanda concernente l'olio di fegato di merluzzo.

Se ne pud fare a meno se le cause del disturbo sono diagno-
sticate e se si utilizzano i nostri rimedi, come:

Waldon I:  proteina vegetale, grasso vegetale.

Waldon II:  proteina vegetale, grasso vegetale, silicato di
ferro.

Waldon III: proteina vegetale, grasso vegetale, silicato di
ferro e Calcarea carbonica.

XII - Nelle ferite che sono venute in contatto con il terreno,
potra servire Belladonna D30 associata a Hyoscyamus D15, anche
con una sola iniezione.

XIV - In merito al caso di un trentacinquenne diabetico.

Per questa persona la cura migliore dovrebbe essere senz'al-
tro quella a base di rosmarino. L'azione potra essere rafforzata con
acido silicico D10.

XV - Sul trattamento degli acufeni.

Per gli acufeni si pud somministrare in genere succo di papa-
vero DG6. Sul piano psichico: se il paziente ha la forza di trasfor-
mare la "ricezione" passiva dell'acufene in rappresentazione attiva,
come se lo provocasse egli stesso, potra portare un miglioramento
entro qualche tempo. L'acufene & causato da un indebolimento del
corpo astrale verso il corpo eterico nella regione della vescica.

XVI - Domanda in merito a un caso di encefalite con sequele.
Al paziente di trentotto anni che non reagisce ai rimedi utilizzati,
bisognerebbe cercare iniettare Agaricus muscarius D30 e fare in
modo che dopo l'iniezione il paziente si trovi in un ambiente gaio
e rassicurante.

firmato:
Rudolf Steiner
Ita Wegman

124



CORSO DI PASQUA

PRIMA CONFERENZA
Dornach, 21 aprile 1924

Nell'incontro tenuto dopo il corso di Natale abbiamo affron-
tato il tema dell’approfondimento della medicina dal punto di vi-
sta esoterico. Nel breve tempo a nostra disposizione abbiamo cer-
cato intensamente di penetrare I’aspetto esoterico della medicina,
come si addice oggi a giovani studenti motivati. Abbiamo anche
accolto alcune meditazioni per un lavoro ulteriore che possa susci-
tare una adeguata sensibilita medica e ne abbiamo sottolineato la
necessita. Penso che per un certo tempo abbiate elaborato inte-
riormente questi spunti. Naturalmente un lavoro simile non con-
siste nel sedersi e ripensare queste cose, in modo teorico, ma di
tanto in tanto, quando se ne sente la necessita interiore, si lasciano
agire nell’anima che cosi ha modo di crescere. Ora, proprio per il
modo in cui abbiamo affrontato queste cose, avvenne qualcosa di
particolare e credo di importante per il nostro incontro: la densita
di contenuti esoterici ha costretto ognuno, chi piti chi meno, a fare
i conti con alcune difficolta interiori. I contenuti esoterici non ci
sono sempre dati per facilitare la vita; in un certo senso & proprio
il contrario e I’esoterismo deve piuttosto renderci la vita pit diffi-
cile, deve portarci difficoltd nella comprensione del mondo, nel
modo di sentire il mondo e l'uvomo. Grazie a queste difficolta pos-
siamo intraprendere un cammino di crescita opposto a quello su-
perficiale e tanto spesso battuto nella nostra civilta.

Solo rendendosi conto delle difficolta tra uomo e mondo
esterno possiamo immergerci nella nostraanima. Per questo penso
che il miglior modo per progredire nel nostro lavoro sia riflettere
su queste difficolta interiori ed esporle in forma di domande per

125



farne oggetto di discussione. Vorrei pregare di esporre quali diffi-
colta esteriori o interiori avete riscontrato. Chi gid pratica avra
avuto difficolta diverse da chi ancora studia, mentre difficolta del
tutto particolari avra trovato chi si trova alla fine degli studi. Ma
cercheremo di trovare le risposte, perché possono essere trovate.
Tutti avranno ricevuto la prima lettera circolare* e avrannno no-
tato che su alcune questioni ci sarebbe davvero molto da dire. Se
sono sorte altre domande prego di farmele: precise o imprecise, ci
permetteranno comunque di progredire. In tal modo la conferenza
potra essere meno dottrinale e piti vicina a ci0 che & possibile spe-
rimentare.

Un partecipante chiede del corso dell'anno, del Calendario dell'a-
nima* e di certe costellazioni.

Intende l'osservazione delle costellazioni? Non & necessaria,
anche se pud essere d’aiuto portare a coscienza le costellazioni che
si possono osservare. Ma se ho capito bene lei chiede che cosa in ef-
fetti avvenga quando facciamo agire nell'anima le formule medi-
tative che abbiamo ricevuto. Esse agiscono per propria forza man-
trica e sapersi orientare nel cielo visibile pud essere certo d'aiuto,
ma occorre riflettere su quanto segue. Prendiamo ad esempio la
correlazione umano-cosmica pit evidente, ancor oggi sotto gli oc-
chi di tutti, vale a dire il ciclo mestruale. Nel suo ritmo esso mo-
stra chiaramente di essere determinato dal cosmo, ma non del mo-
mento attuale bensi di uno stadio molto anteriore dell’evoluzione
cosmica a cui prese parte la terra. In seguito esso si & chiuso in se
stesso, si € emancipato dal cosmo esterno cosi che ora non c'? pill
una dipendenza diretta. Oggi non possiamo affermare l’equiva-
lenza: fasi lunari = ciclo mestruale. Possiamo invece dire che ci fu
un tempo in cui 'una e I'altro coincidevano, poi si sono separati e
oggi il ciclo mestruale non & pit sincrono con le fasi lunari.

126



Ecco una prima separazione. Abbiamo poi un ciclo che non si
collega alle grandi fasi lunari ma alle fasi giornaliere, vale a dire le
maree. Un tempo il ritmo di flusso e riflusso della marea era per-
fectamente sincrono con il ciclo lunare. Anche qui & avvenuta una
separazione: la luna va per conto suo, le maree pure. Questi pro-
cessi sono determinanti anche per l'azione dei testi mantrici.
Quello che avviene nell'uvomo tramite il mantram era un tempo
identico al processo cosmico; poi avvenne una separazione e ora
bisogna ritrovare il giusto orientamento. Chi cerca un appoggio
all’esterno deve dirsi in primo luogo: quello che deve avvenire
nell'interiorita & scritto nel cosmo.

Riflettendo bene, bisogna sapersi rendere interiormente in-
dipendenti dal processo cosmico, sperimentandolo in se stessi
emancipati dal cosmo. Non & dunque indispensabile tenere conto
delle costellazioni per meditare un mantram. Come il ciclo me-
struale non pud venir regolato dalle fasi lunari perché & divenuto
un processo naturale, cosi il processo interiore determinato dai
mantram deve fluire svincolato dal cosmo esterno. E la differenza
tra esoterismo occidentale e orientale, come ebbi gia spesso modo
di dire. L'orientale parte da questo punto di vista: l'uomo & nato
dal cosmo e deve ritornarvi, deve ricongiungersi al cosmo. Pen-
siamo alla posizione del Buddha che & un ritorno a condizioni pre-
cedenti: risulta dall'incrocio delle gambe, dall'esclusione delle
membra. Anche la posizione delle braccia & tale da inibire il con-
tatto con la terra. Cid che si & emancipato dal cosmo viene inibito,
e l'uomo torna a inserirsi nel cosmo, torna indietro. Cosi tutto l'e-
soterismo orientale & un tornare indietro. Per noi occidentali in-
vece |'esoterismo pud essere solo un procedere in avanti, und cre-
scente emancipazione. Per questo esso non & interiormente co-
modo, soprattutto se applicato a campi specifici di attivita. Certo,

127



se in presenza di una data patologia si constata che i sintomi si
sono manifestati proprio quando Saturno era in opposizione con la
Luna, cid ha un certa importanza. Si potra allora prescrivere una
terapia “Saturno-Luna”, vale a dire in linguaggio terrestre:
piombo-argento (come si sa: Saturno = piombo, Luna = argento) e
dirsi: utilizzo il piombo in modo cosmico, cosi come & divenuto
cosmico sulla terra; utilizzo invece 'argento in modo terrestre,
polverizzandolo e dissolvendolo; lo trasformo cosi in senso tetre-
stre richiamando la stessa costellazione che nel cosmo si esprime
nell’opposizione con la Luna. Cosi facendo si cura nel senso delle
forze cosmiche. Al contempo si mette I'vomo in una situazione
che lo rimanda a stadi evolutivi precedenti. Partendo viceversa
semplicemente e direttamente dai dati terrestri, dalla relazione
che ha 'uomo con piombo e argento, si & gia in una situazione di
emancipazione dell'uomo, e non si guarda al passato ma all'avve-
nire. Si operera in modo analogo, ma in quest’ultimo caso l'azione
scaturisce dall'interiorita perché si sara studiata la natura del
piombo e dell'argento, e sapendo che il piombo agisce in modo so-
stanziale, e l'argento agisce per quel che sara quando viene schiac-
ciato, dissolto, atomizzato. Si correla il processo con la natura gia
emancipata dell’'uvomo, non con il cosmo. Cosi facendo si trova la
corretta impostazione; riflettere su una costellazione reale potra
quindi essere d’aiuto, ma prima bisognera impegnarsi al massimo
per far agire su di sé gli impulsi interiori trasmessi all'anima dai
mantram che ho dato, cercando di fare scaturire le cose soprattutto
dall’interiorita.

Un partecipante: Che cosa si deve fare dal punto di vista dell'io
quando si medita?

Dal punto di vista dell’io? In merito alla meditazione va
detto: quali uvomini moderni ci pare di dover capire ogni frase; &
una tendenza tipica dell'io nell'incarnazione presente. Tutto cid
che facciamo con l'intelletto & un'attivita tipica dell'io. L'incarna-
zione attuale & dominata dall'intelletto; tutto il resto & mascherato

128



dall'io e agisce tutt'al pilt in modo sognante e inconscio. Invece
meditare significa escludere questa tendenza dell'intelletto e acco-
gliere in prima istanza il contenuto meditativo cosl come ¢ dato,
direi parola per parola. Avvicinandosi a un contenuto meditativo
in modo intellettuale, mettendo in azione l'io e riflettendo sul
contenuto della meditazione prima di accoglierlo in sé, il conte-
nuto resta esteriore. Accogliendo nella coscienza il contenuto me-
ditativo semplicemente cosi come & dato, senza rifletterci sopra,
semplicemente depositandolo nella coscienza, non & piu l'io della
presente incarnazione che lavora, ma quello della precedente. Si
mette a tacere 'intellecto e ci si traspone semplicemente nel con-
tenuto della parola udita interiormente e non esteriormente; ci si
traspone in esso e cosi facendo nel contenuto meditativo lavora
I'nomo interiore, che non & quello della presente incarnazione. In
tal modo il contenuto meditativo non diventa qualcosa da capire,
ma qualcosa che opera realmente in noi, tanto realmente che alla
fine ci si rende conto di avere sperimentato qualcosa mai speri-
mentato prima. Prendiamo un semplice contenuto meditativo che
ho dato spesso: “Nella luce vive la saggezza”. Certo, se uno co-
mincia a lambiccarci sopra pud cavarne cose tremendamente in-
telligenti... ma al contempo anche molto sciocche. La frase: “Nella
luce vive la saggezza” va ascoltata interiormente, e in tal caso ri-
sveglia nel meditante qualcosa che non proviene dall'incarnazione
attuale, ma che si porta da un'esistenza precedente; qualcosa che
pensa e sente, e che dopo qualche tempo illumina in noi un conte-
nuto di cui prima non si sapeva e che non puod derivare dal proprio
intelletto. Interiormente si & molto piu progrediti del proprio in-
telletto che rappresenta solo una piccola parte di quanto esiste.
Quel che porta l'antroposofia va considerato in modo del
tutto concreto e oggettivo. Pensiamo che al momento della se-
conda dentizione il bambino ha rinnovato completamente la so-
stanza del proprio corpo fisico. Questo & un dato fondamentale. Il
cambio della dentizione & il segno pil estremo, solo una parte di
quel che avviene. Come vengono sostituiti i denti da latte, cosi
viene rinnovato l'intero organismo, e dopo il cambio dei denti il

129



bambino, riguardo alla propria sostanza fisica, & un essere del tutto
nuovo rispetto alla nascita. La concezione odierna confonde tutto e
sostiene semplicemente che il bambino viene al mondo, subisce
un cambiamento alla seconda dentizione e continua a crescere.

Ma non & cosi. Alla nascita il bambino, denti da latte com-
presi, ha un corpo che & il risultato della linea ereditaria. Ha rice-
vuto un corpo che risulta dalla serie degli antenati. E da li che pro-
viene il corpo fisico dei primi sette anni, per esprimerci in cifre.
Dal settimo al quattordicesimo anno l'essere umano ha un corpo
fisico che perd non & derivato da una trasformazione del prece-
dente. E intervenuto cid che egli ha portato con sé venendo sulla
terra. Ecco come va pensata la cosa: il bambino riceve dalla cor-
rente ereditaria un corpo che gli serve da modello. In esso egli in-
troduce le sostanze terrestri. Se in lui operassero solo le forze che
porta con sé dall'esistenza preterrena, le sostanze terrestri assunte
nei primi sette anni di vita sarebbero elaborate in tutt’alcra forma,
ed egli assumerebbe una figura del tutto differente. Quando na-
sciamo non portiamo in noi la tendenza a formare una figura con
due occhi, due orecchie, un naso, cosi come 1'abbiamo sulla terra.
Sulla base della nostra esistenza prenatale nasciamo con la ten-
denza a formare un organismo pochissimo strutturato a partire
dalla testa. Proprio al resto viene dedicata la massima cura. Quel
che nella vita embrionale si atrofizza, si sviluppa nell'astrale e nel-
'organizzazione dell'io. Cosi di fronte all'embrione fisico dob-
biamo dire: esso & strutturato in modo mirabile, ma a questa co-
struzione |'uomo prenatale partecipa in minima parte.

Viceversa |'uvomo prenatale prende massima parte a tutto cid
che circonda I’embrione: I'uomo preterreno vive in ciod che fisica-
mente verra eliminato, nel corion, nell'amnios, ecc. E qui che vive
I'uvomo prenatale, in cid che fisicamente viene rigettato e di-
strutto. Schematicamente si pud pensare che anzitutto viene ri-
prodotto il cosmo, e questo in effetti egli vorrebbe fare scendendo
nell'esistenza terrena da quella preterrena. Perché non lo fa? Per-
ché gli viene dato un modello e secondo quel modello egli tra-
sforma l'elemento preterreno con le sostanze assunte nel primo

130



settennio. Tenderebbe a formare qualcosa di piu sferico, a suscitare
un essere organizzato in modo sferico che viene perd modificato
sulla base del modello. Cosi l'elemento preterreno elabora il se-
condo corpo fisico, quello che & presente dal setctimo al quattordi-
cesimo anno, sulla base delle forze preterrene, ma attenendosi in
primo luogo al modello ricevuto dalle forze ereditarie.

Distinguiamo cioé con chiarezza due tipi di forze nell'uomo.
Come comprenderle? Proviamo a leggere con lo sguardo e ja sen-
sibilita del medico il mio libro Lz scienza occalta™, al capitolo de-
dicato all’evoluzione; & detto che la Terra attraversd uno stato di
Saturno, uno di Sole, uno di Luna per giungere infine a quello at-
tuale. Seguendo nel libro la descrizione dell'evoluzione si trovera
che fino allo stato solare, Sole, Luna e Terra formavano un tutto
unico. Solo allora avvenne una separazione tra Terra e Sole, tra
Terra e Luna. Cosi fino a meta dell'evoluzione 'uvomo vive nel co-
smo, vive nel Sole e nella Luna come sulla Terra. Dopo l'uscita del
Sole egli vive al di fuori del Sole e dopo 1'uscita della Luna al di
fuori della Luna. Dunque fino alla separazione del Sole agirono
sulla natura umana le forze cosmiche, anche quelle che oggi sono
al di fuori della Terra, sulla Luna e nel Sole. Esse agivano nel-
'vomo perché egli apparteneva al mondo di cui facevano ancora
parte Sole e Luna. Poi l'evoluzione prosegui portando Sole e Luna
esterni alla Terra.

Immaginiamo un'evoluzione che contenga sia tutto quello
che oggi & terrestre, sia tutto quanto & solare e lunare. In seguito
quello che & extra-terrestre si separa da quel che & terrestre; 'ele-
mento terrestre procede ora su una direzione propria, si dissecca, si
indurisce, diventa fisico ed & quello che troviamo oggi nella cor-
rente ereditaria, che & divenuto grossolano entro la corrente eredi-
taria. Quel che 'uvomo ha ricevuto dopo la separazione di Sole e
Luna lo troviamo in cid che egli deve all'azione delle forze cosmi-
che. Cosi stanno le cose. Il modello ricevuto da padre e madre, che
ci serve per elaborare il secondo uomo rappresenta un elemento ar-
tistico antichissimo che si & formato quando Sole e Luna erano an-
cora uniti alla Terra. Allora si formarono le forze che danno

131



all'uvomo la sua forma terrestre. Si capisce facilmente che questa
forma & terrestre: immaginiamo di essere da uomini lontani dalla
terra. Che cosa potremmo farne? Saremmo ben infelici se dopo la
morte dovessimo usare per esempio le gambe. Le gambe hanno
senso solo se sottoposte alla gravita terrestre, hanno senso solo
sulla terra, e lo stesso vale per le braccia e le mani. Dunque un'in-
tera parte della nostra organizzazione ha un senso, cosi come ¢
conformata, solo perché siamo uomini terrestri. Quel che siamo
come esseri terrestri non ha alcun senso per il cosmo. Giungendo
sulla Terra come entita animico-spirituali tenderemmo quindi a
costruirci un'organizzazione del tutto differente; vorremmo for-
mare un cerchio e in esso creare strutture diverse rifiutando il mo-
dello umano che non ha alcun senso per il cosmo. Esso ci viene
dato solo come modello, e noi conformiamo il secondo uomo sulla
sua base.

Per questo nel primo periodo della vita osserviamo una con-
tinua lotta tra quel che portiamo dalla nostra esistenza precedente
e quel che ci viene fornito dalla corrente ereditaria. Queste forze si
combattono, e l'espressione di questa lotta sono le malattie infan-
tili. Ora si pensi quanto l’entitd umana animico-spirituale & inti-
mamente collegata con |'organizzazione fisica durante la prima in-
fanzia. Vediamo come i denti permanenti scostino i denti decidui,
come si comportino gli uni verso gli altri. Cosi si comporta I'in-
tero secondo corpo verso il primo. Nel secondo vive l'essere sopra-
sensibile, nel primo un modello terreno estraneo. Essi lavorano
I'uno nell'altro. Osservando questo reciproco lavoro nel giusto
modo, vediamo che per un certo periodo l'essere interiore, che pro-
viene come entita animico-spirituale dall'esistenza preterrena,
puo prevalere in modo eccessivo e lavorare in modo molto intenso
nel fisico, orientandosi fortemente secondo il modello, ferendolo e
colpendolo dappertutto come a dire: voglio ottenere questa forma!
Questa lotta si manifesta nella scarlattina. Se invece 'uvomo inte-
riore & delicato e si tira sempre indietro, se trasforma le sostanze
assorbite pilt a propria immagine e combatcte il modello, la lotta si
traduce in morbillo. Cosi nelle malattie infantili si manifesta un

132



antagonismo. Si comprende correttamente anche quello che av-
viene in seguito, tenendo nel dovuto conto queste cose.

Naturalmente per il materialista & facilissimo dire: “Ma via,
queste sono stupidaggini! Si pud ben vedere che i bambini non as-
somigliano ai genitori e ai nonni solo fino al settimo anno, ma an-
che in seguito”. Questa & una vera stupidaggine. Infatti chi & de-
bole si conforma di pil alle forze ereditarie e crea il secondo corpo
pil simile al modello e allora lo si vede; ma lo ha fatto lui stesso
poiché ha seguito da vicino il modello. D’altra parte vi sono indi-
vidui che dopo il cambio dei denti appaiono molto cambiati ri-
spetto a prima. In loro & forte quel che deriva dalla'vita preterrena
animico-spirituale, e si attengono meno al modello. Si tratta di
considerare queste cose nel loro giusto rapporto. Lo si rileva per-
ché nel bambino tutti gli alimenti assunti vengono subito trasfor-
mati interiormente in modo che io e corpo astrale entrano in in-
timo contatto con essi. In seguito non & pil necessario che sia cosi.
Mai piu in seguito 'uomo sara in condizione di elaborare tanto
fortemente qualcosa d'autonomo secondo il modello, come nei
primi sette anni. Nel primo settennio egli deve trasformare nel
suo io e nel suo corpo,astrale tutto cid che assume cosi da disporlo
secondo il modello. A questo processo bisogna andare incontro, e
la natura ci ha pensato portando il latte quanto pil vicino alla
forma eterica. Il latte & una sostanza che in effetti ha ancora un
corpo eterico, e poiché la sostanza assunta dal bambino agisce fin
nell'eterico in modo ancora formativo, il corpo astrale pud affer-
rare subito il latte, generando uno stretto contatto tra cio che
viene assunto, e corpo astrale e organizzazione dell'io.

Vi & dunque una stretta relazione tra gli alimenti esterni e
'organizzazione animico-spirituale del bambino. Queste sono
cose rilevanti che come medici dovete approfondire. Osservando il
modo in cui il bimbo succhia il latte, osservando come il suo io e
il suo corpo astrale lo afferrano, si vedono davvero queste cose. Da
un lato, meditate con l'aiuto dei mantram, fateli agire su di voi
per liberare le vostre forze animiche; dall'altro meditate semplice-
mente sul bambino. Si immagini come ’entita animico-spirituale

133



discende e subito si avvicina agli alimenti fisici senza tenere conto
del modello; si immagini poi quel che avviene tra lo spirituale-
animico e glialimenti e che si organizza sulla base delle forme del
modello. Se la rappresentazione ¢ corretta |'eccessiva attivita dello
spirituale-animico apparira concentrata nel quadro della scarlat-
tina, mentre un’eccessiva debolezza dell'elemento animico-spiri-
tuale, il suo ritrarsi di fronte al modello, apparira concentrato nel
quadro del morbillo. Rappresentandosi tutto questo meditativa-
mente, si spinge la meditazione ordinaria nella sfera della medi-
cina. La pretesa odierna di voler capire tutto con l'intelletto &
quanto di piti spaventoso vi sia. In medicina non si puo capire dav-
vero nulla con l'intelletto. Con l'intelletto si potrebbero tutt'al
pil capire le malattie dei minerali, ma nessuno li cura. Tutto cid
che riguarda la medicina va colto in una visione diretta con una fa-
colta percettiva che va prima sviluppata. Diverso & il quadro che
offre I'adulto.

Il tratto digestivo si fa carico degli alimenti, e il processo &
messo in azione dall'interno, mentre nel bambino sono il corpo
astrale e I'io a farsi carico degli alimenti, perché ci sono forme
umane ancora incompiute da plasmare secondo il modello. Medi-
tando sul bambino vediamo compiersi una metamorfosi porten-
tosa. Vediamo la parte spirituale animica come illuminarsi, men-
tre gli alimenti assunti vi portano oscurita e ombra, vediamo che
da luce e tenebra, come formato da colori, viene costruito il se-
condo corpo. Vediamo l'uomo preterreno nella luce e come ombre
le sostanze alimentari assunte. Nel neonato una luce di prove-
nienza preterrena si spande sull'oscurita che penetra sotto forma di
latte dando vita ai piu diversi colori. Quel che nel mondo fisico &
bianco, nel mondo spirituale & nero; c’¢ sempre il contrario. Que-
sto porta ad attivare I'io in modo ben diverso da quanto non av-
venga nella vita ordinaria. Com'e fiacca |'azione dell’intelletto or-
dinario! Il pensiero intellettuale & la massima debolezza
dell'uomo. In esso non facciamo che associare concetto a concetto.
Meditando sul bambino come ho appena descritto coinvolgiamo
invece la nostra intera organizzazione dell'io.

134



Ne dovra tenere conto in futuro anche la nostra pedagogia. In
una scuola Waldortf vi sono bambini tra i sette e i quattordici anni:
ora le cose cambiano, l'essere umano si & costruito il secondo
uomo. Davanti a me ho un bambino che si & formato dall'esistenza
preterrena sulla base del modello; quest’ultimo & stato rigettato,
ma nel bambino sono rimaste naturalmente forze ereditarie incot-
porate nel modello, a sua imitazione. Ora il bambino & troppo
non-terreno. Le forze extra-terrene hanno agito sul bambino in
modo molto intenso e si ha uno spostamento dell’equilibrio verso
il lato opposto. Prima questo era visibile anche esteriormente nel
bambino che era iz toto una manifestazione dell’ereditarietd; ora
cid che si manifesta all’esterno & sorto del tutto dall'interno. Ora
deve essere conquistato il mondo esterno, e cid che era stato elabo-
rato solo tenendo conto del proprio modello umano, senza alcun
riguardo per il mondo terreno, va indirizzato al mondo esterno.
Tra i sette e 1 quattordici anni il corpo astrale e l'organizzazione
dell'io devono lavorare per adattare la componente ultraterrena
alle condizioni terrene esterne; questo sforzo si concludera con la
puberta quando il giovane si adatta veramente alle condizioni ter-
restri, entra in rapporto con la terra e l'elemento terreno si incot-
pora in lui. Ciod che piu conta nella genesi di questo secondo uomo
tra il settimo e il quattordicesimo anno & quello che egli porta seco
dall'esistenza preterrena; quindi anche il karma personale comin-
cia ad agire solo dopo la puberta. La terra esercita allora la sua in-
fluenza che trova compimento con la maturita sessuale quando si
forma il terzo uomo.

Il secondo uomo viene sostanzialmente rigettato e viene co-
struito il terzo. Questo non penetra fino alla forma ma solo fino
alla vita. Se penetrasse fino alla forma, avriemmo una terza denti-
zione, perché ora ['uomo si adatta alle condizioni esterne e in esse
accoglie di nuovo l’elemento extra-umano. Conformandosi al mo-
dello si era del tutto conformato all’elemento umano, si era adat-
tato al modello ereditario, ma in esso vi & qualcosa di inaridito.
Dopo la separazione del Sole il modello ereditario ha perso le pro-
prie radici e si & come disseccato, inaridito. Nelle forze ereditarie

135



vi sono percid le maggiori forze patologiche; conformandosi al
modello I'uvomo acquisisce moltissime cause di malattia. Ne ac-
quisisce meno dopo la puberta, quando ci si rivolge al mondo
esterno; tutto cid che sta nel clima, nell’atmosfera, e cosi via &
meno dannoso. Il ragazzo & sano tra il settimo e il quattordicesimo
anno, poi & di nuovo vulnerabile. Tutti questi rapporti vanno con-
siderati tenendo ben presente l'immagine dell'uomo. Tenendola
presente si medita in modo corretto. Allora si potranno unire le
proprie nozioni con il contenuto meditativo, e il sapere non ri-
marra teorico, ma diverra pratica perché si sara liberata la forza
della visione immaginativa di cui la nostra epoca ha tanto biso-
gno. La medicina non potra avanzare continuando a pensare che il
progresso abbia uno sviluppo costante e lineare. L'uomo & in realta
formato da singole correnti evolutive, che si svolgono di settennio
in settennio in cui ciascun periodo si raccorda con il precedente.
Non vi & unilaterale continuita, ma intervengono sempre condi-
zioni nuove. Uno sviluppo lineare, dove cid che precede & sempre
e solo causa di cid che segue, si osserva solo nel regno minerale,
meno in quello vegetale, in misura minima nell'uvomo.

Cominciamo col rappresentarci correttamente una pianta.
Che cosa si fa oggi rappresentandosi correttamente una pianta?
Abbiamo il terreno, e ci immaginiamo che deponendo il seme la
pianta cresca. Si ha l'ingenuita di pensare: 'acqua & una molecola
molto semplice, composta solo da due atomi. Si fantastica su ogni
possibile combinazione. Lalcool & gia una molecola pitt compli-
cata, qui il carbonio si lega all’idrogeno e all’ossigeno in una strut-
tura piu complessa. Vengono poi le pitt complicate sostanze con le
pilt complesse molecole. Alla fine del secolo scorso vi era la ten-
denza a scrivere tesi su molecole complicatissime dai nomi lun-
ghissimi, con titoli di due o tre righe. E le cose oggi sono ancora
pil complicate. In questo contesto un seme & una struttura dav-
vero complessa, ed & da esso che nasce la pianta.

E un’idiozia. Nel seme la materia terrestre si svincola da ogni
struttura e trapassa nel caos, si libera delle forze della materia. Solo
cosi, se non vi & piu alcuna struttura terrestre, pud intervenire

136



l'azione del cosmo; l'elemento cosmico si rende disponibile a ri-
prodursi in miniatura. Nella formazione del seme il nulla prevale
sull’elemento terrestre, e proprio in questo nulla agisce il cosmo.
La dott.ssa Kolisko potrebbe raccontare un bell’esperimento a
conferma di quanto dico. Per studiare la funzione della milza* do-
vemmo prendere dei conigli e togliere loro la milza. Nonostante
questo i conigli stavano benone. Non morirono per la splenecto-
mia, ma molto tempo dopo per una malattia da raffreddamento.
Constatammo che i conigli vivono bene anche senza milza e su
uno morto osservammo che cosa era successo alla milza: al suo po-
sto si era formata una massa sferica di tessuto. Cos'era successo?
Togliendo la milza fisica ai conigli, abbiamo artificialmente get-
tato nel caos la sostanza terrestre rendendola accessibile alle forze
cosmiche: ne & nato qualcosa di primitivo e simile alla formazione
di un seme, un'immagine del cosmo. Cosi potemmo confermare -
qualcosa che gia risultava all'indagine scientifico-spirituale.

Prendiamo un cristallo di quarzo. E un oggetto terrestre, ma
perché lo &? Il cristallo di quarzo & qualcosa che si attiene costan-
temente alla propria forma e la deriva dalle proprie forze interne,
se con un martello lo mandiamo in frantumi, i frammenti tendono
a conservare la forma di piramidi esagonali, di prismi esagonali.
Esiste questa tendenza. Non riusciremmo ad eliminarla nel quarzo
cosi come non riusciremmo a sbarazzarci della pedanteria in un
pedante. Possiamo anche atomizzare un pedante, restera sempre
pedante. Il quarzo non si lascia trasformare al punto da essere uti-
lizzabile per le forze cosmiche, & per questo che non & vivo. Se po-
tessimo polverizzarlo fino a fargli perdere la tendenza ad orientarsi
secondo le proprie forze, ne nascerebbe qualcosa di cosmico-vi-
vente. Cid avviene invece nella formazione del seme. Qui la mate-
ria viene esclusa tanto da permettere al cosmo di intervenire con le
proprie forze eteriche. Bisogna vedere il mondo come un continuo
precipitare nel caos e un rinascere dal caos. Cio che vi & nel quarzo
fu generato dal cosmo, ma si & fossilizzato, & divenuto arimanico e
ora non & pili accessibile alle forze cosmiche. Per giungere alla vita
bisogna sempre passare dal caos.

137



Abbiamo ora un altro punto su cui meditare da medici. Rap-
presentiamoci la pianta e il modo in cui essa si sviluppa foglia
dopo foglia e via di seguito. Si arriva alla formazione del seme nel
frutto e la, mentre di solito si immagina la pianta luminosa, ve-
diamo una completa oscurit, il buio. Poi il seme viene afferrato di
nuovo dall'esterno e torna luminoso. Abbiamo cosi un altro qua-
dro immaginativo fornito dalla vita vegetale; nel portare a co-
scienza “questa & la pianta” abbiamo un elemento immaginativo-
meditativo. Non si deve cadere nell’intellettualismo, ma restare
nel concreto della rappresentazione. L'intelletto serve solo per de-
scrivere sotto forma di pensieri quello che si conosce.

Si pud scrivere per esempio il termine “essere umano” che de-
riva da una rappresentazione. Ricordando il termine “essere
umano”, abbiamo la rappresentazione corrispondente. Ora ci pos-
siamo dire: la M mi piace, la voglio mettere all’inizio della parola,
e voglio spostare anche la U, e la R, e via di seguito. Si potra an-
che comporre in altro modo la parola ma non se ne ricavera nulla
di utile. Questo perd facciamo abitualmente con i concetti. Il con-
cetto & solo la notazione spirituale di una rappresentazione. Gli
uomini separano e riorganizzano i concetti e pensano nel pensare.
Lo fanno anche nell’osservazione esteriore: rivestono |’osservazione
di pensieri e in tal modo sono portati fuori dalla realta. Lo si pud
fare fino a che si lavora con scienze come la geometria e la mate-
matica che sono fuori dalla realta. Ma chi vuole praticare la medi-
cina non pud restare fuori dalla realtd, perché altrimenti ne & fuori
anche la pratica medica.

138



SECONDA CONFERENZA
Dornach, 22 aprile 1924

Gradirei che quanto pesa sull’anima di qualcuno venisse
espresso, per potervi adeguare la nostra esposizione.

Un partecipante: Un problema che sta a cuore a tutti noi é guello di
come procedere con le meditazioni che abbiamo ricevuto. Quando e come
vanno fatte? dobbiamo tenere un determinato ritmo? dobbiamo esercitare
tutti al contempo tutte le meditazioni ricevute a Natale? La sensazione &
che a tutt'oggi la maggior parte di noi si sente perlomeno come oppressa dai
contenuti meditativi e non sa ancora sperimentarli nel giusto nodo.

A questo riguardo non si possono davvero dare indicazioni ri-
gide che rappresenterebbero un’ingerenza nella libertd umana.
Considerando bene le cose, non ne dovrebbe risultare un’oppres-
sione dell’anima. Le meditazioni date a Natale furono suggerite in
verita dicendo sempre in che direzione esse orientano ’anima, e fu
sempre ripetuto per tutte. Sono meditazioni del tipo di quelle che
vengono date ora alla prima classe* e sono diverse da quelle indi-
viduali che vengono date su richiesta del singolo. Se qualcuno
chiede una meditazione individuale bisogna naturalmente chiarire
se la meditazione va fatta al mattino o la sera, nonché il compor-
tamento da tenere nel senso della meditazione e cose del genere.
Sono meditazioni che devono agire sulla vita esoterica di un deter-
minato individuo in funzione delle sue facolta e del suo karma.
Esse conducono di per sé il soggetto a non restare isolato, ma a svi-
luppare I'impulso a riconoscere coloro che fanno lo stesso sforzo.
Vanno considerate meditazioni personali.

Tutte le altre meditaziont, come quelle delle lezioni esoteri-
che di Natale, vengono date facendo si che la persona abbia sem-
pre ben presente l'effetto che la meditazione deve avere, a meno
che non venga detto, cosa che non & ancora capitata, che sarebbe
bene fare le meditazioni in un dato momento o in certe circostanze
o al verificarsi di determinati fenomeni. Per queste meditazioni

139



occorre inoltre tener conto delle condizioni di vita, vale a dire
delle particolari situazioni della vita di ognuno; vanno poi fatte
quando se ne abbia la serenita. Quanto piu di frequente si fanno,
tanto meglio: avranno sempre l'effetto corrispondente. Esse do-
vrebbero veramente tendere allo sviluppo personale. Secondo
quello che si riceve dallo spirito si cerchera e si trovera il giusto
nesso. Sarebbe davvero opprimente se venissero date precise regole
per fare queste meditazioni, siano esse individuali o fatte da un
gruppo. Tutto questo ridurrebbe il valore della meditazione. Va
tenuto presente: la meditazione viene sminuita se la si fa per un
senso di dovere. Per questo nelle meditazioni personali & assoluta-
mente necessario che la persona sviluppi a poco a poco come una
sete dell’anima verso la meditazione. Le persone che meditano in
modo pilr corretto sono quelle che si dispongono al loro esetcizio
mattutino e serale con questa sete, cosi come qualcuno che ha
fame si dispone a mangiare. Solo al di fuori di ogni costrizione,
solo se sentita come qualcosa che appartiene a tutta la vita
dell’anima, la meditazione & corretta. Per le altre meditazioni quel
che conta & la volonta reale, la volonta interiore di diventare me-
dici tanto da dirsi: questa & la mia via; mediterd ogni volta che po-
trd. Porto a coscienza lo scopo con cui faccio 'una o 'altra medi-
tazione. Deve sempre provenire dalla libera volonta dell’individuo
I’esigenza di meditare, di impostare una meditazione. E davvero
impensabile che uno si senta oppresso. Perché mai dovrebbe essere
fonte di oppressione cio di cui si ha sete? Questo renderebbe la
meditazione una sorta di dovere, cosa che non dovrebbe mai e poi
mai essere. Proprio chi vuole diventare medico dovrebbe riflettere
sul profondissimo senso di queste parole: diventare medici non
pud significare solo scegliere una professione. La scelta della me-
dicina deve scaturire da una vocazione interiore, da una dedizione
a curare e a tutto quello che I'essere medici comporta. Quando si
abbia questa esigenza di curare si trovera la strada verso le medi-
tazioni e si sard condotti alla méta. Poche professioni come la me-
dicina sono cosi dannosc se esercitate per un dovere esteriore. La
professione medica richiede un amore per I'umanita e un vero e

140



naturale riconoscersi nell’essere medico. Nel contesto della medi-
cina attuale, degli attuali scudi medici, ai fini di un vero atto te-
rapeutico & poco auspicabile se chi diventa medico lo fa giusto per
diventare qualcosa, o perché gli sembra desiderabile per una qual-
siasi circostanza. Ma lo € ancora meno se la persona sceglie di di-
ventare medico in modo artificiale tramite la meditazione, senza
sentire la sete di cui ho parlato. Infatti i rimedi ancestrali, esote-
rici, fanno progredire quando vi sia un corretto proposito, infini-
tamente di piu di ogni decisione esteriore; se non scaturiscono da
uno stato d’animo appropriato nuociono molto piu delle circo-
stanze di vita esteriori.

Va capito bene cosa intendo per “stato d’animo appropriato”.
Di solito non si prende molto sul serio I'idea del karma. Una vo-
cazione interiore pud essere determinata dal karma che pone in
una data situazione, e bisogna avere ben chiaro quanto segue:
agire per dovere € nocivo, mentre adeguarsi al proprio karma si-
gnifica progredire nella direzione dell’evoluzione umana. Il karma
ha posto tutti voi nella posizione di agire in senso medico; ora do-
vete guardare a fondo in voi stessi e trovare veramente questa sete.
Troverete allora anche il tempo e i momenti adeguati in cui medi-
tare.

Quando ci si dedica seriamente a una professione cosi impe-
gnativa non pud avvenire quello che & avvenuto piu volte dopo il
Convegno di Natale. Non mi riferisco diretctamente ai medici o
alla medicina, ma a un serio problema umano generale che inte-
ressa il movimento antroposofico e quindi vale anche per voi. Avrod
modo di ritornare sull’argomento, ma poiché per i medici vale in
modo particolare voglio accennarlo fin da ora. Durante il Conve-
gno di Natale* si disse che I'antroposofia dovra essere animata da
un nuovo impulso, che si dovra agire partendo piu dall’'interiorita.
Da questo alcuni trassero singolari conseguenze. Essendo in deter-
minate posizioni e funzioni nella Societa Antroposofica essi scri-
vono: “Ora nel movimento si manifesta un nuovo impulso, lo ca-
pisco bene. Voglio mettermi a completa disposizione di questo
nuovo impulso: non voglio piu restare ai vecchi compiti e mi

141



metto a completa disposizione”. Ma cosi non si conclude nulla. Si
conclude qualcosa solo se I'interessato prende coscienza di dover
compiere la propria evoluzione umana nella situazione concreta in
cul & posto, anche riguardo alle forze che mette in opera. E questo
¢ naturalmente il caso dei medici, di chi ha cominciato la profes-
sione medica. Va considerato un karma e deve esser chiaro che nel
futuro la vostra azione sarad importantissima. In secondo luogo va
ricordato che troverete sempre nel vostro cuore la sete di cui ho
parlato, per prepararvi al vostro lavoro con l'aiuto della medita-
zione.

Questo volevo dire sulla pratica delle meditazioni. I loro ef-
fetti dovranno completarsi, sostenersi e illuminarsi vicendevol-
mente. Pud darsi che un esercizio abbia un effetto molto marcato,
e che esso possa essere ulteriormente illuminato da un esercizio di-
verso. Una meditazione sara fatta una o due volte, un'altra dodici.
Risultera dalla pratica, aprendo il cuore alla meditazione, viven-
dola nel giusto modo, e aprendo il cuore a quel che ho detto sullo
scopo della meditazione. Dobbiamo sfruttare questa possibilita di
costruire qualcosa sulla base dei temi che abbiamo affrontato a
Natale.

Lo stesso partecipante: lo non pensavo che gli esercizi fossero da pra-
ticare a orari precisi; comunque sentivo una certa oppressione perché consi-
deravo la meditazione una sorta di dovere e a volte non avevo la freschezza
necessaria per sentirla come un bisogno. Forse da questo deriva ora, almeno
nel mio caso, la mancanza di quell’attitudine interiore che dovrebbe avere
un medico, vale a dire la volonta di curare. Forse anche altri hanno fatto
la stessa esperienza. Non abbiamo scelto medicina, almeno alcuni fra no,
per il desiderio di curare, ma per il grande interesse verso le cose che si stu-
diavano, la conoscenza dell’organismo umano, della fisiologia e della pa-
tologia; ci siamo dunque avvicinati alla medicina solo per motivi di cono-
scenza. Questa volonta di curare mi era del tutto estranea fino a Natale,
e nel mio lavoro fui dapprima molto infelice perché avevo troppo da fare ed
ero troppo stanco per praticare gli esercizi. Col lavoro potei comunque stare
di pid con i pazienti, e ora ho un'idea di cosa sia la volonta di curare;

142



credo che questo mi portera a praticare di pin gli esercizi come una vera esi-
genza e a considerare la meditazione come una via verso lo scopo. Proprio
questa dedizione al destino umano, questa compartecipazione e questa vo-
lonta di curare hanno suscitato in molti di noi fino a poco tempo fa note-
voli difficolta alle quali i nostri studi, ovientati semplicemente verso la co-
noscenza, non ci avevano preparato.

Si rifletta che quando sul piano medico si separano le due
cose, la sfera conoscitiva e la volonta di curare, si entra in contrad-
dizione di fronte alla realtd. E davvero importante chiarire queste
cose. Una conoscenza dell’'uomo & necessaria in molti campi
dell’attivita umana. Per esempio nella pedagogia bisogna insistere
molto sulla conoscenza dell’essere umano e questo avviene anche
da noi. Anche in altri campi ¢ molto importante la conoscenza
dell'uvomo, ove si guardi alla realta. Essa & di fatto necessaria per
chiunque voglia andare oltre la semplice esecuzione, ed & necessa-
ria per ognuno di noi. La mancanza di una tale conoscenza nei di-
versi campi € la conseguenza di errori nei quali & caduta la civilta
moderna. In un certo senso la conoscenza dell’'uomo viene cercata
senza poter essere trovata, perché essa e realizzabile solo per via an-
troposofica. Viene cercata dai teologi, parlo dei teologi “ufficiali”
e dai pedagoghi convenzionali. La conoscenza dell’'uomo viene cer-
cata dalla gente piu diversa; e gli unici che non la cercano sono i
giuristi, perché oggi la giurisprudenza ¢ tale da non esercitare al-
cuna azione reale sul mondo.

Essenziale & che la conoscenza dell'uomo deve specializzarsi
per ogni campo dell’attivita umana. Il medico ha bisogno di
un’antropologia un po’ differente da quella dell’insegnante, solo
un po’ differente. Sarebbe necessario che la pedagogia fosse il piu
possibile fecondata dalla medicina, e la medicina dalla pedagogia.
Andrebbero assolutamente creati dei legami, degli scambi, tra i
tipi di conoscenza dell'uomo che stanno alla base delle due disci-
pline.

Passando adesso all’aspetto concreto della conoscenza
dell'uvomo, il medico dice di voler riconoscere gli stati patologici.

143



Py

Questo & un pregiudizio che deriva dal materialismo,
nient’altro che un pregiudizio materialistico. Che cosa significa
infatti il concreto riconoscere uno stato patologico? come ricono-
sco una patologia localizzata nel fegato, nella milza, nei polmoni o
nel cuore? Solo sapendo quale processo terapeutico puo esservi alla
base per curare quella patologia. In realta il processo patologico &
una domanda e fermarsi alla semplice diagnosi significa eluderla.
Il processo terapeutico ¢ la risposta. Non si sa proprio niente di un
processo patologico, non sapendo come questo pud essere curato.
Si conosce una malattia sapendo come sanarla. Per questo uno stu-
dio della medicina senza la volonta di curare & davvero inconcepi-
bile. “Fare diagnosi” non significa nulla. Come si tende a fare dia-
gnosi senza passare direttamente alla terapia, cosi si vorrebbero
descrivere le patologie degli organi, presumendo di conoscere
'uomo, ma una simile descrizione non ha alcun valore. Infatti per
la semplice descrizione, per una conoscenza astratta, per quello
che oggi si considera scienza, non c’¢ differenza sostanziale tra un
fegato sano e uno malato. La scienza non distingue tra un fegato
malato e uno sano, tutt’al pil riscontra che il fegato sano & piu fre-
quente di quello malato. Ma & una circostanza esteriore. Per cono-
scere il fegato malato va considerato quel che pud guarirlo.

Su che cosa si basa la guarigione? Sulla conoscenza delle so-
stanze e delle forze che possono condurre un processo patologico a
un processo fisiologico. Una nozione del genere & per esempio sa-
pere che 'equiseto nell’organismo umano si fa carico della fun-
zione renale. Quindi se l'attivita del rene non viene curata a suffi-
cienza dal corpo astrale posso farlo fare all’equiseto. Sostengo il
corpo astrale tramite |'Equisetum arvense. Solo cosi do una risposta
allo stato patologico. Lo stesso processo che in natura forma l’equi-
seto avviene nel rene umano, per cui posso stabilire una relazione
tra rene ed equiseto: ma allora sono gia nell’ambito della terapia!
Non dobbiamo dunque mai praticare una diagnostica astratta,
una classificazione degli stati patologici. Questo in realta a nulla
porta. Uno stato patologico pud essere riconosciuto solo da chi
sappia come agisce il rimedio risanante. In ogni campo il nostro

144



atteggiamento di fronte alla conoscenza deve tendere alla realta e
non a congetture formali. Cosi era infatti nei tempi in cui la cono-
scenza aveva un carattere misterico. Allora non era lecito istruire
chi aspirava alla semplice conoscenza; il sapere veniva riservato a
chi voleva applicarlo nella realta.

Sono riuscito a rispondere alla Sua domanda?

Lo stesso partecipante: Forse mi sono espresso in modo un po’ eccessivo
quando ho parlato solo di salute e malattia. In effetti per me anche la te-
rapia & un momento conoscitivo. Intendevo dire qualcos'altro e cioé che pur
conoscendo le terapie, possa mancare la volonta di curare. Fino a ora io non
sentivo I'impulso interiore a conoscere l'nomo e la terapia solo appunto in
funzione della cura. Non sentivo di dover finalizzare tutto il mio lavoro,
il mio studio, le mie conoscenze alla necessita di saper curare.

Questa & ipertrofia della conoscenza!

Lo stesso partecipante: Ma per me & cosi. E un fatto che volevo far
presente, perché in realtd esiste anche se puo sembrare strano.

Voglio fare un paragone che potra sembrare molto banale e
semplice: & davvero un bene che lei non faccia 'orologiaio, altri-
menti costruirebbe bellissimi orologi, montati a regola d'arte, ma
che non funzionerebbero. Qualcuno pud sviluppare un’ipertrofia
della volonta in un senso o nell’altro ed elaborare determinate fa-
colta, ma questo non corrisponde a un sano sviluppo della natura
umana. La conoscenza dei metodi curativi non dovrebbe nem-
meno esistere senza una relativa volonta di curare, e lei dovrebbe
parlare oggi in tutt'altro modo. Lei dovrebbe dire: “Bene, da poco
studio medicina, ora sento un’irresistibile desiderio di curare. Il
desiderio che deriva dalle mie nozioni & cosi forte che quasi devo
trattenermi, per non cominciare a curare anche le persone sane”.
Non lo dico per scherzare, la sua preoccupazione dovrebbe essere
quella di sapersi trattenere. Dovrebbe essere inconcepibile dire:
“Aspiro alla conoscenza della terapia, ma non ho la volonta di cu-

145



rare”. Un sapere reale non puo affatto essere slegato dalla volonta,
& assolutamente impossibile.

Un altro partecipante: Credo che le cose espresse dalla signorina X
stano piuttosto un atteggiamento, conseguenza degli attuali studi di me-
dicina, di cinque o sei anni di universita. In effetti 'unico interesse della
scienza medica ¢ la conoscenza, senza collegamento con la terapia. Du-
rante i semestri clinici le lezioni in aula vertono quasi esclusivamente
sulla diagnosi e solo alla fine, quando un paziente é gia stato accompa-
gnato fuori, e il professore non sa che fare fino all’arrivo del nuovo pa-
ziente, vengono buttate la un paio di nozioni di terapia, che servono a
poco. Una volta un libero docente che aveva seguito una lezione di gineco-
logia, parlando dell’attivita pratica in studio ci disse: “Avete notato che
5i ¢ parlato pochissimo di terapia? Ve ne renderete conto solo quando vi
troverete nel vostro studio. A me é capitato cosi: avevo la testa piena di
nozioni e mi resi conto che nessuno mi aveva mai parlato di terapia”. Ci
fece notare che a lezione si parlava quaranta minuti di diagnosi e solo
cinque di terapia. Nessuno di noi se ne eva reso conto. Questo mi spinge a
una domanda sulla tendenza base della scienza odierna che & fonte di pro-
blemi per un giovane medico che cerca qualcosa di diverso nella scienza
medica. Questa posizione del tutto superficiale si manifesta in ogni occa-
sione e anche nella diagnosi & spesso causa di fastidi sgradevoli e inconce-
pibili. Vorrei fare un esempio. Una paziente venne da me e mi chiese se po-
tevo aiutarla. Accusava sinusiti frontali recidivanti e andava spesso da
uno specialista. Era stata praticata un’incisione dal naso. Diceva di non
poterne pin, si sentiva considerata troppo dal punto di vista fisico e non lo
sopportava pin. Mi chiese se non potessi trovare qualche altra terapia.
L'atteggiamento che la paziente aveva percepito é presente ovunque; si in-
daga alla superficie e questo non porta a niente. Mi pare una posizione ci-
nica. Ne dertva qualcosa che resta alla superficie e non porta alle cause,
tanto che mi sono chiesto spesso. ma & proprio positivo o necessario ap-
profondire i metodi che ci presentano durante gli studi e che raggiungono
apici di mostruosita, per esempio nell’indagine ginecologica, che non ha
alcun rapporto con quel che ne risulta sul piano della terapia? dobbiamo
proprio imparare tutti questi metodi? Mi pare che il nostro istinto tera-

146



peutico venga soffocato da tutte queste cose. Vorrei raccontare quel che ho
sentito da un anziano collega riguardo non a un medico, ma a un guari-
tore contadino delle montagne bavaresi. Costui eseguiva ogni tipo di in-
tervento ortopedico con tale facilitd da diventare famoso; un professore lo
invitd nella propria clinica a Monaco. L'uomo vi giunse, vide le attrez-
zature, e il professore gli chiese di mostrare i suoi metodi. 1/ guaritore si
guardp intorno e da quel giorno non riusci pin a guarive. Dobbiamo par-
tecipare ai metodi che ci vengono offerti dalla scienza ufficiale o dobbiamo
cercare di evitarli per quanto possibile?

Cosi posta la questione & di importanza estrema. Lei ha per-
fetctamente ragione e tra l'altro non volevo parlare dei casi perso-
nali della signorina X, ma solo mettere in evidenza la mentalita
che & una conseguenza ineluttabile dell’attuale formazione me-
dica. Un corso di medicina conforme alla natura non porterebbe a
uno studio della patologia o della terapia senza essere animati
dalla volonta di curare. Uno studio conforme alla natura non
avrebbe una simile conseguenza; questo & possibile solo con l'at-
tuale strutturazione dello studio della medicina. La maggior parte
delle cose che si imparano oggi all’universita bisogna proprio
dirlo, non ha niente a che fare con la terapia, e in fondo & solo un
insieme di assurde nozioni opprimenti per I'anima. E un po’ come
se si esigesse che uno scultore cominciasse con |'imparare le pro-
prieta fisiche e chimiche del marmo o del legno. Non gliene im-
porterebbe proprio niente. Molte cose tra quelle scritte oggi nei
trattati o praticate nelle cliniche non interessano la medicina. Nel
momento in cui si passa dall’esame del corpo fisico (quell’esame
che la paziente ricordata non sopportava perché aveva un carattere
troppo fisico) all’esame del corpo eterico la maggior parte delle
cose che stanno nei libri di medicina perdono il loro significato.
Infatti passando al corpo eterico si sviluppa un orientamento com-
pletamente differente verso gli organi. Nell'istante in cui si passa
al corpo eterico & impossibile procedere solo con una conoscenza
intellettuale. Si impara molto di piu facendo scultura, usando le
mani e sentendo lo spazio come fa lo scultore.

147



Per conoscere il corpo astrale & molto importante saper uti-
lizzare I'elemento musicale; si impara moltissimo sul modo in cui
I'organismo si forma dal corpo astrale. Quando l'uomo entra in at-
tivita & effettivamente costruito come una scala musicale. Da die-
tro, in una direzione, inizia con l'intervallo di prima, poi passa
all’intervallo di seconda e nell’avambraccio all’intervallo di terza;
dove ci sono due terze troviamo due ossa. Si rivelano cosi tutt’altri
orizzonti per una vera conoscenza dell’'uomo, e per il futuro me-
dico sarebbe necessario un corso di studi completamente diverso
da quello odierno. Listruzione odierna si & sviluppata da quello di
cui parlava la signorina X, cioe che la terapia & sfociata nel nichi-
lismo. Questo non & rimasto circoscritto alla scuola viennese ma si
¢ diffuso ovunque. Devo riconoscere che tra i medici, i professori e
i docenti di materie scientifiche almeno vi erano persone serie che,
pur nella loro miopia, avevano un metodo scientifico e manifesta-
vano una certa serieta. Ma quando si arriva a quelli che insegnano
terapia, allora cessa la serieta. Qui nemmeno il docente crede pin
a quel che insegna. Quando nell’insegnamento si dovrebbe co-
minciare a fare sul serio, la dove comincia la terapia, si smette di
essere seri. Da dove puo venire la volonta di curare? Da un corso di
studi medici organizzato come descritto a Natale, nell’ordine che
ho indicato, perché & un modo di procedere del tutto differente da
quello attuale che invece non sviluppa l'arte della terapia. Il me-
dico che dall'universita entra nella pratica deve acquisire con
grandi sforzi una certa esperienza, e questo talvolta non & affatto
facile, perché le cose che ha imparato non solo sono inutili ma
spesso anche nocive. E incapace di cogliere la vera natura del pro-
cesso patologico perché ha la testa e la memoria piene d’ogni sorta
di cose. Questo & un lato della questione.

Laltro & che voi formate un gruppo di giovani medici e non
volete diventare medici solo spiritualmente, la qual cosa riusci-
rebbe al meglio dicendo: lasciamo perdere la laurea poiché oggi
non ci sono universita dove si possa studiare medicina. Veniamo
qui e impariamo il necessario. Lo si potrebbe dire a voler essere ra-
dicali. Ma che cosa succederebbe al giovane medico? Il mondo lo

148



rifiuterebbe perché non lo riconoscerebbe come medico. Non resta
altro che attraversare tutto il percorso ufficiale, per poi potersi sa-
nare con cid che si impara al Goetheanum. Occorre perd comple-
tare gli studi regolari, seppure controvoglia. Non c’¢ alternativa, &
necessario. Questa & l’altra faccia della medaglia. Se poi sarete nu-
merosi, se avrete seguito il corso regolare di studi e saprete che
cosa non va in quello che avete studiato (anche i magnetopati e i
guaritori criticano le universita, ma senza risultato) allora I'espe-
rienza dara la conoscenza e fara di voi dei veri pionieri di uno stu-
dio ragionevole della medicina nel mondo. Dovete lavorare per su-
scitare un giudizio del mondo quanto pit ampio possibile sulla
realta attuale.

In effetti non siete i soli a pensarla nel modo in cui vi siete
espressi. Molti altri medici la pensano cosi, ma a loro manca pro-
prio quello che possiamo offrire qui. Perché? Naturalmente’
chiunque sia dotato di buon senso e sia laureato in medicina, pud
criticare la medicina ufficiale, perché I’ha conosciuta, sa che cosa le
manca. Ma tutto questo pud essere efficace solo disponendo di
un’alternativa. Allora si che la critica diventa efficace. Questo &
naturalmente l’altro lato. Percio si sappia che con quanto dico non
intendo scoraggiare a completare il corso di studi. Anche se &
amara la pillola va ingoiata. Si pud contribuire a un vero miglio-
ramento solo conoscendo quel che non va.

In questa direzione c’¢ ancora molto da fare. Mi pare di aver
gia raccontato di quando fui invitato a parlare sulla medicina a un
gruppo di medici a Zurigo. Alla conferenza era presente anche un
professore di ginecologia venuto con il proposito evidente di dire:
stiamo ad ascoltare queste sciocchezze, poi potrd criticare, visto
che c’ero. Era proprio venuto tutto beato col proposito di burlarsi
delle sciocchezze che avrebbe ascoltato. Ma durante la conferenza
il suo atteggiamento e il suo ascolto si fecero via via pit strani. Si
sentiva a disagio perché vedeva che non si trattava di sciocchezze,
che non stava ascoltando cose da poter liquidare come stupidag-
gini. La cosa mi diverti moltissimo. Alla fine gli rivolsi la parola:
“Professore, mi pare che ne abbia ricavato una impressione singo-

149



lare”. E lui: “Sono cose su cui non posso esprimermi, &€ un punto di
vista differente”. E gi un progresso, se qualcuno arriva a dire: & un
punto di vista differente. Che cosa hanno ottenuto le medicine
non-ufficiali nei confronti della medicina scientifica che ancora si
ritiene tanto superiore? So che la medicina non-ufficiale ha otte-
nuto risultati importanti, ma questo non cambia la realta. Il di-
spositivo di guida della macchina a vapore & stato inventato da un
ragazzino che s’annoiava. Non possiamo per questo dire che po-
teva fare il costruttore il macchine. Coloro che criticano tanto la
medicina ufficiale non ne hanno in effetti il diritto perché parlano
di qualcosa che non conoscono. Bisogna prima conquistarsi deter-
minate conoscenze per non confondere quello che I'antroposofia
porta alla medicina con quello che esiste gia. Avremo fatto un pro-
gresso importante quando queste cose verranno prese sul serio,
proprio perché le persone che le rappresentano mostrano di fare le
cose con serieta.

Vorrei particolarmente raccomandare, miei giovani amici,
che portaste nel cuore le nozioni esoteriche che avete ricevuto, che
vanno sempre accompagnate da una capacita di agire nel mondo,
e che portano a una oggettiva volonta di curare. Non possiamo
isolarci egoisticamente nel nostro intimo, ma dobbiamo impe-
gnarci per il concreto progresso della medicina, cosi come i peda-
goghi lavorano per il progresso della pedagogia.

Non mi & possibile esporre nei particolari la maggior parte
delle cose che oggi vengono insegnate nello studio della medicina
e che sono inutili per la comprensione dei reciproci rapporti tra or-
ganismo sano e malato, ma ci se ne potra fare un’idea leggendo i
miei cicli di conferenze e i miei corsi. E come se, di fronte a un
neonato, ci si chiedesse se lo si pud alimentare senza dargli prima
qualche nozione sugli alimenti. Per molte cose & cosi, non intendo
fisicamente ma spiritualmente, e si ha I'intuizione necessaria alla
comprensione del processo. Nella diagnosi & spesso molto pil
utile dei metodi correnti risalire alla causa iniziale che per il pa-
ziente pud essere molto lontana nel tempo. Oggi si insegna a rico-
noscere Jo stato dell’organismo sano o malato nel dato momento in

150



cui il paziente si presenta; ci sono metodi in materia. Ma non esi-
ste un metodo per cui dire al paziente: cinquant’anni fa Lei ha spe-
rimentato questo o quest’altro, e €10 spiega la malattia; ci si affida
solo a quel che dice il paziente, che & contestabile. Proprio quella
prima causa e la causa esterna, che viene dall’esterno.

Una volta mi fu presentato un paziente sessantenne da un
medico di Oslo. Aveva diverse eruzioni cutanee, facili da diagno-
sticare. Ma le terapie non avevano sortito alcun effetto. Quando il
medico me lo presentd (porto un esempio fra centinaia) mi fu su-
bito chiaro che per intervenire efficacemente bisognava risalire
alle cause prime. Non fu molto difficile. Presto seppi che trenta o
trentacinque anni prima l’'uomo aveva subito una grave intossica-
zione. La portava in sé. Gli dissi di raccontare quello che era suc-
cesso trentacinque anni prima e si stupi: “Questo non me 1’ha mai
chiesto nessuno! Ero a scuola, a fianco della nostra classe c’era un
laboratorio chimico. Vidi un bicchiere con del liquido, avevo sete
e bevvi. Era acido muriatico e ne ebbi una gravissima intossica-
zione”.

Sapere queste cose & importantissimo. Ci solleva oltre il mo-
mento contingente. Cosi & talvolta importante in un caso di iste-
ria sapere se la persona ha subito uno choc per un rischio di anne-
gamento. Bisogna proprio tenere conto di queste cose, e lo si fa in
modo naturale, se si & partecipi alla persona che si vuole curare.
Tutta la medicina riposa sull’interesse per 'uomo. Senza questo
interesse si tralasceranno le cose pit importanti. Ecco quello di cui
tenere conto in questa direzione.

Pensate di essere tutti presenti domani? In tal caso prosegui-
remo le nostre considerazioni. Vorrei dare, naturalmente senza
spiegarli adesso, ma domani, alcuni versi che potranno costituire
una sorta di meditazione centrale nella direzione accennata ieri.
Dirigendo ripetutamente l’attenzione su di essa vi si rivelera quali
forze terrestri siano state incorporate nell'uomo dal cosmo, dalla
periferia della terra. Osservando la struttura dell’occhio ci chie-
diamo: come viene formato? dal cosmo?, e per il polmone: come
viene modellato dalle forze della periferia, dal movimento plane-

151



tario, presente anche negli elementi di acqua e di aria? che rela-
zione ha la formazione degli organi del ricambio con l'elemento
terra? Se vi ponete queste domande e meditate i versi seguenti con
le indicazioni che do, imparerete a osservare l'uvomo.

Guarda a ci0 che si ordina dal cosmo:
sentirai la configurazione dell’'uvomo.
(questo ¢ in relazione con la Luna)

Guarda a cid che ti muove nell’aria:
(per esempio nel respiro o nella circolazione del sangue)

sperimenterai ’animazione dell'uomo
(questo ¢ in relazione col Sole)

Guarda a cio che si trasforma nella terra
(in primo luogo quello che porta anche alla morte)

afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo.
(questo in relazione con Saturno).

B

Guarda a ci0 che si ordina dal cosmo:

sentirai la configurazione dell'uomo. ¢
Guarda a cio che ti muove nell’aria: o
sperimenterai ’animazione dell’'uvomo.
Guarda a cid che si trasforma nella terra:
afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo.
Schan, was kosmisch sich figt: C

Du empfindest Menschengestaliung.

Schan, was luftig dich bewege:
Du erlebest Menschenbeseelung.

Schan, was irdisch sich wandelt: R
Du erfassest Menschendurchgeistung.

152



TERZA CONFERENZA

Dornach, 23 aprile 1924

Vorrei dire qualcosa sulla massima che ho scritto alla lavagna
al termine dell’incontro di ieri. Vediamo i primi due versi:

Guarda a cid che si ordina dal cosmo:
sentirai la-configurazione dell’uomo.

A questi due versi abbiamo affiancato il simbolo della luna.
Se vogliamo comprendere I'vomo in modo approfondito, soprat-
tutto in funzione della terapia, dobbiamo avere ben chiaro che non
possiamo limitarci a considerare le forze che lo collegano alla terra.
Come abbiamo visto nella prima conferenza queste forze entrano’
in gioco solo nei primi sette anni di vita, fino al cambio dei denti.
Dopo non pitl. In seguito entrano in gioco forze che strutturano
I'uomo sottraendolo alla terra. Allo scopo egli ha il corpo eterico,
sostanzialmente differente da quello fisico. Il corpo fisico & dotato
di peso, il corpo eterico no. Il corpo fisico tende alla terra, il corpo
eterico tende in ogni direzione verso le ampiezze del cosmo. Si ab-
braccia gia il cosmo intero considerando il corpo fisico e quello
eterico dell'uomo. Il corpo fisico & intimamente legato alla terra,
il corpo eterico & intimamente connesso con tutto cio che & perce-
pibile intorno alla terra. Tucte le forze che agiscono sul corpo fisico
attirano 'uomo verso la terra, mentre tutte le forze che operano
nel corpo eterico lo sottraggono alla terra. Queste forze sono reali
e operanti, e quando assumiamo una sostanza qualsiasi non si pud
dire: questa sostanza prima era fuori e adesso & dentro. Non & cosi.
Grazie all’azione delle forze centrifughe attive in noi le sostanze
vengono subito integrate nella sfera dell'universo, dell’intero uni-
verso visibile.

Se poi passiamo all’elemento astrale umano, dobbiamo im-
maginarlo come proveniente dalla mancanza di spazio; assume la
forma solo dell’attivita spaziale.

153



Passando all’io non possiamo fare piti alcuna raffigurazione.
L'azione dell’io non si svolge né dal basso né dall’alto; non si pud
fare un disegno dell’attivita dell’io, perché essa agisce solo entro il
tempo, nel continuum temporale. Quel che deriva dall’organizza-
zione dell’io non si pud affatto disegnare, ma bisogna aver chiaro
che & reale in ogni punto e non irraggia né verso l'interno né verso
'esterno; ¢ meramente qualitativo.

Se dirigiamo il nostro sguardo verso i mondi dell’etere pos-
siamo dire: & come se con il nostro corpo eterico ci perdessimo di
continuo in quei mondi. L'astrale irraggia sempre verso di noi:
anch’esso & al di fuori dello spazio, ma la sua azione & come se ci
giungesse dalla periferia dell'universo. Ora supponiamo di avere a
che fare nell’alimentazione con proteina vegetale. Da una parte
essa ha un peso, dall’altra in quanto proteina mantiene una ten-
denza verso il cosmo. Introducendo nell’organismo umano pro-
teina vegetale subito la afferrano le altre due forze, vale a dire le
forze che provengono da tutte le direzioni e le forze dell’organiz-
zazione dell’io che agiscono sulla proteina in mancanza di spazio.
Supponiamo ora, per quanto grottesco possa apparire, che tutto
quanto in tal modo agisse sull’'uomo, facesse di lui solo un corpo
rotondo, sferico. In effetti troviamo questa forma nell’uovo di uc-
cello, formato dall’azione comune di queste forze: quelle che ir-
raggiano dalla terra e quelle che irraggiano verso la terra. In quella
forma si manifestano le due forze. Ma come avviene che 'uovo non
mantiene semplicemente la forma ovale, e da luogo invece ad una
figura specifica? Se fosse presente solo la forma ovale, lo sviluppo
non andrebbe oltre la formazione dell’'uovo. L'uccello sarebbe
pronto con la formazione dell'uovo. Invece 'uccello possiede una
configurazione molto specifica (quel che dico vale anche per
'uvomo) dovuta anzitutto al fatto che attorno alla terra gira la luna.
La luna gira attorno alla terra. Se solo la luna orbitasse intorno alla
terra, non nascerebbe ancora un uccello: il guscio si rammolli-
rebbe e si spezzerebbe, ma tuttavia nascerebbe ancora un essere
sfereggiante, in sostanza formato da sostanza albuminoide. Perd
attorno alla terra oltre alla luna vi sono le diverse costellazioni e la

154



luna passa loro davanti e modifica le forze che da esse provengono.
Immaginiamo dunque che la luna passi davanti alle Pleiadi.
L'uovo & sottoposto alla risultante delle forze che irradiano dalle
Pleiadi con l'interferenza della luna. Dunque dalle Pleiadi, in
parte oscurate dalla luna, irraggia una forza che viene modificata
dalla sovrapposizione della luna, e questo forma a partire dall’'uovo
la testa dell’uccello, come potrei disegnare qui schematicamente.
Possiamo dire che la testa dell’uccello viene formata dal cosmo tra-
mite l'azione comune della luna e delle stelle fisse solo in ragione
della loro particolare disposizione nelle Pleiadi.

Poi la luna prosegue la sua orbita e giunge nel punto opposto
a quellodescrittoora, nella regione della Bilancia, le cui forze ven-
gono cosi modificate dalla luna in Bilancia. Ora abbiamo un’altra
risultante di forze, e la luna piena sulle Pleiadi & ora luna nuova.
L'azione congiunta di luna e Bilancia ha un effetto diverso da
quella di luna e Pleiadi, e nell’'uovo provoca la formazione della
coda. Tutto il resto sta in mezzo. Cosi per studiare la figura
dell’uccello, occorre studiare 1’azione cosmica congiuntadellaluna
con le diverse costellazioni. Che cosa pud dire sulla figura
dell’'uvomo o di qualunque essere vivente chi considera solo le con-
dizioni terrestri? Potra solo dire: I’aquila, I'avvoltoio, il canguro, e
cosi via hanno ognuno una determinata figura. Da dove deriva
questa figura? Se, come fa la scienza, restiamo alle condizioni ter-
restri, troviamo veramente solo una risposta: l'ereditarieta.
Nell’ambito del pensiero non c’&altra risposta: I'animale eredita la
sua figura dai progenitori. Ma sarebbe come dire: la causa della
poverta ¢ I'indigenza. Con questo non si € spiegato nulla. Bisogna
sempre piu risalire nelle generazioni: gli antenati I’hanno avuta
dai loro progenitori e cosi via, e alla fine ritroviamo ancora quello
da cui siamo partiti. Per comprendere i processi formativi dob-
biamo considerare le costellazioni celesti.

Ma non & ancora tutto. Se la cosa finisse qui, si formerebbero
esseri con magnifiche figure, ma sarebbero tutti come meduse,
cosi come lo fu anche I'uomo in periodi remotissimi della terra.
Nell’epoca atlantica 'uvomo era una specie di medusa in quanto

155



per edificare il proprio corpo fisico poteva assumere solo sostanze
e materiali in uno stato plastico-fluido. Vi & la possibilita di in-
corporare potassio, sodio e gli aleri elementi perché non solo la
luna ma anche tutci gli altri pianeti si sovrappongono a Bilancia,
Ariete, Toro e alle altre costellazioni. Essi incorporano in noi quel
che ci conferisce una vera struttura umana. Finora ho parlato solo
dell’uccello e ho disegnato i simboli di Luna, Sole e Saturno, ma
per esempio nella formazione della testa umana all’azione della
Luna viene ad aggiungersi cid che emana da Mercurio e da Venere
e dalla loro posizione rispetto ai pianeti. Se non ci fosse questa
azione comune con la luna, nasceremmo tutti idrocefali. Ci ven-
gono cosi incorporati i metalli nell’organismo grazie all’azione
congiunta della luna con Mercurio e Venere. Saremmo invece or-
ribilmente rachitici e avcemmo non solo gambe arcuate, ma
gambe che si piegherebbero come elastici e braccia come tentacoli
di medusa, se d’altra parte non collaborassero con la posizione
della luna i pianeti pih vicini a Saturno, e Saturno stesso non
agisse insieme a Giove e Marte. Il Sole effettua la compensazione
ritmica tra i due poli.

Dunque questi primi due versi della meditazione devono
portare a capire che I'uomo deriva la sua forma dal cosmo. Non si
progredira fino a che l'astronomia non verra reintrodotta nello
studio della medicina, ma nel modo che ho descritto ora. Le teorie
sostenute in questo campo non dicono niente di speciale. Si gioca
con i concetti attribuendo le caratteristiche umane all’ambiente
terrestre o a fattori ereditari. Ma a guardare bene non si conclude
nulla, perché si tralascia di fondare la figura umana sulla cono-
scenza del cielo stellato, una conoscenza qualitativa, fondata
sull’essenza interiore dell'uvomo. Comunque l’elemento pit im-
portante per la figura umana rimane la luna. Essa esercita l'azione
di base, gli altri fattori ne modificano gli effetti. La luna & dunque
fondamentale per la figura umana. I versi successivi recitano:

Guarda a cid che ti muove nell’aria:
sperimenterai 'animazione dell’'nomo.



=y e

e

Tutto quel che opera nel corpo eterico da forma all'uomo, ed
egli non sarebbe che un automa animato, anche avendo la sua
forma attuale, se agisse su di lui solo quanto ho detto finora. Ma
sudi lui agisce anche quel che lo circonda, che vive e tesse nell’aria
attorno a noi. Nell'elemento dell’aria operano anche l’etere e
l'astralita del cosmo. Come abbiamo la nostra forma esterna sotto
I'influsso della luna e delle costellazioni, cosi accogliamo
un’anima nella nostra figura grazie all’azione congiunta del Sole e
delle costellazioni. Possiamo dire: quando il Sole & in Leone in-
fluenza le forze cosmiche e tramite I'atmosfera agisce sugli effetti
del respiro e della circolazione, su cid che in noi & in continuo mu-
tamento (si noti che non & piu ’azione propria del Sole). Mentre il
Sole procede nel cielo, I’atmosfera si modifica. Questa azione nella
periferia permette l'interiorizzazione dell’anima nella figura
umana, cosi che possiamo dire che le configurazioni solari hanno il
loro effetto sull’atmosfera che circonda la terra e questo ci consente
di avere un’anima. Questo era dunque il secondo punto.

Il terzo:

Guarda a ci0 che si trasforma nella terra:
afferrerai la spiritualizzazione dell’uomo.

Si intende qui il lento trasformarsi del corpo fisico in cada-
vere. “Guarda a ci0 che si trasforma nella terra: afferrerai la spiri-
tualizzazione dell'uvomo”. A fianco abbiamo disegnato Saturno.
Perché? Le forze di Saturno non sono solo la dove si trova il pia-
neta. Nello spazio Saturno & molto lontano dalla Terra, e i suoi ef-
fetti esteriori non sono certo molti. La sua azione esterna
sull'uvomo & davvero scarsa, e anche la sua posizione rispetto alle
altre stelle non influisce molto sugli uomini. Ha perd forze che
impregnano la terra con molta intensita. Le forze di Saturno ven-
gono assorbite con grande intensita dalla terra, ma guardandosi
attorno non ne vediamo granché. Se perd osserviamo la terra
stessa, quello che dalla superficie va verso I'interno della terra, sco-
priamo qualcosa di paragonabile alla traccia di bava che lascia la
chiocciola sul terreno e che ci permette di seguirne il percorso.

157



Cosi & per Saturno. Percorre la sua orbita e ovunque abbia irrag-
giato la terra lascia le sue tracce. Sono tracce molto evidenti. Se in
tempi molto antichi dell’evoluzione terrestre non fossero rimaste
tali tracce sotto forma di forze, non avremmo oggi sulla terra il
piombo. Esso nasce dalla sostanza originaria derivata dalle forze
saturnie assorbite e attive entro la terra stessa. Le forze del piombo
nacquero sulla terra nel passato, quando le condizioni erano ancora
differenti. Oggi le forze saturnie continuano senz'altro ad agire
nell’'uomo, e il loro effetto & del tutto differente da quello delle al-
tre due forze. Non saremmo esseri dotati di spirito, ma solo di
corpo e di anima senza le forze di Saturno. Ecco un punto di rife-
rimento. In verita nel cosmo nulla & senza ragione. Chiediamoci
quanto tempo impiega Saturno per impregnare la terra da ogni di-
rezione con le proprie forze. Lo fa nel corso di trent’anni, il tempo
della sua orbita intorno al Sole, e quindi intorno alla terra.
Trent’anni & anche il tempo che I'uomo trascorre dalla nascita fino
a un determinato punto della sua vita in cui ha concluso un certo
sviluppo. Dopo trent’anni di vita si trova proprio nel punto (non
di necessita congiunto in linea retta con Saturno) in cui Saturno ha
impregnato la Terra; quando si compiono trent’anni Saturno im-
pregna quel punto per la seconda volta. Cosi il suo intero influsso
sulla terra & in relazione con I'uomo e in ultima analisi & grazie a
questo che il nostro organismo ha un catabolismo, come possiamo
ben constatare.

L'organismo umano non presenta solo forze costruttive, poi-
ché in questo caso saremmo privi di coscienza. In un certo senso le
nostre forze vitali devono ritirarsi. Le forze cataboliche devono
sempre essere presenti. Il nostro organismo non viene costruito
solo per apposizione, ma anche per riassorbimento e grazie a que-
sto riassorbimento pud svilupparsi lo spirito. Lo sviluppo spiri-
tuale non scaturisce dalle forze vitali, ma quando queste si riti-
rano, lo spirito pud svilupparsi nello spazio lasciato vuoto, par-
lando per immagini. Questo processo & possibile grazie alle forze
di Saturno assorbite dalla terra. Ecco perché alla terza massima ho
affiancato il segno di Saturno.

158



Se fosse solo per le forze di Saturno a trent’anni saremmo
tutti nonnetti e nonnette e aveemmo bisogno del bastone. Fichte
disse una volta di considerare I'uvomo solo fino a trent’anni. So-
stenne che a trent’anni le persone andrebbero eliminate perché
non combinano pit nulla per il mondo, sono deboli e storpie.
Quel che intendeva Fichte succederebbe senz’altro, solo se Saturno
potesse sviluppare appieno le sue forze nella Terra. Ma le sue forze
vengono modificate dall’azione di Giove e di Marte. Questi pia-
neti evitano una decadenza troppo marcata nei primi trent’anni di
vita e fanno si che la decadenza sia tale da consentirci di oltrepas-
sare quell’eta. Dobbiamo a Marte e a Giove se a trent’anni non
siamo gia vecchi. Per comprendere come I'uomo possa essere an-
cora uomo a quarantacinque anni bisogna guardare all’universo, a
Luna, Sole, Saturno e ai corpi piu vicini e piu lontani del sistema
planetario. Questo viene concepito oggi in modo inorganico, pet-
ché fino a Giove esso formava un tempo un tutto unico. Urano e
Nettuno si sono semplicemente aggregati. Gli antichi non cono-
scevano Urano e Nettuno e ritenevano Saturno il pianeta pil
esterno. Oggi & ancora giustificato fermarsi a Saturno.

Gli astrologi ne hanno ancora coscienza e attribuiscono a
Nettuno e Urano solo un influsso sulle qualita umane che vanno
oltre la sfera personale, i tratti di genio, cid che oltrepassa la sfera
personale e non ha piu a che fare con lo sviluppo proprio del sin-
golo. Questo & l'approccio dell’astrologia. Solo nei casi di genia-
lita, o quando il soggetto tende ad andare oltre i limiti umani, se
la sua organizzazione si espande o degrada troppo intensamente, le
manifestazioni che vanno oltre 'umano hanno a che fare con que-
sti pianeti. Essi errarono nell’universo e poi furono catturati dal
nostro sistema solare. Il pianeta piu vicino e quello piu distante
regolano ci0d che appartiene all'uomo: la Luna la forma, Saturno lo
spirituale privo di forma a partire dalla Terra, distruggendo sem-
pre la forma verso l'interno; il Sole assicura il ritmo fra i due. Bi-
sogna conoscere queste cose. La conoscenza atavica sapeva che le
forze che corrispondono al terzo versetto: “Guarda a cid che si tra-
sforma nella terra: afferrerai la spiritualizzazione dell’'uvomo” sono

159



lo stesso complesso di forze che si manifestd un tempo nella for-
mazione del piombo.

Possiamo quindi dire: cid che disgrega il nostro organismo
fisico per fare spazio allo spirituale, deve trovarsi anche nel
piombo. Sono infatti le forze di disgregazione che formarono il
piombo. Nell’organismo umano il piombo genera disgregazioni.
Se qualcuno catabolizza poco, possiamo somministrargli piombo
in una qualsiasi forma. Se un soggetto manifesta invece una ca-
renza di forma, se ha la tendenza a diventare come spugnoso, po-
tra essere utilizzato il complesso delle forze lunari, le forze che ir-
raggiavano dalla Luna in tempi antichissimi, quando era attivo il
complesso delle formazioni minerali. Sono le forze dell’argento
che stimolano la strutturazione di cid che & spugnoso. Largento
pud aiutare le forze lunari. Tutto il sistema planetario & in rela-
zione con i seguenti medicamenti di base: Saturno: piombo -
Giove: stagno - Marte: ferro - Sole: oro - Venere: rame - Mercurio:
mercurio - Luna: argento.

Queste concordanze vengono affrontate in un modo incredi-
bilmente superficiale mentre derivano da scrupolose ricerche pra-
ticate nei misteri antichi. In verita allora si sperimentava con me-
todi molto pil esatti e concreti. Erano cose ben sperimentate. Per
esempio nel momento in cui una persona manifestava una condi-
zione di dipendenza dall'organismo con scarse forze di degrada-
zione, un eccesso di vitalita e di forze di coesione fin nella sfera or-
ganica, si determinava con precisione la posizione di Saturno. Non
¢ detto che debba essere interessato il sensorio. Si constatava allora
che la comparsa di questo stato seguiva una determinata posizione
stellare di Saturno perché in precedenza esso aveva agito con forza
sugli uomini. Se si vedeva che qualcuno cadeva in quello stato al
tramonto di Saturno e non poteva dispiegare appieno le proprie
forze, si somministrava il piombo come rimedio. Le indicazioni
che si trovano al riguardo in certi libri divulgativi sono esatte,
perché i loro autori non conoscendone l'origine non hanno potuto
alterarle; viceversa ci avrebbero speculato sopra e le avrebbero ro-
vinate. Restano valide perché & andata persa la scienza da cui pro-

160



vengono e rimangono per la tradizione. Il pensiero logico non &
riuscito a rovinare questa verita. Persino cid che agisce sull'uvomo
a partire dalla terra & in realtad un’influenza saturnia trattenuta e
assorbita dalla terra stessa.

Riflettiamo soltanto come tutto cid abbia una conseguenza
grandiosa per il sapere umano! Non si pud collegare ['uomo quale
¢ visto dalla scienza con la sfera morale. L'elemento morale resta
astratto, e questo conduce semplicemente alla separazione tra mo-
rale e complesso del mondo, in particolare nel protestantesimo che
ha perso in massimo grado il legame con lo spirito, con il cosmo.
Rimane pura credenza. Nella realta 'uvomo & invece una creatura
seguita e curata dal cosmo la cui astralita irraggia in lui al tempo
stesso forze morali. Abbiamo quindi la possibilita di pensare
I'vomo in vera e intima comunione con le forze morali. Praticando
cosi una vera medicina si & ricondotti a cid che fa dell’'vomo in
primo luogo un essere morale, un essere capace di fare I'esperienza
organica della moralita e non solo di obbedire a comandamenti
esterni.

Questo volevo dire e vorrei lo portaste con voi come viatico.
Si possono naturalmente trovare maggiori particolari altrove, ma
la loro comprensione potra venire solo dal metodo che abbiamo
impostato qui. Si legge in ogni manuale di medicina che il
piombo ha questi o quegli effetti, ma le cause si conoscono acco-
gliendo veramente queste comunicazioni; poiché provengono dai
mondi spirituali esse hanno la particolarita di affidarsi molto
meno alla memoria rispetto a quanto si impara nella sfera fisica.
Quel che studiamo, & vero, dipende un po’ dal nostro arbitrio, ma
riceviamo nel modo suddetto cid che impariamo altrimenti e che
si imprime per forza propria nella nostra memoria. In proposito
constaterete qualcosa di singolare: se non ne fate l'oggetto di
un’esperienza meditativa sempre di nuovo richiamata sfuggira
molto presto dalla memoria. Le verita spirituali hanno la caratte-
ristica di non diventare verita mnemoniche, come non possiamo
trattenere nell’organismo i cibi mangiati una settimana prima. Il
ruminante puo farlo, anche se solo per un breve tempo. Nel rumi-

161



nante abbiamo la riproduzione organica in un abbozzo fisico di cid
che altrimenti esiste solo nel corpo eterico sotto forma di memo-
ria. Le verita spirituali vanno di continuo richiamate con l’espe-
ricnza e diventano un’abitudine e non un contenuto o un’imma-
gine mnemonica. Questo & precisamente il senso della medita-
zione: fare appello a cid che in fondo esiste solo nella prima infan-
zia. Il bambino non ha una memoria per immagini e dimentica cio
che ha sperimentato. Vive nella memoria dell’abitudine. A questa
dobbiamo tornare se vogliamo elaborare in noi le verita spirituali
che altrimenti si dimenticano rapidamente.

Per soddisfare la sete di contenuti esoterici dovete fare ap-
pello al vostro senso meditativo, alla capacita di appropriarsi inte-
riormente delle cose, altrimenti esse non serviranno a nulla. Cosi
svilupperete una fine sensibilita che vi condurra non per istinto,
ma intuitivamente, a sentire qualcosa di analogo a cio che & ancora
conservato in maniera astratta nella cosiddetta dottrina della se-
gnatura: la facolta di dedurre dall’osservazione di una pietra o di
una pianta la loro azione sull’organismo. Di piu, sviluppate non
solo la vostra costituzione fisica, ma anche il corpo eterico; la me-
moria abituale vi procurerd una pit fine percezione per i contenuti
del vostro ambiente fisico. Saprete interpretare il mondo rispon-
dendo tramite le piante e i minerali del vostro ambiente ai pro-
blemi dell’organismo umano, di un polmone o di un cuore malato.

Domanda di un partecipante: Dottore, a molti di noi interessa avere
una veduta d'insieme che possa orientarci nella situazione in cui in effetti
viviamo. Nel profondo del cuore sentiamo che le verita antroposofiche sono
qualcosa di radicale e che dalla loro realizzazione dipenderanno moltis-
sime cose. Nella lettera circolare che abbiamo ricevuto dopo il corso di Na-
tale, ho notato che la meditazione ha un accenno fortemente pedagogico.
Come possiamo tradurla in realtd, noi che ci sentiamo cosi profondamente
motivati? come trovare le indicazioni concernenti il nostro singolo destino e
i nostri doveri di fronte all’avvenirve? Si ha I'impressione di poter agire in
modo giusto solo conoscendo il proprio karma nei suoi grandi nessi, avendo
il coraggio di non fuggirlo, ma al contrario di realizzarlo in modo giusto.

162



Credo di capire la direzione dei sentimenti che stanno dietro
le sue parole. Dovra perd completare la sua domanda, se non avrd
colto nel segno. La sua domanda tocca una questione che oggi an-
drebbe senz’altro conosciuta. Negli ultimi tempi, soprattutto fra i
giovani antroposofi pili che fra gli anziani, si parla molto della fine
del éali-yuga. Con la fine del secolo diciannovesimo & sorta infatti
una nuova éra per 'umanita. Per il momento 'umanita continua a
vivere come in precedenza. Se spingo una sfera con la mano questa
rotola e continuaa rotolare anche quando ho ritirato la mano. Allo
stesso modo continua per ora a svolgersi quel che gli uomini spe-
rimentavano fino alla fine del secolo scorso anche se & venuta meno
la spinta, e prende persino forme molto peggiori di quelle che
aveva in precedenza. Ma accanto al vecchio sta gia crescendo nel
mondo, nascosta, un’era di luce. Fa capolino nel mondo un’éra lu-
minosa, e l'antroposofia deve coglierne i primi raggi. Come vedete
di alcuni argomenti parlo ormai in modo molto piu radicale che
prima del Convegno di Natale. Lo faccio anche nelle altre confe-
renze; chi di voi sara qui stasera vedra che certi nessi umani ven-
gono gia toccati nelle conferenze. In queste cose non mi & tuttavia
ancora possibile dare comunicazioni molto concrete che soddisfe-
rebbero soprattutto un desiderio di sensazionalismo. In queste
cose bisogna osservare regole ferree. So che un certo desiderio per
questi argomenti non deriva solo da voglia di sensazionalismo, che
potrebbe comunque essere soddisfatto solo se a ognuno potesse ve-
nire rivelata la sua vita precedente. E questo non va bene. Cid no-
nostante posso accennare alcuni importanti punti di vista che po-
trebbero essere importanti.

In generale nell’'umanita odierna abbiamo, se cosi posso
esprimermi, due varieta di persone. Questo perché |’evoluzione
spirituale dell’'umanita fu diversa nelle diverse epoche, creando
cosi una sorta di movimento ondulatorio. Queste onde non appat-
vero solo una dopo l’altra, ma anche 'una accanto all’altra. Cosi
per esempio vi fu un periodo in Occidente in cui il cristianesimo
assunse un carattere superficiale ed esteriore, e gli uomini non
erano pil in grado di cogliere i contenuti profondi del cristiane-

163



simo. A questo reagirono i Catari. Cosi vissero gli uni a fianco de-
gli altri uomini che vivevano in modo esteriore e uomini votati a
una forte ricerca di vita interiore. Qualcosa di simile avvenne per
I'influsso di Comenio e prima ancora con la fondazione della co-
munita dei Fratelli Moravi, presenti in Ungheria e in Polonia.
Cosi la storia ha sempre posto gli uni accanto agli altri uvomini che
nella loro anima tendevano fortemente allo spirito e uomini che il
karma della civilta aveva obbligato a una via esteriore. L'apparte-
nenza di un individuo all’uno o all’altro gruppo & legata a nessi
karmici, e per I'umanita attuale & molto importante che nell’in-
carnazione precedente si sia appartenuti a uno o all’altro dei
gruppi descritti.

Supponiamo che oggi nasca qualcuno che era vissuto entro
una corrente cristiana esteriore: portera con sé una costituzione
umana del tutto diversa da quella che per esempio caratterizzava i
Fratelli Moravi. In che cosa consiste la differenza? Si pud com-
prendere la fine del £4/i-yuga solo osservando condizioni concrete,
altrimenti resta una costruzione storica. Fino al 1899 dura |'epoca
della tenebra, poi comincia quella della luce. Ma saperlo non si-
gnifica molto. Bisogna andare concretamente allo spirituale. Ora
prego di non peccare di immodestia e di prendere la cosa solo
come una conoscenza vivente: coloro che nascono verso il termine
del kali-yuga con un forte anelito spirituale furono per la maggior
parte antichi eretici che cercavano la vita interiore. Tra la fine del
diciannovesimo e l'inizio del ventesimo secolo furono chiamate
sulla terra anime che non avevano fatto parte della corrente gene-
rale del cristianesimo esteriore, ma di sette dedite alla cura dell’in-
teriorita. Quale ne & la conseguenza?

Nel periodo tra morte e nuova nascita si apprende a cono-
scere con esattezza |'universo-uomo, cosi come durance la vita ter-
rena si studia 'universo naturale. L'universo-uomo & altrettanto
grande e completo, poiché I'uvomo & una riproduzione esatta del
cosmo, e noi lo studiamo con le nostre modificate forze di volonta,
imparando bene a conoscere l'uomo. Esiste ora una differenza tra i
due gruppi di persone di cui ho parlato. Chi sulla terra aveva vis-

164



suto pil nell’esteriorita, tra morte e nuova nascita ebbe difficolta
ad entrare correttamente nel mondo spirituale. Costoro attraversa-
rono il mondo spirituale senza capire le caratteristiche dell’essere
umano e in seguito si reincarnarono. Sono in particolare i nati nel
secondo terzo del secolo diciannovesimo che nella vita precedente
avevano vissuto in modo esteriore e che si reincarnarono senza por-
tare alcuna comprensione per I'uvomo. Non avendo acquisito alcun
interesse per l'uomo tra morte e nuova nascita consideravano
I'uomo solo come un corpo che deve mangiare, bere, camminare,
stare in piedi e sedersi. Essi erano in genere soddisfatti del mate-
rialismo, perché non avevano alcun bisogno di conoscere 'uomo.
Il materialista non conosce I'uvomo, poiché tende sempre solo alla
conoscenza della materia.

Possiamo dire in tutta tranquillitd: le persone che siedono
qui stasera sono antichi eretici reincarnati. Non va sentito corme
un merito. Per I'anima di un eretico 'uvomo & nel subconscio un
immenso mistero, poiché tra morte e nuova nascita aveva sentito
un imperioso bisogno di sviscerare I'uvomo. Cid si manifesta nel
desiderio di conoscere I'uvomo meglio di quello che pud offrire la
medicina materialistica; questo offre gia una giustificazione inte-
riore del karma di cui Lei ha parlato. Queste cose non vanno prese
alla leggera, perché nel farlo disconoscereste voi stessi e non acce-
dereste piti a quello verso cui vi sentite portati per il fatto di aver
avuto certe esperienze tra morte e nuova nascita. Ci si banalizza se
nella vita terrena non si trova cid cui si era teso attraverso i secoli;
cid porta I'uomo a un appiattimento, ma non solo. E finito il
tempo in cui le anime che avevano accolto le verita sull'uomo nel
tempo tra morte e nuova nascita potevano impunemente restare
superficiali. Oggi i giovani non possono pill permettersi senza
danno di banalizzarsi, perché questo li rovinerebbe fin nell’orga-
nismo. Il male non ¢ che gli uvomini oggi siano materialisti nel
pensiero e blaterino di monismo e di altro del genere: non & que-
sto il male, a questo ci sarebbe facile rimedio. Non & tanto impor-
tante quel che si dice, ma quel che penetra nel sentimento e nella
volonta, che lavora negli organi. Se non si diventa spiritualmente

165



pit profondi non si potra pit nemmeno dormire tranquilli. Que-
sto & I'essenziale.

Se oggi si rimane superficiali, quale ne sara la conseguenza?
Conseguenza ne sara che verso gli anni dal 1940 al 1950 faranno
la loro comparsa epidemie di insonnia in zone sempre pil vaste, e
i colpiti non saranno pit in grado di operare per il bene della ci-
vilta. Cosi non si ha alcuna scelta in merito al problema di non te-
ner conto del proprio karma, come si poteva ancora fare prima
della fine del ka/i-yuga. Cid che ho detto sulla configurazione del
proprio karma va considerato con la massima serieta. Natural-
mente queste sono caratteristiche generali, ma potete trovare gia
utile per voi il karma generale, riflettendo spesso sulle circostanze
particolari della vostra vita. In merito sarete allora in grado di sco-
prire anche cose molto interessanti. Il movimento giovanile* &
troppo teorico, si sentono troppo spesso le stesse teorie. Se vi ac-
contentaste di osservare in voi le particolari esperienze dei giovani
di oggi, cosi diverse da quelle della generazione precedente, il mo-
vimento giovanile guadagnerebbe in un sol colpo tutt’altra di-
mensione. A questo tendiamo col nostro movimento giovanile:
cercare una dimensione del tutto concreta e non rimanere invi-
schiati in astrazioni.

Un medico partecipante: Nel corso della discussione di ieri non ci
siamo solamente domandati come mai il nostro destino ci abbia portato a
Dornach proprio a Natale, ma ci siamo anche detti: in coscienza non sap-
piamo perché siamo venuti qui ad accogliere idee cosi grandiose, idee che
come siamo non possiamo comprendere e non abbiamo meritato. Questo ha
destato in noi I'idea di un nostro preciso compito che dobbiamo essere pronti
ad accogliere con il nostro karma, come ci é stato proposto anche nel tema
della lettera circolare.

Se, come credo, lascerete agire nella vostra anima le cose che

abbiamo trattato con tanta serieta, trarrete dei frutti da questo in-
contro troppo breve.

166



QUARTA CONFERENZA
Dornach, 24 aprile 1924

Pensavo oggi di integrare le considerazioni di ieri da un altro
punto di vista, rispondendo forse in tal modo anche alle domande
che avete posto e di cui mi ha parlato la dott.ssa Wegman.

Il destino umano vi ha portati alla medicina, alla professione
medica, che oggi perd & percorsa da una corrente che molto a ra-
gione suscita in voi un rifiuto animico interiore. Va perod conside-
rato che tale rifiuto ha spesso una causa oggettiva che si rivelera
quanto pit risultera chiaro che la corrente medica odierna ¢ in un
certo senso come un corpo estraneo in molto di quanto vive nella
nostra civilta europea, occidentale. Queste cose si comprendono in
modo esauriente solo tenendo conto che la nostra scienza e anche
molti aspetti della vita spirituale moderna furono elaborati da pet-
sonalita determinanti per il progresso medico-scientifico che sono
reincarnazioni di individualita vissute nella civilta arabo-musul-
mana. Sono cose di cui di recente abbiamo parlato molto al
Goetheanum* e si collegano con cid che attualmente attraversa il
movimento antroposofico in generale; sono di sicuro di grande va-
lore anche per i medici. Ebbi modo di dire in pil occasioni che &
necessario volgere lo sguardo sul centro di civilta fiorito quando al
tempo di Carlo Magno la civilta europea era ancora molto primi-
tiva. A quel tempo fiori in Oriente una grande civilta sotto la
guida di Harun al Rashid* che aveva riunito alla sua corte un gran
numero dei saggi di allora tra cui anche molti medici.

Teniamo conto che all’epoca di cui parliamo il cristianesimo
esercitava la sua influenza gia da molti secoli. Il cristianesimo
stesso si presenta nel mondo come qualcosa che poteva venir com-
preso solo in modo lento e graduale, e uno sguardo superficiale
(ma non lo sguardo interiore) trovera strano che 'umanita fino a
oggi non abbia ancora compreso gli aspetti profondi del cristiane-
simo. Il cristianesimo entrd nel mondo come un fatto oggettivo, e
le facolta umane di accoglierlo non erano abbastanza forti per dare

167



seguito ai suoi contenuti in ogni ambito. E un fatto oggettivo che
il cristianesimo vive ovunque in modo subconscio, ma da tre o
quattro secoli gli uomini lo hanno completamente corrotto. Lo
hanno corrotto attraverso quello che sanno, e che hanno nell’intel-
letto e nella coscienza. Negli ultimi tempi nelle nostre universita
si coltiva inoltre un dilettantismo spaventoso. Un tempo vi erano
quattro facolta tradizionali: filosofia, teologia, giurisprudenza e
medicina. Il resto & stato aggiunto solo sulla base di malintesi pit
bui ed estremi. Facolta di scienze politiche, o di economia, na-
scono da concezioni del tutto al di fuori della realta. Quel che non
& stato capito, la cui comprensione & oggi totalmente offuscata, &
che il Cristo invi0 i quattro evangelisti per annunciare il cristiane-
simo al mondo: Matteo il teologo, Marco il giurista, Luca il me-
dico e Giovanni il filosofo. In questo profondo contesto pone ra-
dici quel che dovra nascere un giorno. Le cose sono ancora allo
stato embrionale, devono ancora fiorire e portare frutti. Ha
profonde radici nella vita spirituale che i testi dei Vangeli non
possono concordare alla lettera perché sono scritti da quattro
punti di vista diversi: del teologo, del filosofo, del giurista e del
medico. Bisogna davvero comprendere queste cose. Poiché il van-
gelo di Luca non & ancora stato compreso in realta come un’indi-
cazione interiore per la volonta di curare, nel pensiero odierno non
vive affatto una medicina cristiana, ma una medicina che si & radi-
cata nella nostra civilta attraverso ’arabismo che ha stretto il cri-
stianesimo come in una tenaglia. E proprio interessante!

1l cristianesimo, sorto in Asia, si fa strada verso I'Europa e si
espande. Ma alla corte di Harun al Rashid, dove si coltivava la me-
dicina del passato, viveva nella concezione dell’essere umano I’es-
senza degli antichi misteri, ancora presente nella tradizione. La vi-
vevano due personalita: il primo era lo stesso Harun al Rashid, che
tutto organizzava in quella straordinaria accademia culturale che
cresceva sotto la sua guida; l'altro in passato era stato iniziato, an-
che se I'iniziazione in quell’incarnazione non si manifestd. Harun
al Rashid si reincarnd come Lord Bacon, Bacone da Verulamio*
che rinnovo il pensiero scientifico portando in Occidente il modo

168



di pensare intriso di arabismo. Durante il tempo tra morte e nuova
nascita la sua anima prese questa via (rosso nel disegno). Stu-
diando Bacone si rimane stupiti

oY
o
,!,) e
& "‘“L’ﬁh
] Ry
[} -
EAY e
ey v
B
'.;:'."2 3
Bt g
S ;;
o &
£ -
PR &
9 ]
"o

di quanto la medicina deve a questa corrente. Dall’altra parte ab-
biamo la seconda figura, I’antico iniziato, che si reincarnd in Amos
Comenius*. In lui troviamo un’anima che anela allo spirito, ma
con un'impostazione intellettuale. Un’altra personalita, ugual-
mente impregnata di arabismo, che non visse nello stesso periodo
di Harun al Rashid ma gioco un ruolo nella battaglia di Xeres de
la Frontera, si reincarnd nella persona di Darwin*.

In tutte le personalita che influenzarono le scienze e in parti-
colare la medicina si ripresentano antiche concezioni da cui il cri-
stianesimo era escluso e di cui non ne seguivano lo sviluppo; lo in-
trodussero in Europa con l'arabismo serrando il cristianesimo
come in una tenaglia. Cosi proprio la medicina visse come qual-
cosa introdotta al massimo con questa tendenza, mentre |'im-
pulso, contenuto per la medicina nel vangelo di Luca, deve ancora
essere accolto. Dovete accogliere con la massima serieta le cose che
ho detto ieri sulla comprensione dell’'uomo a partire dal cosmo, e
allora vi sentirete inseriti correttamente nei compiti che oggi vi
pone il karma. Studiando la medicina che veniva praticata alla
corte di Harun al Rashid, si trovera da una parte quel che vi era di
positivo nella tradizione ippocratica. Chi dei presenti ha letto il
mio primo corso per medici tenuto qui a Dornach* sapra che ho
presentato Ippocrate come l'ultimo medico che curava basandosi

169



sugli antichi misteri. Trasferitasi in Asia, la medicina ippocratica
si lego alla forte corrente mongola, proveniente dall’Asia nord-
orientale. Da questa corrente provengono molti elementi contro i
quali dovevano ribellarsi non solamente il pensiero europeo, ma
anche 'organismo umano stesso. L'organizzazione interna
dell'uvomo non concordava infatti con gli elementi introdotti nella
medicina dall’influsso mongolo-tartaro. Questo si ricava cercando
'originale concezione cosmica dell’'uomo.

Dall’altra parte si ricordera la descrizione degli stati evolu-
tivi descritti nella mia Scienza occulta, quelli di Saturno, Sole, Luna
e Terra. Luomo ha in effetti preso parte a tutti questi stadi evolu-
tivi. Oltre al resto che e stato detto in questi giorni, abbiamo an-
che messo in rilievo che nell'uomo vive anzitutto la corrente ere-
ditaria che si esprime nel modello, e la corrente individuale che
deriva dalle incarnazioni precedenti. Cid che agisce nell’eredita-
rietd risale a tempi passati, ma ha subito un ritardo arimanico, &
inaridito. Questo agisce nell’ereditarieta. In fondo la medicina
odierna lavora solo su queste cose e non tiene alcun conto dell’al-
tro aspetto, quello elaborato nella seconda fase della vita tra il
cambio dei denti e la puberta, I’eta che anche per la statistica &
considerata la piu sana, in cui vi &€ minore possibilita di malattia.
Potremmo dire che la medicina odierna si interessa solo in mi-
nima parte alla salute e sguazza volentieri nella malactia. Mi
esprimo in modo radicale, ma & cosi. Per interessarsi alla salute &
necessario spingere la comprensione dell’elemento cosmico fino a
ritrovare il cosmo nell’'uomo. Allo scopo occorrono particolari che
possono aiutarci a percepire I’evoluzione cosmica nell’'uomo.
L'uomo porta ancora in sé gli antichi stati di Saturno, Sole e Luna,
e solo associando questi stati precedenti allo stato terrestre si com-
prende l'uomo quale ci si presenta oggi. Oggi abbiamo tante
scienze, ma ci manca una scienza appropriata di Saturno, del Sole,
della Luna, perché siamo incapaci di ritrovare nella natura la pri-
migenia saggezza istintiva. Quel che viveva con forza in Ippocrate
¢ andato perso, perché & diventato una formula vuota. Ma deve
tornare vivente. Cosl avrete udito risuonare parole venute dal

170



fondo dei tempi, ma senza prestare loro attenzione, in particolare
al modo mirabile con cui possono applicarsi alla medicina. Ecco le
parole:

Le potenze divine ordinarono la vita secondo misura, numero
e peso. E detto nella Bibbia. Chi oggi presta attenzione a queste
parole vi vede solo parole generiche, come se un tempo fosse esi-
stito un antico architetto che costrui il mondo secondo misura,
numero e peso. Ma il medico deve trovare misura, numero e peso
nell’'uomo stesso! Consideriamo I'essere di Saturno! L'uomo porta
in sé l'’evoluzione di Saturno, anche se naturalmente non troviamo
I'evoluzione di Saturno nell’'uvomo odierno, perché in lui i singoli
stati evolutivi sono ricapitolati sinteticamente e sono fusi tra loro
cosi da confondersi nell’'unita, nell’armonia del tutto. Ma la ma-
lattia provoca la ricomparsa dell’'uno o dell’altro di questi feno-
meni nel loro aspetto specifico. Diventa allora necessario ripren-
dere le indicazioni della Scienza occulta, non per afferrarle solo con
I'intelletto, bensi come sono la descritte: sentendo come nel corso
dell’evoluzione saturnia agiva ovunque il calore universale. Stu-
diando I'evoluzione di Saturno bisogna fare costante riferimento
all’elemento calore, immergersi in esso. Saturno con la sua evolu-
zione opera nell’'uomo, ma in condizioni normali & fuso armonio-
samente agli altri elementi. Si manifesta invece nella malattia. Al-
lora cid che altrimenti & in armonico equilibrio si separa e agisce
di per sé come elemento saturnio nella febbre. Avremo una scienza
della febbre se appunto la consideriamo solo in senso cosmico, se
sapremo indagare |'azione di Saturno nell’'uomo. Bisogna vera-
mente capire che nel fenomeno della febbre opera il cosmo tramite
le forze di Saturno che abbiamo trovate assorbite spiritualmente
all'interno della terra. Le forze di Saturno sono diffuse su tutta la
superficie terrestre, in particolare nel processo del piombo, e pos-
sono fornirci una comprensione interiore della febbre; in esse dob-
biamo vedere I’elemento tramite cui le entita divino-spirituali or-
dinano il mondo secondo “misura”. Nella misura della febbre si
esprime la misura che vive nell’ordine universale in quanto il ca-
lore fluisce nell’ordine universale, si esprime la misura che tra-

171



passa e si armonizza nelle altre. Ma la misura dobbiamo prima di
tutto trovarla nelle manifestazioni febbrili. Per questo facciamo
agire intensamente su di noi le seguenti parole:

Senti nella misura della febbre
il dono spirituale di Saturno.

Nella febbre si manifesta il vero spirito dell'uvomo, altrimenti
sommerso negli altri elementi. Nella febbre si fa valere lo spirito
dell'uomo che si € isolato. La parte costitutiva piut antica dell’en-
titd umana appare nella febbre alla superficie dell’essere.

Dopo I'evoluzione di Saturno abbiamo quella del Sole. Qui
da una parte il calore viene condensato in aria, dall’altra rarefatto
in luce. Aria e luce interdipendono, si corrispondono. Nella respi-
razione accogliamo in noi il ritmo dell’aria e la luce; in senso oc-
culto la luce non & solo cid che agisce sull’'occhio, ma I'espressione
generale di tutto cid che opera attraverso il Sole. Locchio ¢ solo il
rappresentante per eccellenza di tutto quanto agisce attraverso il
Sole. Cid che opera nella luce veniva denominato nel medioevo
“tintura spirituale”. Anche l'evoluzione solare & rintracciabile
nell'uomo attuale, quando sentiamo con le dita correttamente il
polso, e la sentiamo non come qualcosa che & ora sulla terra, ma
come |’effetto postumo dell’antica evoluzione solare. Nel battito
del polso si esprime in noi I'antica evoluzione del Sole. Dunque
abbiamo in secondo luogo:

Senti nel numero del polso
la forza animica del Sole.

Non ¢ indifferente procedere o no in questa direzione. Que-
ste cose si possono anche non prendere sul serio, ma c’e una diffe-
renza colossale leggendo la temperatura sul termometro, se ci si
concentra davvero sull'immagine dell’evoluzione all’epoca di Sa-
turno (bisogna solo acquisirla come pratica interiore): allora tutto
il mondo, interamente pervaso di calore, apparird come un dono

172



dello spirito in cui, grazie al calore, ['amore fluisce in ogni pil pic-
cola parte; riconoscendo in questo atteggiamento di dedizione re-
ligiosa I'amore che si riversa nel mondo con il calore di Saturno, ri-
conoscendo in grata dedizione la creazione del mondo prodiga di
calore e di amore, con la temperatura saprete riconoscere queste
cose e avrete |'intuizione di quello che occorre fare.

Allo stesso modo non si dovrebbe prendere il polso come si fa
di solito, in modo meccanico e volgare, ma prendendo il polso bi-
sognerebbe immergersi nel ritmo cosmico che emana dal Sole. Nel
polso si deve poter sentire che 'uvomo & immerso con chiarezza
raggiante nell’universo, che spande aria e luce. Ancora una volta
viene richiamata la volonta di curare dell’intero uomo. La volonta
di curare non si ottiene con un comando interiore, ma rivolgendo
al mondo un’anima piena di devozione.

Proseguendo nell’esame dei sintomi si cerchera cid che in-
vece di assumere un carattere umano mantiene un carattere pro-
prio. Prendiamo ad esempio gli stati diabetici. Da cosa dipen-
dono? Nell’individuo sano lo zucchero viene “umanizzato” e non
pud piut agire per conto proprio; nel diabete invece I'uomo &
troppo debole fin nei suoi substrati pit fini per umanizzare lo zuc-
chero, e l'organizzazione dell’io viene sottomessa a forze extra-
umane, alle forze dello zucchero. Osserviamo tutte le forze che si
manifestano nel diabete, che appaiono nel sedimento urinario, che
si accumulano nell’organismo nel caso di emicrania o in altri staci
morbosi; osserviamo le situazioni in cui una sostanza segue
nell’organismo le proprie leggi, e poniamoci due domande.

In primo luogo: come & possibile che vi sia la tendenza a che
una sostanza possa imporre le proprie leggi alla natura umana en-
tro I'organismo? Se non fosse cosi ’evoluzione lunare non avrebbe
mai potuto intervenire. Essa interviene proprio quando le sostanze
nell’'uomo vogliono andare per conto loro. Le forze lunari afferrano
allora le sostanze e conferiscono forma all'uomo. Tutto quanto
nell’'uvomo & forma & pervaso di forze lunari. Come Saturno di-
spensa calore e il Sole conferisce il ritmo, cosi la Luna conferisce
all'uomo la figura, la forma. Cosi & per 'uomo intero. Si pensi a un

173



fatto che sottolineo spesso: il nostro cervello non ha in noi il suo
peso. Fuori della teca cranica esso pesa circa 1500 grammi, ma en-
tro l'organismo pesa solo una ventina di grammi, perché per la
legge di Archimede ogni corpo perde tanto peso quanto & il peso
del liquido che sposta. Siccome il cervello & immerso nel liquido
cerebro-spinale esso sposta una parte di liquido ricevendo una
spinta verso l'alto e gravando sulla base cranica con solo una ven-
tina di grammi. Cosi & per tutto. Nel cosmo devono esserci forze
in grado di annullare fino al grado necessario il peso della materia
che I'uvomo porta in sé. Il peso deve essere regolato. Ecco il terzo
elemento: il peso della materia e la regolazione del peso grazie al
cosmo. Se dunque ricerchiamo che cosa opera nel metabolismo, se
in esso qualcosa si manifesta col proprio peso o se il suo peso viene
integrato in quello del cosmo, se quindi esaminiamo l'ordine di-
vino del mondo secondo il peso, siamo rimandati alla terza strofa:

Senti nel peso della materia
il potere formativo della Luna.

Lasciamoci compenetrare ancora una volta da questa atmo-
sfera. Dobbiamo riuscire a sentire, quando parliamo di reumati-
smo, gotta, costipazione, diabete, emicrania, tutte le volte che ab-
biamo a che fare con un accumulo di sostanze che conferiscono
“peso” alla materia, dobbiamo provare qualcosa che si pud espri-
mere con parole: “La gravita della terra ha afferrato I'uvomo”. Sono
parole ricche di significato. Cercate di compenetrare le vostre ri-
cerche con questi sentimenti. Si pensi solo al modo astratto, vol-
gare e superficiale con cui vengono affrontate oggi queste cose, € si
capira che cosa manca, che cosa ¢ stato distrutto malgrado la mi-
rabile tradizione di saggezza, virtl e capacita dell’arabismo per il
fatto che & stata dimenticata la trinita di Luna, Sole e Saturno, na-
scosta dietro la trinita di Padre, Figlio e Spirito. Tutto questo
viene rinnegato dall’arabismo divenuto maomettanesimo con la
premessa espressa nelle parole non pronunciate da Maometto ma
dall’Angelo che lo ispirava e che, se non proprio esemplare, era

174



molto saggio: “Non ci importa di tutte queste trinita! C’¢ un solo
Dio, e Maometto ¢ il suo profeta”. In tal modo si & spinti ad eli-
minare ogni differenziazione nel mondo. Cose che dovevano essere
conosciute sono state oscurate, e la nostra medicina & in effetti di-
ventata arabo-musulmana. L'umanita europea era diventata
troppo debole per giungere alla verita. Oggi perd tutto questo
deve essere saputo, pena la distruzione dell’'umanita. Possiamo al-
lora dire:

Senti nella misura della febbre

il dono spirituale di Saturno.

Senti nel numero del polso

la forza animica del Sole.

Senti nel peso della materia

il potere formativo della Luna,

e osserverai nella tua volonta di guarire

il bisogno di guarigione dell'uomo terreno.

Osservando il mondo in questa prospettiva si devono pren-
dere davvero a cuore queste cose. Nel corso della vita in terra si ac-
quisisce una sensibilita per la tendenza dell’individualita che pro-
viene dalle vite precedenti ad impossessarsi di quel che & dato solo
come un modello dalla corrente ereditaria. Ho gia parlato della
lotta che avviene tra cid che si forma sulla base del modello come
secondo corpo dell’'uomo, e il primo corpo che serve appunto da
modello. Di fronte a un individuo in cui questo lavoro appare in
superficie, sappiamo che in lui lavora cid che proviene da incarna-
zioni precedenti. Ed & davvero cosi: chi sa penetrare queste cose
con il proprio cuore, con la propria anima ha la massima possibi-
lita di percepire quel che proviene dalle incarnazioni precedenti
del paziente, o almeno di intuirlo, di presentirlo. Su cosa poggia
infatti cid che si manifesta nella malattia? Nel soggetto sano ab-
biamo l'organizzazione della testa che, nella sua conformazione
esteriore, & in effetti gia slegata dal resto dell’organizzazione. Il
capo € un teca ossea in cui ¢ racchiuso il cervello. Anche il prose-

175



guimento del capo & racchiuso da ossa e sta per conto suo. Il resto
dell’'uomo si collega ad esso.

Tuttavia nell’organizzazione umana pid fine vi & qualcosa
che separa queste due parti. Anche se non si pud dimostrare cosi
facilmente con l’'anatomia e la fisiologia correnti & ad esempio
fondamentale notare che nel processo di trasformazione degli ali-
menti le sostanze cosi come sono, con la propria struttura, non
raggiungono affatto né l'organizzazione del capo né quella dei
nervi. Vi & un confine netto che non pud essere oltrepassato. Da
che cosa non pud essere oltrepassato? Va tenuto conto che nel
capo agiscono in massimo grado dall’inizio dell’evoluzione ter-
rena umana le forze che si sono conservate dalle incarnazioni pre-
cedenti nel periodo tra morte e nuova nascita. Dal capo si diparte
cid che opera nel bambino come forza dell’individualita, ma che
non pud estendersi al resto dell’'organismo senza essere filtrata. Ci
deve essere un filtro, uno strato intermedio; non & visibile este-
riormente, ma & presente nell’organizzazione. Nulla scende senza
essere filtrato. I polmoni o il fegato in quanto organi non possono
ricevere direttamente la forza che giunge loro dalle incarnazioni
precedenti. Non lo sopporterebbero: se la forza delle incarnazioni
precedenti arrivasse al fegato senza essere filtrata, le conseguenze
sarebbero orribili. Nel periodo tra morte e nuova nascita |'indivi-
dualita metamorfosa le forze del fegato, dei polmoni, del sistema
metabolico-motorio, e in parte anche del sistema ritmico, in or-
ganizzazione del capo. Il sistema metabolico-motorio viene ri-
congiunto solo dall’esterno, e I'individualita umana, che & eterna,
puo rientrare in esso solo dopo la morte, quando il corpo fisico si
disgrega e solo le forze di fegato e polmoni sono passate attraverso
la porta della morte; e nell'uomo si ha quindi un danno durante
la vita terrena, se I'individualita penetra indebitamente in organi
che le sono preclusi.

Per questo ponendosi di fronte a certe patologie con devo-
zione interiore si potra dire: ecco, poiché qui non vi & un‘adeguata
separazione, I'individualita che proviene dalle vite precedenti agi-
sce su un organo che dovrebbe essere influenzato solo da questa

176



vita terrena. Vediamo cioe operare nel malato I'individualita pro-
veniente da vite anteriori. L'individualita dovrebbe esprimersi
solo nella sfera morale, nel destino, in quel che essa fa e speri-
menta, e non dovrebbe nemmeno sfiorare le parti soprattutto ter-
restri dell'uomo, ma a causa di una difettosa separazione essa pe-
netra in parte nel sistema metabolico-motorio, in parte nel si-
stema ritmico e in parte in quello neurosensoriale. Si sviluppa un
certo atteggiamento verso il malato sapendo che nei polmoni agi-
sce l'individualita. L'osservazione di un tubercolotico destera in
noi una compassione molto concreta perché la nostra epoca mate-
rialistica lo distoglie dal compimento del proprio karma, la vita
priva di spiritualita lo respinge moralmente entro la propria cor-
poreita. Invece di orientarla verso la sfera morale la nostra epoca
respinge l'individualita che diventa organica, attacca gli organi e
principalmente i polmoni che sono rivolti verso I'interno del si-
stema metabolico-motorio pur essendo esso stesso rivolto
all’esterno. La corporeita afferra direttamente I'individualita che
proviene dalle incarnazioni precedenti. Queste cose non sono
tanto importanti perché su di esse si costruiscano teorie, ma per-
ché ci si possa immedesimare in esse con tutta l'anima; allora na-
sce quella volonta di curare che va direttamente incontro al biso-
gno di salute dell’'umanita. La nostra civilta materialistica ha se-
parato nettamente chi cura da chi & bisognoso di cura. Per il con-
tatto & necessario qualcosa di pil: il senso per cid che nell’'uomo &
eterno. Da questo sentimento si sviluppa il giusto rapporto tra
medico e paziente. Sorge cosi il senso per come trattare indivi-
dualmente ognuno, perché ognuno ha il proprio karma. Bisogna
individualizzare il processo terapeutico.

Dobbiamo prendere a cuore questi pensieri e lasciarliagire su
di noi. In tal modo essi assumono un connotato esoterico; il van-
gelo di Luca contiene la giusta atmosfera necessaria per progredire
in questo sentimento. I fondamenti delle quattro facolta princi-
pali, di Luca, di Matteo, di Marco e di Giovanni sono oggettivi,
ma oggi non vengono pil percepiti perché I'arabismo vive in pat-
ticolare nella medicina. Una loro cristificazione avverra quando le

177



cose saranno comprese con un ritorno al cosmo. Come medici se ne
deve essere coscienti.

Da tutto cid che abbiamo visto sappiamo quanto siano parte-
cipi le forze dirigenti della luna nella figura umana. Se queste
forze agiscono sulla figura umana in maniera irregolare, occorre
poter dirigere la propria attenzione, occorre sapere che si otterra la
guarigione scartando il pezzetto di irregolarita che vive nell’orga-
nismo, ma questo & possibile solo portando nella terapia la co-
scienza del cosmo. Bisogna poi anche avere una visione d’insieme
del resto. Bisogna crearsi un punto di vista e osservare dall’esterno.
Non possiamo osservare ['occhio dall’esterno. Cio che permette di
vedere le cose dall’esterno, di vedere che cosa agisce, ci consente di
avere concetti chiari senza che in essi si insinui immediatamente
|'astrazione, ma facendo partecipare il cuore al pensiero. Il nostro
pensiero non deve essere confuso, ma nemmeno dobbiamo esclu-
dere il cuore pensando in modo astratto. Se vogliamo essere uo-
mini, interamente uomini, dobbiamo imparare a pensare anche
con il cuore. Dobbiamo sforzarci percid non solo di comprendere
il mondo in modo astratto, come fa oggi in fondo ogni forma di
pensiero. Dobbiamo sentire la necessita di andare in profondita
con il nostro pensiero e di associargli sempre il cuore. Dobbiamo
conoscere cio che, venendo dal cuore si avvolge ai pensieri: dob-
biamo reimparare ad usare il caduceo e lo possiamo fare solo pas-
sando dalla Luna a Mercurio.

Questo intendevo per la vita culturale generale nelle confe-
renze in cui ho parlato anche dell’Arcangelo Raffaele*, poiché egli
appunto & il Mercurio cristiano. Se vi compenetrerete di una si-
mile coscienza, avrete i giusti sentimenti per come dovrete in ef-
fecti agire al fine di inserirvi oggi nella medicina da giovani me-
dici. Ovunque scaturisce oggi nel mondo il contrario di quanto
dovrebbe avvenire, e proprio nel campo della medicina & sorto ne-
gli ultimi tempi qualcosa di spaventoso. Mi scuso se scendo a cose
prosaiche, ma vale la pena di vedere come opera la forza contraria:
intendo il sistema delle casse mutue. Esse escludono anzitutto il
medico. In Germania c’¢ un modo di dire per questo: per testimo-

178



niare l'esclusione dell’elemento umano nel medico, si dice: qui
agisce |’astrazione e non 'uomo. Nella realta & il medico che gua-
risce, non la scienza; si pensa che la scienza medica voli nell’aria
staccata dall’'uvomo. L'uomo non viene considerato e il karma viene
ignorato del tutto. Il karma non agisce infatti in modo cieco
quando porta gli uomini gli uni verso gli altri, e nella possibilita
di scegliere liberamente il proprio medico si manifesta un ele-
mento karmico. Nell’istituzione arimanica delle casse mutue il
karma viene completamente ignorato, e 'uomo viene esposto alle
pure forze arimaniche nemiche del karma. Se ci incontreremo di
nuovo spiegherd come le forze arimaniche tentino di pervenire al
loro fine uccidendo il karma. Proprio questo succede nel sistema
delle mutue e nella soppressione della libera scelta del medico, e si
manifesta anche nel linguaggio con la scelta del termine “mestiere
del medico” che credo stia persino nei testi di legge sulle casse
mutue. Questo termine traduce bene lo spirito che ¢ alla base delle
casse mutue, e la designazione dell’attivita medica come un me-
stiere. E una forma patologica tipica del nostro tempo, e oggi si
manifesta anche in molti altri campi testimoniando che proprio il
medico deve assolutamente contribuire al suo superamento. Ma se
il medico stesso viene posto la dove & piu esposto a questa malat-
tia della civilea, egli rimane del tutto paralizzato, come avviene
appunto nell’orribile istituto delle casse mutue.

Esse hanno anche lati positivi poiché quello che si manifesta
nel mondo per tentare gli uomini e portarli a perdizione deve luc-
cicare per poterli blandire e non essere senz'altro sgradevole. Il
diavolo prende sempre forma di Angelo quando si manifesta. Chi
avesse una visione del diavolo in forma di diavolo, pud stare certo
che non si tratta del diavolo, perché egli appare in forma di An-
gelo. Se il medico viene sottoposto a un fortissimo impulso pato-
logico di una civilta, 'intera civilta in sostanza si ammala. Per
questo ¢ necessario che ascoltiate il vostro karma, la posizione in
cui vi pone per non lavorare solo nell’'ambito della medicina, ma
anche nel tessuto dell’organismo sociale malato.

In questo senso prego ora di esporre le domande. Ne riparle-

179



remo domani. Ho anche sentito che vorreste parlare del vostro in-
serimento nel movimento giovanile generale. Completeremo al-
cuni dei punti toccati oggi, ma volevo esporre quel che ho detto

oggl, perché penso che sia per voi necessario saperlo e poterlo ela-
borare.

Senti nella misura della febbre

il dono spirituale di Saturno,

senti nel numero del polso

la forza animica del Sole,

senti nel peso della materia

il potere formativo della Luna,

e osserverai nella tua volonta di guarire

il bisogno di guarigione dell'uomo terreno.

Fiihle in des Fiebers Maf
Des Saturns Geistesgabe.
Fiible in des Pulses Zahl
Der Sonne Seelenkraft.
Fiihle in des Stoffs Gewichr
Des Mondes Formenmacht,

Dann schauest du in deinem Heilerwillen
Auch des Evdenmenschen Heilbedarf.

180



QUINTA CONFERENZA
Dornach, 25 aprile 1924

Oggi vorrei completare le considerazioni precedenti e quindi
passare al tema generale a cui fanno riferimento le vostre do-
mande. Vorrei ora dire qualcosa che & bene esaminare dopo gli at-
gomenti dei giorni scorsi. E infatti necessario che le verita di or-
dine generale non vengano esposte all’inizio di una trattazione, ma
che solo dopo una certa esperienza si passi ai temi di ordine gene-
rale che acquisiscono cosi la loro vera coloritura. Riconsideriamo
cosi ora le quattro parti costitutive dell’entita umana: corpo fisico,
corpo eterico, corpo astrale e io, ognuna con la propria particolare
struttura. Il corpo fisico e il corpo eterico hanno una costituzione
spazio-temporale, il corpo astrale e I'io una puramente spirituale.
Quest’'ultima va pensata dicendosi: essa non ha a che fare né con il
tempo né con lo spazio. Qui spazio e tempo non esistono. Perd con
la coscienza immaginativa posso ottenere un’immagine della
struttura spirituale che pud diventare rappresentazione. Teniamo
comunque ben presente che abbiamo a che fare con una struttura
fisico-eterica da una parte, e con una struttura animico-spirituale
dall’altra, e che nel sonno sono nettamente separate fra loro.

Osservando 'uomo durante il sonno abbiamo da una parte
una struttura prevalentemente fisico-eterica che ha allontanato
I'io e il corpo astrale, e dall’altra, separata dal corpo fisico e da
quello eterico, la stessa struttura animico-spirituale. Esse sono
molto diverse I'una dall’alcra. La struttura fisico-eterica e differen-
ziata nei singoli organi, & un organismo che in un certo senso ha
tratto i singoli organi da un centro vitale. Invece le strutture
dell’astrale e dell’io vengono piuttosto formate dall’esterno verso
I'interno. Esse vengono generate pill per invaginamento, processo
in cui ’essenziale & che si lascia libero spazio, nonché tempo. Es-
senziale & che le due strutture, quella fisico-eterica e quella ani-
mico-spirituale, sono radicalmente diverse fra loro. Per usare
un’espressione non del cucto propria, ma che pud dare un’idea

181



della cosa, possiamo dire che allo stato di veglia nel mondo fisico
nell’'uvomo & inserita I'organizzazione spirituale-animica, vale a
dire quella astrale e dell’io, nell’'organizzazione fisico-eterica. Esse
si compenetrano in un certo grado. Dunque in ogni organo fisico,
che & pervaso di calore e di luce dal proprio corpo eterico, nonché
di vita, in quanto il cosmo opera tramite il corpo eterico, in ogni
organo allo stato di veglia intervengono l'organizzazione astrale e
'organizzazione dell’io. Pensiamo ora che I'organizzazione astrale
e quella dell’io impongono a un organo o a un sistema di organi la
loro stessa struttura; in altre parole un elemento che dovrebbe pos-
sedere una struttura fisico-eterica assume un connotato spirituale,
diventa il riflesso dell’organizzazione astrale e dell’io.

Questo & il principio generale della causa delle malattie fisi-
che. In termini generali la malattia fisica sorge quando il corpo
dell’'uomo si fa troppo spirituale in un punto particolare o nel suo
complesso. Ecco perché un’osservazione concreta rivolta al malato
¢ cosi illuminante per la conoscenza dell'uomo spirituale, e perché
era tenuta in gran conto nei tempi antichi. Si pensi che nei tempi
antichi, quando la natura umana era sentita in modo totalmente
diverso da oggi (non dico queste cose per riesumare metodi appar-
tenenti al passato da adattare al presente) nei tempi antichi dicevo,
quando si aveva una visione pil robusta dell’essere umano, questa
si esprimeva anche in fenomeni del genere: se qualcuno aveva idee
eretiche, si riteneva necessario per il bene della sua anima, che ve-
nisse bruciato. Per il bene della loro anima, o almeno questa era
'intenzione, gli eretici venivano messi al rogo, cosi che si liberas-
sero di quello che dopo la morte sarebbe stato per loro fonte di
tremende sofferenze. Al principio era una sorta di veggenza che
poi si tramut0 in barbarie. Si avevano idee piu robuste sull'uomo
e cosi per esempio a una persona ritenuta sana si somministrava ad
esempio melissa in una certa forma. Questo provocava nella sua
coscienza un breve accesso sognante; il soggetto diventava pili so-
gnante di quanto non fosse prima della somministrazione della
melissa e cid formava nella sua coscienza lievi immaginazioni.
Somministrandogli invece un preparato a base di Hyoscyamus si ot-

182



teneva una forte predisposizione alle ispirazioni. Con questi espe-
rimenti si scopri per esempio che stimolando il plesso solare con lo
Hyoscyamas, esso si spiritualizzava, vale a dire il corpo astrale e I’ot-
ganizzazione dell’io intervenivano con forza nel plesso solare; op-
pure si notava che somministrando melissa aumentava legger-
mente, ma con effetti significativi, l'irrorazione sanguigna del cer-
vello, perché l'organizzazione dell’io esercita un’azione potente sul
cervello.

Si sperimentava cosi sull'intero uomo come egli potesse di-
venire spirituale, e come si poteva evidenziare questa spiritualiz-
zazione nei singoli organi. E un pregiudizio I'idea che si pensi con
la testa, non & assolutamente vero. Noi pensiamo con le gambe e
con le braccia; la testa lo osserva ed eleva a rappresentazioni di
pensiero quello che avviene nelle gambe e nelle braccia. Come ho
gia detto durante il corso di Natale non potremmo mai conoscere
le proprieta degli angoli se non camminassimo, né conosceremmo
le leggi meccaniche dell’equilibrio se non avessimo noi stessi un
baricentro che portiamo in giro inconsciamente. Non appena si
scende all’astrale, che elabora tutto cid nel subconscio, I'uomo ci
appare molto saggio, anche se a volte sembra folle sul piano fisico,
perché tucta la geometria che sviluppiamo nel camminare, nel
sentirsi, tutto, se posso esprimermi in modo paradossale, viene sa-
puto nel subconscio e quindi osservato tramite il cervello. Quando
l'organizzazione animico-spirituale afferra con troppa intensita
'organizzazione fisico-eterica insorge la malattia fisica; un tempo
si esaminava semplicemente lo spirito nell’organo fisico, perché
tutto cid che si qualificava come un dono dall’alto, & appunto spi-
rituale, animico-spirituale. Bisogna comunque distinguere quello
che 'vomo riceveva come dono dall’alto per via puramente spiri-
tuale e che veniva appunto chiamato dono. Prendiamo ora come
esempio la belladonna.

Mentre di norma nelle piante agisce 1’elemento fisico e
quello eterico, nella belladonna esercita una forte influenza anche
I’astrale dal cosmo. Tutte le volte che I’elemento spirituale
(I’astrale oppure cid che nel cosmo corrisponde all’organizzazione

183



dell’io) interviene nella pianta o nell’animale, in contrapposizione
ai doni spirituali si formano delle sostanze velenose. Esse sono
’esatto corrispettivo dello spirituale, perché sono nelle piante e
nell’animale cid che va oltre I'elemento vegetale e si fa cosmico-
astrale. Se con lo Hyoscyamus trasteriamo l'astrale nel plesso solare
e di conseguenza anche nel diaframma, trasferiamo semplicemente
quello che vive nel mantello calorico della terra e che limita I'at-
mosfera. Di contro se assumiamo la melissa, che non & un veleno,
otteniamo quel leggero effetto dello spirito che si traduce solo in
uno stato di stordimento. Potremmo dire che nella melissa il ve-
leno & allo szatus nascendi. Questo ci conduce alla regola: la malat-
tia fisica & un’eccessiva spiritualizzazione dell’organismo fisico o
di una sua parte. Pud tuttavia verificarsi qualcos’altro: pud succe-
dere che allo stato di veglia la struttura animico-spirituale del
corpo astrale o dell’io si installi troppo saldamente in un qualche
organo fisico, e che in virtt della forza di quest’ultimo non si im-
ponga all’organo fisico, ma al contrario ne subisca I'imposizione e
ne riceva la struttura fisica. In tal modo durante il sonno 'uomo
riproduce nel corpo astrale e nell’io il corpo fisico e il corpo ete-
rico, accogliendo la struttura fisica.

Qui si differenziano anche all’osservazione i due tipi di irre-
golarita che compaiono nell'uomo e che sono gia molto differenti
per loro natura. In un malato I'organo affetto viene considerevol-
mente spiritualizzato, diventa piu trasparente, appare come affer-
rato dallo spirito a partire dall’esterno, dalla superficie verso I'in-
terno. Molto prima che si constatino segni oggettivi come una
modificazione del colore della cute o sintomi del genere, allo
sguardo soprasensibile un malato si rivela come trasparente, e in
questa trasparenza si mostra I’elemento animico-spirituale. Si nota
il caso inverso, quando ciog & lo spirituale-animico ad assumere la
struttura fisico-eterica, dall’aspetto animico-spirituale del sog-
getto quando dorme: diventa un fantasma, un lieve, incerto fanta-
sma del suo corpo fisico; rimane simile al corpo fisico e diventa in
effetti uno spettro del suo corpo fisico. Gli esperimenti grossolani
che fanno gli spiritisti nelle loro “dimostrazioni” si basano tutti

184



(in una qualche maniera nascosta avviene appunto quello che dico)
su un indebolimento della parte animico-spirituale del medium.
Questo ¢ evidente. Allora il corpo astrale e I’io indeboliti possono
prendere la forma degli organi al punto da rendersi visibili
nell’oscurita dove queste pratiche hanno luogo. Queste manifesta-
zioni sono dunque reali, ma esecrabili.

Tutte le cosiddette malattie mentali si basano invece sul fatto
che I'animico-spirituale, cio¢ il corpo astrale e I'organizzazione
dell’io, assume una conformazione fisico-eterica. Questo sta alla
base di tutte le malattie mentali. Possiamo cosi dire: le malattie fi-
siche si basano sulla spiritualizzazione dell’organismo fisico o di
sue parti; le malattie mentali si basano sul fatto che l'elemento
astrale o l'organizzazione dell’io, o loro parti, vengono conformati
in senso fisico o eterico. E una verita generale di portata straordi-
naria per la conoscenza dell'uomo.

Questo si collega di nuovo alle domande poste da alcuni sul
rapporto tra medicina e pedagogia. Nell'organismo infantile ab-
biamo infatti gia davanti a noi tutti i gradi tra questi due estremi.
In un bambino l'organizzazione astrale e I'organizzazione dell’io
tendono a spiritualizzare il corpo fisico e quello eterico, in un al-
tro essa tende pitt a lasciarsi improntare dal fisico-eterico; tra i due
esistono tutti i gradi intermedi. Questo orientamento di base si
esprime anche nel temperamento. Quando il corpo astrale e I’or-
ganizzazione dell’io hanno una spiccata propensione a lasciarsi im-
prontare dal corpo fisico o dall’eterico (non come avviene nella
pazzia, ma restando invece nell’ambito della normalita) abbiamo a
che fare con un temperamento melancolico. Di contro, se il corpo
astrale e 'organizzazione dell’io hanno una forte tendenza a im-
porre la loro struttura al corpo fisico o a quello eterico, abbiamo a
che fare con un temperamento collerico. Il flemmatico e il sangui-
nico si situano fra i due. Nel flemmatico il corpo astrale e I'orga-
nizzazione dell’io tendono a ricevere, seppure in modo meno spic-
cato, la struttura del corpo fisico e soprattutto del corpo eterico.
Nel sanguinico, la vitalita che & nel corpo eterico ¢ fortemente in-
fluenzata dal corpo astrale. Cosi questi processi si esprimono anche

185



nei temperamenti. Cid che serve come metodo per il medico nei
casi radicali, vale a dire il riconoscimento di come durante la ve-
glia si articolano fra loro I'animico-spirituale e il fisico-eterico, &
anche la regola per il pedagogo nei casi latenti. Cosi in effetti me-
dicina e pedagogia si integrano fra loro. Nell'osservazione dell’es-
sere umano dovete cercare con tutte le forze di giungere all’imma-
ginazione. Al riguardo vorrei dare ancora qualche punto di riferi-
mento.

Voi conoscete, o almeno avete la possibilita di conoscere in
immagine, le forme dell’embrione umano. Anche oggi si cerca per
quanto possibile di farsi un’idea dei primi stadi dell’embrione e
delle sue trasformazioni successive. Potete dunque farvi un’imma-
gine complessiva dello stadio embrionale umano. Potete anche
farvi un’immagine complessiva dello stadio infantile umano. Le
due immagini dovranno essere quanto piu vive possibile, in ma-
niera da tastarle veramente col pensiero, in modo da avere davvero
I'impressione di palpare 'embrione con il pensiero, di seguire le
sue forme interiormente. Ingranditelo quindi con il pensiero fino
alla grandezza del bambino (indicata con la mano), che si osserva
con altrettanta intensita. Fate poi coincidere, metamorfosandola,
I'immagine dell’embrione con quella del bambino. Facendo bene
l'esercizio sperimenterete una difficolta interiore, e dovrete dirvi:
se ingrandisco la testa dell’embrione fino allo stadio infantile, di-
ventera molto grande e dovrd rimpicciolirla. Dovrd anche far coa-
gulare, cristallizzare, cid che nell’embrione & ancora allo stato li-
quido-fluido e fa parte dell'uvomo liquido, perché possa trasfor-
marsi nel cervello dell’embrione. Quindi passerete agli arti em-
brionali, dovrete allungarli, dare loro forma, dovrete esercitare
un’attivita plastica interiore per far coincidere le membra informi
dell'embrione con le membra plastiche del bambino. E un’attivita
interiore molto interessante: spingere 'embrione nell’eta dell’in-
fanzia, in una visione interiore.

Quindi si pud proseguire: considerare cioe il bambino e
I'adulto e fare lo stesso esperimento che perd diventa pin difficile.
Le differenze fra embrione e bambino sono molto grandi, e biso-

186



gna sviluppare una grande attivita interiore per fare ’esercizio; ma
confrontando I’eta infantile con lo stato dell’adulto, le differenze
non sono cosi grandi, e diventa in qualche modo difficile adattare
I'uno all’altro. Ma riuscendovi nascera davvero in voi I'immagina-
zione del corpo eterico umano, e in modo relativamente rapido.
Vediamo dunque:

Spingi il primo periodo
(il periodo embrionale)

nell’eta dell’infanzia

e l'eta dell’infanzia

nel tempo della gioventii.

Ti apparira condensato

I'essere eterico dell’'uomo

dietro ’entita corporea
(il corpo fisico nella sua struttura).

Ecco qui una regola utilizzabile cosi come le altre che ho dato
ieri e nella prima conferenza. Dovete comunque aver chiaro che
'acquisizione della coscienza immaginativa richiede fatica. Non la
si ottiene per magia, bisogna conquistarsela con un duro lavoro.

Quindi si pud proseguire e provare a rappresentatsi una pet-
sona anziana, un vecchio sclerotico. I vecchi sono in una certa mi-
sura sclerotici. Sviluppando la sensazione di palpare spiritual-
mente un vecchio sclerotico, la sclerosi dara la sensazione che il
vecchio sia in effetti vuoto. Dunque il vecchio sclerotico al tatto
spirituale non da I'impressione di essere pil denso, duro, ma al
contrario: non & duro, ma risucchia. La palpazione spirituale da la
stessa sensazione di quando nel fisico si passa per un po’ di tempo
il dito umettato di saliva sulla sepiolite. Passando il dito inumi-
dito sulla creta o sulla sepiolite, si ha un’impressione di risucchio.
La stessa impressione da il vecchio sclerotico. Bisogna sviluppare
questo senso tattile, questo senso dell’esperienza rispetto all’osser-
vazione. Questo non vale solo per 'occhio, per le osservazioni, ma
puo presentarsi per ogni senso, anche per il senso della vita. Com-
prendendo questo la compattezza della vecchiaia vi dara una sen-

187



sazione di risucchio. Come nell’esercizio precedente abbiamo
spinto il periodo embrionale nell’eta dell’infanzia e quindi nell’eta
adulta, ora facciamo il cammino inverso: si immagini un uomo
maturo, che ancora non risucchia e sta con forza nel mondo, e tra-
sponete quello che avete palpato nel vecchio nell'uomo maturo.
Trasponendo la struttura embrionale in quella del bambino, com-
piamo una metamorfosi nello spazio; se invece trasponiamo il vec-
chio, che era come una struttura vuota che risucchiava, nell’eta
matura, si deve procedere come se questo si riempisse di forza.
Cosi nella trasposizione a ritroso si ottiene I'uomo maturo. Mentre
prima, osservando l’eta piena di energia prorompente, si coglieva
come una leggera paralisi, il vecchio riportato cosi all’indietro ri-
torna forte nelle sue ossa e nell’intera struttura dell’organismo so-
lido. Bisogna prestare grande attenzione a questa trasposizione in-
teriore, e poi passare dall’eta matura alla giovinezza, Ora & di
nuovo piu facile. Si pensi un uomo con il viso gia rugoso e lo si tra-
sponga in quello di un giovane paftuto, raggiungendo l'equilibrio.
Riuscendo a farlo, si ha 'impressione come se il corpo eterico fosse
percorso da onde e cominciasse a risuonare. In questo modo si ri-
ceve 'impressione dell’astrale nell’'uomo.

Abbiamo cosi una regola, che vi guida per salire all’ispira-
zione:

Spingi la densita del vecchio

nell’eta matura dell’'uomo

e I’eta matura

nella vita della gioventu.

Tu udrai risuonare

in suoni cosmici

I'opera dell’anima umana
(ciot il corpo astrale) K

dalla vita dell’etere.

Da quel che ho detto si vede che la guida per la meditazione
non viene data come un comando, ma si fonda su cid che & possi-

188



bile discernere. Chi viene guidato correttamente alla meditazione
non riceve direttive autoritarie come avveniva nell’antico Oriente
dove l'educazione e I’evoluzione sia del bambino sia dell’adulto
poggiavano su basi del tutto diverse dalle nostre. A chi vien dato
il consiglio di meditare, lo riceve in modo da aver chiaro che cosa
sta facendo con se stesso. In Oriente il bambino aveva come guida
il suo dada; di conseguenza veniva educato e istruito dal modo di
vivere di quest’ultimo, e imparava solo cid che imitava da quel ve-
deva nel dada. Ladulto che voleva progredire aveva il suo guru; di-
pendeva dal guru che gli dava una sola regola: cosi &, e devi ap-
punto provare. Ecco la differenza: nella nostra civilta occidentale
si fa sempre appello alla liberta dell’individuo, affinché la persona
sappia quel che fa.

Si comprende come nasca la conoscenza ispirativa, se col sano
raziocinio si capisce come agiscano la malattia fisica e la malattia
mentale, tenendo anche presente tutto quel che ho esposto oggi.
Queste cose vanno infatti comprese con il sano intelletto. Se si va
oltre per comprendere che cosa bisogna fare nella meditazione in-
teriore, si arriva al limite di ciod che si pud raggiungere con il sano
intelletto. Esso pud comprendere tutto cid che deriva dell’antro-
posofia. Quando comincia quel che non & pit accessibile al sano
raziocinio, esso ha davvero raggiunto i propri limiti, e ci si trova
come di fronte a un lago dalle cui rive, che sono un confine simile,
si guarda in lontananza. L'intelletto porta davvero a tutto questo,
e voi non dovete sentirvi denigrati come se diffondeste una conce-
zione del mondo mistica e oscura, perché essa & tale da potersi
comprendere con il sano intelletto. Quando dissi questo una volta
a Berlino, fui contestato in un articolo che trattava della mia con-
ferenza: la sana ragione & incapace di comprendere il mondo spiri-
tuale, e chi comprende qualcosa del mondo spirituale & malato,
non & sano. Questo mi fu obiettato.

Poiché gli studi di medicina portano a esaminare in profon-
dita I'intera natura e I’essere umano, anche come giovani vi trovate
in una situazione particolare. Va preso con grande serieta il fatto
che il kali-yuga & finito, e che & cominciata I’eta della luce, sebbene

189



per una sorea demoto merziale della veechia epoca Fumanity viva
ancora nelle tenebre. Dal cosmo sparraale brilla una luce, stiamo
entrando in un‘epoca lummaosa, ¢ gl vomini devono ora mettersi
in grado di accogliere le intenzioni dell’¢ra della luce. Proprio i
giovani sono chimati a vivere in questa eta della luce; e se con la
dovuta serietit esst svilupperanno una certa autocoscienza delle ra-
gioni che li hanno spinti a nascere all’inizio dell’gra della luce, in
gradi diversi aveanno la possibilita di adattarsi a cid che esige il
senso dell'impulso evolutivo dell’'umanita. Esso esige proprio oggi
che in ogni circostanza si diriga lo sguardo all'uvomo volendo ca-
pire il mondo, come prima si guardava alla natura per spiegare
I'vomo attraverso singole forze e singoli processi naturali. Si dovra
pervenire a poco a poco a capire l'uomo, e i singoli processi della
natura saranno visti come una specializzazione, un aspetto unila-
terale di cid che avviene nell'uvomo. Se questo avverra si fara strada
nei sentimenti e nel cuore dell'uomo anche una qualita intima che
¢ gia stata cercata, sebbene in modo tumultuoso. Si pensi per
esempio come i giovani in un certo senso cominciarono a idola-
trare la natura quando apparve il movimento giovanile dell’eta
della luce. Sebbene vissuto in modo molto vitale, era astratto. In-
vece lo sviluppo spirituale deve oggi condurre il giovane a sentire
intimamente la sua relazione come uomo con il mondo, e cid che
egli accoglie spiritualmente non deve essere pil scienza per l'in-
telletto. Con essa si rimane freddi, sempre si rimase freddi. La
scienza deve invece prendere forma in modo che si facciastradaun
intimo sentire, tale che a ogni passo fatto verso la conoscenza
scientifica si diventi uomini diversi anche nel cuore e nel senti-
mento, € in un certo senso si faccia conoscenza con quel che si & di-
menticato. La natura era infatti conosciuta anche prima della di-
scesa nel mondo fisico, ma allora aveva un altro aspetto. Oggi si
uccide nel giovane l'esperienza fatta nell’esistenza precedente
quando lo si portaa un modo di vedere grossolano ed esteriore. Se
si ritornera a trattare l'osservazione sensoriale esterna come se in
essa si incontrasse un vecchio amico gia conosciuto dalla vita pre-
cedente, sorgera ovunque il sentimento nel sapere, sentimento

)
190



nella conoscenza. Questo dovra davvero essere come una corrente
di sangue spirituale che irriga tutta la vita scientifica e pi in ge-
nerale tutta l'istruzione, I'educazione. Dobbiamo conquistare que-
sta intimita con la realta.

In queste cose il nostro tempo davvero non comprende
molto. Tentai relativamente presto di mostrare che quando si & di
fronte al mondo esterno sensibile si ha in fondo solo la meta della
verita, e che si ottiene la verita intera solo associando ci0 che sorge
in noi con la realta esteriore sensibile. Dovetti cominciare cosi per-
ché i tempi erano allora molto differenti da adesso. Le cose vanno
prima preparate. Dovetti trattare 'argomento in forma gnoseolo-
gica. Leggendo tuttavia il mio scritto Verita e scienza™*, esso lavora
per fare sorgere nel cuore |'elemento spirituale che sgorga dall’in-
teriorita. Con ci0 si & fatto il primo passo, per l'interiorizzazione
della scienza, specialmente nell’amorevole accoglimento dell’es-
senza del mondo. Il medico piu di altri ha oggi la possibilita di
fare questa esperienza intima della realta, e quindi proprio perché
medico sara la persona piu adatta a correggere in senso pill con-
creto e conforme al cuore la tendenza all’astrazione del movimento
giovanile, di quelli che il destino non ha condotto alla medicina.
Un giovane medico, se sente in sé la medicina, ha la possibilita di
approfondire gli argomenti medici come abbiamo fatto qui e por-
tarli incontro agli altri, per esempio a chi sia votato solo al diritto;
costui & un povero diavolo, perché ha solo il diritto, e con un giu-
rista & assolutamente impossibile fare questo approfondimento.
Nella medicina si ¢ mantenuto qualcosa di spirituale fino all’ini-
zio del secolo diciottesimo; nel diritto la spiritualita ¢ andata per-
duta sin dal medioevo, e da allora gli uomini in essa non intui-
scono pil lo spirito, ma solo articoli e commi. E senz’altro possi-
bile che il medico, che & il primo ad affrontare la realta concreta,
possa esercitare un’influenza molto feconda sugli altri giovani.

Per questo sarebbe un bene che i singoli gruppi giovanili,
formatisi all’interno del movimento antroposofico, fossero soste-
nuti proprio da medici. Naturalmente in questo bisogna tenere
conto delle reali condizioni karmiche. Cosl il gruppo pieno di spe-

191



ranze di Tiibingen, che fa un lavoro pedagogico, profitterebbe
molto della presenza di un medico che nello studio possa spiegare
alcune cose dal punto di vista medico. Qui da noi il gruppo dei
giovani & diretto ad interim dal dott. X, e sarebbe bene che i gruppi
giovanili potessero venire fecondati proprio da quello che il me-
dico sviluppa interiormente. Nei singoli campi si potrebbe fare
molto. D’altra parte sarebbe bene, avendone la possibilita, che vi
interessaste quanto piu possibile al lavoro pedagogico all'interno
del movimento antroposofico. Facendolo con intenzioni serie, non
vi sono impedimenti, ma va fatto appunto in modo serio. Non si
puo dare a tutti quel che si insegna nei seminari di pedagogia
della scuola Waldorf*, ma se qualcuno si interessa seriamente
niente impedisce di fargli conoscere i corsi dei seminari, a condi-
zione che questo insegnamento sia davvero considerato dal punto
di vista medico e venga compenetrato dal pensiero che nell’anti-
chita medicina e pedagogia erano strettamente collegate.

Oggi abbiamo del tutto abbandonato I'idea dell’'nvomo come
essere che entra nella vita terrena carico di peccati, perché la con-
cezione moderna ignora in genere il significato del peccato. Che
cosa si & condensato nella nozione di peccato? Nel peccato, nel
peccato originale, si trova quella che in questi giorni ho mostrato
essere la legge dell’ereditarietda. Anche il peccato individuale &
dunque qualcosa che va superato nella seconda meta della propria
vita: si deve giustamente superare il modello carico di peccato che
viene dall’ereditarieta o, potremmo dire dal modello malato, se-
condo le antiche concezioni. Se conservassimo il corpo che opera
nel modello fino al cambio dei denti, se lo mantenessimo in noi
tutta la vita, a nove anni saremmo coperti su tutta la pelle di un
eczema umido; saremmo coperti di ulcere come un lebbroso, e la
carne si staccherebbe dalle ossa, se potessimo sopportarlo. Ve-
niamo al mondo malati. Educare significa riconoscere e guidare
quel che lavora dopo il modello, ed & un silente sanare.

Con questa coscienza dovete vivere nel movimento giovanile
e considerarvi terapeuti quando vi occupate di educazione. Darete
rimedi che naturalmente restano nel piano spirituale, ma possono

192



anche agire con forza sul fisico quando il bambino mostri una pa-
tologia. Cosi in sostanza ¢ anche nella pedagogia, solo su un altro
piano, a un altro livello: anch’essa & arte di sanare. D'altra parte &
difficilissimo ottenere la guarigione se il malato non ci viene in
aiuto con le indicazioni che gli possiamo dare per la sua coscienza
soggettiva, per la concezione della sua malattia, per il pessimismo
o l'ottimismo di fronte alla vita. Se non & possibile esercitare su di
lui un’influenza pedagogica, & estremamente difficile assisterlo in
senso terapeutico. Non intendo ora dire che il paziente deve avere
una fede cieca nel rimedio, sarebbe esagerato, ma se semplice-
mente tramite 'individualita del medico viene portato a sentire
come questi sia pervaso dalla volonta di curare, egli ne ha come un
riflesso e viene a sua volta pervaso dalla volonta di guarire. Questo
scontro tra volonta di curare e volonta di guarire ha un’enorme
importanza nella terapia, tanto da poter dire: nella terapia vi & un
riflesso della pedagogia, e nella pedagogia un riflesso della terapia.
Oggi & determinante che gli uomini si incontrino con un giusto
grado di coscienza. Se i giovani medici incontrano gli altri giovani
nella giusta coscienza avranno su di loro un’influenza feconda. Ma
bisogna senz’altro affinare la coscienza nelle due direzioni.
Queste sono le cose che intendevo porre nelle vostre anime e
nei vostri cuori, dopo che siete di nuovo venuti qui con reciproca
soddisfazione. Spero che questo sia servito a rafforzare ulterior-
mente il vostro legame con il Goetheanum e che sentirete che in
definitiva proprio sul terreno cosi concreto della medicina il
Goetheanum pud trovare uomini capaci di portare nel mondo il
nostro lavoro. Ne avrete corretta coscienza, se anche col cuore vi
considererete parte del Goetheanum e se dirigerete pil spesso il
pensiero verso cid che il Goetheanum vuole per il mondo e per lo
sviluppo della civilta. I legami di cuore che saprete stabilire con il
Goetheanum saranno un aiuto prezioso per i compiti che come
medici vi siete proposti. Con questo sentimento ho voluto trattare
argomenti cosi intimi come quelli coltivati in queste conferenze, e
credo che otterremo dei risultati se porterete nel mondo lo spirito
che regnava proprio in questi incontri. In tal modo resteremo

193



uniti nel modo pit bello. Il Goetheanum potra considerarsi come
un cencro che si & posto un compito ben preciso. Allora il
Goetheanum sara veramente quel che deve essere, e voi sarete dei
veri goetheanisti. Al contempo sarete le colonne portanti di cui il
Goetheanum ha bisogno nel mondo esterno. Mi appello dunque
alle vostre anime: siate veri, corretti goetheanisti, e in tal modo
tutto andra bene.

Spingi il primo periodo
nell’eta dell’infanzia

e I'eta dell’infanzia

nel tempo della gioventil.
Ti apparira condensato
I'essere eterico dell’'uomo
dietro l'entita corporea

Spingi la densita del vecchio
nell’eta matura dell’'uomo

e I’eta matura

nella vita della gioventu.

Tu udrai risuonare

in suoni cosmici

'opera dell’'anima umana
dalla vita dell’etere.

Schiebe die Friihzeit

In des Kindes Alter
Und des Kindes Alter
In die Jugend Zeit.
Dir erscheint verdichter
Menschendithersein
Hinter Korperwesen.

194



Schiebe die Altersdichte

In die Menschenreifezeit,
Und dus reife Alter

In dees_Jugendleben.

Dir ertont in Weltenklingen
Menschenseelenwirken

Aus dem Atherleben.

195



RIUNIONE CON RISPOSTE A DOMANDE
Dornach, 24 aprile 1924

A una domanda sulla comprensione dell’nomo liquido tramite la
veggenza immaginativa Rudolf Steiner rispose:

Non si ottiene molto partendo dai particolari invece che da
una visione d’insieme. In queste cose bisogna partire da considera-
zioni generali e soprattutto perseverare nell’approccio meditativo
su quanto ho esposto. Se consideriamo i rapporti globalmente, e
parlo solo di quello che pud condurre a poco a poco a una rappre-
sentazione immaginativa, in natura abbiamo la forma della goccia.
Di solito ci rappresentiamo una goccia come tenuta insieme da
forze interne. Non & perd necessario; possiamo anche immaginare
la goccia formata dall’esterno, da ogni direzione. Abbiamo cosi
nella superficie di una goccia l'unita del perimetro universale.

Naturalmente in queste cose occorre anche tener conto che la
rappresentazione immaginativa deve fondarsi sulla verita, e che le
rappresentazioni che ci fornisce oggi l'istruzione generale ne sono
lontanissime. Si pensa oggi che esista uno spazio infinito in cui
sono disseminate le stelle. Una simile rappresentazione si fonda
brutalmente solo su congetture. Prendiamo solo una notizia che
qualche tempo fa apparve sulla stampa che va presa pill seriamente
di quanto non si pensi: si sarebbe dimostrato che lo spazio cosmico
a una certa distanza dalla terra non & vuoto, ma compatto e pieno
di azoto cristallizzato. Come si vede la scienza & ancora cosi insi-
cura da rendere plausibile una simile idea, che, certo non essendo
cosi, ci da conto di quanto possano essere superficiali le teorie ela-
borate fino a oggi con il metodo dell’osservazione. Puo in effetti
saltare in mente a chiunque di immaginarsi che noi viviamo in
una sorta di zona svuotata al cui centro vi & la terra come conden-
sata e tutto intorno azoto solido che ci rispecchia il cielo stellato.
E evidentemente un’assurdita, ma ci serve a capire che la gente
puo davvero farsi ogni sorta di rappresentazioni, anche sulla scorta

196



di comunicazioni esteriori su come sia strutturato il cosmo. Quella
notizia sull’azoto cristallizzato potrebbe a buon diritto essere presa
per un pesce d’aprile, e tuttavia molte persone potrebbero cre-
derci. Tutto sommato non & pit insensato credere ad una teoria si-
mile che attenersi a quanto viene in genere dato per scontato. E
brutale materialismo pensare quel che oggi viene accettato. In
realtd il cosmo agisce infatti come una sfera cava e come se dalla
periferia penetrassero forze da ogni direzione. E assolutamente
vero che abbiamo a che fare con strutture solide che si formano a
partire dall’esterno, che possono solo venire modificate e differen-
ziate dalle stelle, cosi che gia nelle costellazioni visibili abbiamo
I'immagine archetipica di cio che si ripete anche in noi. Con que-
sta rappresentazione giungiamo all’immaginazione che mostra la
testa umana.

Dopo aver considerato il capo dell’'uomo, osserviamo luc-
cello, la sua costituzione. E sbagliato confrontare la struttura
dell™uccello, e in particolare lo scheletro, con la figura umana o con
quella di un mammifero “in toto”. La comparazione pud essere
fatta solo con il capo umano: in esso dobbiamo come vedere la
forma modificata di un uccello; nei modi pit diversi esso ha il re-
sto del suo corpo come brevi appendici. Le sue zampe sono sempre
atrofizzate.

Immaginiamo ora di allungare la goccia fino a ottenere un ci-
lindro (vedi disegno). Allungando la goccia a forma di cilindro, e

197



immaginando che rimanga cid che dal cosmo si & differenziato
nella testa, modificato perd in modo vario per l'allungamento
della goccia in cilindro, ecco che si ha il tronco umano. Per im-
maginare il tronco bisogna pensare la calotta cranica atrofizzata.
Ottenuto il cilindro occorre poi immaginare di invaginarlo qui; si
arriva al terzo stadio, quello delle membra: un primo allunga-
mento forma le braccia, mentre un altro viene prodotto da una se-
condaimmagine formata dall’interno e suscitata dalla luna. Ma la-
sciamo per ora perdere le braccia, per semplificare le cose. Dunque
abbiamo prima la sfera, poi l'allungamento e quindi l'invagina-
zione. Abituandosi a creare immagini da processi di espansione e
di invaginazione, si comincia ad abituare ’anima al lavoro nella
sfera immaginativa. E in effetti mirabile che tutte le forme orga-
niche si producano tramite processi di espansione e invaginazione.

Immaginiamo dunque una sfera, e quindi la sfera allungata
che si estende verso ’alto determinata dalla periferia. Come con-
troimmagine si pensi alla terra e alle sue forze sotto I'uomo: & essa
a invaginarlo. Verso 'alto il cosmo allarga, verso il basso la terra
invagina. Si & tratta cioé I'immagine dal cosmo e si & visto 'uomo
invaginato dalla terra. Ora si pud rispondere immaginativamente
alla domanda: che cosa sarebbe se non avessimo sotto di noi la
terra e sopra di noi il cielo stellato? Volendo davvero formare im-
maginazioni non ci si deve contentare di modificare la figura
umana ma ci si deve abituare a considerare |'universo nel suo com-
plesso nel passaggio dal solido al liquido, e a pensare a poco a poco
la parte solida con contorni definiti, e 'elemento liquido che lotta
contro ’elemento solido per integrarlo nel flusso dell’intero uni-
verso. Cosi si arriva a percepire ovunque i processi di espansione e
di invaginazione, a cercare le immagini polari.

Come & noto I'embriologia non ha punti di riferimento per
indicare le cause dei processi. Si parte dall’'ovulo e ci si limita a
constatare le tappe di formazione di morula fino ad arrivare alla
gastrula. Anche qui si deve pensare che da una parte, alla superfi-
cie, possa agire il cosmo, mentre nel punto dove avviene l'invagi-
nazione agisce la terra (disegno).

198



Prendiamo una cellula della superficie epidermica. Ve ne
sono ovunque. Abbiamo dunque una cellula posta verso la super-
ficie. Il principio terrestre che provoca I'invaginazione continua a
agire nell'uvomo. Cosi continuano ad agire ovunque i processi ter-
restri. Per questo & sempre presente la tendenza a dirigere quello
che nell’'uomo & liquido, a mantenerlo in movimento cosi da for-
mare un’invaginazione: invaginazione-spinta in avanti, invagina-
zione-spinta in avanti... il tutto nelle diverse direzioni. Si imma-
gini che cid accada come un liquido che si muove e si solidifica.
Ora consideriamo da questo punto di vista un qualsiasi organo e si
vedra in esso una forma solidificata, irrigidita, invaginata, ¢
dall’altra parte evaginata. Si arriva cosi alla forma degli organi ¢
alla visione di come agiscono le forze dalle diverse direzioni e a ri-
condurre tutti gli organi a unita. Deve essere chiaro che bisogna
partire da un ben determinato punto dell’elemento plastico. Ab-
biamo gia notato che si dovrebbero comprendere le forme model-
landole. Cerchiamo di suscitare davvero questo sentimento pren-
dendo un materiale morbido e plastico in una mano e spingendo
la creta in avanti con l'altra. Proviamo che cosa avviene. Avremo la
sensazione che lo spazio vuoto & un’assurdita. Lo spazio si diffe-
renzia ovunque a seconda delle forze, e in questo modo si comin-
cia a capire a poco a poco |’elemento plastico.

Per comprendere ['uomo plasticamente, occorre spingere le
cose agli estremi. Mi rappresento prima la sfera allungata da un
lato, invaginata dall’altro. Immagino ora di procedere oltre e di
invaginare oltre I’espansione: otterrd cosi una forma, anzi due. Im-
magino ancora che le forme non agiscano solo su un lato. Imma-
gino di fare: espansione-invaginazione, espansione-invaginazione,
e quindi ancora una volta invaginazione dal basso ed espansione
verso l'alto; facendolo cosi tre volte otterrd plasticamente la forma
dei due lobi polmonari. Avrd cosi a poco a poco una visione di
come internamente I'uomo oggi sia in rapporto con queste forze e
potro passare a quel che segue.

Si tratta di una rappresentazione il cui sxgmﬁcato per la dia-
gnosi e la terapia apparira chiaramente quando uscira il libro pub-

199



blicato dalla dott.ssa Wegman*. Allora si potra capire la relazione
tra l'organo finito e la sua funzione. Esaminiamo la funzione di un
organo. Essa & 'elemento costantemente fluttuante trattenuto in
seno alla parte liquida; cid che ha formato I'organo ne determina
anche la funzione. Chiediamoci: che cos’¢ il movimento dei succhi
gastrici? Trattenuto nel fluido, & lo stesso dello stomaco divenuto
solido. Si immagini il movimento dei succhi solidificato, e si ha lo
stomaco. Se cosi non fosse non si potrebbe curare alcun organo, poi-
ché possiamo agire solo sull’organo fluido, e non su quello solido.

L'acido silicico ha la stessa attivita del rene umano. Sommi-
nistrando la silice sotto forma di equiseto suscito nella regione re-
nale un fantoma del rene che fa le veci dell’attivita astrale. Questa
elimina la vecchia sostanza renale, e a partire dalla sostanza flut-
tuante forma nuova sostanza renale, come avviene di norma in un
periodo di sette-otto anni. Questo ricambio viene accelerato dal
fantoma. Bisogna capire che ovunque vi & un organo vi & anche
l'attivita formatrice dell’organo stesso che, solidificandosi, forma
’'organo. Cosi va compreso 1'uvomo fluido.

Poi viene qualcos’altro. Occorre poter giungere all’idea gene-
rale: se considero I'uomo solido ho le figurette dei libri di anato-
mia; ma questo & solo il 10% dell'uomo. E proprio cosi. Finché
considero i contorni dell’'uomo solido il fegato & fegato, il polmone
¢ polmone e lo stomaco & stomaco. Ma se passo all'uomo liquido
posso vedere come la corrente umorale si concentra in modo spe-
ciale per esempio nel fegato, dandogli forma partendo dalla parte
liquida. Ma ogni organo tende sempre a diventare I'uomo intero.
Nell’'uomo liquido questa ¢ in effetti la tendenza di ogni organo.
Allora devo pensare: se asporto il fegato, esso rimane fegato. Se
perd eliminassi la parte liquida da cui si & formato il fegato, essa
avrebbe la tendenza a diventare uomo intero. Tutto cid va pensato
immaginativamente: da un lato la tendenza ad assumere contorni
netti, dall’altro a compenetrare il tutto in ogni direzione.

Cosi si presentano le cose a un esame serio. Le formule di me-
ditazione sono il punto di partenza, perché possiate a poco a poco
giungere da voi alle cose che ho detto. In tutto vi & I'inizio per ar-

200



rivare da sé all'immaginazione. Chi comincia a meditare, all’inizio
ne ha una voglia interiore enorme, ma a un certo punto, quando la
cosa si fa seria, qualcosa si ribella perché tutto si fa molto compli-
cato. Se non si affronta la meditazione con serieta straordinaria,
succede come a chi cercando Lucifero, riceve I'immagine di Ari-
mane, e allora la meditazione suscita il contrario di ci cui si aspira.
Chi cerca Arimane riceve 'immagine di Lucifero. Ecco la difficolta,
e il piu delle volte si perde la pazienza e si abbandona. Non & il
tempo che conta, ma la pazienza, I'intensita con cui si medita. A se-
conda delle circostanze cinque minuti possono essere molti; invece
perdere la pazienza in cinque minuti o in sei mesi & la stessa cosa.
Occorre avere pazienza e vedere come cominciare a capire le cose,
come si puo passare dall'uomo solido a quello liquido. '

Per poi passare all'uomo aeriforme si ha bisogno del princi-
pio musicale. Qui dovete capire il processo respiratorio, e se dav-
vero si medita si diventa attenti al proprio respiro. Interiormente
si delinea cosi 'uomo astrale, aeriforme. Si deve imparare a sen-
tire: 'uvomo va per il mondo senza autoconoscenza. Ora impara a
sentirsi, a sentire col proprio respiro. Cid compare per primo, e
ove si sia abituati a un pensiero matematico-qualitativo viene da
dirsi d’improvviso: sono io tre meta? Si ha I'impressione di essere
tre meta. Da che cosa dipende? Dal fatto che si comincia a sentire
con il respiro e che abbiamo da un lato un polmone formato da tre
lobi e dall’altro da due lobi. Facendo cosi I'esperienza delle pro-
porzioni delle forme interne tramite l'aria, ci si eleva alla sfera
astrale-aeriforme.

Quando si diventi capaci di ascoltarsi mentre si parla, si &
sulla via giusta per studiare I'organizzazione dell’io. Si pud anche
accedere all’organizzazione dell’io prima meditando, e quindi ele-
vandosi a una vera comprensione osservando con attenzione uno
scheletro di mammifero, per esempio di cane, immergendosi for-
temente nella parte posteriore e in quella anteriore. L'una & solo la
modificazione dell’altra. Poi si passa alla sfera cosmica e ci si rap-
presenta la parte posteriore formata dalle forze lunari e quella an-
teriore dalle forze solari, al contempo immaginando come il Sole

201



guardi la Luna. Ecco che nel lato lunare si ha la parte posteriore
dell’animale e nel lato solare quella anteriore. Pensando poi alle
modificazioni di Sole e Luna per il divenire eretto dell’'uomo, si ot-
tiene la trasformazione. In tal modo tutto viene spostato di un li-
vello e conduce anche all’organizzazione dell’io. Si deve perd pro-
cedere cosi: I'elemento spazio deve perdersi nell’elemento plastico,
il plastico nel musicale, e il musicale in cid che puo avere senso.

Procedendo cosi perverrete alla globalita, e questa & davvero
la via pili sana; altrimenti arriverete a una grande confusione. Da
questi principi dovete partire e non dai particolari.

202



NOTE

Pagina

9 Heilpadagogischer Kurs - Opera Omnia n. 317 - Rudolf Steiner
Verlag, in corso di pubblicazione presso la Editrice Antroposo-
fica, e Pastoral-Medizinischer Kurs — O.0. n. 318 - Rudolf Steiner
Verlag.

9 M.P.van Deventer: Die anthroposophisch-medizinische Bewegung in
den verschiedenen Etappen ibrer Entwicklung - Natura - Verlag, Arles-
heim 1982.

10 E.Zeylmans van Emmichoven: Wer war Ita Wegman? Edition
Georgenberg, Reutlingen, 1992.

10 Rudolf Steiner: Scienza dello spirito e medicina - O. O. n.312 - Edi-
trice Antroposofica, Milano.

10 Rudolf Steiner: I/ ponte fra la spiritualita cosmica e Ielemento fisico
umano - O.0. n.202 - Ed. Antroposofica.

14 Non & stato possibile stabilire con precisione di quale conferenza
e parola nel testo. Si veda anche la conferenza del 2 marzo 1920
in Zweiter Naturwissenschaftlicher Kursus - O.0. n.321 - R. Steiner
Verlag, Dornach.

19 Cfr. le due conferenze del 15 e del 22 dicembre 1923 in Le api -
da O.0. n.351 - Ed. Antroposofica - per gli operai del Goethea-
num, specialmente alla pag. 128.

22 Cfr. di Rudolf Steiner la conferenza del 1° dicembre 1923, nel gia
citato Le api, specialmente alle pagg. 49 e 56/57.

32 Cfr. di Hermann von Helmbholtz (1821-1894): Die Lebre von den
Tonempfindungen - Braunschweig 1862, nella quinta edizione del
1896.

33 Cfr. di Rudolf Steiner la conferenza del 22 marzo 1920 in Scienza
dello spirito e medicina, gia citato.

36 In merito a questo fenomeno poco noto si veda di Bethe-Berg-
mann-Embden: Handbuch der normalen und pathologischen Physiolo
gie - vol. I1 1928, pagg.196 e segg.

37 In un’elencazione del 1912 venivano ricordati 71 elementi nel si-
stema periodico.

39 La diga di Gleno si ruppe il 1° dicembre 1923.

203



50 Con la ricostituzione della Societa Antroposofica nel Natale del

50
54

54
82
96
97
117

126
126

131
137

139

141

204

1923 venne anche istituita la Libera Universita di Scienza dello
Spirito, suddivisa in diverse sezioni, fra cui anche quella di medi-
cina. Si veda anche la nota di pag. 141.

Elementi fondamentali per un ampliamento dell’arte medica - O.O.
n.27 - Ed. Antroposofica.

Ebbe inizio intorno al 1840 ed & legata ai nomi di Skoda, Oppol-
zer e Hebra.

Rudolf Virchow (1821-1902).

L'iniziazione - O.0. n.10 - Ed. Antroposofica.

La filosofia della liberta - O.O. n.4 - Ed. Antroposofica.
“Ci0 che & naturale non & dannoso”. Massima dei cinici.

Alla fine del corso il sig. van Deventer disse queste parole di rin-
graziamento: “Mi sara concesso di dire poche parole, anche a
nome dei presenti, per quanto abbiamo potuto ricevere qui dal
dott. Steiner e dalla dott.ssa Wegman. Quel che ci diede in que-
sti giorni il dott. Steiner poté accendere nei nostri cuori un sen-
tirnento che ci ha dato energia e aperto nuovi orizzonti. Abbiamo
sentito con sicurezza che a noi deboli uomini sara forse possibile
guarire. Abbiamo ora questo bruciante sentimento nel cuore,
perd in umilta. Non sappiamo se il nostro destino ci permettera,
e in quale misura, di unirci con quanto fluira dal Goetheanum
per l'umanita. Non abbiamo parole per quel che di esoterico ab-
biamo ricevuto, e anche i sentimenti sono forse inadeguati. Ci
conviene limitarci alla volonta”.

E intesa la lettera circolare a pag. 119.

Calendario dell’anima di Rudolf Steiner - da O.0. n.40 - Ed. An-
troposofica.

La scienza occulta - 0.0. n.13 - Ed. Antroposofica.

Si veda di L.Kolisko: Milzfunktion und Pldttchenfrage - Stuttgart

1922. Nel 1920 a Stoccarda era stato costituito un “Istituto di ri-
cerche”, poi trasferito a Dornach! .

Con la rifondazione della Societa Antroposofica nel dicembre
1923 (v. note delle pagg. 50 e 141) nell’ambito della Libera Uni-
versita, Rudolf Steiner teneva delle lezioni di classe nelle quali
erano fra l'altro dati esercizi di meditazione.

Cfr. di Rudolf Steiner Die Konstitution der Allgemeinen Anthropo-
sophischen Gesellschaft und der Freien Hochschule fiir Geisteswissen-



166

167

167
168
169
169
169
178

191

192

200

schaft. Der Wiederaufbau des Goetheanum 1924-25 - O.0. n.260a -
R.Steiner Verlag, Dornach. Con il Convegno di Natale alla fine
di dicembre 1923 fu ricostituita la Societa Antroposofica della
quale Rudolf Steiner divenne Presidente.

Sono qui intesi i diversi tentativi fatti dai giovani in Germania
fra la fine del secolo XIX e il principio del XX per liberarsi dalla

tutela degli adulti e creare forme nuove di vita propria. Il movi-
mento aveva varie forme organizzative.

Cfr. di Rudolf Steiner Considerazioni esoteriche su nessi karmici, vol.I
e II- O.0. nn.235 e 236 - Ed. Antroposofica.

Harun al Rashid (766-809).

Bacone da Verulamio (1561-1626)

Amos Comenius (1592-1670).

Charles Robert Darwin (1809-1892).

Cfr. di Rudolf Steiner: Scienza dello spirito e medicina - gia citato. .

Specialmente nella conferenza del 12 ottobre 1923: “L'immagi-
nazione di Giovanni” in Lesperienza del corso dell’anno in quattro
immaginazioni cosmiche - O.0. n.229 - Ed. Antroposofica.

Verita e scienza. Proemio di una filosofia della liberta (1892) - O.O.
n.3 - In italiano nel volume Saggi filosofici - Ed. Antroposofica.

La scuola Waldorf di Stoccarda, sorta per iniziativa del sig. Molt
per i figli dei dipendenti della fabbrica di sigarette Waldorf-
Astoria, inizid la propria attivita nell’autunno del 1919, svol-
gendo anche seminari di preparazione alla pedagogia steineriana.
Oggi il movimento pedagogico steineriano conta centinaia di
scuole in tutto il mondo occidentale.

Si veda il gia citato libro di Rudolf Steiner e Ita Wegman: Ele-
menti fondamentali per un ampliamento dell’arte medica.

205





