


Sulla medicina ancroposofica si veda anche di Rudolf Steiner: 

Elementi fondamentctli per un ampliamento dell'arte medica 
(in collaborazione con la dott.a Ita Wegman) 

Scienza dello spirito e medicina 
20 conferenze: Dornach, 21 marzo - 9 aprile 1920 

Fondamenti scientifico-spirituali della terapia 
9 conferenze: Dornach, 11-18 aprile 1921 

Problemi di fisiologia e terapia alla luce della scienza dello spirito 
12 conferenze, 1 discorso e 2 conversazioni: Dornach e Stoccarda, 
fra il 7 ottobre 1920 e il 23 aprile 1924 

Conoscenza antroposofica dell'uomo e medicina 
11 conferenze in città diverse fra il 28 agosto 1923 e il 29 agosto 1924 

Igiene, problema sociale 
1 conferenza: Dornach, 7 aprile 1920 

Tutte pubblicate dalla Editrice Ancroposofica 

Per altre opere sulla medicina ancroposofica di altri autori si veda il nostro 
catalogo ragionato. 



RUDOLF STEINER 

PRINCIPI DI ETICA MEDICA 

Conferenze per medici e studenti di medicina 

Corso di Natale: 
8 conferenze: Dornach, dal 2 al 9 gennaio 1924 

P,,ima lettera circolare: 
11 marzo 1924 

Corso di Pasqua: 
5 conferenze: Dornach, dal 21 al 25 aprile 1924 

Riunione con risposte a domande: 
Dornach, 24 aprile 1924, sera 

1995 
EDITRICE ANTROPOSOFICA 

MILANO 



Titolo originale dell'opera: 
Meditative Betrachtungen tmd Anleittmgen wr Vertiefung der Heilkunst 

Opera Omnia n. 316 

Traduzione del Dote. Roberto Guardigli dall'ultima edizione tedesca 
del Rudolf Steiner Verlag, Dornach 1987 

Prima edizione italiana 

Queste conferenze, in origine non destinate alla 
pubblicazione, furono tratte da una stesura ste­
nografica non riveduta dall'autore. In propo­
sito Rudolf Steiner dice nella sua autobiogra­
fia: «Chi legge questi testi può accoglierli piena­
mente come ciò che l'antroposofia ha da di­
re ... Va però tenuto presente che nei testi da 
me non riveduti vi sono degli errori». Le pre­
messe e i termini dell'antroposofia, o scienza 
dello spirito, sono esposti nelle opere fonda­
mentali di Rudolf St�iner: La filosofia della li­
bertà, Teosofia, La scienza occulta, L'iniziazione. 

Tutti i diritti, anche di traduzione, riservati alla 
Rudolf Steiner-Nachlassverwalttmg, Dornach (Svizzera) 

Copyright 199 5 - Editrice Antroposofica srl. - Milano, via Sangallo 34 

Brochure ISBN 88-7787-257-8 Tela ISBN 88-7787-258-6 



INDICE-SOMMARIO 

Prefazione del dott. Giancarlo Buccheri .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. .. 9 

CORSO DI NATALE 

Prima conferenza ............................. Domach, 2 gennaio 1924 13 

la rappresentazione illusoria dell'uomo secondo i contorni fisici. 
Uomo liquido � corpo eterico. Uomo aeriforme e corpo astrale. 
Uomo del calore e organizzazione umana; su di esso agisce l'io. Il 
rapporto fra anima e corpo; i fenomeni animici operano nell'etere di 
calore e tramite esso sugli organi. l'organismo umano porta in sé la 
possibilità di malattia. Curare applicando processi naturali che 
fanno le veci dei processi umani: corpo eterico, corpo astrale, io. la 
guarigione fa appello alle parti costitutive superiori. Necessità di 
concezioni scientifiche diverse, cosmiche e viventi. Esempi 
dell'acido formico, della maturazione dei fichi e della formazione del 
miele. Necessità di sviluppare un senso per la natura anche al micro-
scopio; le grandezze non sono relative. La vera natura dell'alveare. 

Seconda conferenza .......................... Domach, 3 gennaio 1924 24 

Caratteristiche delle parti costitutive. lo e figura terrena. Io e morte. 
Organismo fisico e nutrizione. Rapporti tra corpo eterico, corpo 
astrale e predisposizione alla malattia. Presupposti di una vita ani-
mica cosciente. Infiammazione e proliferazione. Malattia e vita psi-
chica. Il fegato organo di senso per le sostanze del mondo esterno; il 
cuore per il mondo interiore. Gli organi come essenziale unità. 
Considerazioni sugli alimenti in rapporto all'organismo umano. 

Terza conferenza .............................. Dornach, 4 gennaio 1924 37 

Forze terrestri e periferiche vengono equilibrate nei singoli apparati 
organici. La testa da questo punto di vista: assenza di peso e quiete 
statica. Forze cosmiche e terrestri nel capo e nel restante scheletro; 
carbonato e fosfato di calcio. Le sostanze com� processi cosmici. Le 
forze che vincono il processo del piombo. Il processo del magnesio; 
processi periodici con significato diverso nel tempo. L'antimonio e la 
metamorfosi del processo del carbonio durante l'evoluzione cosmica. 

s 



Quarta. conferenza .......................... Dornach, 5 gennaio 1924 50 
Le conoscenze exoteriche come base per la parte esoterica del corso. La 
costituzione dell'uomo: il corpo eterico e i suoi nessi col germe dell'ere­
ditarietà; il suo rapporto col corpo astrale subito dopo la nascita: atti-
tudine alla conoscenza. Importanza della disciplina interiore per il 
medico che vuÒle curare. Forze animiche e ritmo. Esempio della medi-
tazione sulla pianta; rapporti tra sapere exoterico ed esoterico. 

Quinta conferenza .......................... Dornach, 6 gennaio 1924 62 
Un nuovo impulso nel movimento antroposofìco: «La via esoterica o è 
difficile o non esiste». Ulteriore descrizione delle forze cosmiche sulla 
base dei nessi fra pianta e organismo umano, soprattutto la testa. 
Necessità di sperimentare il sapere e il legame con la sfera morale. 
Descrizione dei processi medicativi. Volontà di approfondire lo studio 
della medicina tramite il lavoro esoterico. Euritmia. Creazione della 
sezione medica presso il Goetheanum. 

Sesta conferenza .............................. Dornach, 7 gennaio 1924 76 
Conoscenza tramite i pensieri: sistema scheletrico; conoscenza imma­
ginativa: uomo liquido e muscoli; conoscenza ispiraciva: organi inter-
ni; conoscenza intuitiva: uomo del calore o attività degli organi. I due 
tipi di calore. Stati di aria e di luce. Metamorfosi della luce. L'elemen-
to liquido è legato al chimismo. Elemento terrestre e vita. Sapere 
medico intellettuale e terapia. 

Settima conferenza ......................... Dornach, 8 gennaio 1924 88 
Magnetismo terapeutico. Relazioni tra cuore e utero. Influenza delle 
pietre preziose sull'organismo. Il processo di decomposizione. L'esame 
necroscopico. L'importanza della comunità per la forza terapeutica del 
medico. Iridologia, grafologia, ecc. Terapia e conoscenza dei medica-
menti. La Filosofia della libertà. Immaginazione e attività muscolare. 
Ispirazione e organi interni. Progetto di un nuovo corso di studi. 
Natura della malattia per il medico che ha la volontà di curare. 

Ottava conferenza ........................... Dornach, 9 gennaio 1924 103 
Orientamento del medico secondo il karma: volontà del karma e 
volontà di curare. L'organismo umano come risultato delle forze 
cosmiche; esempio di Saturno e Luna. Consigli per un approfondi-
mento della meditazione. 

Prima lettera circolare ................................ 11 marzo 1924 119 

6 



CORSO DI PASQUA 

Prima conferenza ............................. Dornach, 21 ap1·ile 1924 125 

I partecipanti sono invitati a porre domande sulle difficoltà per 
l'approfondimento esoterico. Ema·ncipazione dal cosmo della via 
esoterica occidentale. Meditazione e sua natura. Il processo di incar­
nazione, la nascita di un corpo umano adatto alla terra. La corrente 
ereditaria. Scarlattina e morbillo. Alimentazione del neonato e latte 
materno. Importanza della visione diretta per la conoscenza medica; 
esempi. La maturità sessuale. I settenni tome scacco per condizioni 
nuove, non come sapere artificioso. L'azione delle forze formative 
cosmiche. Meditazione sull'essere della pianta. 

Seconda conferenza .......................... Dornach, 22 ap,·ile 1924 139 

Medicazione corretta e professione medica. Conoscenza della malat-
tia e del rimedio. Conoscenza della terapia e volontà di curare. 
Conoscenza dell'eterico tramite l'elemento plastico e dell'astrale tra-
mite quello musicale. Il compito dei medici orientati in senso antro­
posofìco per una nuova impostazione degli studi. Osservazione delle 
principali cause di malattia nel corso della vita dei pazienti. 
Meditazione. 

Terza conferenza .............................. Dornach, 23 ap,·ile 1924 153 

Introduzione alla meditazione data nella seconda conferenza. 
Nascita delle forme, formazione dell'uomo dalle forze cosmiche. La 
Luna. Animizzazione dell'uomo: azione cosmica del Sole nella peri-
feria. Spiritualizzazione e forze disgregatrici di Saturno. La natura 
cosmica delle forze dei metalli. Le verità spirituali vanno sperimen-
tate sempre a nuovo nella meditazione. Nessi karmici delle anime 
dedite allo spirito, nate verso la svolta del secolo. 

Quarta conferenza ............................ Dornach, 24 aprile 1924 167 

La nasc1ra delle concezioni mediche dei secoli XIX e XX nei loro 
nessi karmici. Cristianesimo e arabismo. Introduzione a una medita-
zione per i medici: la trinità cosmica, Saturno, Sole e Luna attivi 
nell'essere umano sano e malato. L'osservazione dei rapporti karmici 
nel paziente: volontà di curare, cristifìcazione della medicina trami-
te la coscienza dell'elemento cosmico nell'uomo in salute e in malat-
tia. Il cuore deve partecipare al pensiero: il caduceo. Il medico deve 
impegnarsi nella vita della civiltà per l'estrinsecazione del karma. 

7 



Quinta conferenza ........................... Dornach, 25 ap,·ile 1924 181 

La natura delle parti costitutive e i loro reciproci rapporti. Cause 
generali di malattia, comprensione di alcuni rimedi. Diversa strut-
tura delle malattie fisiche e mentali. I temperamenti. Meditazione e 
coscienza immaginativa. Coscienza ispirativa. Sperimentare nel 
conoscere. Il contributo dei medici allo sviluppo di una coscienza 
più reale del movimento giovanile. Il rapporto del medico con il 
paziente. Appello a restare in contatto col Goetheanum. 

Riunione con risposte a domande .... Dornach, 24 aprile 1924 196 

Rapporco fra liquido e solido sull•organismo. Azioni cosmiche e ter-
restri nella formazione dell•essere umano. Il fantoma degli organi 
nell·uomo liquido. Principio plastico per i liquidi, e musicale per 
l'euriforme. Ascoltarsi nel parlare. L'organizzazione dell·io. 

Note............................................................................. 203 

Gli asterischi segnati nel testo rinviano alle note a pag. 203 e seguenti. 

8 



PREFAZIONE 

Su richiesta di un gruppo di giovani studenti di medicina, Rudolf 
Steiner tenne nel gennaio e nell'aprile del 1924 due cicli di conferenze, 
dando così inizio alle attività della Sezione di Medicina della Libera 
Università di Scienza dello Spirito. Nel presente volume vengono ora pub­
blicate in italiano tali conferenze, nonché la prima lettera circolare della 
stessa Sezione, sottoscritta da Rudolf Steiner e dalla Dott.ssa Ita Weg­
man. 

Il lettore si renderà ben conto, fin dalle prime pagùie, delle notevoli 
diversità di contenuto e di stile rispetto alle precedenti conferenze mediche 
di Rudolf Steiner, rivolte in prima istanza a medici pratici desiderosi di 
dare alla loro professione un taglio più consono alla natura spirituale 
dell'uomo e del mondo. Qui mancano quasi del tutto, ad esempio, le de­
scrizioni più o meno esaustive di singoli quadri morbosi e le conseguenti i;­
dicazioni terapeutiche, mentre sono invece presenti alcune fondamentali in­
dicazioni meditative per il cammino interiore del medico. Lo stesso stile 
espositivo di Rudolf Steiner è particolarmente colloquiale, sia quando egli 
fa riferimento a ciò che vive negli animi degli ascoltatori, sia quando de­
scrive le forze spirituali attive nell'uomo e nelle sostanze della natura, op­
pure cita alcune tappe importanti della storia della medicina europea. 

La ragione di tali diversità, che rendono queste conferenze così intime 
e al tempo stesso così ricche di spunti concreti per una medicina autentica­
mente cristiana, va ricercata in particolari legami di destino che legavano 
i giovani ascoltatori fra di loro e con l'oratore stesso. Si tratta degli stessi 
legami spirituali che, ampliati in seguito anche ad altre personalità che 
non si occupavano di medicina ( educatori e sacerdoti), permetteranno a Ru­
dolf Steiner di tenere, nel giro di pochi mesi, altri due importanti cicli di 
conferenze nell'ambito della Sezione di Medicina: il corso di pedagogia cu­
rativa (luglio 1924) e il corso di medicina pastorale (settembre 1924)*. 

La Dott.ssa M. P. van Deventer, che fece parte del gruppo di studenti 
promotori dell'iniziativa, descrisse non molti anni fa in un interessantis­
simo libretto di storia della medicina antroposofica* le motivazioni che li 
avevano spinti a chiedere a Rudolf Steiner un corso di etica medica. Altre 
informazioni di carattere più generale sulla svolta che il movimento medico 

9 



antroposofico ebbe grazie a quei cosiddetti "giovani medie?' si possono 1-i­
trovare nella recente biografia di lta Wegman scritta da E. Zeylmans van 
Emmichoven*. 

In realtà Rudolf Steiner fornì alcune indicazioni sul cammino inte­
riore del medico e sufi' approfondimento esoterico della professione fin 
dall'inizio della sua opera per un rinnovamento spirituale della medicina: 
già nel primo corso per medici* si possono trovare delle espressioni come "ne­
cessità di una medicina intuitiva" oppure "giusto atteggiamento d'animo 
del medico". Inoltre sono note e in gran parte ormai pubblicate alcune sue 
indicazioni personali rivolte a singoli discepoli medici, peraltro difficil­
mente generalizzabili. 

Dal punto di vista spirituale è estremamente significativo come al­
cuni anni più tardi, dopo l'incontro decisivo con lta Wegman e l'inizio di 
una loro sempre più stretta collaborazione sul piano della ricerca spiri­
tuale, la successiva fondazione delle prime due cliniche antroposofiche e 
!1inaugurazione della Libera Università di Scienza dello Spirito, Rudolf 
Steiner sia stato sollecitato a parlare pubblicamente e in modo più ap­
profondito di etica medica proprio da alcuni studenti di medicina, non an­
cora alle prese con i problemi pratici della professione e ansiosi di orientare 
fin dall'inizio la loro futura attività in senso antroposofico. Secondo la 
Dott.ssa van Deventer essi erano rimasti alquanto insoddisfatti dei corsi 
per medici tenuti fino ad allora, a cui pure avevano preso parte: nei loro 
animi non urgevano tanto problemi pratici di diagnosi e di terapia, 
quanto piuttosto il problema di un giusto atteggiamento morale. 

Per venire incontro a questa loro esigenza interiore, Rudolf Steiner 
promise nell'autunno del 1922 di tenere un corso sul tema "L'umanizza­
zione dèlla medicina", purché essi fossero in grado di radunare nel giro di 
un anno un gruppo consistente di studenti interessati. Non solo: come pre­
parazione al corso egli suggerì la lettura del cido di conferenze Il ponte* 
e un particolare esercizio meditativo fondato sull'elemento del calore. 
L'esperienza intel'iore del collegamento fra il calore e la moralità dell'uomo 
costituisce così il primo gradino di una particolare via meditativa, speci­
fica per il medico, che verrà ulteriormente sviluppata seguendo le indica­
zioni riportate nelle conferenze del presente volume. Tutti gli studenti di 
medicina e i giovani medici invitati al corso dagli organizzatori vennero 

10 



anche da foro soilecitati a prendere parte ai Convegno di Natale dei 
19 2 3, durante ii quale venne rifondata i a Società A ntroposofica e venne 
inaugurata, come suo centro spirituale, fa Libera Università di Scienza 
delf o Spirito. 

Le conferenze qui pubblicate rappresentano un modello estremamente 
interessante di come Rudoif Steiner intendesse concretctmente ciò che altrove 
affermò essere io scopo precipuo deffe Sezioni deffa Libera Università, cioè 
l'approfondimento esoterico deffe varie professioni umane quale risulta 
daf!'autonoma attività di ricerca nel mondo def!o spirito. In questo senso 
la pubblicazione di queste conferenze può essere di stimolo e di interesse non 
solo per i medici e gli studenti di medicina, che in esse possono trovare an­
cor oggi stimoli preziosi per la configurazione dei loro cammino interiore, 
ma anche per tutti coloro che, appartenendo ad altri gruppi professionali, 
abbiano a cuore la preparazione spirituale def!e generazioni più giovani. 

Giancarlo Buccheri 

11 





CORSO DI NATALE 

PRIMA CONFERENZA 

Dornach, 2 gennaio 1924 

La prima cosa che vorrei dire riguarda gli studi di medicina. 
Oggi sono organizzati secondo una concezione del mondo basata 
sulla scienza, o più esattamente secondo un'interpretazione scien­
tifica che non è in grado di elevarsi fino all'uomo e oggi non è 
adatta a interpretare correttamente la natura umana. In tal m.odo 
gli studenti di medicina si avvicinano al malato senza avere alcuna 
idea della realtà dell'uomo sano. L'anatomia e la fisiologia odierne 
insegnano che gli elementi più importanti dell'organismo umano 
sono gli organi e gli apparati delineati da contorni fisici netti, così 
come in genere vengono disegnati sui testi, per esempio l'apparato 
scheletrico o quello muscolare, e abituandosi a vedere questi si­
stemi come fissi e delimitati ci si fa un'idea del tutto erronea 
dell'uomo. Infatti ciò che in tal modo disegniamo e immaginiamo 
facendone contenuto di conoscenza, in realtà è un processo in con­
tinuo divenire, un processo di perpetua creazione e distruzione, 
nascita e morte. Se consideriamo un simile processo di formazione 
e dissoluzione siamo condotti a passare da una concezione di strut­
ture organiche ben delimitate a qualcosa di fluido, senza confini 
netti. Diventa necessario concepire l'organismo umano come il ri­
sultato di una corrente che in certi punti rallenta, aggiungendo 
alla componente più ridotta dell'uomo quello che chiamerei 
«l'uomo fluido», l'uomo cioè che non è sottoposto alle leggi valide 
per i corpi nettamente delimitati. In linea con l'anatomia e la fi­
siologia odierne, pensiamo di norma che se beviamo qualcosa per 
placare la sete, e poi continuiamo a bere, il quarto o il quinto bic­
chiere, subiscono per esempio nell'organismo lo stesso processo 

13 



che subisce il primo.' Ma non è così. Il primo bicchiere d'acqua è 
sottoposto a un processo complicato e provoca una diminuzione 
della sete; il secondo, quando la sete non è più tanto intensa, non 
subisce lo stesso processo e attraversa l'organismo molto più rapi­
damente del primo. Esso evita i complicati processi del primo e, se 
così possiamo esprimerci, abbiamo più a che fare con un semplice 
scorrimento di fluidi nell'organismo dell'uomo liquido. 

Così dobbiamo sapere che una vera conoscenza dell'uomo 
deve tenere conto dapprima di organi ben delimitati, ma poi an­
che di ciò che nell'organismo è allo stato fluido. Certo ci si occupa 
di ciò che cìrcola, degli umori che fluiscono all'interno dell'orga­
nismo, ma solo per descrivere le leggi idrodinamiche o meccani­
che che ne regolano il movimento. Queste leggi però sono ina­
datte poiché, per quanto riguarda l'uomo liquido, bisogna consi­
derare l'azione di quella parte costitutiva dell'uomo che chia­
miamo corpo eterico. 

Negli atlanti e nei libri di anatomia viene presentato sempli­
cemente il corpo fisico dell'uomo. Lì non troviamo ciò c·he nell'or­
ganismo umano è corrente liquida e che come tale è svincolata 
dalle leggi terrestri; certo anche l'uomo liquido subisce l'influenza 
delle forze terrestri, ma nella sua sostanza non dipende da queste, 
bensì piuttosto dalle forze planetarie che ho descritto nella mia 
conferenza*. Dobbiamo dunque dire: fino a quando abbiamo a che 
fare con organi e apparati dai contorni fissi, dòbbiamo considerare 
semplicemente le forze terrestri; nel momento in cui prendiamo in 
considerazione ciò che circola, siano i succhi nutritivi o ciò che 
questi sono diventati nel sangue, dobbiamo sapere che le forze che 
guidano non sono quelle terrestri, ma quelle planetarie. Per ora 
valga questo principio, in seguito entreremo maggiormente nei 
dettagli. 

Dunque in sostanza abbiamo associato l'uomo solido con il 
corpo fisico e l'uomo liquido con il corpo eterico. Ma l'organismo 
umano è composto anche da parti gassose, cioè da un elemento ae­
reo presente in misura maggiore di quanto non si pensi. l'ele­
mento aereo è parte costituente e vivificante del nostro organismo, 

14 



e dipende fondamentalmente dal corpo astrale, così che per esem­
pio la respirazione nelle sue manifestazioni fisiche deve essere stu­
diata come una funzione dell'astrale. 

Descriviamo dunque un uomo fisico a cui associamo il corpo 
fisico; un uomo liquido a cui colleghiamo il corpo eterico; un 
uomo "aereo" (vale a dire l'attività di tutti gli elementi aerei e gas­
sosi) collegato al corpo astrale, ed infine un uomo del calore che si 
manifesta nelle differenze di calore presenti nello spazio che l'or­
ganismo umano occupa fisicamente e oltre. Se misuriamo le tem­
perature corporee retroauricolari e ascellari troveremo una diffe­
renziazione nell'organismo del calore; le temperature sono ovun­
que differenti, e come fegato e intestino si trovano in punti 
dell'organismo precisi e differenti, così essi hanno diverse tempe­
rature. La temperatura del fegato è diversa poiché il fegato pos­
siede un'organizzazione del tutto particolare del calore; l'origine 
dell'organismo del calore sca nell'organizzazione dell'io. Solo ora 
possiamo rappresentarci l'uomo come portarnre degli elementi 
presenti sulla terra: solido, liquido, gassoso e calorico. L'elemento 
del calore viene diretto dall'organizzazione dell'io. Ora se un corpo 
possiede un cerro grado di calore, esso ha un effetto su ciò che il ca­
lore compenetra; si comprende così l'effettivo stato dell'organizza­
zione dell'io: la sua azione sull'organismo avviene mediante l' in­
termediazione del corpo di calore. Supponiamo che io cammini; 
mentre cammino agisco con la mia organizzazione dell'io sul 
corpo di calore dell'organismo. Ciò che il calore effettua sugli ele­
menti liquidi e solidi delle gambe è di fatto una conseguenza in­
diretta dell'organizzazione dell'io che però in modo diretto agisce 
solo sull'organismo del calore. Vediamo quindi che l'io agisce 
ovunque nell'organismo, sull'uomo solido, liquido, gassoso e del 
calore, ma tutto questo solo attraverso la mediazione dell'organi­
smo del calore. Vediamo che anche il corpo astrale esercita la pro­
pria azione su tutto l'organismo, ma in modo diretto agisce solo 
sull'organismo aereo, e così via di seguito per le altri parti costitu­
tive. 

Questi fatti ci aprono ulteriori prospettive. Se studiamo 

15 



l'anatomia e la fisiologia odierne, con le ottime figure di ciò che si 
ritiene essere l'uomo completo, non riusciremo mai a passare da 
un simile essere umano (che in realtà non esiste affatto) alla com­
ponente animica o a quella spirituale. Cosa possono mai avere a 
che fare l'anima e lo spirito con ciò che viene raffigurato oggi nei 
testi di anatomia e fisiologia? Per questo sono state elaborate 
molte teorie in apparenza ingegnose sui reciproci rapporti tra 
corpo fisico e componente animico-spirituale. La più intelligente, 
ma al contempo la più stupida di esse (nella nostra epoca queste 
due qualità vanno spesso di pari passo) è quella del "parallelismo 
psico-fisico". Si sostiene che i -due elementi si sviluppano in modo 
simultaneo e parallelo, ma non ci si sforza affatto di cercare un 
ponte fra i due. Invece nel momento in cui riconosciamo una dif­
ferenziazione termica organizzata dovuta all'azione dell'organizza­
zione dell'io, siamo condotti a dire: sì, è perfettamente plausibile 
che l'organizzazione dell'io eserciti il suo effetto sull'etere di ca­
lore, e attraverso l'organismo del calore sull'intero essere umano 
fino alle parti fisiche nettamente delimitate. Il ponte tra l'ele­
mento fisico e quello animico nell'uomo non poteva essere trovato 
perché non si teneva conto di questa successione nell'organizza­
zione sulla quale a sua volta agisce la parte animico-spirituale. 
Quando per esempio abbiamo paura, il semplice stato psichico 
può effettivamente ripercuotersi sul nostro stato termico, ma poi­
ché non si poteva ammettere che a causa di uno stato psicologico 
suscitato dalla paura le membra cominciassero a tremare, è stato 
escogitato qualcosa come il parallelismo psico-fisico. Noi pos­
siamo però ipotizzare che la paura contamini l'organizzazione psi­
chica ancorata nell'etere di calore e si manifesti quindi nel conse­
guente cambiamento della distribuzione del calore che si riper­
cuote di conseguenza sulla respirazione, _sull'organismo liquido 
fino all'organismo solido. Troviamo solo in tal modo la possibilità 
di gettare un ponte tra l'elemento fisico e quello psichico. 

Ma senza queste nozioni non potremmo mai farci un'idea 
dell'uomo sano per giungere da questa al concetto di malattia. 
Consideriamo un organo qualunque, per esempio il fegato o il 

16 



rene: nello stato cosiddetto normale essi ricevono un certo tipo di 
impulsi dall'organizzazione dell'io, impulsi che si esercitano dap­
prima sull'organismo del calore e quindi procedono fino all'organo 
delimitato da contorni netti, fegato, rene o altro. Possiamo certo 
ammettere la possibilità che questa azione dell'io sugli organi, 
tramite l'organizzazione del calore, intensifichi il comportamento 
normale tanto da risultare esagerata per l'organo interessato; allora 
il dispositivo necessario all'organismo affinché l'io possa manife­
starsi funziona male, è per così dire "dislocato", e questo rende 
possibile la malattia. Se cioè ci rappresentiamo l'organismo umano 
come descritto dall'anatomia e dalla fisiologia odierne, non si ca­
pisce perché questo dovrebbe ammalarsi. Da dove deriverebbe in­
fatti la malattia? In qualche modo l'organismo deve portare già in 
sé la potenzialità della malattia. Per esempio: l'io deve agire con 
una notevole intensità sul cuore, sempre tramite l'organizzazione 
del calore; se per qualche circostanza ciò che avviene normalmente 
nel cuore tramite l'organizzazione del calore, si verifica nel fegato 
o nel rene (tali deviazioni disarmoniche e inattese dello stato di ca­
lore possono essere dirette anche altrove), nell'organismo si veri­
fica pur sempre qualcosa che è "fisiologico": solo è spostato, dislo­
cato, e questo rende possibile la malattia.

L'insorgenza della malattia è comprensibile solo tenendo 
conto di questi fatti, non altrimenti. Dobbiamo dirci: tutto ciò 
che avviene nell'organismo umano è un processo naturale. Ma an­
che la malattia è un processo naturale. Dove finisce il processo 
sano? dove comincia il processo patologico e come avviene che il 
sano trapassi nel patologico? A queste domande non vi è sempli­
cemente risposta, attenendosi a quello che insegnano la fisiologia 
e l'anatomia odierne. Solo se ci è chiaro che quello che nel fegato è 
un processo patologico può essere ed è per esempio del tutto fisio­
logico nel cuore, se si considera l'uomo nel suo complesso, solo 
così possiamo farci una giusta rappresentazione della malattia. In­
fatti se l'organismo umano non fosse in grado partendo dall'io di 
strutturare l'organizzazione del calore come deve essere nella re­
gione del cuore, l'uomo sarebbe incapace di pensare e di sentire. 

17 



Ma se quella stessa azione si esercita a livello del fegato o del rene 
diviene necessario espellerla, ricollocandola per così dire entro i 
suoi confini originari. Per far questo esistono proprio in natura so­
stanze e processi che hanno la proprietà di sostituirsi organo per 
organo all'attività del corpo eterico, a quella del corpo astrale e a 
quella dell'io. Supponiamo allora che l'organizzazione dell'io eser­
citi un'azione scorretta sui reni, (prendiamolo oggi solo come in­
troduzione, avremo modo nei prossimi giorni di approfondire l'ar­
gomento), supponiamo che afferri il rene in maniera troppo in­
tensa: somministrando allora Equisetum arvense in una certa forma 
si dà modo al rene di compiere quello che in un simile stato ab­
norme e patologico fa altrimenti l'organizzazione dell'io. Avviene 
allora che nello stato patologico l'io esercita un tipo di azione sul 
rene che è corretta solo per il cuore, e non per il rene. Sul rene 
viene esercitata un'attività da parte dell'organizzazione dell'io che 
è eccessiva per quest'organo, mentre è normale nel cuore. 
Quest'attività illegittima, eccessiva, può essere espulsa dal rene 
introducendo artificialmente nell'organo unfattività simile a 
quella dell'organizzazione dell'io, e si può cercare di farlo por­
tando entro la funzione del rene l'attività dell'Equisetum arvense. Il 
rene ha una grande affinità per l'Equisetum arvense che ha l'effetto 
di favorire il ritiro dell'attività dell'io dall'organo; in seguito, 
quando l'organo malato può esercitare la propria attività patolo­
gica in altro modo, l'organizzazione dell'io che è rientrata nell'am­
bito delle sue funzioni può operare nel senso della guarigione. Noi 
possiamo richiamare le parti costitutive superiori a un'attività ri­
sanatrice se queste vengono scacciate dall'organo malato e ricon­
dotte entro la propria normale attività; esse allora esercitano 
un'azione reattiva sull'organo malato nel senso della guarigione. 
Ma se si vogliono penetrare queste forze, come sono presenti, se 
vogliamo conoscere l'organizzazione dell'uomo nella sua relazione 
con il cosmo e con i tre regni della natura che lo circondano, biso­
gna impostare una nuova scienza, diversa da quella praticata oggi. 

Vorrei fare un esempio. Tutti sappiamo che cos'è un formi­
caio e sappiamo che dalle formiche si ricava l'acido formico. Oggi 

18 



la chimica e la farmacia parlano di acido formico senza sapere che 
ad esempio un bosco in cui le formiche non facessero il loro lavoro, 
in particolare a livello delle radici e nei processi di decomposi­
zione, subirebbe un danno gravissimo, un terribile danno per 
l'evoluzione di tutta la terra. La terra viene in qualche modo di­
strutta con la decomposizione dei detriti organici. Ma proviamo a 
immaginare, lo dico in modo approssimativo, che il legno non più 
in vegetazione si sia trasformato in una sorta di stato minerale, sia 
marcito e divenuto polvere. Grazie all'attività delle formiche av­
viene continuamente nel suolo e nell'aria un notevole processo di 
dinamizzazione dell'acido formico. L'acido formico impregna le 
sostanze in decomposizione e tramite la sua attività nei processi di 
decomposizione viene salvaguardata l'evoluzione della terra, im­
pedendo alla polvere di disperdersi nell'universo e fornendo il ma­
teriale necessario all'ulteriore sviluppo del pianeta. Le sostanze 
dunque che sono in apparenza solo la secrezione di insetti o di al­
tri animali, conosciute esattamente nelle loro funzioni sono in 
realtà le garanti dell'evoluzione terrestre. 

I metodi della chimica moderna non potranno mai rivelare il 
ruolo delle sostanze nel mondo, ma senza conoscere questa ruolo è 
anche impossibile comprendere l'azione delle sostanze una volta 
che siano introdotte nell'organismo umano. Ciò che a nostra insa­
puta si produce in natura con l'acido formico, avviene in conti­
nuazione nell'organismo umano. Ho già avuto modo di sottoli­
neare in una conferenza* che l'organismo umano deve sempre con­
tenere una certa quantità di acido formico; esso ha il compito di ri­
generare le sostanze umane che altrimenti andrebbero incontro a 
un processo di invecchiamento. In certi casi si può costatare una 
carenza di acido formico nell'organismo. Bisogna sapere che ogni 
organo possiede una specifica quantità di acido formico; il pro­
blema è allora rilevare la carenza di acido formico e di fornirlo 
all'organismo. In alcuni casi questo apporto risulterà inefficace, 
mentre in altre circostanze si rivelerà molta utile. Può capitare che 
l'organismo si difenda contro l'introduzione diretta di acido for­
mico e tenda a formarlo da se stesso partendo dall'acido ossalico, se 

19 



questo viene somministrato all'organismo. Tutto questo è solo in­
dicativo di quanto sia necessario non solo conoscere gli organi net­
tamente delimitati, ma anche i processi legati ai succhi- e ai li­
quidi, sia nel cosmo circostante, sia nell'organismo, in ogni parti­
colare. 

L'uomo suscita certi processi in natura che possono sì essere 
osservati, ma il cui vero significato sfugge all'interpretazione della 
scienza. 

Voglio portare un semplice esempio. Nelle regioni meridio­
nali crescono gli alberi di fico. Vi sono piante che producono fichi 
selvatici e piante coltivate allo scopo di produrre frutti particolar­
mente dolci. La gente del posto usa un metodo di coltivazione par­
ticolarmente raffinato; ecco come opera: si fa in modo che una 
cerca vespa deponga le uova in un frutto cresciuto nel solito modo. 
Si sviluppa così una larva che si trasforma in crisalide. I coltivatori 
accelerano allora il processo e fanno in modo che le giovani vespe 
depongano uova una seconda volta nell'anno. Questa seconda de­
posizione di uova da parte della generazione nata nel corso dello 
stesso anno provoca un notevole aumento della dolcezza del fico. 
Per ottenere questo risultaco i coltivatori raccolgono fichi pros­
simi alla maturazione, e legandoli ad altri con la rafia li appen­
dono a un ramo. Si fa quindi in modo che il fico venga punto dalla 
vespa, e poiché la maturazione è notevolmente accelerata per il 
fatto che il fico è stato colto, anche la prima generazione di vespe 
matura più velocemente e passa a deporre le uova nel fico non 
colto che per questo diventa molto più dolce. 

Questo è un processo molto importante poiché all'interno 
della natura stessa, all'interno della sostanza dei fichi in via di tra­
sformazione, avviene in modo condensato quel che si ha quando la 
vespa o l'ape bottina raccolgono il nettare dai fiori, lo portano 
nell'alveare e producono il miele. In effetti, l'attività che l'ape di­
spiega nel processo, dalla raccolta del nettare alla produzione di 
miele nel favo, è la stessa che avviene all'interno del fico. Facendo 
in modo che la giovane generazione di vespe punga il fico, il col­
tivatore suscita un processo mellifero. Il fico che viene penetrato 

20 



dalla giovane generazione di vespe accoglie in sé un processo mel­
lifero. Vediamo qui la metamorfosi di due processi naturali: uno si 
sviluppa nello spazio, con le api che raccolgono il nettare dai fiori 
lontani e producono il miele nel favo, l'altro avviene nell'albero 
stesso ai cui rami vengono appesi i fichi tagliati: questi maturano 
in anticipo, le larve si sviluppano più rapidamente e passano a un 
altro fico, così che nell'intero albero i fichi vengono punti e di­
ventano molto più dolci. Bisognerebbe davvero studiare questi 
processi che sono quelli che contano veramente. Nell'uomo avven­
gono processi di cui la fisiologia e l'anatomia odierne non hanno 
alcuna idea, poiché non estendono le loro osservazioni ai processi 
naturali che ho appena descritto. Si tratta proprio di osservare i 
più fini processi della natura se si vuole giungere a una vera cono­
scenza dell'uomo. 

Ma per tutto questo è necessario un vero e intimo senso per 
la natura, una capacità di saper guardare i fenomeni naturali nel 
loro insieme: il calore, le correnti aeree, i fenomeni di riscalda­
mento e raffreddamento dell'aria nel gioco dei raggi solari, l'eva­
porazione dell'acqua nell'atmosfera, il meraviglioso scintillio della 
rugiada al mattino sui fiori e su tutte le piante, i mirabili processi 
che si svolgono per esempio in una galla prodotta dalla puntura di 
una vespa e dal deposito di uova. Ma bisogna saper osservare tutto 
questo con uno sguardo "macroscopico" e per farlo è necessario 
avere senso per la natura. Davvero non vi è senso per la natura se si 
fa dipendere tutto, come avviene nella ricerca odierna, dall'osser­
vazione di preparati fissati al microscopio. In éal modo infatti non 
si fa altro che isolare un oggetto dalla natura, e si crea una terribile 
illusione. Cosa si cerca di fare infatti osservando qualcosa al mi­
croscopio? Si cerca di vedere quello che a occhio nudo non è visi­
bile. Si pensa che l'osservazione di. un oggetto ad enorme ingran­
dimento abbia lo stesso valore di quella fatta su un oggetto in 
scala normale, ma in realtà si guarda un oggetto finto, irreale. 
L'osservazione al microscopio ha valore solo se si possiede un tale 
senso per la natura che, dopo avere osservato l'oggetto in que­
stione, si è in grado di modificarlo interiormente riportandolo alla 

21 



sua grandezza naturale; allora la cosa cambia, e il risultato è già 
qualcosa di. diverso. Se osserviamo un oggetto ingrandito dob­
biamo essere in grado di rimpicciolirlo semplicemente mediante 
la nostra forza interiore. Ma questo di norma non viene fatto. In 
genere infatti non si capisce che le proporzioni tra le dimensioni 
degli oggetti naturali non sono affatto relative. La teoria della re­
latività è sicuramente bella e grandiosa, e in molti campi inecce­
pibile, ma non si può applicare all'organismo umano! Tre anni fa 
partecipai a una discussione fra professori: nessuno era in grado di 
capire quando dissi che l'organismo umano non potrebbe affatto 
essere grande il doppio di quello che è, perché in tal caso non po­
trebbe sussistere; la sua grandezza è stabilita dal cosmo non in 
modo relativo, ma assoluto. Nei casi di grandezza eccessiva o ri­
dotta, come nel gigantismo e nel nanismo, sconfiniamo già nel pa­
tologico. Così bisogna avere chiaro che quando guardiamo qual­
cosa al microscopio dapprima osserviamo una finzione che dob­
biamo poi ricondurre a verità. Questo però si può fare solo avendo 
un senso per quanto avviene nella natura. 

Per esempio di fronte a un favo bisogna sapere che la singola 
ape, sebbene dotata di istinto, è priva di senno, mentre l'intero al­
veare è molto saggio. Abbiamo avuto incontri veramente interes­
santi con gli operai ai quali tengo due conferenze settimanali 
quando è possibile. Abbiamo parlato del mondo delle api* e ab­
biamo discusso un fatto molto interessante conosciuto bene dagli 
apicoltori. Quando un apicoltore amato dalle sue api si ammala o 
muore, l'intero alveare precipita nel caos. È un fatto. Una persona 
del pubblico ben inserita nella corrente del pensiero moderno ha 
fatto allora notare che l'ape non può avere una visione chiara o una 
rappresentazione dell'apicoltore: come può nascere quindi una si­
mile solidarietà? E ancora: l'apicoltore cura l'arnia per un anno, 
ma l'anno successivo lo sciame è completamente rinnovato, poiché 
tutti gli individui, compresa la regina sono cambiati e l'alveare è 
composto solo di individui giovani. Come potrebbe quindi sor­
gere un legame? Ecco la mia risposta: sappiamo che entro un certo 
periodo di tempo l'organismo umano subisce un ricambio com-

22 



pleto delle sostanze. Supponiamo di fare oggi la conoscenza di 
qualcuno che poi parte per l'America e torna solo dopo dieci anni. 
Ritroveremo allora una persona completamente diversa da quella 
di dieci anni prima, poiché tutta la sua sostanza è stata cambiata e 
ci troveremo di fronte a una combinazione di elementi del tutto 
differente. Lo stesso vale per l'alveare: le singole api sono cambiate 
ma il legarne fra apicoltore e alveare persiste. Questa affinità è do­
vuta al fatto che nel favo riposa una saggezza straordinaria, poiché 
esso non è solo un mucchietto di singole api, ma è dotato di una 
propria anima, concreta e reale. 

È questo modo di vedere che dobbiamo riconquistare come 
senso della natura, per esempio nella coscienza che il favo ha 
un'anima. Allora potremo applicare questo modo di vedere basato 
sul senso per la natura a svariati altri fenomeni. Solo così potremo 
affrontare lo studio dell'uomo sano e malato mediante un senso 
della natura che ci permette non solo di guardare al microscopio 
ma anche di avere una visione, per così dire, "macroscopica". Lo 
faremo nei prossimi giorni, e facendolo tratteremo anche quella 
che vorrei chiamare l'etica dello studio e della ricerca medica. 

23 



SECONDA CONFERENZA 

Dornach, 3 gennaio 1924 

Visto che ora abbiamo a disposizione otto incontri, possiamo 
procedere con maggior calma nelle nostre considerazioni, il che è 
sicuramente un bene. 

Vorrei oggi proseguire nei ragionamenti di ieri, parlando 
delle caratteristiche delle diverse parti costitutive dell'entità 
umana. Si ricorderà che ieri avevo detto della necessità di conside­
rare l'uomo come costituito in primo luogo da un corpo fisico che 
è da mettere in relazione con tutto ciò che nell'organismo ha con­
torni fissi e ben delimitati. Poi va considerato quello che vorrei 
chiamare "organismo liquido" che è compenetrato, impregnato 
dalle forze del corpo eterico, a loro volta però in origine connesse 
allo stesso corpo fisico. Le forze del corpo eterico che pervadono 
l'uomo liquido sono le forze che agiscono in periferia, provenienti 
da ogni direzione. Abbiamo poi il corpo astrale che dobbiamo 
considerare del tutto privo di qualità spaziali. Deve esserci ben 
chiaro: il corpo astrale va considerato in modo puramente qualita­
tivo, e un'analisi in termini quantitativi non dice nulla. Non dob­
biamo immaginare il corpo astrale come appartenente al mondo 
tridimensionale nel quale ci muoviamo comunemente, ma come 
posto al di fuori del mondo dello spa2,io. 

Lo stesso vale, in modo ancora più accentuato, se parliamo 
dell'organizzazione dell'io. Per chiarire questo fatto partiamo pro­
prio da quest'ultima. Che cosa rappresenta l'organizzazione 
dell'io? Nel mondo fisico essa viene cerro percepita nella forma 
esterna e nella costituzione interna del corpo fisico, e natural­
mente nel mondo fisico non può manifestarsi altrimenti. Ma a ben 
vedere il corpo dell'uomo, così come sta nel mondo fisico, non ha 
nulla in comune con le forze che agiscono in quel mondo. Infatti 
nel momento in cui l'uomo oltrepassa la soglia della morte, l'or­
ganizzazione dell'io abbandona il corpo; questo resta in balìa delle 
forze fisiche esterne che ne causano la disgregazione e non lo edi-

24 



ficano. Se quindi pensiamo che il corpo fisico in quanto tale viene 
distrutto dalle forze della natura esterna, dobbiamo anche ricono­
scere: il mantenimento della sua figura non dipende dalle forze del 
mondo fisico. Se l'organizzazione dell'io agisce sul corpo fisico 
dandogli forma, questo significa già che lo sottrae alle forze che 
normalmente agiscono nella natura che circonda l'uomo. 

In altre parole: l'organizzazione dell'io è qualcosa del tutto 
diverso da ciò che troviamo nel mondo fisico. Essa ha in effetti 
un'affinità con la morte, e si può dire che quello che si manifesta 
in una volta con la morte avviene di continuo, durame l'intera esi­
stenza, sotto l'azione dell'organizzazione dell'io. L'uomo muore 
davvero in continuazione, ma questa morte trova un compenso. 
Per avere un'immagine di questo fatto proviamo a pensare al mito 
di Penelope rovesciato. Supponiamo di lavorare tutto il giorno per,. 
spalare via un mucchio di terra davanti alla nostra casa; durante la 
notte, mentre siamo assenti, qualcuno ammucchia nuovamente la 
terra; così, fino a che ci sarà terra da ammucchiare, dovremo sem­
pre di nuovo spalarla via. Solo quando questo mucchio di terra, 
per la diminuzione dell'attività di chi lo ammassa, comincia a di­
ventare sempre più piccolo e alla fine scompare del tutto, non do­
vremo più lavorarvi. Più o meno in questo modo agisce anche l'or­
ganizzazione dell'io nei confronti del corpo fisico. Quando nu­
triamo il corpo fisico gli apportiamo sostanze dal mondo circo­
stante. Le  sostanze che accogliamo in noi possiedono una propria 
forza interna, una certa configurazione di forze, e quando per 
esempio ingeriamo sale da cucina come condimento, quesco sale 
tende in primo luogo a manifestare le qualità che ha nella natura 
esterna come cloruro di sodio. Però già in bocca cominciamo a pri­
vare il sale delle sue qualità, e in seguito sempre dì più, così che 
infine, quando l'organizzazione dell'io ha esaurito il proprio la­
voro, in noi non esiste più nulla del sale che si trovava all'esterno. 
Il sale è stato mutato in qualcosa dì completamente diverso. L'io 
agisce in modo da trasformare gli alimenti che ingeriamo; se non 
abbiamo più la possibilità di assorbire alimenti nel corpo fisico, 
l'io resta senza lavoro, così come non avremmo più lavoro se qual-

25 



cuno non ammassasse più terra davanti a casa nostra. Dall'incapa­
cità di assorbire alimenti deriva l'impossibilità per l'io di lavorare 
al corpo fisico mediante la produzione e la distribuzione di calore. 
Si può dire: l'impossibilità di trasformare le sostanze esteriori, di 
spogliarle della loro natura esteriore per metterle interamente al 
servizio dell'organizzazione dell'io, conduce a morte. 

Che cosa fa in definitiva l'organizzazione dell'io con il corpo 
fisico? Essa lo distrugge di continuo, ha lo stesso effetto della 
morte, ma questo effetto viene compensato dalla possibilità del 
corpo fisico di assorbire sostanze esterne quali nutrimento. Esiste 
dunque un antagonismo, una polarità tra organizzazione dell'io e 
nutrizione. L'organizzazione dell'io ha per l'uomo lo stesso signifi­
cato della morte, ed effettua in maniera continuativa quello che la 
morte realizza in una sola volta, in maniera per così dire "concen­
trata". Per effetto dell'organizzazione dell'io noi moriamo di con­
tinuo, distruggiamo il nostro corpo fisico dall'interno, mentre le 
forze della natura lo distruggono dall'esterno al momento della 
morte. Il corpo fisico può essere distrutto partendo da due dire­
zioni, e l'organizzazione dell'io è semplicemente la somma delle 
forze distruttive che agiscono verso l'interno. Possiamo già dire 
che l'organizzazione dell'io ha il compito di portare alla morte, ve­
dremo in seguito perché è così, ma essa ci appare anzitutto con il 
compito di indurre costantemente il processo di morte nell'essere 
umano che viene ostacolato e mantenuto di continuo allo stadio 
iniziale da nuovi apporti di sostanza. 

Seppure in modo schematico, entreremo più tardi nei parti­
colari, possiamo identificare qualitativamente l'organizzazione 
dell'io con la morte, e l'organizzazione fisica con la nutrizione. 

Organizzazione dell'io = morte 
Organizzazione fisica = nutrizione 

Tra questi due processi polari presenti nell'entità umana, 
s'inseriscono il corpo eterico e il corpo astrale. Il corpo astrale agi­
sce in modo diretto solo sulle componenti gassose dell'organismo, 

26 



e da qui mediante il corpo eterico sull'uomo liquido e sull 'organi­
smo fisico o della nutrizione. In ogni singolo organo umano coo­
perano l'organizzazione astrale con quella eterica. L'azione del 
corpo eterico su un qualunque organo si mostra all'osservazione 
come un effetto vitale di crescita e di rigenerazione. Tutto ciò che 
è presente in ogni singolo organo o nell'organismo come forza vi­
tale deriva dal corpo eterico. 

Il corpo astrale invece rivela in ogni momento la tendenza a 
limitare la vita, la crescita e la rigenerazione. Si badi: il corpo 
astrale non tende a uccidere la vita, ma a limitarla. L'io vorrebbe 
senza sosta uccidere l'organismo o il singolo organo, e ad esso deve 
opporsi qualcosa che, come le sostanze nutritive esterne assunte, 
ha un'azione stimolante e rivitalizzante, come avviene in partico­
lare nell'infanzia e nella giovinezza. 

Agli impulsi eterici si oppone l'attività del corpo astrale che 
di fatto tende a paralizzare costantemente l'azione eterica. Po­
niamo che nel nostro organismo fosse presente solo attività eterica, 
solo vita fiorente e traboccante: in tal caso non potremmo mai pos­
sedere una vita psichica, non potremmo mai sviluppare una co­
scienza interiore e saremmo condannati a un'esistenza puramente 
vegetativa. Là ove regna il corpo eterico tutto vuol crescere, fio­
rire, rigenerarsi, ma dove si manifestano solo queste qualità non 
può svilupparsi la coscienza. Affinché possa generarsi la coscienza 
deve essere inibita la parte vitale eterica della crescita e della rige­
nerazione. Questo fa sì che un organo limitato nella propria ener­
gia virale porti continuamente io sé, anche io condizioni fisiologi­
che, il principio della malattia. Non potremmo sviluppare una co­
scienza interiore se non sviluppassimo in noi la continua tendenza 
alla malattia. Se volessimo solo essere sani, dovremmo vegetare, 
dovremmo essere come le piante; ma se vogliamo sviluppare una 
coscienza, una vita psichica, dobbiamo sì possedere la natura ve­
getale eterica, ma poi dobbiamo inibirla. Vediamo dunque che an­
che l'organizzazione eterica e quella astrale stanno in contrapposi­
zione, sebbene non in una polarità così accentuata come per l'io e 
il corpo fisico, poiché l'organismo astrale deve continuamente ini-

27 



bire l'azione dell'organismo eterico; osserviamo quindi la costante 
azione dell'organismo astrale sulla nostra vita quotidiana nella 
tendenza a generare malattia. La semplice azione dell'organismo 
eterico ci porta a "scoppiare" di salute. Come possiamo dire in 
modo astratto che l'entità umana si compone di corpo fisico, corpo 
eterico, corpo astrale e io, così possiamo dire che l'uomo si com­
pone di processi nutritivi, di vitali processi vitali di guarigione, di 
continue interferenze patologiche, e di un processo permanente di 
morte, che viene come costantemente tenuto a freno fino a che i 
processi di morte vengono per così dire sommati, e il loro totale 
conduce alla morte effettiva. 

Consideriamo l'organismo astrale nella sua continua ten­
denza a provocare malattia in un organo o nell'intero organismo. 
Se riusciamo a esercitare una vera e sana auto-osservazione, costa­
tiamo che è così, perché senza l'organizzazione astrale non po­
trebbe sorgere in noi alcun sentimento. Proviamo a immaginare: 
da una parte l'organismo eterico che suscita vita, dall'altra l'orga­
nismo astrale che la paralizza. Allora nella vita di vegHa (del sonno 
parleremo in seguito) esisterà necessariamente un equilibrio dina­
mico, un'oscillazione costante tra elemento eterico ed elemento 
astrale: da questa oscillazione nasce nell'uomo la vita affettiva. 
L'uomo non avrebbe una vita di sentimento se non esistesse questo 
costante "andirivieni". Proviamo ora però ad immaginare che l'at­
tività astrale non venga subito contrastata dall'attività eterica. 
Quando viene contrastata, quando cioè l'attività astrale viene re­
spinta allo status nascendi dall'attività eterica, sorge il normale sen­
tire; vedremo come sul piano fisico tutto questo sia in rapporto 
con l'attività ghiandolare. Ma se l'impulso astrale si fa eccessivo e 
l'organo non riesce a opporre una sufficiente azione eterica, l'or­
gano stesso viene afferrato troppo intensamente dall'attività 
astrale e invece di un'oscillazione tra i due impulsi si instaurerà 
una deformazione dell'organo. Quando l'organizzazione astrale di­
venta più forte, in modo che l'organo non riesce a contrapporsi ab­
bastanza con la sua attività eterica, l'organo viene afferrato troppo 
dall'attività astrale, e invece di un'oscillazione si ha una deforma-

28 



zione dell'organo; abbiamo allora che la forza del corpo astrale non 
viene bloccata allo status nascendi, e si hanno le cause delle malat­
tie. In effetti la malattia è connessa così intimamente col senti­
mento che possiamo dire: la vita di sentimento dell'uomo è sem­
plicemente il riflesso psichico della malattia. Se cioè in quel mo­
mento vi è un'oscillazione, nella vita di sentimento si ha l'inizio, 
il sorgere dello stesso processo che è alla base di quando si ha un 
processo di malattia per il sopravvento dell'astrale. Si può anche 
dare il caso però che l'astrale sia troppo debole, che sia l'eterico a 
prevalere, allora abbiamo una proliferazione, vale a dire una ma­
lattia che sorge dall'altro versante. Possiamo così vedere l'effetto 
di una prevalenza di attività astrale nelle malattie infiammatorie, 
mentre possiamo riscontrare l'effetto di un eccesso di attività ete­
rica nella tendenza alla proliferazione e possiamo dire che nella 
sana vita affettiva è sempre presente un equilibrio labile tra proli­
ferazione e infiammazione. Nella normale vita dell'uomo è neces­
sariamente insita la possibilità di ammalarsi che deve però trovare 
un continuo riequilibrio. Questo rende possibile l'osservazione 
proprio entro la vita affettiva di moltissimi fatti relativi ai processi 
morbosi. Un osservatore sapiente può scorgere il sopraggiungere 
della malattia nel difettoso funzionamento della vita di senti­
mento già molto tempo prima che la patologia si manifesti con 
sintomi fisici. Nell'uomo la malattia è solo l'espressione di una 
vita di sentimento abnorme. 

La vita di sentimento rimane nella sfera psichica perché tra­
mite l'elemento eterico si instaura una costante compensazione. 
Non appena questo equilibrio viene meno, la vita affettiva affonda 
entro il corpo fisico, penetra nell'organo e si assiste allo sviluppo 
della malattia. Se di norma si riesce a trattenere il sentimento 
nell'anima, si è sani; se non si riesce, il sentimento scende in qual­
che modo negli organi e insorge la malattia. 

Dico queste cose a mo' di introduzione, per far comprendere 
quanto sia necessario che il medico affini la propria sensibilità an­
che per la vita di sentimento dell'uomo. E in fondo non si può svi­
luppare un vero senso diagnostico senza questa raffinata sensibilità 

29 



per la vita affettiva. Questo fatto verrà illuminato meglio quando 
entreremo nei particolari. 

Consideriamo ora i rapporti tra organizzazione dell'io e corpo 
fisico. Osserviamo anzitutto il processo nutritivo. Esso scompone 
continuamente le sostanze provenienti dal mondo esterno. E come 
il corpo astrale inibisce costantemente l'organismo eterico stabi­
lendo un equilibrio interno tra organizzazione astrale ed eterica, 
così io e corpo fisico stabiliscono un equilibrio tra mondo esterno 
e mondo interiore. Possiamo quindi dire: il sale, come lo cono­
sciamo, fa parte del mondo esterno; quando il sale viene ingerito, 
l'io deve essere in grado di afferrarlo e trasformarlo per intero, 
senza lasciare traccia di ciò che appartiene al mondo esterno. Se 
qualcosa non viene debitamente trasformato rimane come un 
corpo estraneo nell'organismo. La definizione di "corpo estraneo" 
non va però qui intesa come un oggetto dai contorni precisi, non 
è quasi mai così. In tal senso "corpo estraneo" può anche essere il 
calore esterno, poiché nel nostro corpo non deve sussistere alcun 
calore che non sia stato elaborato direttamente dall'organizzazione 
dell'io. Proviamo a immaginare che una persona assorba una certa 
quota di calore esterno non elaborata dall'organismo stesso, alla 
stregua di un pezzo di legno esposto al calore; in questo caso il ca­
lore esterno oltre a stimolare l'organismo a produrre in risposta ca­
lore proprio, può aggredirlo direttamente; così il calore, ma anche 
il freddo, possono comportarsi in noi come corpi estranei. Così 
possiamo dire: l'equilibrio interno tra malattia e salute viene man­
tenuto grazie all'organizzazione astrale e a quella eterica, mentre 
l'equilibrio tra essere umano e mondo esterno grazie alla polarità 
di corpo fisico e io. Dobbiamo veramente appropriarci di una cor­
retta visione dell'azione delle quattro parti costitutive dell'entità 
umana, poiché dalla semplice osservazione del corpo fisico non si 
può affatto riconoscere la malattia. L'essenza della malattia vive 
completamente nella sfera soprasensibile e resta incomprensibile a 
chi non possieda il concetto di organizzazione astrale. Usando 
oggi a mo' di introduzione alcuni concetti piuttosto banali, pos­
siamo chiarire guanto ho detto partendo da un altro fatto. Gli or-

30 



gani sono soggetti a dolore. Il dolore si manifesta quando il corpo 
astrale esercita un'azione troppo intensa provocando una deforma­
zione dell'organo. Se l'organo riequilibria subito l'impulso astrale 
allo status nascendi, nasce una sensazione. Il dolore infatti non è che 
una sensazione accresciuta, dovuta alla deformazione. Questo ci 
spiega perché la malattia è accompagnata in genere da dolore; al­
trimenti il dolore resta un enigma. Si può capire molto facilmente 
perché sorge il dolore, sapendo che la malattia si sviluppa solo in 
seguito a una manifestazione così acuta del sentimento da agire in 
maniera deformante sull'organo. Si comprende che tutte le mani­
festazioni affettive possono venir comprese solo penetrando in 
profondità la vica dell'anima umana. Ma tutto ciò può ricevere una 
giusta luce solo se ci diciamo: naturalmente è cosa ben diversa che 
la preponderanza astrale si instauri in un organo o in un altro. 

Supponiamo per esempio che l'astrale aggredisca il fegato. Il 
fegato si comporta in modo molto diverso da tutti gli altri organi 
e può subire notevoli deformazioni dal corpo astrale senza dare se­
gno di dolore. Per questo le malattie epatiche rimangono facil­
mente occulte e hanno un andamento ingannevole. Questo perché 
il fegato, per propria costituzione, è una sorta di enclave del mondo 
esterno entro l'organismo umano. Nel fegato si svolgono processi 
che, tra tutti quelli presenti nell'uomo, sono i più simili a quelli 
vigenti nel mondo esterno, così che in effetti proprio nel fegato 
l'uomo è minimamente uomo. Nel fegato noi cessiamo di essere 
umani e diventiamo natura circostante, nel fegato abbiamo entro 
l'organismo un pezzetto di mondo esterno. Questo è un fatto 
molto interessante (vedi figura): abbiamo il mondo esterno, 1 oi 
abbiamo l'uomo e dentro l'uomo qualcosa che è di nuovo come un 
pezzo di mondo esterno. È come se nell'organizzazione umana 
fosse stata scavata una specie di buco; come non sentiremmo lo­
lore se il corpo astrale afferrasse il fazzoletto che tengo in mano, a 1-
crettanto poco sentiamo dolore se il corpo astrale compri me il fc.:­
gato. Nel fegato il corpo astrale può causare processi distruttivi, 
ma non può causare dolore perché quest'organo è un'endctve, un 
pezzo di mondo esterno entro l'organizzazione umana. 

31 



Senza tener conto di questi fatti non si può comprendere l'or­
ganismo umano. Nei comuni libri di anatomia e fisiologia tro­
viamo dati e descrizioni dettagliate del fegato; però ricevono senso 
compiuto solo sapendo che il fegato è l'organo interno dell'uomo 
che gli è maggiormente estraneo. Ma perché è così? Se osserviamo 
l'occhio umano, o un organo sensoriale in genere, noteremo che 
esso è una cavità che dal mondo esterno si scava entro l'organismo. 
Nell'occhio avvengono processi che sono in pratica spiegabili in 
termini strettamente fisici, e nell'occhio l'uomo può essere consi­
derato in termini fisici. Se vogliamo rappresentare la formazione 
di un'immagine attraverso una normale lente, non disegniamo 
forse una figura e non tracciamo linee (che in realtà sono un as­
surdo) per rappresentare la rifrazione della luce? Con l'occhio fac­
ciamo proprio la medesima cosa: tracciamo una retta che passa at­
traverso la lente (o cristallino) e che viene deviata formando 
un'immagine sulla retina nella parte posteriore dell'occhio. Lo 
studio dell'occhio diventa pura fisica e lo stesso succede con l'orec­
chio, dopo che Helmholtz lo ha equiparato a una specie di pia­
noforte*. Dunque negli organi di senso possiamo applicare in 
modo estensivo i metodi di osservazione usati per la natura 
esterna, poiché in essi qualcosa di esterno si inserisce nell'organi­
smo umano. Questo si riscontra anche sul piano filogenetico. In 
alcune specie inferiori si nota che l'occhio si forma mediante 
un'invaginazione e un successivo riempimento dall'esterno. Così 

32 



l'occhio in un certo senso viene scavato nell'organismo dall'esterno 
e non è un prodotto dell'organismo stesso. Possiamo quindi dire 
che negli organi di senso abbiamo un pezzetto di mondo esterno; 
essi sono aperti verso l'esterno, il mondo esterno fa una sorta di 
golfo entro l'organismo. Ma anche il fegato, sebbene chiuso da 
ogni lato, è una sorta di organo sensoriale inconscio dotato di 
un'elevata sensibilità per il valore nutritivo delle singole sostanze 
assorbite. Possiamo comprendere i processi nutritivi e digestivi 
attribuendo al fegato non solo le funzioni fisiche che gli vengono 
assegnate abitualmente e che sono soltanto l'espressione della 
componente animico-spirituale, ma anche un ruolo di organo di 
senso interno per i processi nutritivi. Per questo fatto il fegato ha 
un rapporto con le sostanze terrestri ancora più stretto di quello 
che hanno i normali organi di senso. Il nostro occhio è esposto in 
prima istanza agli effetti dell'etere, l'orecchio all'aria. Il fegato è in 
relazione diretta con le sostanze del mondo esterno di cui deve 
percepire le qualità. 

Un altro organo di senso è il cuore. Ma mentre il fegato è 
esposto con le sue qualità percettive alle sostanze che penetrano 
nell'organismo dal mondo esterno, il cuore è un organo di senso 
per l'interiorità dell'uomo. È un'assurdità, ce ne rendiamo conto 
sulla base di alcune mie osservazioni, affermare che il cuore è una 
pompa* che spinge il sangue nelle arterie. La circolazione del san­
gue dipende dall'azione dell'io e del corpo astrale, e il cuore è sem­
plicemente un organo di senso che percepisce la circolazione san­
guigna, in particolare quella che dall'uomo inferiore sale verso 
l'alto. 

Come il fegato deve percepire il processo digestivo e valutare 
per esempio la qualità di un carboidrato, così il cuore deve sorve­
gliare l'attività del corpo astrale e dell'io nell'uomo. Il cuore è un 
organo di senso del tutto spirituale, il fegato un organo di senso 
del tutto materiale e bisogna tener conto di questa distinzione. 
Dobbiamo sviluppare una conoscenza qualitativa degli organi. 
Come procede oggi la medicina basata sulle scienze naturali? Si 
preleva con assoluta indifferenza un tessuto da una parte dell'or-

33 



ganismo, per esempio dal cuore o dal fegato e se ne esamina la 
struttura fisica esteriore, ma questo non porta alcun contributo so­
stanziale alla conoscenza dell'organo nell'insieme dell'organismo. 
Se esamino due coltelli, posso constatare che hanno ambedue un 
bordo smusso, un taglio e un manico. Questo esame mi dice solo 
che ambedue gli oggetti sono coltelli. Bisogna che io superi un si­
mile esame, che consideri i rapporti con il tutto se voglio sapere 
che uno è un coltello da cucina mentre l'altro è un rasoio. Da una 
semplice descrizione un rasoio potrebbe anche apparire un coltello 
da cucina; l'osservazione esteriore non basta a distinguere l'uno 
dall'altro, ma bisogna mettere ciascun oggetto in relazione con il 
tutto. Allo stesso modo dal semplice esame di un organo, com·e 
viene praticato oggi, non posso risalire al significato dell'organo; 
lo devo invece considerare in connessione con il tutto. Il semplice 
esame della struttura e della composizione di un organo non rivela 
nulla. Dobbiamo imparare ad osservare l'uomo con presupposti 
del tutto diversi da quelli offerti oggi dalla chimica che considera 
solo le affinità e le forze chimiche. 

A tale proposito le persone sono oggi assolutamente ingenue. 
Un istituto di fisiologia ha condotto esperimenti in cui alcuni topi 
venivano nutriti col latte. I topi prosperavano, diventavano grandi 
e grossi. Al contempo, per dimostrare che il latte è qualcosa di più 
della somma dei suoi singoli componenti, sono stati nutriti altri 
topi con un estratto contenente i singoli componenti: i topi non 
sono sopravvissuti, e sono morti nel giro di tre o quattro giorni. 
Che cosa hanno fatto questi ricercatori? Si sono detti: è evidente 
che ìl latte non contiene solo i componenti che conosciamo, ma 
anche un'altra sostanza: la vitamina. Era stata scoperta un'altra 
fine sostanza: la vitamina. Ma non è questo che importa; quel che 
importa è che considerando i singoli componenti del latte si pro­
cede come uno che esamini un orologio da tasca e dica: ho qui un 
orologio con la catena, osservo l'oro, l'argento, il vetro e gli altri 
metalli che lo compongono, ma questi non fanno ancora l'orolo­
gio. È il pensiero dell'orologiaio che fa l'orologio e lo trae dai sin­
goli metalli. Così anche nel latte abbiamo le qualità terrestri che 

34 



ogni singolo componente ha ricevuto dalla terra; accanto a questi 
componenti restano attive per un certo tempo le forze periferiche 
provenienti dal corpo eterico. 

Dobbiamo finalmente imparare ad andare oltre l'apparenza 
delle cose. La vera scoperta non sta nella semplice constatazione di 
qualcosa che prima era nascosto, come la vitamina. Deve affer­
marsi un modo del tutto diverso di studiare queste cose. 

Mangiando troppe patate, sapere che abbiamo assorbito una 
quantità di carboidrati non ci dirà nulla sull'effetto delle patate. 
Mentre gli altri carboidrati, quelli che si trovano non nel rizoma, 
ma nelle foglie e nei frutti, vengono trasformati entro il tratto di­
gestivo, per la patata avviene una cosa davvero strana: le sue forze 
penetrano tanto profondamente nell'organismo umano che quello 
che ad esempio per il fagiolo avviene all'interno del tratto dige­
stivo, per la patata avviene solo nel cervello. I processi digestivi 
giungono fino al cervello. Voglio per ora solo accennare a questi 
fatti, sui quali tornerò in seguito. Dunque una persona che man­
gia troppe patate esige un grande sforzo dal proprio cervello, tra­
sferisce al cervello processi che dovrebbero avvenire più in basso. 
Così una scienza medica che tenga conto non della composizione 
chimica, ma dei rapporti tra uomo e sostanze nell'economia uni­
versale, apre nuove prospettive per l'igiene e per la vita sociale. 

Una stessa sostanza è fondamentalmente diversa a seconda 
che si trovi nella foglia o nella radice. È molto più importante sa­
pere da quale parte di una pianta deriva una sostanza che conoscere 
il suo contenuto in carboidrati. La radice è collegata più all'orga­
nizzazione del capo dell'uomo, mentre la foglia e il fiore sono col­
legati più con l'uomo inferiore. La composizione chimica non 
gioca davvero un ruolo essenziale. Per giudicare con esattezza la 
salute e la malattia, dunque gli agenti patogeni e i rimedi, biso­
gna fondare la conoscenza dei rapporti dell'uomo con l'ambiente 
circostante su tutt'altre basi. L'uso esclusivo degli schemi della 
chimica astratta sta progressivamente seppellendo ciò che si sa­
peva dell'uomo, poiché la consistenza chimica di qualcosa non ri­
vela i rapporti fra l'uomo e il mondo circostante. 

35 



Ecco un altro esempio: per una visione strettamente chimica 
nell'aria è indispensabile l'ossigeno, mentre l'azoto lo è meno. Le 
teorie attuali sul ruolo di azoto e ossigeno inducono a credere che 
per la respirazione una carenza di azoto è poco importante, purché 
vi sia ossigeno a sufficienza. Invece si è costatato che quando l'aria 
non contiene azoto a sufficienza l'uomo lo elimina* per riequili­
brare la sua presenza nell'ambiente. 

L'uomo è soggetto a determinati rapporti tra la propria con­
centrazione di azoto e il contenuto di azoto nell'atmosfera, del 
tutto indipendentemente dalla respirazione. 

Simili fatti hanno estrema importanza per la conoscenza 
dell'uomo, ma sebbene evidenziati o riconosciuti da alcuni ricer­
catori, restano infecondi per il mondo scientifico attuale, in as­
senza di basi che permettano di inserire l'uomo nel suo ambiente. 
Questo è proprio quello che invece noi vorremmo fare nelle nostre 
conferenze per illuminare la conoscenza dell'uomo sano come di 
quello malato. 

36 

organizzazione dell'io - morte 
organizzazione astrale - malattia 
organizzazione eterica - salute 
organizzazione fisica - nutrizione 



TERZA CONFERENZA 

Dornach, 4 gennaio 1924 

Vorrei pregare di riflettere da domani sulle domande che mi 
potranno esser poste, comunicandomele verbalmente o per 
iscritto; vorrei tenerne conto nel corso delle prossime conferenze 
toccando gli argomenti che sono desiderati. 

Oggi vorrei aggiungere qualcosa sui temi affrontati ieri e 
l'altro ieri in merito all'entità umana e alle sue relazioni con il 
mondo. Quando consideriamo l'uomo dal punto di vista antropo­
sofico non dobbiamo avere soggezione di fronte a coloro che sulla 
base della scienza odierna elaborano ogni sorta di teorie (o meglio 
di non-teorie) sull'uomo, cercando di deviare il meno possibile dai. 
metodi oggi affermati. Infatti in alcuni punti di primaria impor­
tanza la verità si discosta notevolmente da quello che oggi viene di 
solito sostenuto. La verità smentisce le attuali teorie in modo dav­
vero straordinario. Chi oggi tende alla verità deve quindi avere an­
che il coraggio di riconoscere argomenti che per la scienza ordina­
ria sono del tutto assurdi. Volendo tuttavia davvero curare, detto 
in generale, e unirsi a coloro che vogliono guarire nel mondo, sarà 
necessario approfondire la scienza odierna nel modo che ora 
esporrò. Altrimenti si andrà alquanto barcollanti con la nostra ve­
rità fra gli errori odierni. 

Oggi si pensa semplicemente di avere a che fare con settanta 
od ottanta elementi presenti sulla terra*, e con le forze che sono 
connesse con questi elementi, forze di attrazione e di repulsione e 
così via, che agiscono seguendo determinati rapporti stechiome­
trici, pesi atomici e via discorrendo. Si descrivono determinate 
leggi fisiche con le quali si tenta di ottenere una visione d'insieme. 
In seguito, sulla base di queste diverse forze di cui si cerca l'ori­
gine nelle sostanze, si costruisce un'immagine fantasiosa che si 
crede essere l'uomo. Ma non è affatto così. Sia nella struttura ge­
nerale sia nei processi che sostengono la nutrizione e la crescita, 
l'uomo non è sottomesso alle influenze proprie delle sostanze ter-

37 



restri. Abbiamo già visco che il corpo eterico è sottoposto sola­
mente a forze che irradiano dalla periferia, dal cosmo. Se ora con­
sideriamo questi due tipi di forze, quelle che derivano dalle so­
stanze terrestri e quelle che irradiano dalla periferia, vediamo che 
è necessario che in ogni organo si stabilisca un equilibrio, una 
compensazione e un'armonizzazione fra esse. I sistemi organici 
dell'uomo si differenziano gli uni dagli altri a seconda di come 
viene stabilito questo equilibrio. 

Osserviamo da questo punto di vista il capo umano, la testa. 
Ho già fatto presente spesso nel corso delle mie conferenze nelle 
quali si presentava l'occasione, che anzitutto occorre far notare che 
il cervello, che come tutti i corpi terrestri è soccoposco alla forza di 
gravità e ha un peso che va considerato, perde gran parte del suo 
peso essendo immerso nel liquido cefalo-rachidiano, il liquor. 

Posto su una bilancia il cervello pesa circa 1300-15 00 
grammi. Ma "in vivo" esso pesa tutt'al più una ventina di grammi. 
Perché? Perché esso galleggia nel liquido cefalo-rachidiano e se­
condo la legge di Archimede un corpo immerso in un fluido perde 
canto peso quanto è il peso del fluido che sposta. Il cervello riceve 
quindi una spinta verso l'alto così che del suo peso originario re­
stano solo 20-25 grammi, che sono la forza con cui il cervello 
spinge effettivamente verso il basso. Se il cervello poggiasse sulla 
base cranica con cucco il suo peso, schiaccerebbe i vasi sanguigni e 
impedirebbe la circolazione. Così possiamo dire: in effetti al cer­
vello viene tolta la qualità terrestre del peso. Con il cervello non 
viviamo entro la qualità terrestre della gravità, bensì entro ciò che 
allontana dalla terra, in una spinta verso l'alto che annulla il peso. 
Il cervello è sottoposto alla gravità terrestre tutt'al più per una 
ventina di grammi; la testa è attratta dalla terra in modo davvero 
esiguo. 

Questo è il primo fatto: entro l'organizzazione umana il cer­
vello perde quasi del tutto la propria natura terrestre; l'organizza­
zione umana è conformata in modo da fare semplicemente sparire 
le forze terrestri. Ma c'è dell'altro. La spinta ascensionale che subi­
sce un corpo immerso in un fluido è descritta dalla legge di Ar-

38 



chimecle, ma non viene sempre tenuta in debita considerazione: 
altrimenti non succederebbero disastri come la rottura di una diga 
in Italia*, avvenuta proprio per una carenza di progettazione do­
vuta a un'insufficiente conoscenza del principio di Archimede. 
Forse qualcuno non se ne è reso conto, ma lo si è capito molto bene 
dalla descrizione dei facci. Si considerano giuste le leggi che fanno 
comodo e si ignorano quelle che non conviene applicare. 

Questa perdita di peso conseguente all'organizzazione in­
terna del capo non è tutto. Avviene anche qualcos'altro in ragione 
della particolare conformazione del processo respiratorio e di certi 
rapporti statici tra ispirazione ed espirazione. Il flusso d'aria inspi­
ratorio che, in un certo senso si frange, e il contraccolpo, il flusso 
espiratorio che ne segue, si comportano l'uno rispetto all'altro 
come fanno peso e spinta ascensionale. Inoltre è curioso costatare 
che quando camminiamo, in merito alle condizioni statiche noi la­
sciamo in riposo il nostro capo, il nostro cervello. Come il cervello 
viene privato del proprio peso mediante il liquido che lo circonda, 
lo stesso avviene riguardo ai suoi rapporti interni quando cammi­
niamo. È interessante che questo non si verifichi solo cammi­
nando, ma anche per il movimento che facciamo insieme con la 
terra. Noi ci muoviamo insieme alla terra solo con il resto del 
corpo, mentre per il cervello il movimento è costantemente an­
nullato. Così, di un cervello che pesa 1500 grammi ne rimangono 

39 



sempre solo una ventina; inoltre anche se il capo si muove alla 
stessa velocità del resto del corpo, in realtà esso resta in riposo. È 
più difficile immaginare che qualcosa in movimento sia in realtà 
in stato di quiete, che rappresentarsi qualcosa di pesante come 
privo di peso, e tuttavia le cose stanno così. Per l'organizzazione 
interna dell'uomo la testa si comporta come se fosse costante­
mente in riposo, tutte le forze s'annullano e non sussiste che un 
minimo peso verso il basso, in un rapporto di 20 a 1500, nonché 
una leggera accelerazione in avanti. La maggior parte del movi­
mento si compensa. Potremmo dire che per l'esperienza interiore 
il capo sta al resto dell'organismo come un uomo che siede como­
damente in auto e non si muove affatto; l'auto si muove, e l'uomo 
si sposta. Il capo umano si sperimenta come se fosse privo di pe­
santezza e come privo di movimento, sia se l'uomo si sposta in 
avanti sia in relazione al movimento della terra. 

Così l'organo umano della testa ha qualcosa di molto parti­
colare perché si isola di fronte a tutto ciò che avviene sulla terra. 
La terra prende minima parte all'attività del capo, e la testa nel suo 
insieme è per contro l'immagine del cosmo; essa è realmente un ri­
flesso del cosmo e la sua natura non ha nulla a che fare con le forze 
della terra. La struttura interna del cervello è formata secondo 
forze cosmiche, e la sua conformazione non può essere spiegata 
sulla base di forze terrestri, ma solo partendo dal cosmo. La terra, 
mi esprimo ora in modo approssimativo ma mi si capirà, non fa al­
tro che "forzare" verso il basso la formazione cosmica incorporando 
nell'uomo tutto ciò che tende solo verso la terra. Lo si vede molto 
facilmente nello scheletro: togliendo dallo scheletro il cranio, 
verrà meno ciò che è costruito secondo un modello cosmico. Di ciò 
che resta osserveremo dapprima qualcosa che è solo per metà co­
smico, vale a dire l'ordine delle costole che è già sotto l'influenza 
delle forze terrestri. Se consideriamo poi le ossa lunghe degli arti 
inferiori e delle braccia, costatiamo una struttura puramente ter­
restre. Si osservino le vertebre della colonna con i loro rilievi su cui 
si articolano le coste e si converrà che esse sono il risultato di un 
equilibrio tra forze celesti e forze terrestri. Nella teca cranica 

40 



siamo di fronte a una forma in cui il cosmo sottrae alla terra la pos­
sibilità di intervenire, una forma che segue solo leggi cosmiche. 
Questo è il modo in cui vanno studiate veramente le forme dell'or­
ganismo umano. 

Studiando in questo modo le forme umane e sapendo che in­
vero, riguardo alle proprie esperienze interne e in particolare alle 
parti molli e liquide, la testa è in stato di riposo e riproduce in 

quiete il cosmo, converremo allora che tutta l'anatomia e la fisio­
logia attuali non possono essere considerate l'espressione della ve­
rità perché coloro che le propugnano non sono coscienti delle in­
fluenze cosmiche. 

Abbiamo detto che vi sono forze che irradiano dalla periferia 
ed è come se provenissero da ogni direzione sul capo dell'uomo. 
Ma è differente se queste forze nel loro irradiare vengano tratte­
nute dalla Luna, oppure dal Sole o da Saturno. La presenza di certi 
corpi celesti modifica l'azione di queste forze periferiche e per 
questo non è affatto indifferente la direzione da cui queste forze 

41 



provengono. La loro azione viene sostanzialmente modificata a se­
conda del luogo in cui si trova una determinata costellazione. 
Queste sono nozioni che stavano alla base della saggezza intuitiva 
dell'antica astronomia, mentre oggi vengono ritenute roba da di­
lettanti. Nessuno ha più oggi un quadro veritiero della realtà. Ma 
ciò che ho detto ·è essenziale per comprendere la costituzione 
dell'uomo, poiché nel fatto che dipenda interamente dal cosmo 
nella conformazione del proprio capo, mentre è sottoposto solo 
all'influsso terrestre nella conformazione delle ossa lunghe degli 
arti inferiori, si esprime al contempo, fin nella sostanzialità, la na­
tura delle forze formative. Prendiamo un osso umano: sappiamo 
che esso contiene carbonato e fosfato di calcio; ambedue le so­
stanze sono di grande importanza per la formazione dell'osso, 
l'osteogenesi. Il carbonato di calcio conferisce all'osso la caratteri­
stica di essere sottomesso alla terra e senza di esso la terra non po­
trebbe "far presa" sull'osso. Il carbonato di calcio costituisce un 
punto d'attacco per le forze terrestri a partire dal quale esse for­
mano l'osso. Il fosfato di calcio gioca lo stesso ruolo per le forze co­
smiche. Così un osso come il femore non potrebbe allungarsi 
dall'alto verso il basso senza la mediazione del carbonato di calcio, 
ma sarebbe privo della testa senza l'azione del fosfato di calcio. 
L'obiezione degli anatomisti che tra diafisi ed epifisi la composi­
zione relativa di carbonato e fosfato di calcio è la stessa, non signi­
fica nulla. In primo luogo questo dato non è del tutto esatto, e una 
fine analisi può evidenziare una certa differenza, ma al riguardo si 
deve teqere conto di qualcos'altro. La formazione dell'organismo 
umano implica l'esistenza di processi di costruzione e di distru­
zione: processi in cui viene costruito qualcosa, e altri che portano 
all'eliminazione delle sostanze inutilizzate. Una differenza molto 
importante tra queste forze di formazione e di degradazione pre­
senti nelle sostanze stesse, può essere constatata per esempio nel 
fluoro. L'anatomista odierno direbbe: il fluoro gioca un ruolo 
nell'odontogenesi, inoltre è presente nell'urina: il fluoro si rileva 
in ambedue i casi. Ma non è questo che importa. Infatti nell'odon­
togenesi il fluoro gioca un ruolo positivo: i denti non potrebbero 

42 



formarsi senza l'apporto di fluoro; nelle urine invece è presente il 
fluoro che deve essere eliminato, degradato. È essenziale distin­
guere se una sostanza in un dato punto è presente in funzione della 
sua eliminazione o se è necessaria per i processi di costruzione. 
Così è. In un osso in cui i processi formativi dipendono più dal co­
smo, il fosfato di calcio ha un ruolo di sintesi; in altre ossa costi­
tuisce un prodotto di eliminazione. Inversamente, nella diafisi di 
un osso lungo è il carbonato di calcio a giocare un ruolo formativo, 
mentre diventa prodotto di eliminazione in una parte ossea for­
mata dal cosmo. Dobbiamo sapere che per la comprensione del 
ruolo di una sostanza in un sito dell'organismo, non è tanto im­
portante rilevarne o meno la presenza, guanto conoscerne il per­
corso. 

Ho cercato in altre occasioni di spiegare questi fatti con 
un'immagine esemplificativa: supponiamo che alle nove di mat­
tina io esca per una passeggiata e veda due persone che siedono 
tranquillamente su una panchina. Verso le tre del pomeriggio ri­
passo davanti alla panchina, e trovo di nuovo le due persone tran­
quillamente sedute. La descrizione delle mie osservazioni mi dice 
ben poco: può essere infatti che una delle due persone avesse por­
tato da casa un panino e fosse rimasta lì seduta dalle nove del mat­
tino, mentre l'altra si fosse alzata, avesse facto una lunga passeg­
giata e fosse tornata a sedersi alle tre del pomeriggio. La prima sarà 
ben riposata, mentre l'altra sarà stanca; la costituzione interna dei 
due sarà ben differente. Quel che importa non è la presenza o meno 
di una persona, ma quel che ha fatto, il cammino che ha percorso 
per giungere dove si trova. Allo stesso modo nel quadro dell'entità 
umana è più o meno indifferente sapere che in un dato organo sia 
presence una certa sostanza. Bisogna conoscere "come" essa si trova 
lì, se gioca un ruolo anabolico o catabolico e solo allora l'uomo di­
verrà comprensibile. Mai si riuscirà a trovare la relazione fra la qua­
lità di una sostanza necessaria all'organismo e il rimedio, senza te­
nere dovuto conto di questo processo la cui conoscenza ci porta an­
che a scoprire che la ripartizione delle sostanze nel cosmo è del 
tutto differente da quella che comunemente si immagina. 

43 



È notevole, solo che da cinque o sei secoli non vi si pensa più, 
che l'organismo umano contiene ferro, come si ritiene di poter evi­
denziare tramite determinate analisi. In effetti possiamo dire che 
nell'organismo dell'uomo, nel suo sangue, si trova il ferro. Ma in 
condizioni normali si tenterà invano di dimostrare la presenza di 
piombo nell'organismo umano. Lo troveremo solo allo stato 
grezzo nei giacimenti metalliferi. Ma tutti i metalli che si trovano 
in natura, sono esistiti in precedenza nella loro forma archetipica 
su Saturno, Sole e così via, in stati estremamente volatili e dispersi 
o addirittura come etere di calore. L'uomo esisteva già sull'antico
Saturno anche se in una forma molto differente da quella attuale.
Egli partecipò a tutti i processi per cui il ferro, per esempio, è di­
venuto quello che conosciamo oggi, a partire dallo stato di
estrema dispersione di etere di calore. L'uomo partecipò dunque
all'evoluzione della terra. Quel che è interessante è che l'uomo, re­
lativamente a sostanze come il ferro o il magnesio, si sviluppò in
modo da incorporare questi metalli nel suo organismo, mentre in­
vece eliminò il piombo. L'uomo ha dunque affiancato il processo
del magnesio ai propri specifici processi, mentre di fronte al pro­
cesso del piombo è come fuggito, lo ha eliminato. Così oggi tro­
viamo in lui le stesse forze presenti nel magnesio esterno, forze che
egli deve superare interiormente; viceversa, quando non era ancora
racchiuso entro la propria pelle, quando era ancora una figura in
via di metamorfosi in perfetta armonia con il cosmo, ha superato
il processo del piombo. Così ancora oggi porta in sé il supera­
mento, l'eliminazione del processo del piombo. Egli porta in sé le
forze formatrici del magnesio e le forze di eliminazione per il
piombo.

Cosa significa questo? Per saperlo basta osservare quel che 
avviene nell'organismo nell'intossicazione da piombo, o saturni­
smo. Esso diventa fragile, si sclerotizza: l'organismo non collera il 
piombo. Se si instaura un saturnismo l'organismo comincia tutta­
via a contrastare il processo presente nella sostanza del piombo (le· 
sostanze sono sempre processi). Il piombo si diffonde nell'organi­
smo che si ribella e cerca di espellerlo; se ci riesce, guarisce, ma se 

44 



il piombo è più forte si assiste al processo degenerativo caratteri­
stico del saturnismo. In effetti l'organismo collera solo i processi 
che superano il piombo e non può accogliere in sé le forze forma­
trici del piombo. 

Cerchiamo ora di capire che cosa ricava l'uomo dal non tolle­
rare il piombo. L'uomo è in prima istanza un essere sensoriale. Per­
cepisce le cose intorno a sé e in seguito le ordina con il pensiero. 
Ha bisogno di ambedue le cose: deve percepire gli oggetti per en­
trare in contatto con il mondo circostante, e deve riflettere, deve 
distaccarsi dalle proprie percezioni per diventare un essere indi­
pendente. Se fossimo solo in grado di percepire, ci esauriremmo 
nella contemplazione esteriore; invece, poiché ci distacchiamo 
dalle cose, riflettiamo su di esse, diventiamo esseri dotati di perso­
nalità e individualità, non ci perdiamo nel mondo esterno. L'osser­
vazione del corpo eterico umano mostra che vi è in esso un centro 
per le forze che respingono il piombo; questo centro si trova 
press'a poco al vertice del cranio, là dove i capelli fanno un vortice; 
da lì le forze che vincono il piombo irraggiano in tutto l'organi­
smo così che il processo del piombo non possa penetrare. Queste 
forze di superamento del piombo, formate dal corpo, hanno una 
grande importanza; sono le forze che, osservando questo gesso, mi 
impediscono di rimanere semplicemente prigioniero della mia 
contemplazione. Se così non fosse mi identificherei con la cosa os­
servata. Io limito l'osservazione e mi rendo indipendente me­
diante le stesse forze che superano il piombo. È dunque grazie a 
queste forze che l'uomo dispone di una personalità distinta, inte­
riormente conclusa, capace di isolarsi dal mondo esterno. 

In effetti queste forze non hanno solo un significato fisico­

eterico, ma anche psichico e morale, e la loro esistenza può in certe 
circostanze manifestarsi in modo molto chiaro, tenendo anche 
conto di una certa connessione di cui parlerò: l'uomo incorpora 
certi metalli e li collega col proprio organismo mentre ne espelle 
altri che porta in sé solo come processi di rifiuto e di superamento. 
Come mai l'uomo, nel corso della sua lunga evoluzione attraverso 
Saturno, Sole, eccetera, assunse in sé alcune sostanze esterne e ne 

45 



espulse altre? In questa espulsione sta al contempo la possibilità di 
accogliere in sé forze morali autonome. Immaginiamo che l'uomo 
abbia una costituzione in grado di accogliere le forze formative del 
piombo, immaginiamo che l'organismo odierno sia in grado non 
di utilizzare il piombo, ma in qualche modo porti in sé le forze. 
formative del piombo, così come porta il ferro: allora per l'azione 
del piombo l'uomo avrebbe qualità semi-morali, avrebbe un'affi­
nità patologica, una preferenza morbosa per le impurità, cerche­
rebbe con voluttà sostanze maleodoranti e le annuserebbe con 
compiacimento. Se un bambino mostra simili qualità, con una 
preferenza per tutto ciò che puzza (ci sono per esempio bambini 
che annusano volentieri il petrolio) in lui possiamo senza dubbio 
constatare l'assenza delle forze di superamento del piombo; biso­
gna quindi cercare di sollecitarle con provvedimenti igienici o te­
rapeutici. Questo è possibile e vedremo in seguito come. 

Torniamo ora al magnesio, una sostanza che gioca un cerco 
ruolo nell'organismo umano. Qui possiamo studiare un fenomeno 
particolarmente interessante. Ho spesso ricordato, anche trattando 
t_emi pedagogici, che il primo periodo di vita da considerare io 
modo unitario, nettamente distinto dai periodi successivi, è quello 
che va fino al cambio della dentizione. Il periodo successivo è 
quello che conduce alla pubertà. Ora, se per l'odontogenesi è ne­
cessario il fluoro, il magnesio non: lo è di meno. Ma l'odontogenesi 
non si verifica solo nel cavo orale, nella mascella e nella mandi­
bola; è l'organismo nella sua interezza che vi partecipa, e il pro­
cesso-magnesio si svolge nella coralità dell'organismo umano. 
QuestÒ è di importanza capitale per il bambino fino alla seconda 
dentizione. Più tardi il processo del magnesio non ha più lo stesso 
significato perché le sue forze consolidano l'organismo; esse chiu­
dono l'organismo su se stesso, e potremmo dire che il punto finale 
di questo consolidamento, di questo articolarsi di forze e di so­
stanze si conclude al momento della seconda dentizione. Ma fino a 
quest'epoca l'utilizzo del magnesio ha una notevole importanza 
per l'organismo umano. 

Dal punto di vista temporale l'organismo umano si sviluppa 

46 



in modo uniforme. Esso deve sviluppare in sé il magnesio, deve 
portarlo in sé, altrimenti non avrebbe le dovute forze di consoli­
damento, e tuttavia non può cessare di sviluppare il processo del 
magnesio che si compie sia prima sia dopo la seconda dentizione. 
Bisogna che queste forze vengano elaborate, e dopo la formazione 
dei denti permanenti l'organismo supera il magnesio e lo elimina, 
in particolare attraverso la secrezione lattea. Dato che la secrezione 
lattea è in rapporto con la pubertà, abbiamo una singolare perio­
dicità del processo: fino al cambio dei denti l'organismo consuma 
magnesio, dopo e fino alla pubertà lo elimina e nelle forze della 
latrogenesi si trova effettivamente il magnesio; quindi si ha ancora 
un'inversione fino al ventesimo anno quando il magnesio entra nei 
processi di fine consolidamento dei muscoli. Le sostanze sono ef­
fettivamente solo un insieme di processi, e il piombo è solo in ap­
parenza la sostanza grigia e grossolana che vediamo. È privo di 
senso dire che il piombo è un metallo grossolano: il piombo è il 
processo che si svolge all'interno dei confini che sono stati opposti 
alla sua espansione; tutto è processo! Vediamo poi che nell'uomo 
non esistono solo processi che vengono utilizzati, e altri come il 
piombo che vengono rifiutati in una costante azione di espulsione, 
ma altri processi ancora come quello del magnesio che mostrano 
un andamento ritmico, cosicché in certi periodi della nostra vita 
elaboriamo processi di consumo per le forze del magnesio, in altri 
processi di espulsione. 

Ancora una volta la semplice analisi che rivela la presenza di 
magnesio non dice nulla, poiché a quattro o cinque anni questa so­
stanza ha tutt'altro significato che a dodici. Si impara a conoscere 
l'uomo solo sapendo quando certi processi, dunque certe sostanze 
presenti in natura, hanno un preciso significato entro l'organismo 
umano. Riconoscendo come le sostanze presenti in natura possano 
continuare ad agire entro l'organismo umano, assume davvero la 
minima importanza lo studio della composizione chimica delle so­
stanze. Bisogna studiare qualcosa che oggi è praticamente scono­
sciuto. Gli albori della chimica moderna possono farsi risalire al 
XIII o XIV secolo e sono rappresentati dai procedimenti alche-

47 



miei del tempo che a noi appaiono spesso insensati. Allora esisteva 
anche quella che possiamo chiamare dottrina della segnatura che 
fu utilizzata soprattutto per le piante, ma anche per i minerali ed 
è oggi caduta nell'oblio. 

Prendiamo una sostanza come l'antimonio, o meglio l'anti­
monite: essa mostra una caratteristica struttura ad aghi. Sottopo­
nendola a un determinato trattamento metallurgico otteniamo 
uno specchio di antimonio, specificatamente facendo condensare 
vapori di antimonio su una superficie fredda. Nell'antimonio si 
osserva costantemente la tendenza ad apparire in forme che si ri­
velano correlate al corpo eterico; sono forme che somigliano a 
quelle di certe piante semplici che aderiscono al corpo eterico. 
All'osservazione l'antimonio dà un'impressione di grande ricetti­
vità per le forze eteriche a cui viene esposto. Ognuno può consta­
tare che fissando l'antimonio a un catodo e sottoponendolo a elet­
trolisi è possibile provocare una serie di esplosioni che fanno in­
travedere le relazioni tra l'antimonio e le forze eteriche. È degno di 
nota, e questi fatti un tempo venivano compresi a fondo ma oggi 
non lo sono più; non si dà più importanza a simili osservazioni, e 
si resta perplessi davanti a fenomeni che pure si percepiscono 
come significativi. Ci si domada per esempio: perché il diamante, 
la grafite, l'antracite e il carbone, composti tutti di carbonio, sono 
così differenti? Se si affrontassero questi argomenti non solo ana­
lizzando la struttura chimica, ma nel senso dell'antica segnatura, 
allora si potrebbe afferrare la differenza tra carbone e grafite. Il 
carbone si è formato nel corso del processo terrestre, la grafite nel 
ciclo planetario precedente, quello lunare, e il diamante durante il 
processo solare. Considerando le cose dal punto di vista cosmico 
cominceremo a comprendere che non importa tanto la sostanza in 
sé, ma le diverse circostanze ed epoche nel corso delle quali essa as­
sunse una forma solida. Se qualcosa di sostanziale, di fisicamente 
reale è soggetto al tempo, quest'ultimo ha un significato preciso. 
Tornando a quanto dicevamo prima possiamo dire: il carbone è un 
bambino, è piuttosto giovane; la grafite un po' più vecchia, è un 
giovanotto; il diamante, se proprio non è un vecchio, è almeno un 

48 



uomo maturo. Ora, se vogliamo assegnare un compito adatto per 
una persona matura, non lo affideremo a un bambino, poiché il 
compito va dato conformemente all'età. Così il carbone per la sua 
età cosmica ha una missione differente dalla grafite che è più vec­
chia. È necessario fare attenzione ai processi cosmici se si vogliono 
imparare a conoscere i rapporti tra l'uomo e l'universo. Se l'anti­
monio ha una particolare affinità per il corpo eterico e viene intro­
dotto nell'organismo umano come medicamento, dobbiamo arri­
vare al rapporto che esso ha al di fuori dell'uomo per sapere ciò che 
tramite l'antimonio viene stimolato nel corpo eterico. Dobbiamo 
assolutamente indagare i fini processi della natura se vogliamo ca­
pire la dinamica di ogni medicamento nell'uomo. 

49 



QUARTA CONFERENZA 

Dornach, 5 gennaio 1924 

Nelle tre conferenze precedenti abbiamo cercato di delineare 
il tipo di ricerca di base che il medico dovrebbe perseguire, solo 
delineare appunto, data la scarsità del tempo a disposizione. Per 
entrare nei particolari ci vorrebbe molto più tempo che natural­
mente si dovrebbe avere all'università. 

Un vero corso di laurea in medicina dovrebbe consacrare al­
meno un anno, ma se possibile anche più, all'acquisizione di que­
ste conoscenze di base. Qui possiamo solo accennare alle caratteri­
stiche di un simile studio, e le tre conferenze precedenti vanno 
considerate una semplice indicazione di quello che deve diventare 
patrimonio di conoscenza del medico. Potremmo definire questa 
come la parte exoterica della conoscenza del medico; ad essa do­
vrebbe poi seguire una parte esoterica, di cui vorrei ora parlare, 
che nondimeno dovrà poggiare sulla parte exoterica. Non va sot­
tovalutata la parte exoterica, bensì approfondita con la massima 
serietà, per quanto la si conosce. Questo è difficile nell'epoca pre­
sente, ma proprio in questa direzione si potrà fare molto con la 
fondazione della Sezione di medicina nella nostra Libera U niver­
sità, qui a Dornach*. Quello cui posso solo accennare, potrà essere 
arricchito da molti particolari reperibili nei miei scritti e nei miei 
cicli di conferenze, ma in particolare troverà un ampliamento nel 
senso della medicina antroposofica con la prossima pubblicazione 
del mio libro scritto con l'aiuto della dottoressa Ita Wegman*, 
dove si troveranno molti degli spunti che l'antroposofia ha da of­
frire alla pratica medica e alla ricerca più in generale. 

Dobbiamo renderci conto che gli studi di medicina sono 
studi particolari, che hanno un presupposto molto speciale, studi 
in cui non si può assolutamente fare a meno dei risultati della 
scienza dello spirito. Non esiste una vera medicina, se non tiene 
conto dei risultati della scienza dello spirito. Il caos che ancora re­
gna in questo campo deriva dall'attuale orientamento gnoseolo-

50 



gico, assolutamente inadatto per la medicina e dominato, persino 
nella teologia, da una scienza adatta solo per scopi tecnici, ma non 
per la conoscenza dell'uomo. Che una vera scienza medica richieda 
qualcosa di più specifico risulterà chiaro dalla mia esposizione di 
come si forma l'uomo. 

Abbiamo già visto ieri sul piano exoterico (oggi e nei pros­
simi giorni passeremo a quello esoterico) che ogni sostanza natu­
rale è in effetti un processo. Un sale per esempio è il precipitato, il 
deposito di un processo; il magnesio, il ferro, sono processi che si 
trovano in natura. Anche i processi del piombo e del mercurio si 
ritrovano in natura, ma in apparenza non devono esistere 
nell'uomo. Come si forma l'uomo? Con la fecondazione viene po­
sto l'abbozzo fisico che deve unirsi con il corpo eterico. Questo 
non si genera però con la fecondazione e viene formato intorno a 
quello che in seguito si manifesta come io e corpo astrale, vale a 
dire la parte spirituale-animica che discende dai mondi spirituali 
e che è preesistente alla nascita. Abbiamo dunque a che fare con il 
vero nocciolo dell'entità umana, con l'entità animico-spirituale 
che ritroviamo sia nelle incarnazioni precedenti, sia nel periodo tra 
morte e nuova nascita molto prima del concepimento. Prima di 
entrare in rapporto con il germe fisico generato tramite la fecon­
dazione, il nocciolo spirituale-animico dell'uomo si riveste del 
corpo eterico. Questa triplice organizzazione: io, corpo astrale e 
corpo eterico, si unisce con quanto risulta dalla fecondazione fi­
sica, con quanto predisposto nell'embrione. Ora il corpo eterico 
proveniente dal cosmo, nel momento in cui si unisce all'organiz­
zazione fisica porta con sé forze che non sopo adatte per quest'ul­
tima, come quelle del piombo e dello stagno. Solo in apparenza 
dunque l'uomo non risulta un microcosmo e manca di alcune so­
stanze: quelle escluse dal corpo fisico sono fondamentali per la co­
stituzione del corpo eterico che porta con sé, prima di unirsi al 
corpo fisico, i processi del piombo, dello stagno, del mercurio e 
così via. 

Dunque il corpo eterico e le altre parti costitutive si uniscono 
al corpo fisico. In modo blando durante il periodo embrionale, ma 

51 



appieno al momento della nascita, quando inizia la respirazione, la 
vera e propria respirazione esterna; avviene allora che le forze del 
corpo eterico e aliene al corpo fisico passano al corpo astrale, men­
tre il corpo eterico accoglie le forze elaborate dal corpo fisico. 
Dunque il corpo eterico subisce una notevole metamorfosi acco­
gliendo in sé il contenuto, la costituzione del corpo fisico e ce­
dendo al corpo astrale la propria costituzione, la propria affinità 
per il mondo circostante. Il corpo astrale è ora intimamente legato 
con ciò che può costituire oggetto di conoscenza per l'uomo. Nel 
momento in cui cominciamo a sviluppare un sapere medico elabo­
rato interiormente, vero e non solo teorico, in quel momento vivi­
fichiamo in noi i contenuti che il corpo astrale già possiede sep­
pure in modo inconscio e che esprimono le relazioni con il mondo. 

Vorrei fare un esempio specifico. Consideriamo una regione i 
cui abitanti sono melanconici perché nel sottosuolo è presente 
gneiss, il quale contiene mica, un noto minerale. La mica esercita 
un'influenza molto forte sulla costituzione fisica degli abitanti di 
quel territorio; si ha un cprpo fisico particolare nascendo in una 
zona dove abbonda la mica. Si può anche constatare che nelle re­
gioni ricche di mica prospera il rododendro. Questa pianta si trova 
comunemente nelle Alpi, in Siberia e altrove. La sostanza del ro­
dodendro ha un'intima affinità con il corpo eterico prima che esso 
compenetri il corpo fisico in queste regioni; il corpo eterico cede 
l'affinità per il rododendro al corpo astrale, e questo è correlato ad 
alcune patologie tipiche di queste zone, legate alla preponderanza 
di mica nel sottosuolo e quindi nelle falde d'acqua. Tutto ciò è in­
sito nel rododendro. Se ne può dedurre che esso contiene un succo 
con virtù curative per queste malattie. È per questo motivo che 
spesso, ma non sempre, i rimedi per alcune patologie endemiche si 
trovano nella regione stessa. 

Essendo medici occorre sapere che ogni notte durante il 
sonno si penetra col proprio corpo astrale nell'ambiente che era af­
fine al corpo eterico e che ora è legato al corpo astrale. Dunque nel 
sonno un medico continua a sperimentare le forze terapeutiche 
presenti nell'ambiente circostante e da lui conosciute studiando 

52 



medicina. Ciò che ha appreso esteriormente in modo dialettico 
viene sottoposto a conferma durante il sonno. Ne va tenuto conto 
nello studio della medicina, poiché tutte le nozioni esteriori, teo­
riche, non servono a niente, in nessun caso. Esse vengono disso­
ciate, disorganizzate, se nel sonno non ricevono ogni volta la ne­
cessaria conferma tra corpo astrale e ambiente. Se le nozioni di me­
dicina non sono apprese in modo che il corpo astrale nel suo collo­
quio con l'ambiente possa dare conferma al medico di ciò che ha 
imparato, sarà come se ascoltasse qualcosa che non è in grado di 
capire, che non fa altro che confonderlo. Vediamo che le cono­
scenze mediche sono profondamente legate con quanto porta allo 
stato di sonno. Proprio da questi fatti deve nascere la convinzione 
che il sapere medico va conquistato dall'uomo intero, con la vita e 
il sentimento, poiché da questo contatto notturno con le sostanze 
medicamentose risulta anche un'altra cosa che è davvero impossi­
bile acquisire tramite uno studio dialettico: l'esigenza di portare 
veramente aiuto. Senza questa esigenza, senza questo atteggia­
mento, senza farsi partecipi delle persone che dobbiamo guarire, 
senza questa esigenza di portare personalmente aiuto, non c'è in 
verità alcuna terapia. 

È necessario che dica qualcosa che potrà sembrare strano e 
paradossale, ma visto che siamo qui per imparare quello che oggi 
ancora manca e che dovrà svilupparsi, vanno pur dette alcune cose, 
poiché da Dornach lavoriamo sulla base di impulsi esoterici. Ri­
peto, sembrerà paradossale ma prego di accettare il paradosso: 
spesso mi è scata prospettata l'eventualità che i medicinali che 
produciamo qui nei nostri laboratori farmaceutici debbano venire 
strettamente tutelati per evitare plagi. Ho risposto una volta che 
non ho davvero gran paura delle imitazioni, se ci riesce di portare 
nella nostra corrente veri impulsi esoterici. Infatti allora la gente 
si renderà conto di questo lavoro su basi esoteriche, e non sarà af­
fatto la stessa cosa che i medicinali vengano prodotti qui con gli 
impulsi esoterici che vi immettiamo o che siano imitati in qua­
lunque altra fabbrica. Potrà sembrare strano, ma è così. La crea­
zione di una determinata atmosfera interiore che dà ai medicinali 

53 



una forza di guarigione spirituale, importa molto più di certi fat­
tori esteriori o di certi giochetti commerciali: si crea qualcosa che 
conferisce potere terapeutico a partire dallo spirito. Queste non 
sono fantasie superstiziose ma fatti, e avremo modo di vedere che 
possono essere fondati con rigore scientifico-spirituale. Le persone 
sensibili capiranno che assumere i rimedi che vengono preparati 
qui significa fare un primo passo in modo corretto. 

Le osservazioni che mi sono state rivolte in proposito possono 
derivare dal fatto che oggi le persone non hanno alcuna idea della 
necessità, proprio nella medicina, di prendere molto più sul serio 
la vita spirituale, esoterica. Se afferriamo in primo luogo questo 
concetto, sentiremo la concreta e non cerco formale necessità di 
fondare qui la nostra Libera Università, un luogo dove venga col­
tivato lo studio della medicina. Capiremo anche che al primo 
corso exocerico ne segua un altro eminentemente esoterico che si 
occupi dell'uomo e permei il sapere medico di quella che nello 
studente dovrà diventare un'attitudine propriamente medica. 

Certo vi furono sempre singole persone che coltivavano per 
istinto una simile attitudine, e nell'ultimo terzo del secolo dician­
novesimo, quando vi era pochissimo di quanto può generare una 
vera sensibilità medica, questa disposizione si manifestava spora­
dicamente solo in alcuni, del resto considerati come tipi strava­
ganti. In fondo la scuola viennese* ai tempi della mia gioventù 
basava la propria fama sulla polmonite, cioè su una parte della cli­
nica dove è meno importante il momento terapeutico, dove è mi­
nore la possibilità di incidere con il trattamento sulla patologia 
centrale. Questo condusse al cosiddetto nichilismo, di cui ab­
biamo sentito parlare; proprio i principali esponenti della scuola 
viennese sostenevano in piena consapevolezza il pensiero nichili­
sta, affermando che in fondo nessun medicinale è in grado di gua­
rire. In un certo senso questo era anche il pensiero di Virchow*. 
Egli diceva: su cento pazienti cosiddetti "guariti" possiamo sup­
porre che per cinquanta sia stato del tutto indifferente assumere o 
meno dei medicinali, perché sarebbero guariti comunque; nel 
trenta per cento i farmaci ebbero effetti tossici; per la restante 

54 



quota si può supporre che in un certo numero di pazienti sia stato 
un caso che il rimedio prescelto fosse efficace. Non sono io a dire 
queste cose: è Virchow, il grande Virchow. Conosco ancor oggi 
personalità illustri che difendono sostanzialmente questo punto di 
vista nonostante prescrivano le terapie. In tutto questo non ritro­
viamo alcuna sensibilità medica, il che può anche non avere im­
portanza dove essa è ritenuta una pura formalità. Invece è assolu­
tamente necessario nutrirla in sé, e per farlo occorre l'umanità che 
anima il secondo corso fondato sulle conoscenze esoteriche. Questa 
umanità si ritrova in forma magari degenerata e nondimeno affa­
scinante e grandiosa in personalità come Paracelso. Lo si potrà cri­
ticare per molti versi, ma questa sensibilità medica era presente in 
lui in modo grandioso. Arrivando in una regione dove affiora lo 
strato rosso del permiano egli sapeva bene che da quella roccia de­
rivano una serie di patologie e in particolare malattie dovute a un 
disturbo ciel sangue. Lo sviluppo del processo morboso è molto ca­
ratteristico: nelle regioni dove abbonda il permiano gli abitanti si 
sono adattati a questa roccia e preseqtano un temperamento carat­
teristico. In queste persone si constata una vivace attività splee­
nica; capitando da forestieri in una simile regione si subisce un'ac­
coglienza fredda, gli abitanti sono terribilmente testoni, arro­
ganti, semplicioni, e prendono per ignorante chi li considera stra­
vaganti. La popolazione si abitua al permiano, ma se arriva un fo­
restiero per avviare lì un'attività, questi non sopporterà il per­
miano, vale a dire l'acqua, e presenterà alcuni sintomi pacologici. 
Paracelso afferma che le malattie endemiche in queste regioni si 
trasmettono anche per via ereditaria e aggiunge: qui deve esservi 
qualcosa nel corpo eterico, o nell'archeo, come lo chiamava. L'ar­
cheo deve aver subìto qualche influenza prima di compenetrare 
l'embrione. In quelle regioni cresce benissimo l'avorniello nei cui 
fiori, nelle foglie o eventualmente nelle radici, secondo la costitu­
zione dell'individuo, si troverà facilmente un succo che si rivelerà 
un buon rimedio per queste affezioni. 

Grazie a questa attitudine medica interiore, si tratta di con­
quistare un modo del tutto nuovo di studiare la natura. Conoscevo 

55 



un medico quand'ero ragazzo. Lo si incontrava facilmente nei prati 
e nei campi, dove si interessava ai fiori, alle piante, agli insetti; 
nella zona, dove egli esercitava come medico senza pretese, prati­
cavano anche tre o quattro altri medici celebri. Si può affermare 
che l'attività di quell'uomo modesto, amante dei fiori dei campi, 
per i pazienti era infinitamente più fruttuosa di quella del medico 
statale o degli altri colleghi. Infatti questi traevano le loro cono­
scenze dalle teorie ufficiali e da tutto ciò che ad esse è collegato, 
mentre lui aveva acquisito le proprie conoscenze medicinali dal 
contatto diretto con la natura, contatto che può condurre a una co. 
noscenza medica sapendo amare la natura fin nei particolari. Non 
si ama la natura fissandola al microscopio; chi ama la natura la os­
serva con sguardo "macroscopico", come un tutto. Si capirà così 
quanto sia necessario attingere alla vita inconscia del corpo astrale 
di cui ho parlato, al fine di sviluppare vere conoscenze mediche. 
Non è certo mia intenzione riproporre vecchie formule superate, 
ma semplicemente dire quel che risulta dall'osservazione diretta 
del mondo, e poiché la lingua odierna e la terminologia medica 
non ci offrono vocaboli confacenti, sono costretto ad adottare 
espressioni tramandate dal passato. Se così non facessi dovremmo 
inventare nuovi termini, cosa che potrebbe magari favorire la dif­
fusione delle nostre idee; questo però richiederebbe forse anni di 
lavoro, e poiché mi si vuole ascoltare oggi farò uso della termino­
logia antica con qualche modifica. 

È bene considerare prima il mondo vegetale; non che voglia 
raccomandare le piante come rimedio universale, ma esse possono 
insegnarci molte cose, in modo del tutto particolare per l'ap­
profondimento esoterico. La tradizione medica considera di fonda­
mentale importanza tre aspetti della pianta, sebbene in modo di­
verso dalla scienza e dalla pratica correnti. 

Oggi uno studente studia qualcosa, lo memorizza e pensa: 
bene, ora "lo so" e posso utilizzarlo. Una persona pia e religiosa, 
impara il Padre Nostro: e "lo sa", ma oltre a saperlo, lo recita ogni 
giorno; ravviva nella propria anima ogni giorno ciò che sa. Questo 
è un modo del tutto differente di comprendere le cose, davvero del 

56 



tutto differente. Pensiamo a un iniziato: si presuppone che cono­
sca gli elementi della scienza occulta, ma lui stesso non dà alcuna 
importanza al fatto di conoscerli, di averli acquisiti. Per lui è 
molto più importante di tanto in tanto richiamare con fede 
nell'anima gli elementi del proprio sapere occulto, cominciando 
dai primissimi; in tal modo egli cerca di dare alla propria anima 
uno slancio sempre nuovo. Chi ha spirito religioso ha tutt'altre 
esperienze di chi vede nella natura solo il contenuto del mondo fi­
sico. Dobbiamo sempre immergerci nei ritmi della natura, se vo­
gliamo conquistare un sapere vivente e non morto. La conoscenza, 
l'attività conoscitiva va vivificata sempre di nuovo in modo rit­
mico. Questo intendo quando parlo di attitudine medica interiore 
come base del sapere medico. Per quanto riguarda la terapia è 
estremamente importante ottenere un sapere medico deriv�to 
dalla natura dell'uomo e del mondo circostante. Ed è imporrante 
richiamare sempre di nuovo la pianta nella propria anima. 

Tre cose nella pianta hanno un significato particolare. La 
prima è il profumo che è in relazione con gli oli eterici della 
pianta, e che in alcune di esse ha un carattere del tutto speciale. Il 
profumo della pianta attira certi esseri elementari che vogliono 
immergersi in essa. Ciò che sta alla base dell'attività (e non della 
sostanza) aromatica, si ritrova in forma minerale massimamente 
condensata nello zolfo; per questo, con gli antichi medici, pos­
siamo chiamare "sulfureo" l'elemento attivo nell'aroma delle 
piante, nel profumo che richiama gli esseri elementari che vo­
gliono unirsi alla pianta stessa. Possiamo dire che percepire l'ele­
mento sulfureo della pianta significa acquisire la reale compren­
sione del suo profumo, se si riconosce il gioco dello spirito tra alto 
e basso quando il profumo si espande. Questa è la prima cosa. 

Una seconda facoltà da sviluppare è un sentimento interiore 
per ciò che cresce nella foglia. Non ci mancano le occasioni per 
mettere in relazione il profumo col fiore e la forma con la foglia. 
Le foglie mostrano le forme più svariate: dentellata, lineare, sagit­
tata, ovata, lobata, eccetera. Bisogna acquisire una sensibilità deli­
cata per l'elemento della foglia che nella pianta vivifica gli esseri 

57 



elementari che il profumo ha attirato. Dalla periferia del cosmo ir­
raggia nella foglia la tendenza a formare strutture a forma di goc­
cia. È possibile sviluppare un mirabile senso per ciò che è conte­
nuto nella foglia e che si. manifesta come un amorevole modellare 
da parte del cosmo, osservando con dedizione al mattino le foglie 
ricoperte di rugiada. Infatti le gocce di rugiada nella loro essenza 
rispecchiano la tendenza della periferia, del cosmo, a generare 
nella pianta l'elemento sferico, a forma di goccia. Al fondamento 
della foglia c'è la goccia; se la pianta fosse sottoposta solo 
all'azione del cosmo, della periferia, darebbe luogo solo a forme 
sferiche. In alcune specie di bacche così come in certe foglie si può 
notare che fino a che prevale l'influenza cosmica l'elemento sferico 
si mostra in modo più spiccato, ma viene poi afferrato dalle forze 
terrestri; la goccia viene tirata in diverse direzioni e ne derivano le 
più svariate configurazioni. Questa tendenza alla goccia si ritrova 
condensata nel processo minerale del mercurio; perciò l'antica me­
dicina definiva "mercuriale" questa tendenza a formare gocce. 
"Mercuriale" per gli antichi medici non è il minerale, ma il pro­
cesso di formazione della goccia, la tendenza dinamica alla forma­
zione sferica: ovunque si manifesta la tendenza a formare gocce è 
presente l'elemento mercuriale. Il mercurio come metallo assume 
sulla terra una conformazione a goccia perché ne esistono le con­
dizioni. Come il mercurio manifesta questa forma sulla terra, così 
fa sulla Luna l'argento, che là dovrebbe trovarsi sotto forma di 
gocce. La medicina antica chiamava "mercurio" cucco ciò che assu­
meva forma di goccia, e per i medici antichi tutti i metalli erano 
"mercurio". L'antica medicina viveva in tutto ciò che è mobile e 
animato, e noi dobbiamo tornare a sviluppare un senso per quesca' 
mobilità e questa vita. Per tendervi dobbiamo dirci: quando al 
mattino scendiamo lo sguardo sui campi e osserviamo le perle di 
rugiada sulle foglie, esse ci dischiudono lo spirita che vive nella 
foglia stessa: il tendere alla sferica forma cosmica. 

Tutto questo va sperimentato intimamente, se vogliamo ca­
pire la pianta. Dobbiamo imparare a comprenderla nella sua forma 
sferica; dobbiamo imparare a comprendere la pianta tanto da sta-

58 



bilire un nesso con la sua tendenza a formare gocce, innalzandoci 
poi al profumo; in questo modo svilupperemo a poco a poco una 
sensibilità delicata per tutto ciò che nell'uomo agisce in direzione 
centrifuga. La crescita delle unghie per esempio è data dalle forze 
centrifughe che ci attraversano. Durante i primi sette anni di vita 
il bambino è continuamente attraversato da forze centrifughe che 
trovano il loro compimento nella seconda dentizione. Queste forze 
si esprimono in massimo grado nella traspirazione, nella sudora­
zione. Il profumo che si espande dalle piante e attira gli esseri ele­
mentari vive anche nella traspirazione che ha direzione centrifuga. 
Così se vogliamo cercare nell'uomo l'elemento vegetale dobbiamo 
orientare le nostre ricerche verso questa profonda tendenza 
all'esteriorizzazione. In tal modo possiamo ottenere un'intima co­
noscenza dei rapporti tra quel che vive nell'uomo e quel che sta 
fuori di lui. Infatti la cessione da parte del corpo eterico delle pro­
prie peculiarità al corpo astrale produce una completa inversione: 
il corpo eterico vorrebbe sviluppare verso l'alto ciò che ha tratto 
dal mondo circostante. Donandolo al corpo astrale lo sviluppa in 
modo centrifugo verso l'esterno così che l'uomo in effetti porca in 
sé l'elemento vegetale in questa direzione. 

Osserviamo la pianta, come affonda le radici nel terreno, 
come porta le radici in stretto contatto con ciò che nel terreno è 
"sale" in senso più ampio. Qui avviene un processo che è esatta­
mente opposto al fenomeno che accompagna i processi sensoriali, 
che sono processi salini. Consideriamo il sale da cucina in solu­
zione, il suo sapore, e pensiamo al processo inverso, immaginando 
che il processo di solubilizzazione sia annullato, che avvenga una 
sorca di agglutinazione, e che l'odore e il sapore divengano latenti. 
Siamo allora in presenza di un processo che si svolge tra la radice 
della pianta e il suolo. Questo processo in antico veniva chiamato 
salino. La medicina antica non chiamava "sali" i composti che noi 
oggi designiamo con questo nome, i carbonati per esempio e così 
via, ma chiamava sale ciò che nella pianta, nelle estremità appun­
tite delle radici entra in contatto con le sostanze della terra. Que­
sto è il processo salino. 

59 



Dirigendo costantemente e ritmicamente l'attenzione verso 
questi meravigliosi segreti della natura si vivifica il proprio sapere 
medico. Detto altrimenti, vivificando in questo modo le cono­
scenze mediche, si comincia a considerare la natura e l'uomo in 
una maniera che conduce alla guarigione partendo dalla forte esi­
genza a portare soccorso di cui ho parlato. In tutta obiettività, la 
guarigione può davvero derivare solo da un simile presupposto. 
Queste facoltà devono essere stimolate in modo del tutto concreto 
mediante uno studio exoterico assiduo, volitivo, attivo; altrimenti 
nascerà solo confusione. È davvero necessario sapere che le basi del 
sapere medico stanno in questo ritmico immergersi nella natura 
circostante, non nelle nozioni teoriche, ma in quello che ora ho 
cercato di caratterizzare e che possiamo sperimentare ritmica­
mente. 

Quel che ora scrivo alla lavagna non è destinato a una cono­
scenza teorica, ma a vivificare sempre il vostro senso medico. 

Spiriti risanatori 
voi vi congiungete 
alla benedizione dello zolfo 
del profumo dell'etere; 

Voi vi vivificate 
nello slancio del mercurio 
verso la goccia di rugiada 
di ciò che cresce, 
di ciò che è in divenire. 

Voi vi fermate 
nel sale della terra 
che nel suolo 
nutre la radice 

1hr heilenden Geister 
1hr verbindet euch 
Dem Sulphursegen 
Des Atherduftes; 

1hr belebet euch 
lm Aufstreben Merkurs 
Dem Tautropfen 
Des Wachsenden 
Des Werdenden. 

1hr machet Halt 
In dem Erdensalze 
Das die Wurzel 
Im Boden ernahrt.-

Questo in qualche modo l'anima conquista, volgendo lo 
sguardo verso la periferia, destando il senso interiore per la natura 
circostante. L'uomo può allora rispondere: 

60 



Quel che la mia anima sa 
voglio unirlo al fuoco 
del profumo dei fiori; 

Quel che la mia anima vive 
voglio rinvigorirlo nella goccia luccicante 
delle foglie del mattino; 

Quel che la mia anima è 
voglio fortificarlo nel sale che consolida 
con cui la terra 
cura amorevolmente la radice. 

lch will mein Seelenwissen 

Verbinden dem Feuer 

Des Blutenduftes; 

• lch will mein Seelenleben

Erregen am glitzernden Tropfen

Des Bléittermorgens;

lch will mein Seelensein

.. 

Erstarken an dem Salzerha'rtenden

Mit d,em die Erde

Sorgsam die Wurzel pflegt.-

Come fa la persona che prega con devozione, vivificando 
sempre di nuovo in voi queste parole potete destare nell'animo le 
forze atte a operare in senso terapeutico. Le capacità ordinarie ac­
quisite nelle università odierne non possono destare un sapere me­
dico; esso va suscitato in primo luogo dall'anima. Per questo in 
capo a tutte le considerazioni esoteriche che stiamo per fare, dob­
biamo sempre ricordare: sforzarsi in primo luogo di vivificare le 
forze dell'anima che possono condurre a un vero sapere medico. 

61 



QUINTA CONFERENZA 

Dornach, 6 gennaio 1924 

Al termine della conferenza di ieri ho esaminato le domande 
propostemi. Tutte sono naturalmente in connessione con i temi 
trattati. Un primo gruppo rivela una sorta di ansia; poi vi sono do­
mande singole che troveranno risposta nel corso delle conferenze; 
per un altro gruppo di domande più o meno simili non è possibile 
dare risposte teoriche che potranno venire solo dai frutti che por­
terà questo corso. Di fatto tutte le domande vertono su come pro­
seguire sulla via della medicina dopo aver lasciato Dornach, e di 
questo argomento parleremo oggi, inserendolo in qualche modo 
tra le considerazioni esoteriche di ieri e quelle di domani, e ve­
dremo come può continuare ad agire l'impulso che qui io posso 
dare solo in modo limitato data la scarsità del tempo a disposi­
zione. La reale cura di quest'impulso deve stare alla base delle con­
siderazioni esoteriche che faremo domani. 

In primo luogo vorrei aggiungere qualcosa alle considera­
zioni di ieri. Si conclude ben poco orientando qualcuno o se stessi 
in modo generico verso lo spirito partendo dal fisico-sensoriale. 
Cerro questo orientamento generico verso lo spirito corrisponde a 
un bisogno profondo dell'anima, e questo vale oggi in ogni 
campo, ma soprattutto per il medico, sotto molti punti di vista 
esso deve trovare molta più chiarezza e precisione e, cosa princi­
pale, và sostenuto da una forza interiore maggiore di quella abi­
tuale. Tutto questo vive già come anelito in voi, ma va tracciata 
una via verso la quale però io non posso che dare un impulso che 
ognuno dovrà veramente coltivare di sua iniziativa, in contatto 
con Dornach. 

Chi si riconosce in questa missione, e dalle domande che mi 
sono state poste questo traspare con grande intensità, deve sapere 
che l'anelito generico verso lo spirito non basta. È necessario che 
questo slancio verso lo spirito si manifesti in modo molto concreto 
nei singoli campi della vita, e per far questo dobbiamo inserirci di 

62 



nuovo e compartecipare alla vita delle entità del cosmo intero. 
Oggi l'uomo non vive più in sintonia con il cosmo e di conse­
guenza non sente più lo spirito, ma la spiritualità può essere con­
quistata solo tramite il cosmo. 

Se consideriamo una concezione medica qualsiasi, come si 
presenta di primo acchito nella sua forma e nella sua evoluzione, 
essa non offre alcuna conoscenza spirituale sull'esistenza. Solo es­
sendo in grado di inserire le cose e gli esseri nel quadro delle rela­
zioni cosmiche, diventa possibile percepire le forze spirituali na­
scoste dietro il velo della natura. 

Il movimento antroposofico sperimenta e analizza da più di 
vent'anni le difficoltà che possono sorgere nel perseguimento della 
vita spirituale, e potrà sembrare riduttivo concentrare ora in poche 
parole la natura di queste difficoltà; ciò nonostante potremmo 
semplicemente dire che chi aspirava a conoscenze· esoteriche in un 
qualsiasi campo, tendeva a rendersi le cose troppo facili, troppo 
comode. Ma la via esoterica o è difficile o non esiste. Non c'è uno 
sviluppo esoterico che sia facile da percorrere, e l'osservazione così 
frequente sulla necessità di superare le difficoltà, di vincere in 
primo luogo se stessi, deve essere considerata con assoluto, direi 
sacro, rispetto. A partire da questo momento, che prende inizio 
dal nostro Convegno di Natale a Dornach, dovrebbe effettuarsi un 
mutamento nella concezione del movimento antroposofico nel suo 
insieme e anche nei singoli campi. Cercando la propria via come 
medico, si dovrà fin dall'inizio partecipare interiormente a questo 
mutamento, per fare in modo che il proprio cammino esoterico 
non resti un elemento collaterale, ma divenga un pieno adempi­
mento della vita. Tutto quello che è possibile, in tal senso sarà 
fatto nel corso di questi incontri; ma come dirò al termine della 
conferenza odierna si dovrà aggiungere ancora qualcosa. 

Proseguiamo ora esaminando un particolare. Se nelle osserva­
zioni spirituali non si è disposti a entrare veramente nei partico­
lari, non si troverà mai il sentiero verso lo spirito. Non creda dav­
vero di poter trovare lo spirito chi sogna o chi si lascia andare a 
ogni sorta di confusa ispirazione o cose simili; lo spirito va oggi 

63 



davvero conquistato con uno sforzo interiore serissimo, e lo si può 
conquistare solo in connessione con ciò che risulta dal mondo spi­
rituale. 

Cominciamo dunque a esaminare un particolare. Come ho 
già detto, il mondo vegetale ha molto da insegnarci. Esaminiamo 
una pianta. Di norma si considerano le radici, il fusto, le foglie, il 
fiore con il pistillo, gli stami e il seme che si sviluppa nell'ovario. 
Si descrive quel che si osserva nella pianta press'a poco come si fa­
rebbe con una poltrona, aggiungendo poi che a volte qualcuno ci 
si siede. Si descrive il modo in cui le radici si fissano al suolo, da 
cui traggono forze fisiche e sostanze chimiche, il modo in cui i 
succhi salgono nei capillari o simili, e si considera un errore, un'as­
surdità parlare dell'ordinamento a spirale delle foglie, ignorando 
in ogni caso che questo ha una determinata relazione con il cosmo; 
poi si descrivono i fiori, e si suppone tutt'al più una forza, volendo 
comprendere i colori o le sostanze dei fiori variopinti, o la fecon­
dazione. Tutto questo viene descritto con lo stesso spirito con cui 
si descrive del rutto esteriormente che una persona si siede in pol­
trona. 

Con un simile metodo non si può assolutamente afferrare 
l'essenza di quel che si indaga. Prendendo in esame la pianta, dob­
biamo sapere che le radici immerse nella terra sono il segno di un 
mirabile mistero, che lo stelo e le foglie ci indicano un altro mi­
stero, e che di nuovo è espressione di un profondo mistero quel che 
avviene nel fiore. 

Osserviamo la radice, come affonda nel terreno: essa rappre­
senta in un certo senso il termine della pianta contro la terra, la 
dura terra. Ma la radice non potrebbe ricevere alcunché dal suolo, 
se il suolo stesso non subisse l'influsso della periferia cosmica. Il 
cosmo circostante, e non solo con il calore e la luce del sole, ma an­
che con l'influsso degli altri pianeti, agisce fino a una certa 
profondità della superficie terrestre, e le forze che in tal modo ven­
gono suscitate nelle sostanze della terra dànno alla radice la possi­
bilità di addentrarsi nel suolo. 

Ora guardiamoci intorno per vedere dove troviamo altrove le 

64 



medesime forze. Ecco che lo stesso gioco di forze che troviamo at­
torno alle radici immerse nel suolo si rivela anche nel capo umano, 
sebbene in tutt'altra forma. Quel che ho detto non si può com­
prendere interiormente con le nozioni fornite oggi dalla scienza, e 
questo si rivela nelle domande propostemi come un disorienta­
mento in cui l'odierna sdenza ha gettato le anime. È veramente 
necessario reinserirsi nelle sostanze attive e ricominciare a speri­
mentare gli elementi che un tempo venivano designati come 
"terra", "acqua", "aria", "fuoco". Se infatti ci si limita a parlare di 
idrogeno, ossigeno, carbonio, azoto, zolfo, fosforo, come fa la chi­
mica odierna, non si fa altro che un'osservazione esteriore dei fatti. 
In questo modo si potrà solo pensare: io sono qui, come uomo, e là 
fuori da qualche parte ci sono l'ossigeno e l'azoto. Dalla fisiologia 
e dalla chimica odierne si ricevono conoscenze del tutto indirette; 
si impara per esempio che l'azoto si trova nell'organismo umano, 
ma non lo sentiamo in noi; dobbiamo invece prendere le mosse da 
quanto possiamo sperimentare. Quel che si sperimenta va poi col­
legato profondamente con l'intero essere dell'uomo, volendosi 
porre al servizio dell'organizzazione del cosmo. E questo si fa 
quando si ha la volontà di guarire. 

Dei quattro antichi elementi, ognuno può sperimentare il ca­
lore come qualità naturale. Noi sentiamo il calore: sentiamo 
freddo e sentiamo caldo; non si sta di fronte al calore come este­
riormente di fronte all'ossigeno o all'azoto. Le antiche concezioni 
della natura avevano la caratteristica di fondarsi su ciò che si può 
sperimentare standovi "dentro", non rimanendo all'esterno. Ma 
restiamo all'elemento fuoco, o calore, poiché esso è per così dire 
quello che più si può toccare con mano, se mi si passa l'espres­
sione; insomma le persone sentono direttamente il calore. Il calore 
è per la testa umana ciò che la terra è per la radice della pianta. 
Cercando di eliminare da quella che appare come terra solida 
(viene iniziato un disegno) sia l'elemento solido, sia gli elementi 
acqua e aria, e immaginando (lo si può di sicuro) che rimanga sol­
tanto calore, si avrà un suolo di puro calore. Ora prendendo la fi­
gura II, dove vi è il basso e l'alto, e rigirandola in modo da avere 

65 



qui l'alto e qui il basso (figura I), avremo una perfetta polarità. 
Nel caso della figura II col suo basso e il suo alto, il calore si è li­
berato di tutti gli altri elementi, e si può immaginare che nel 
suolo sia immersa la radice della pianta (II). Nell'altro caso (I), 
dove c'è solo calore, mentre aria acqua e terra sono state eliminate, 
vi è il suolo senza calore(II); se dunque nel secondo caso abbiamo 
l'elemento della radice o vegetale, nel primo abbiamo quello che 
esce dal capo dell'uomo. 

Cosa significa tutto questo? Significa che possiamo dirci: io 
oss·ervo la radice della pianta, essa affonda nel suolo della terra; os­
servo il capo dell'uomo, anch'esso è immerso in un suolo di calore: 
ma il suolo è rovesciato. Questo perché quel che avviene qui (I) 
precede di quattro stadi quello che avviene qui (II), e possiamo de­
finire "avvenimento terrestre" quello in relazione alla radice della 
pianta, mentre definiamo "avvenimento saturnio" quello che av­
viene ancor oggi per la testa dell'uomo relativamente al calore. In 
mezzo scanno gli avvenimenti di Sole e di Luna. Se adesso imma­
giniamo di eliminare dalla cesta umana quel che vi è penetrato in 

66 



seguito: i solidi, i liquidi e i gas, e immaginiamo soltanto il calore 
attivo, che assicura la differenziazione termica al resto dell'organi­
swo, se pensiamo solo all'organisn:io del calore present� nella re­
sta, avremo nella resta umana un piccolo Saturno. 

Attualmente la nostra testa possiede l'organizzazione dell'an­
tico Saturno e se riusciamo ad afferrare questa relazione dovremo 
dire: innumerevoli anni or sono esisteva nel cosmo una formazione 
che prefigurava tutto quello che oggi è l'organizzazione del calore 
della testa umana, mentre la radice della pianta è un'immagine at­
tuale di ciò che esisteva un tempo. 

Abbiamo dunque questo nesso: nell'organizzazione del ca­
lore del capo osserviamo oggi l'antico Saturno. Ma una simile os­
servazione, se fatta in modo corretto, deve essere accompagnata 
non da concetti puramente teorici, ma da impulsi morali interiori. 
Bisogna che una simile osservazione ci induca a dire: è commo­
vente osservare il capo dell'uomo sapendo che esso è come il ri­
cordo vivente e incarnato di un tempo primigenio del cosmo, il 
periodo di Saturno! Proviamo a compenetrarci del seguente senti­
mento: come persona che ha raggiunto una certa età, ripenso alla 
mia infanzia, faccio riemergere i ricordi d'infanzia; sono un adulto 
che si tuffa nei propri ricordi dell'infanzia. Ciò comporta un'espe­
rienza intima che può suscitare una forza morale. Amplificando 
questo sentimento, questa sensazione, arrivo a dirmi: io ero pre­
sente come uomo sull'antico Saturno; se comprendo giustamente 
l'odierna testa umana, essa si presenta come un ricordo vivente del 
cosmo primigenio; se grazie al capo vivente dell'uomo risalgo fino 
al tempo dell'amico Saturno, è come se attraverso i miei ricordi 
d'infanzia molto si presentasse moltiplicato all'infinito. Ma tutte 
queste conoscenze hanno valore solo se penetrano direttamente nel 
senso morale, se si può vibrare interiormente quando ci si im­
merge così, tramite un'attività umana, in un sentimento cosmico. 
Meditare, in particolare per il medico, non significa rimuginare 
dei pensieri; medita già chi sa sperimentare nell'anima queste con­
nessioni in una sorta di commozione interiore. 

Immaginiamo che io incontri qualcuno che non vedo magari 

67 



da quarant'anni. Mentre mi sta di fronte nel suo aspetto attuale, io 
ne rivedo l'immagine di quand'era bambino; me lo vedo di°fronte 
bambino, e questo scatena una certa emozione. Osservando oggi il 
regno vegetale con le sue radici, ho la possibilità di collegare que­
sto mondo al capo umano, ed esso mi riconduce al tempo dell'an­
tico Saturno. La meditazione deve raggiungere l'anima dell'uomo, 
deve suscitare una vita interiore profonda. 

Dopo avere posco le basi con un corso exoterico, quel che ora 
ho detto ha lo scopo di mostrare che la parte esoterica deve deri­
vare dall'esperienza delle relazioni tra tutto il cosmo e l'uomo in­
tero, e che questa esperienza deve essere anche sentita. Come in­
fatti l'esame dei rapporti tra il capo e la crescita delle radici ci può 
rivelare lo stato di Saturno, così lo studio dei rapporti tra il cuore 
e la formazione del fusco e delle foglie ci può svelare lo stato solare. 
Il processo formativo del fusto e della foglia è il ricordo divenuto 
vivente dell'antico stato solare. 

Saliamo ora al fiore in cui si forma il seme della pianta. Qui 
abbiamo la parte che è correlata al sistema umano del ricambio e 
delle membra (metabolico-motorio), e se esaminiamo il nesso tra 
ciò che avviene nel fiore e il sistema metabolico-motorio 
nell'uomo, sorge in noi come un ricordo dell'antico stato lunare. 
Coltivando questo sentimento interiore, sentendo profondamente 
questi nessi nella meditazione, si sperimenterà anche qualcos'al­
tro. 

Sorgerà così nell'anima qualcosa di molto significativo: se 
approfondendo questo sentimento si osserveranno le radici delle 
piante, si comincerà ad avere la sensazione che le radici non sono 
immobili; ciascuna radice darà come l'impressione di muoversi. Si 
cerchi di vedere questo movimento a cui posso solo accennare nel 
disegno. Oggi posso dare solo un'indicazione del modo in cui va 
elaborata l'esperienza interiore e di come l'esperienza della natura 
debba trasformarsi in saggezza. Sentendo dunque il movimento 
delle radici, e osservandole in tal modo si avrà come l'impressione 
di percorrere insieme a loro lo spazio cosmico. In una certa misura, 
grazie all'impressione di essere come su un veicolo che attraversa 

68 



lo spazio alla velocità delle radici, si farà l'esperienza del movi­
mento di tutto il nostro sistema planetario nello spazio cosmico. 
Nella radice delle piante si sperimenta il movimento nel cosmo 
del nostro intero sistema solare. Se ci si volge alla crescita delle fo­
glie e la si sperimenta come ho finora descritto, di nuovo ci si sen­
tirà parte di un movimento: è il movimento, vero e vissuto inte­
riormente, della terra. 

Movimento del sistema solare: radice 

Movimento di ciò che riunisce stelo e foglia: 
movimento terrestre. 

Il sistema copernicano, secondo cui la terra gira attorno al 
sole, non è che una congettura. Il vero movimento terrestre lo si 
percepisce immergendosi nel modo in cui sono uniti fra loro fusto 
e foglia. Con il fusto e la foglia ci muoviamo con la terra seguendo 
il sole, come dice il sistema copernicano. In realtà si tratta di un 
movimento molto più complesso. 

69 



Se osserviamo quel che avviene nel fiore, dove sono gli stami 
e il pistillo, se partecipiamo interiormente ai processi del fiore, 
sentiamo il movimento che la luna compie intorno alla terra. Nei 
processi del fiore sentiamo il movimento lunare già dissociato 
dalla terra. La pianta sente con la radice il movimento dell'intero 
sistema solare; col fusto e con le foglie sente il movimento della 
terra; nella formazione del seme sente il movimento lunare, vale a 
dire ciò che è stato già isolato, eliminato. 

Dico queste cose perché esse non sono tenute in minimo 
conto dalla scienza ufficiale che le ritiene insignificanti e comun­
que non passibili d'indagine; invece sono proprio queste le cose 
che bisogna indagare, altrimenti non si conosce niente. Ne parlo 
anche per un altro motivo. Non credo che chi oggi studia la bota­
nica possa essere toccato da quello che impara sulle piante; le no­
zioni lo lasceranno indifferente, non sentirà nulla. Ma quando, in 
un secondo corso medico che siete già in grado di seguire, ritrove­
remo nelle piante e nell'uomo il movimento dei pianeti, della 
terra e della luna, a queste cose non resterete indifferenti. E questo 
vale anche per i minerali, sebbene in altra forma. 

Sì, abbiamo oggi la necessità di applicare i nostri metodi di 
indagine a questi fatti, e il nostro cuore sente che tutto il cammino 
conoscitivo deve orientarsi in questa direzione. Ma quello che al 
cuore viene offerto è qualcosa di dottrinale, non contiene nulla di 
reale. Si pensa di possedere la realtà frammentandola. Che cosa fa 
oggi in effetti la scienza? Procede come un ricercatore che, mentre 
ammiriamo la Madonna Sistina a Dresda, ci apostrofasse dicendo: 
"Suvvia! la Madonna Sistina non è che apparenza esteriore!" e co­
minciasse poi a toglierla dalla cornice, tagliandola in pezzi sempre ' 
più piccoli, fino ad avere un mucchietto di briciole da ridurre ul- l 
teriormence in atomi e alla fine dicesse: "Ecco, ora abbiamo la vera l 
conoscenza della Madonna Sistina". Ma non è così; chi vuole 
averne la vera conoscenza deve calarsi nell'atteggiamento di una 
persona religiosa, poi intuire l'elemento spirituale che Raffaello ha 
trasferito nel quadro ... e molte altre cose, ma queste sono le prime. 
Così bisogna cercare di intuire le intenzioni degli dèi, delle entità 

70 



divino-spirituali che stanno dietro il mondo fisico. Ecco che cosa 
deve donare agli studenti il secondo corso. Solo così gli uomini 
potranno avvicinarsi alla realtà. 

Se ora accogliete quel che ho detto come uno stimolo, riusci­
rete a comprendere le due meditazioni che ho date ieri allo scopo 
di destare una forza conoscitiva medica. Questa meditazione può 
svolgersi nel seguente modo: si cominci dapprima a calarsi 
nell'apparenza esteriore del fuoco, della fiamma che scalda, e a 
portare nella coscienza con la massima serietà interiore: l'appa­
renza esteriore del fuoco è maya, è illusione. Dietro il fuoco si cela 
ben altro: vi si cela volontà operante, volontà operante. 

Si potrà domandare: come posso riconoscere che dietro il 
fuoco si cela volontà operante? In ogni tempo l'insegnamento eso­
terico fece sempre appello al discepolo stesso. Solo lasciando en­
trare nell'anima quel che ho detto oggi si sentirà che come l'osser­
vazione di un volto umano o della figura di una persona rivela la 
presenza di un'anima e di uno spirito; così si sentirà che dove vi è 
fuoco, là è volontà operante. Ovunque vi sia fuoco, anche nel più 
piccolo fiammifero, là è volontà operante: dove è fuoco, è volontà 
operante. Volendo penetrare le altre sostanze della natura, si deve 
arrivare al punto che anche un fiammifero acceso non è solo appa­
renza esteriore, come propugnato oggi, ma è volontà operante. Se 
sapremo trasformare in questo la sensibilità dell'anima, trasfor­
marla sul serio, noteremo di cominciare a sentire in modo del 
tutto diverso, di imparare a porci in modo del tutto diverso nei 
confronti di quanto ci circonda. Sentiremo di stare nella vita reale, 
e ci sentiremo uniti al fuoco con la nostra volontà operante. 
L'uomo in noi si inserirà nel mondo e sentiremo il fuoco in modo 
molto più fine di prima, perché lo sentiremo legato con la nostra 
stessa volontà. Dove scorgeremo il fuoco, percepiremo in noi que­
sta affinità. Dovremo imparare a sentire: io sono in questo fuoco, 
poiché esso è volontà operante e mi appartiene come la mia stessa 
mano. 

Faremo l'esperienza interiore dell'aria, solo se sapremo sen­
tirla come coraggio. Ovunque si alzi il vento, ovunque soffi una 

71 



brezza in natura, percepiremo nell'interiorità il coraggio. Dunque 
l'aria che appare in natura è coraggio. Il coraggio è aria. Va speri­
mentato nel proprio intimo. 

L'acqua è l'apparenza esteriore del sentimento. Dove c'è sen­
timento opera interiormente quello che è attivo anche nell'acqua. 
L'acqua è sentimento. 

E dove vi è la terra, la terra solida, abbiamo quel che tro­
viamo anche nel pensiero. Nel pensiero infatti la vita viene come 
fissata, congelata. 

Se con la meditazione saremo capaci di afferrare queste quat­
tro idee, se impareremo a dirci: "Il fuoco è volontà operante", se 
riusciremo a scorgere nell'apparenza esteriore del fuoco la manife­
stazione della volontà operante, se potremo accostarci al fuoco in 
modo da vedere in esso la volontà operante proprio allo stesso 
modo in cui si scorge un'anima e uno spirito nella figura di una 
persona, se riusciremo a percepire che la fiamma esteriore è maya, 

se riusciremo a sentire che il vento e le nuvole che esso sospinge 
non sono altro che la manifestazione del coraggio, se potremo dirci 
di fronte all'acqua che essa è la manifestazione del sentimento pre­
sente ovunque nel mondo, se sapremo osservare la terra in modo 
da vederla ovunque simile al nostro stesso pensiero, come diciamo 
in questi otto giorni, riconosceremo che il processo organico che 
nasce in noi come processo di formazione terrestre e partendo dalla 
testa si dirige verso il basso, è un processo continuo di formazione 
terrestre, la combinazione di fattori sostanziali della formazione 
terrestre che ha un peso e costituisce l'essenza del pensiero. 

Se passiamo a considerare l'essenza della respirazione, sen­
tiamo che nella respirazione l'elemento aereo dell'uomo vive nella 
corrente circolatoria, e riconosciamo nella componente aerea, 
nell'azione dei gas, tutto quello che nell'uomo è attività, ciò che lo 
porta nel mondo esterno per affermarsi. Impariamo a cercare in al­
cune manifestazioni della natura le caratteristiche del processo­
aria umano. 

Nell'acqua, nell'organismo liquido dell'uomo così intima­
mente mobile, riconosciamo il sentimento che ha un movimento 

72 



sia centrifugo sia centripeto. Il movimento dell'aria si manifesta in 
un moto per così dire semicircolare, diretto dall'alto verso il basso. 
Invece ciò che vive nell'elemento liquido nell'uomo si muove in 
senso centripeto-centrifugo e cerca ovunque di mantenere l'equi­
librio. Impariamo dall'osservazione della natura a trovare il ponte 
verso l'azione di questi elementi nell'uomo. Ma condizione essen­
ziale è di non fermarsi a uno studio ordinario, perché il ragiona­
mento ordinario ci fa diventare "terra", ci dissecca e ci solidifica 
privandoci di mobilità. 

Nelle molte nozioni abbozzate oggi ho tralasciaco ovunque 
dei passaggi intermedi. Ma ci vorrebbe troppo tempo per entrare 
in tutti i particolari. Oggi non posso dare che degli stimoli. Se ne 
deduce che tutta l'impostazione dello studio va modificata, ma gli 
impulsi che qui ho dato potranno davvero portare frutti. Per que­
sto è necessario che a una gran parte delle domande che mi sono 
state poste con animo inquieto, e che io stesso ho letto con in­
quietudine perché testimoniano delle necessità della nostra epoca, 
si possa dare risposta mantenendosi in contatto continuo con il 
Goetheanum. Ne ricaverete una fecondazione continua dei vostri 
studi medici. A tal fine è naturalmente necessario sentire vera­
mente la necessità di uno sforzo e di uno studio serissimi. Bisogna 
lavorare con grande serietà. In secondo luogo bisogna sentire che 
nel futuro questa fecondazione degli studi medici deve venire da 
Dornach. Questo sentimento deve però nascere del tutto sponta­
neamente, sinceramente e in massima libertà. A Dornach questa 
fecondazione si effettuerà in modo conforme alle esigenze del 
mondo contemporaneo, così che veramente nella medicina si do­
vrà scegliere la via sulla quale impegnarsi. 

Si pone poi la questione del karma. Infatti è naturale che 
chiunque vuole guarire debba avere un intimo rapporto con il 
karma. Ne parlerò nei prossimi giorni. Non si può guarire contro 
il karma, si può guarire solo nel senso del karma. Ma il karma non 
è tale che si possa dire brutalmente: "Se uno si ammala, così deve 
essere, è il suo karma, e se una persona guarisce è il karma che lo 
ha guarito!". Giudizi simili sono da bandire. Come appunto agi-

73 



sce il karma nella singola vita umana è una questione che esige un 
approfondimento da un punto di vista cosmico, e per chi li cerca 
simili problemi possono essere illuminati da Dornach. 

Come ho già detto, in avvenire gli impulsi dovranno prove­
nire da vere sorgenti esoteriche. È necessario tenere conto delle 
realtà che ci stanno di fronte e che abbiamo affrontato intensa­
mente nel Convegno di Natale per la fondazione della Società An­
troposofica Universale. Nel campo della medicina questo significa 
sentire in modo ancora più profondo quello che dicevo ieri, che 
non bisogna avere paura che qualcuno copi i nostri medicinali. 
Purché si comprenda che in futuro lo studio esoterico della medi­
cina dovrà avvenire in connessione con Dornach in modo ancor più 
profondo, bisogna che a Dornach la sezione medica si sviluppi 
come le altre sezioni della vita spirituale. Nella vita della Società 
Antroposofica è sempre stato che tutti coloro che volevano diven­
tare esoterici, sottovalutavano i presupposti stessi della vita esote­
rica, i semplici presupposti dell'esoterismo. Così nel corso degli 
anni all'interno del movimento antroposofico potemmo portare il 
necessario contributo solo in due campi: quello dell'antroposofia 
generale e quello dell'arte della parola e dell'euritmia. Ma ciò che 
si è fondato in questi due campi come attività interiore, come at­
tività interiore indipendente, deve veramente realizzarsi per tutte 
le sezioni che saranno istituite. Perché questo si avveri bisogna 
sottomettersi in piena fiducia alle condizioni che vengono deter­
minate qui. Tra queste condizioni vi è la seguente: tutte le que­
stioni mediche dovranno essere anzitutto trattate da me in colla­
borazione con la dott.ssa Ita Wegman; nello svolgersi del movi­
mento antroposofico si è preparata per la medicina e ora sta nella 
sezione medica in modo da poterla dirigere insieme a me. Chi si 
affiderà fiduciosamente alla dott.ssa Wegman troverà la sua strada 
a partire da Dornach. Di conseguenza dovremo provvedere affin­
ché coloro che desideranò restare in contatto con Dornach per la 
rinascita della medicina possano rivolgersi alla dott.ssa Wegmao 
in piena e attiva fiducia. Con una lettera circolare, più o meno una 
volta al mese, risponderemo periodicamente alle domande_ poste 

74 



da coloro che alla fine di guesto corso si saranno rivelati per così 
dire studenti del Goetheanum. Sarà così per guesta come per le al­
tre sezioni. La lettera circolare rìsponderà alle domande dei singoli 
e di tutti coloro che parteciperanno alla relativa sezione. Ma non 
potrà funzionare senza fiducia interiore. Dovranno nascere legami 
veri, e tutte le umane esigenze in merito alla medicina verranno 
soddisfatte anche per il prossimo futuro. In primo luogo dovremo 
escogitare un sistema provvisorio che ci permetta di coltivare me­
glio il nostro rapporto. 

Il grande errore finora manifestatosi nella vita esoterica è che 
per immodestia si ritiene di dover ricevere sempre da me gli eser­
cizi esoterici. Con me tutti vogliono avere a che fare, con gli altri 
no. Questo è stato finora d'intralcio allo sviluppo esoterico! Ciò 
che vive nelle sorgenti esoteriche può essere trasmesso solo da per­
sone adeguate, ed è proprio dell'esoterismo che inizialmente que­
ste persone vengano scelte dal destino. Ma guesto è stato rifiutato 
a causa di un'immodestia delle persone. Se questo non avverrà, 
non progrediremo molto nemmeno con la nuova Società Antropo­
sofica. 

Questo potevo tratteggiare come prima cosa. Parlerò ancora 
di ciò che deve diventare un esoterismo permanente. Oggi volevo 
dire queste cose; domani procederemo nelle considerazioni esote­
riche e vorrei veramente rispondere alla maggior parte delle do­
mande che mi sono state poste e che vertono sempre sul punto: 
come seguire un insegnamento che provenga da Dornach? È pos­
sibile, occorre aver fiducia. Non chiedo una fede nell'autorità, ma 
una costruzione ragionevole posta su basi interiori, un'accetta­
zione delle condizioni create dal destino. Bene, per oggi basta, do­
mani proseguiremo. Alle domande dei singoli risponderò nei li­
miti in cui può essere data in tal modo una risposta. 

Fuoco - volontà operante 
Aria - coraggio 
Acgua - sentimento 
Terra - pensiero 

75 



SESTA CONFERENZA 

Dornach, 7 gennaio 1924 

Per motivi che ora preferirei non toccare lascerò le considera­
zioni più strettamente esoteriche per la fine di questo corso. 

Oggi vorrei parlare d'altro. Ripensando alle considerazioni 
fatte ieri vi sarete forse stupiti all'idea che chi vuole avvicinarsi 
alla realtà deve vedere dietro l'apparenza della terra solida l' ele­
mento del pensiero, così come dietro l'elemento aereo il coraggio. 
Ora prendere in considerazione il nesso tra pensiero ed elemento 
solido, terreno, che ha quindi contorni fissi alla nostra percezione, 
ha una certa importanza dal punto di vista della storia della medi­
cina. Infatti questo conduce direttamente al concetto che l'ele­
mento liquido, quello che è presente nell'organismo come so­
stanza umorale, come circolazione in genere, non va associato al 
pensiero, non è dietro alla forza del pensiero. Lo stesso dicasi per 
l'elemento gassoso e per quello calorico. Abbiamo visto come 
vanno considerati l'elemento aria e l'elemento fuoco nel cosmo, 
ma all'interno dell'uomo tutto esiste in forma particolare. Così 
nell'uomo solo ciò che è limitato da un contorno, solo ciò che, per 
dirla in modo grossolano, anche se molle riceve carattere solido dal 
fatto di avere contorni delimitati, solo questo può essere compreso 
dal pensiero. Allo stesso modo, dietro l'apparenza fisica dell'ele­
mento liquido, lo spirituale che si cerca di afferrare ha il carattere 
del sentimento. 

L'elemento affettivo dell'organismo umano va esaminato da 
vicino. Quando abitualmente si parla di affettività si pensa al sen­
timento soggettivo che una persona prova nella propria costitu­
zione psicofisica. Ma nell'uomo l'affettività non è certo solo ciò 
che si prova in modo diretto. L'affettività gioca nell'uomo un ruolo 
strutturante. L'organismo acqueo, in quanto forma particolare 
dell'elemento fluido universale del cosmo, contiene già nella sua 
natura l'elemento affettivo. Dobbiamo riconoscere che anche ciò 
che vive nell'organismo acqueo, l'impulso eterico, deve essere og-

76 



getto di conoscenza, ma non può essere afferrato come un oggetto 
esterno all'uomo, perché tutto ciò che nell'organismo umano ci si 
presenta come sostanza o processo si modifica al di fuori 
dell'uomo. Bisogna avere presente che tutte le forze conoscitive 
applicabili al mondo fisico naturale esterne all'uomo sono inadatte 
per la comprensione dell'organismo liquido, quando cioè ci si oc­
cupa di ciò che nell'organismo circola, nonché dei vasi e degli or­
gani inseriti nel sistema circolatorio. 

Per questo l'ultima parte costitutiva dell'entità umana che la 
medicina ha perso di vista è l'uomo liquido. Si può affermare che 
fin verso la metà degli anni Quaranta del secolo scorso si aveva an­
cora una vaga idea dell'organismo acqueo. Si parlava di umori, 
della loro circolazione, della loro mescolanza e della loro separa­
zione. Non si aveva solo una fisiologia della cellula e un'istologia 
patologica, ma si aveva una visione della mescolanza e separazione 
degli umori. Tutto questo nel secolo scorso era naturalmente pura 
tradizione, ma la tradizione risaliva a tempi precedenti i secoli 
XVI e XV, quando non c'era solo una tradizione ma anche una co­
noscenza simile a quella che l'antroposofia si sforza di riconqui­
stare tramite l'immaginazione. Quell'epoca aveva un carattere im­
maginativo, ma era un'immaginazione istintiva. Allora si sapeva 
che non si può acquisire la conoscenza dell'organismo umano 
semplicemente con l'osservazione e la riflessione; il pensiero e l'os­
servazione sensoriale dànno conto solo delle parti dell'organismo 
dai contorni rigidi: tutto ciò che circola, tutto ciò che nell'uomo è 
fluido può essere compreso solo tramite l'immaginazione. Non 
dobbiamo dunque sorprenderci se con l'antica immaginazione è 
andata perduta anche l'idea dell'uomo liquido. Questo modo di 
comprendere i fatti non si ritroverà che mediante la riconquista in 
piena coscienza dell'immaginazione. Cerchiamo ora di circoscri­
vere i nostri argomenti e ciò di cui dobbiamo tenere conto nel pro­
cesso conoscitivo. 

Nella formazione dello scheletro dalla globalità dell'organi­
smo umano, ora userò un'espressione poco ortodossa ma è per 
farmi capire, quando cioè l'uomo si è "cristallizzato" entro lo sche-

77 



lecro, i pensieri cosmici operarono in lui. Gli organi sono netta­
mente delimitati nella misura in cui furono sottomessi alle stesse 
forze a cui è soccoposta la formazione ossea, forze che ora conosce­
remo. Possiamo dire solo lo scheletro è plasmato in modo 
conforme al pensiero in senso fisico; gli altri organi con contorni 
netti si delineano conformemente al pensiero, ma a partire 
dall'eterico. Avendo contorni precisi, sono comunque strutturati 
in modo conforme al pensiero, per cui quello che oggi la fisiologia 
e la clinica insegnano sulla conformazione dell'organismo umano 
è sottoposco al pensiero. Ma questo è solo un elemento dell'orga­
nizzazione umana che resta isolato se non ci si innalza all'immagi­
nazione. L'immaginazione ci innalza all'uomo liquido, al modo in 
cui vengono formati i muscoli dalle correnti liquide e a come l'es­
sere umano si inserisce nei muscoli. Questa strana unione di mu­
scolo apparentemente solido (ma è solo un'apparenza) e di sangue 
ci eleva dal sistema scheletrico a quello ematico, e allora per cono­
scere l'uomo diventa necessario usare la conoscenza immaginativa. 
Possiamo quindi dire: il pensiero che si appoggia sulla percezione 
sensoriale può afferrare solo il sistema osseo, e tutto ciò che altri­
menti viene teorizzato sull'uomo tramite il pensiero è fantastiche­
ria. Bisogna innalzarsi dal pensiero all'immaginazione, e salendo 
all'immaginazione si giunge all'uomo liquido e al modo in cui 
esso si getta nel sistema muscolare. È possibile comprendere l'in­
tima natura dei muscoli solo innalzandosi all'immaginazione. Per­
ché? 

Quando utilizziamo il pensiero siamo costretti ad applicare 
le leggi che gli sono conformi, quelle della meccanica. Bisogna ap­
plicare davvero la statica e la dinamica, ma questo si può fare solo 
per il sistema osteo-articolare. Si provi ad applicare la statica e la 
dinamica al sistema muscolare, a calcolare con la statica come si 
possa schiacciare con i denti un nòcciolo di ciliegia o di pesca. Si 
provi a fare un esperimento servendosi di pesi e si calcoli la forza 
necessaria per schiacciare un nòcciolo di ciliegia. Si riesce a rom­
perlo, forse non tutti, ma ci sono persone che riescono a rompere 
anche un nòcciolo di pesca con i denti. Si provi a calcolare se dalle 

78 i 



leggi della meccanica risulta che un muscolo possa rompere un 
nòcciolo di ciliegia. Noi non riusciamo a comprendere il muscolo 
per mezzo del pensiero, è semplicemente impossibile. La mecca­
nica applicata al sistema muscolare diventa un assurdo, e bisogna 
passare a un tipo di indagine che trascenda le leggi meccaniche e 
che afferri l'intero sistema muscolare tramite l'immaginazione che 
è svincolata dal peso. Infatti nel momento in cui giungiamo 
all'elemento liquido abbiamo a che fare con le forze ascensionali, e 
ciò che facciamo con le forze eteriche non soggiace ai rapporti di 
peso, ma a ciò che in gran parte vince il peso. 

Vediamo così che nell'approccio al sistema muscolare va ap­
plicata una metodologia tatalmente diversa, vale a dire l'immagi­
nazione. Dunque possiamo dire, come esempio poiché ci sono in­
numerevoli passaggi intermedi, che il sistema muscolare può es­
sere afferrato tramite l'immaginazione. Esso resta incomprensibile 
a chi non si renda conto che le sue forme si sono plasmate per via 
diversa da quella del sistema osseo che deriva in un certo senso 
dalla coagulazione del sangue. Il termine "coagulazione" è del 
tutto improprio, come quello di "cristallizzazione" usato più so­
pra, ma va bene a mo' di comprensione. Ora pensiamo a un qual­
siasi osso: ulna, radio od omero, e proviamo ad applicare i princìpi 
della leva. Con le ossa questo è certo possibile. Ma proviamo a 
spiegare quel che avviene nei muscoli. Occorre avere il modello di 
una struttura molle in grado di trasformarsi. E questa è proprio la 
natura profonda dell'immaginazione che è ovunque cedevole e de­
riva la sua sostanza dalla propria metamorfosi. Così è per il mu­
scolo che vive nella propria metamorfosi. Alle ossa possiamo ap­
plicare le leggi della meccanica, ai muscoli no. Il muscolo è altret­
tanto mobile delle immagini metamorfiche (immagini, non pen­
sieri) che otteniamo con la conoscenza immaginativa e dobbiamo 
seguire con mobilità interiore. Vediamo dunque che con lo sche­
letro siamo nell'uomo solido e terreno; con i muscoli nell'uomo li­
quido, fluido. 

Se ora saliamo dall'immaginazione all'ispirazione troviamo 
l'uomo dell'aria, vale a dire la componente gassosa dell'essere 

79 



umano. Innalzandosi all'ispirazione abbiamo una percezione inte­
riore simile all'ascolto di note, armonie e melodie, simile 
all'ascolto della musica. La conoscenza ispirativa non ha più nulla 
di concettuale, ma è assimilabile a quello che avviene quando 
ascoltiamo la musica. L'elemento musicale non dev'essere sempre 
percepito, ma viene comunque sentito, perché è spirituale; in 
fondo ogni ispirazione ha qualcosa di musicale. Ora le forme degli 
organi interni, cioè degli organi vitali che assicurano lo sviluppo 
dell'organismo con la nutrizione, la respirazione e così via, hanno 
la particolarità di non essere descrivibili da leggi meccaniche. 
Sono inesplicabili anche per la conoscenza immaginativa. È un'as­
surdità, un nonsenso pretendere di spiegare la forma dei polmoni 
o del fegato per esempio solo tramite la loro struttura istologica, i 
rapporti di peso e i rapporti con gli apparati circostanti. Si provi a 
fare una ricerca per vedere se a qualcuno è mai riuscito di spiegare 
la forma del polmone o del fegato. Non c'è ancora riuscito nes­
suno. Infatti gli organi che regolano le funzioni vitali durante 
l'esistenza terrena vengono abbozzati in una fase molto precoce, 
sebbene fortemente metamorfosati. Essi derivano tutti dalle forze 
formative dell'elemento aria. L'odierno scienziato dice: l'aria è 
composta di ossigeno, azoto, e gas inerti che formano una sostanza 
più o meno omogenea, differenziata solo dal movimento mecca­
nico interno del vento. Ma l'atmosfera descritta in questi termini 
dal fisico non esiste affatto, mentre esiste l'aria concreta che cir­
conda la nostra terra, e quest'atmosfera è ovunque pregna di forze 
formative che noi respiriamo insieme con l'aria fisica. Quando i 
nostri organi sono completati e i polmoni sono maturi, le forze 
formative che inspiriamo con la sostanza fisica dell'aria coincidono 
per così dire con la forma dei polmoni e dopo la nascita non hanno 
più Ùna grande importanza, se non per l'accrescimento. Di contro 
durante il periodo embrionale, quando l'organismo fisico è sepa­
rato dall'atmosfera, operano in primo luogo le forze formative 
dell'a.ria tramite l'organismo materno. Esse dànno forma ai pol­
moni così come a tutti gli altri organi del corpo umano, eccetto i 
muscoli e le ossa. Tutti gli organi vitali interni sono conformati a 

80 



partire dalle forze formative dell'aria. Ciò che qui avviene si può 
paragonare in maniera grossolana alla formazione delle figure di 
Chladni. Se stendiamo un velo di sabbia su una piastra di metallo 
fissata in un punto e strofiniamo il bordo in un certo modo con un 
archetto di violino, la sabbia assume determinate forme, diverse a 
seconda del modo in cui viene mosso l'archetto. Sono le forze for­
mative create nell'aria che fanno apparire le figure nella sabbia. 
Allo stesso modo gli organi interni dell'uomo sono formati dalle 
forze strutturanti dell'aria. Il polmone effettivamente viene 
conformato dalle forze della respirazione, e così anche rutti gli al­
tri organi anche se in modo non diretto come per il polmone. Che 
la struttura degli organi interni derivi dalle vibrazioni formative 
dell'aria si può comprendere solo tramite l'ispirazione, ma dal 
punto di vista concetcuale quello che si forma a partire dall'ele­
mento aria è assimilabile all'elemento musicale, così come le fi­
gure di Chladni hanno una base musicale. 

La fisiologia odierna fa tanti di quegli errori, che ci si sente 
persino in imbarazzo a dire la verità quando essa si discosta 
dall'opinione comune. Durante l'ascolto non solo l'apparato udi­
tivo, ma tutti gli organi entrano in risonanza con le vibrazioni 
dell'aria. Seppure lievemente è l'uomo incero che vibra nel suono, 
mentre l'orecchio è l'organo uditivo non perché vibra, ma perché 
porta a coscienza con la propria strutcura quello che avviene nel re­
sto dell'organismo. C'è una bella differenza, per quanto fine, tra 
dire che l'uomo ascolta solo con l'orecchio o che l'uomo porta a co­
scienza tramite l'orecchio quello che ascolta. Infatti l'uomo è edifi­
cato dal suono, sebbene non da quello percepito dai sensi, ed è 
l'ispirazione che può comprendere gli organi interni dell'uomo. 
L'organizzazione degli organi interni dell'uomo, dell'uomo aereo, 
va riconosciuta tramite l'ispirazione. Non deve affatto stupire che 
la reale comprensione degli organi umani sia andata perduta in 
tempi molto remoti, essendosi persa l'ispirazione, poiché essa è 
l'unica via mediante la quale si possono comprendere gli organi 
umani. Senza la conoscenza ispirativa gli organi interni si potranno 
anche disegnare copiandoli dal cadavere, ma capire proprio no. 

81 



Dunque vediamo che in realtà l'intero organismo umano vive 
nel piano retrostante quello fisico. Sulla base di quanto ho de­
scritto nel libro L'iniziazione* la gente si rappresenta sempre un 
mondo fisico al di qua, e dietro per gradi il mondo spirituale. Al 
mondo spirituale più vicino si accede con l'immaginazione, a 
quello successivo con l'ispirazione e al seguente con l'intuizione, 
ma non ci si rende conto che di tutto quel che costituisce l'uomo, 
solo il sistema osseo viene edificato dagli spiriti elementari, men­
tre il sistema muscolare è formato da entità spirituali di una ge­
rarchia superiore. Bisogna sapere queste cose. Se si vuol capire il 
sistema muscolare bisogna giungere a quelle entità spirituali tra­
mite l'immaginazione, mentre volendo comprendere gli organi 
interni bisogna raggiungere entità spirituali ancora più elevate 
tramite l'ispirazione. Ricomponendo uno scheletro badiamo sol­
tanto alle forme, ma per ciò che concerne la sua formazione interna 
lo scheletro deve essere senz'altro indagato tramite la conoscenza 
ispirati va. 

Cerchiamo di vedere così quel che ho detto: un naturalista 
odierno esamina una pianta analizzando le sostanze che ha a di­
sposizione e utilizzando i metodi della ricerca attuale. Ma ciò che 
esamina non è affatto la pianta. Come ho detto ieri la pianta è edi­
ficata a partire dal cosmo, e solo la radice subisce l'influsso delle 
forze terrestri. La forma dell'intera pianta è una realtà spirituale, 
una realtà soprasensibile, ma il soprasensibile è riempito di mate­
ria. Chi esamina solo la sostanza fisica della pianta assomiglia a un 
uomo che copre uno scritto ancora troppo umido con la sabbia; poi 
grattà via la sabbia e la analizza convinto di poter sapere dalla sab­
bia che cosa è scritto nel testo. In modo simile si cerca oggi di esa­
minare la radice, che in realtà è un essere spirituale, ma riempito 
di sostanza fisica nello spazio, come gli organi che sono solo "riem­
piti" di sostanza fisica. In realtà fisico è solo il sistema scheletrico, 
l'apparato muscolare è eterico, gli apparati interni astrali. 

Ora procediamo alla vera intuizione e giungiamo all'uomo 
del calore, all'organizzazione costituita da uno spazio termico in­
terno differenziato. Come ho già detto, non consideriamo il calore 

82 



come facciamo con il carbonio o l'azoto: il calore è presente in 
modo diretto; nell'esperienza del calore noi siamo in esso, e il ca­
lore è in noi. Il calore è l'elemento che possiamo sperimentare in 
modo più vivo. Per questo oggi l'uomo non disconosce l'espe­
rienza del calore, mentre non riesce a sentire aria, acqua e terra. 
Non le sente perché le ha superate. L'esperienza del calore è pro­
prio l'applicazione direcca dell'intuizione all'organismo umano, 
ma qui bisogna sperimentare il calore non in modo generico come 
si fa nella vita quotidiana, bensì nelle sottili differenziazioni a se­
conda dei diversi organi. Riuscendo a osservare con la conoscenza 
intuitiva l'organismo del calore in tutto il corpo si giunge a capire 
non solo gli organi interni, ma anche la loro funzione. L'intera fun­
zione degli organi interni deve essere compresa mediante la com­
prensione dell'organizzazione dell'etere di calore. Tutto il resto 
non è adatto a fornire una comprensione della funzione degli or­
gani interni. L'osservazione intuitiva della funzione dell'etere di 
calore, dunque dell'uomo-calore, si può cogliere innalzandosi 
all'intuizione. In altre parole non basta pensare al mondo fisico 
qui, e ad altri mondi a cui si può accedere tramite l'immagina­
zione, l'ispirazione e l'intuizione. Gli altri mondi sono qui. Il 
mondo eterico è qui, perché abbiamo un sistema muscolare; il 
mondo astrale è qui perché abbiamo un sistema organico; il 
mondo devacianico, o mondo dello spirito è qui perché abbiamo 
un'organizzazione del calore. Lo spirito è sempre intorno a noi. È 
qui. L'uomo è spirito, solo riempito di sostanza fisica. È solo un'il­
lusione che l'uomo sia una creatura fisica; nel suo organismo del 
calore raggiunge il mondo più elevato tra quelli accessibili ed è 
già spirito in se stesso. Per questo sono tanto strane le sedute spi­
ritiche, quando otto o dieci persone si siedono atrorno a un tavolo 
per evocare spiriti ben inferiori a loro, ignorando però the loro 
stessi sono spiriti! Queste sono cose che vanno accolte nella parte 
pÌLl profonda del cuore per potersi elevare. 

Se grazie all'intuizione si coglie la mirabile attività che si 
svolge di organo in organo in seno all'organismo umano, se si af­
ferra tutto ciò che si svolge nell'etere di calore, si distinguono due 

83 



categorie di calore. In effetti l'etere di calore è un elemento molto 
particolare, e quando un processo qualunque induce una modifi­
cazione nell'etere di calore, si produce sempre un effetto antagoni­
sta. Infatti le correnti di calore sono tali da fluire sempre le une 
contro le altre in una dinamica di azione e reazione. L'etere di ca­
lore è in se stesso differenziaro, e dove vi è una sostanza eterica più 
grossolana, ne sorge sempre una più fine. Ecco perché si osservano 
certi fenomeni che tenterò di spiegare con un esempio banale. 
Supponiamo di trovarci in una stanza gradevolmente riscaldata e 
quindi di alzare la temperatura fino a renderla insopportabile. 
Questa non è solo una condizione fisica, ma anche ani mica. In par­
ticolare nell'anima viene sperimentato un tipo di calore più fine. 
Noi sperimentiamo il calore sempre in due modi: quello che è 
nella nostra anima e quello in cui viviamo; quello presente nel no­
stro organismo del calore e quello esterno. Possiamo dire che esi­
stono un calore fisico e un calore animico. 

Passiamo ora agli organi interni, all'uomo aereo che cono­
sciamo tramite l'ispirazione. Qui abbiamo innanzi tutto l'ele­
mento aria nella sua forma primaria. Ma in quesro elemento o 
forma dell'aria agisce la luce. Ciò però non avviene nel modo in cui 
il calore fine agisce nel calore propriamente detto: con l'intuizione 
percepiamo il calore all'interno del calore, e tuttavia esso resta ca­
lore benché si differenzi nel suo stesso elemento. Ma non è così per 
l'aria. L'aria reale non è quella fantasiosa del fisico che coprirebbe 
la nostra terra come un rivestimento. Così non esiste. Senza alcuno 
staro di luce (anche l'oscurità è uno stato della luce) non è conce­
pibile l'atmosfera. Luce e aria sono dunque differenziazioni legate 
fra loro, e in tutto l'organismo aereo anche la luce opera in senso 
formativo. Ora penetriamo ancor più nell'elemento animico. Non 
c'è solo la luce esterna, ma anche una luce interiore metamorfosata 
che impregna l'intero uomo, che vive in lui. Con l'aria vive in lui 
la luce. 

Allo stesso modo nell'acqua, nell'elemento liquido, vive il 
chimismo. Nell'organismo umano l'acqua concepita come ele-

84 



mento fisico puro, l'H20 della fisica è una chimera. Nel momento 
in cui l'acqua manifesta proprietà organizzative non può esistere 
senza il chimismo. Immaginare l'elemento liquido dell'uomo 
senza il chimismo sarebbe come immaginare un uomo senza testa: 
si può certo disegnare, si può anche eliminare tutto l'aspetto ani­
mico, ma il tutto sarebbe privo di realtà. Non esistono persone 
senza testa, non potrebbero vivere. Allo stesso modo l'elemento li­
quido umano non è ciò che il fisico descrive abitualmente come 
acqua; come l'uomo forma un tutto solo se ha la resta, così il chi­
mismo è legato all'elemento liquido. Infine l'elemento solido o 
elemento terra, nell'organismo umano non esiste che allo status na­

scendi, e come l'acqua anch'esso si trasforma subito. L'elemento so­
lido esiste nell'uomo solo legato alla vita. 

terra 
acqua 
aria 
calore 

corpo fisico 

vita 
chimismo 
luce 
calore 

corpo eterico 

Tracciando ora una linea verticale, avremo a sinistra il corpo 
fisico e a destra il corpo eterico corrispondente. Questi formano un 
tutto visto da due lati. Da una parte abbiamo gli stati eterici: ca­
lore, luce, chimismo e vita, dall'altra gli stati fisici: calore, aria, ac­
qua e terra. Descrivendo gli stati eterici in maniera astratta, par­
tendo dal liquido, solido, eccetera, vedremmo nell'etere di calore 
il grado inferiore e nell'etere di vita quello più elevato. Se però de­
scriviamo l'uomo dobbiamo tenere conto che è l'intuizione a de­
scrivere l'uomo di calore, la funzione degli organi interni. Scen­
dendo verso elementi meno fini, dal calore al solido nell'organi­
smo fisico, altrettanto saliamo nel corpo eterico dall'etere di calore 
all'etere di vita. Che cosa significa? Riflettiamo: l'uomo rovescia le 
qualità dell'uomo; usa l'etere di calore solo per l'organismo del ca­
lore, l'etere di luce per l'organismo aereo, l'etere chimico per l'or-

85 



ganismo fluido, l'etere di vita per l'organizzazione solida. Per 
comprendere davvero quanto ho detto non si può usare il pensiero 
abituale. Il ragionamento ordinario può comprendere solo lo sche­
letro, l'uomo terra. Dobbiamo andare oltre il pensiero abituale, 
come ho già detto, verso un modo di concepire il mondo che ci 
conquisti davvero interiormente. 

Ecco perché il sapere medico presenta certe particolarità. Ne­
gli antichi misteri, dove esisteva un certa conoscenza su come cu­
rare l'uomo, il sapere medico aveva un posto privilegiato. Anzi i 
medici venivano istruiti nei misteri e oltre che medici erano saggi 
che officiavano il culto religioso. Era perciò ovvio che il medico te­
nesse segreto il proprio sapere, come era segreto il sapere dei mi­
steri in generale. Infatti per imparare qualcosa bisogna metterlo in 
forma concettuale, altrimenti tutto resta indistinto. Anche le 
esperienze immaginative, ispirative e intuitive devono essere co­
municate tramite pensieri che sono come quelli dell'odierna an­
troposofia, e sono tali che la gente dice che ci si esprime in un pes­
simo stile. 

In quei tempi era chiaro: bisognava dare al sapere medico una 
forma concettuale, ma questo avrebbe tolto alla conoscenza tera­
peutica qualcosa della sua efficacia. Con questo tocchiamo cose 
molco profonde. Non si può negare che la conoscenza dei medica­
menti in certo senso tolga loro forza, e che è necessario che il me­
dico serio rinunci più o meno totalmente all'efficacia dei medici­
nali che somministra ai propri pazienti, ricercando per se stesso al­
tre forme di terapia. Riflettendo attentamente sul contenuco di 
questa frase si scoprirà il senso ancora più profondo di quanto ab­
biamo detto io precedenza: il medico deve sviluppare per propria 
forza interiore la volontà di venire in aiuto al prossimo. Egli deve 
infatti rinunciare per se stesso alle virtù curative di ciò che pre­
scrive. Chi attribuisce ai medicamenti solo l'effetto chimico gros­
solano, chi crede che i farmaci agiscano come fa il vapore per la lo­
comotiva, non è sottomesso a queste leggi spirituali. Chi però 
vede come l'uomo emerge nello spirituale non dubiterà un solo 
istante che a fondamento delle qualità dei diversi medicamenti 

86 



stanno leggi spirituali. Per chi ne afferra la vera natura la medicina 
è in assoluto il più mirabile metodo di educazione all'altruismo. 
In un certo senso è già un malinteso colossale e grossolano preten­
dere oggi di insegnare la terapia come una materia qualunque, per 
esempio la meccanica. È vero che si può applicare la meccanica 
all'uomo, ma ciò vale per l'umanità intera. In medicina tutto è in­
dividuale, e se esiste una conoscenza approfondita di un rimedio 
qualunque, è decisamente necessario che il medico rinunci al me­
dicamento per se stesso. Questa è la strada maestra verso l'altrui­
smo. Darò ancora qualche indicazione su come il medico possa co­
munque aiutarsi, ma la sostanza delle cose deve fiorire nel cuore; 
prendendo davvero sul serio le ultime cose che ho detto, per le 
leggi cosmiche diventerà una necessità portare nella medicina non 
egoismo, ma altruismo. È già implicito che l'altruismo, il dono di 
sé, è l'elemento fondamentale della medicina. L'erica medica non è 
una filosofia escogitata, ma deriva dalle primigenie leggi celesti, 
cioè dalle leggi forma.te dal cosmo e da cui nascono i rimedi. 

Quanto più queste comunicazioni verranno prese sul serio, 
tanto più aiuteranno a comprendere il vero carattere dei farmaci. 

pensieri - sistema osseo 
immaginazione - sistema muscolare 

= uomo solido,terreno 
= uomo liquido, fluido 

ispirazione - organi interni = uomo aereo 
intuizione-funzione degli organi interni = uomo del calore 

87 



SETTIMA CONFERENZA 

Dornach, 8 gennaio 1924 

Oggi dedicheremo la prima parte dell'incontro alle domande 
non comprese negli argomenti generali di cui ho già parlato e che 
riprenderemo. Continueremo quindi le argomentazioni di ieri e 
domani chiuderemo con alcune considerazioni esoteriche. 

Di fatto la maggior parre delle domande riguardano già 
quello che era mia intenzione dire. Vi sono però alcune domande 
singole che richiedono una trattazione specifica che vorrei ora esa­
minare senza un preciso sistema:. 

Domanda: Ci sono esercizi con cui si può rafforzare il cosiddetto ma­
gnetismo terapeutico, e come sono? 

Questa domanda richiede qualche chiarimento in merito alla 
questione del magnetismo terapeutico. Le forze del cosiddetto 
fluido magnetico si esercitano principalmente tra i corpi eterici di 
due persone e la loro azione è la seguente: supponiamo che una 
persona abbia una natura forte; in altre parole che possa sviluppare 
una notevole forza di volontà e in date circostanze ricevere delle 
direttive. Se questa persona lamenta un determinato disturbo, po­
tremmo chiederle di fare ogni giorno alle undici di mattina il se­
guente esercizio: rappresentarsi il sole, e pensare che esso ci scalda 
il capo; poi il calore si propaga alle braccia, alle mani, in modo da 
sentire che questo genera in noi una vera forza e quindi, in virtù di 
questo rafforzamento, ci si fa una rappresentazione chiara della 
propria malattia per espellerla con la forza di volontà. Questo me­
todo può in effetti portare beneficio. Dico "può" e non "porta", 
poiché simili questioni sono sempre problematiche e possono es­
sere efficaci solo se la patologia non è già collegata a un certo 
danno organico che può essere esteso ai diversi corpi dell'organi­
smo: solido, liquido, gassoso, calorico. In caso di beneficio sarà av­
venuto che grazie alle indicazioni date l'interessato ha ricevuto 

88 



uno stimolo entro il suo corpo astrale. Egli ha eseguito la direttiva 
poiché era in grado di fare uno sforzo di volontà; questo modo di 
rappresentarsi il sole e il calore del corpo ha attivato il suo corpo 
astrale; il corpo astrale ha agito sul corpo eterico, e l'eterico a sua 
volta ha avuto un'azione salutare sul corpo fisico, riequilibrando e 
sanando le lesioni di quest'ultimo, sempre che non vi fosse un 
danno organico già troppo profondo. Non si può dire che simili 
miglioramenti avvengono solo per quei disturbi che oggi vengono 
definiti "funzionali", in opposizione a quelli "somatici" nei quali 
è presente un vero disturbo organico. Una simile differenziazione 
è del tutto impropria. Non si può affatto dire dove finisca il danno 
funzionale e dove cominci quello organico. A un disturbo funzio­
nale sottosta sempre un disturbo organico, per quanto fine possa 
essere, anche se non può essere dimostrato con i grossolani metodi 
di indagine delle odierne fisiologia o anatomia patologica. In un 
caso simile non si applica il fluido magnetico, ma si fa appello alle 
forze di autoguarigione del paziente, e se applicabile questa è dav­
vero sempre la cosa migliore, in ogni circostanza. Si aiuta il pa­
ziente a guarire tramite il rafforzamento e il consolidamento della 
sua volontà. 

Però si può fare anche nel seguente modo: senza che l' inte­
ressato faccia uno sforzo di volontà, a partire dal proprio corpo 
astrale si può esercitare un'influenza sul proprio corpo eterico che 
a sua volta può agire sul corpo eterico del paziente, su cui nel 
primo caso invece agiva il corpo astrale del paziente stesso. Pro­
prio in questo consiste il magnetismo: chi applica il fluido ma­
gnetico agisce inconsciamente, influenza il proprio eterico a par­
tire dall'astrale, e può dirigere per istinto le forze così sviluppate, 
trasmettendole e fortificando quelle del paziente. Sia ben chiaro 
che in un processo di guarigione il magnetismo può solo sfruttare 
ciò che è in grado di portare a guarigione. Se abbiamo a che fare 
con un paziente troppo debole, sulla cui volontà non si può fare al­
cun affidamento, si possono anche usare le forze del magnetismo 
terapeutico. Ma va detto espressamente che queste forze sono 
qualcosa di problematico, non applicabile con indifferenza in 

89 



qualsiasi caso, Vale a dire che la facoltà istintiva che ho descritto, 
in cui si attiva il proprio corpo astrale per influenzare tramite esso 
il proprio corpo eterico e trovare da lì il passaggio al corpo eterico 
del paziente, è una facoltà istintiva del tutto individuale. In al­
cune persone è molto sviluppata, in altre meno, in altre per nulla. 
Esistono certo persone predisposte al magnetismo, ma è interes­
sante che questa facoltà è di norma limitata nel tempo. Quando 
qualcuno si accorge di avere il dono del magnetismo, comincia ad 
usarlo con efficacia; dopo qualche tempo l'effetto diminuisce, ma 
egli continua a fare come se ci fosse ancora; per questo motivo pro­
prio il magnetismo sfocia spesso nella ciarlataneria. Deve destare 
sospetto ogni volta che il magnetismo terapeutico diventa un me­
stiere. Un simile tipo di terapia non può in effetti diventare una 
professione. Questo va detto. Il fluido magnetico può certo essere 
efficace, ma solo quando si sia in grado di esercitarlo con vera e se­
ria compassione nei confronti del paziente, sentita fin nel 
profondo del proprio organismo. Praticare il magnetismo con vero 
amore per il paziente non può essere una professione. Se esiste un 
sincero amore e non subentrano altre influenze nefaste, esso può 
dare buoni frutti in ogni caso. Ma va praticato all'occasione, 
quando il karma ci porta incontro una persona che vogliamo aiu­
tare con tutto il cuore. Come segno esteriore si possono imporre o 
passare le mani, ma quello che agisce è il corpo astrale che in­
fluenza il corpo eterico il quale a sua volta influenza quello del pa­
ziente. 

Va considerato poi un altro aspetto. Dato che nel magneti­
smo la guarigione ha sempre come punto di partenza il corpo 
astrale, sia del paziente, sia del terapeuta, siamo di fronte a un pro­
cesso inverso a quello della terapia medica, dove si introduce una 
sostanza nel corpo fisico la quale agisce in conformità sia con le 
forze interne, sia con il ritmo del corpo fisico, influenzando il 
corpo eterico del paziente. La guarigione emana sempre dal corpo 
eterico. In un caso agiamo sul corpo eterico partendo dall'astrale, 
ed è la guarigione psichica di cui fa parte anche il magnetismo; 
esso ha però qualcosa di problematico, ma anche qualcosa di urna- , 

90 \ 



nitario, di sociale, che coinvolge i rapporti da persona a persona. 
Nell'altro caso abbiamo la terapia razionale che va eseguita con 
farmaci che tramite il corpo fisico esercitano la loro azione sul 
corpo eterico. In ultima analisi la guarigione viene sempre effet­
tuata partendo dal corpo eterico. È sbagliato dire che il corpo fi­
sico malato possa in qualche modo determinare la guarigione; il 
corpo fisico porta in sé la causa della malattia, mentre la causa 
della guarigione deve venire dal corpo eterico. 

Domanda: Che relazioni sussistono tra il cuore, l'utero, la sua posi­
zione, e le esperienze psichiche come dolore o gioia? 

Vi sono esperienze direttamente correlate. In primo luogo, 
seppure non in contatto fisico diretto, utero e cuore sono due or­
gani fra loro correlati come sole e luna. Il sole e la luna inviano 
sulla terra la stessa luce, una volta il sole illumina direttamente un 
oggetto, un'altra indirettamente inviando luce alla luna che la ri­
flette. L'organo del cuore invia impulsi all'organismo umano in 
modo diretto, immediato. Esso è l'organo di senso per la circola­
zione del sangue in condizioni normali. L'utero è costituito in 
modo da percepire la circolazione che si instaura dopo la feconda­
zione. Questo è il compito dell'utero, e come la luna riflette la luce 
del sole, così l'utero riflette ciò che il cuore percepisce nella circo­
lazione sanguigna e la irraggia di rimando. Per la loro azione di­
retta o indiretta rispetto alla percezione della circolazione cuore e 
utero stanno l'uno all'altro come sole e luna. Quando l'uomo è for­
mato ha bisogno della forza del cuore, quando è in formazione ha 
bisogno della forza riflessa del cuore che gli viene dall'utero fem­
minile. 

Questi organi, insieme a qualche altro, non sono che l'imma­
gine fisica dello psichismo dell'uomo visto con lo sguardo spiri­
tuale (il polmone rimanda più verso il fisico-eterico). Potrei espri­
mermi così: pensiamo di sviluppare la conoscenza immaginativa, e 
con lo sguardo immaginativo di osservare un essere umano: osser­
vando il cuore e l'utero avremo allora davvero l'immagine di sole e 

91 



luna. Questo è proprio il corrispettivo spirituale che l'uomo vive 
nell'anima; c'è veramente una corrispondenza tra ciò che avviene 
nel cuore e nell'utero, e quel che avviene nei substrati semi-incon­
sci dell'anima, perché essa è altrimenti influenzata dai pensieri. 
Viene così mascherato un sottile processo: l'intima connessione tra 
cuore e utero. Ma chi ha un certo senso dell'osservazione noterà la 
quantità prodigiosa di conseguenze dovute all'attività del cuore 
che si sviluppa sotto l'azione dell'ambiente fisico, in modo semi­
inconscio o semi-cosciente che dir si voglia. Una persona la cui vita 
è una successione continua di choc, per esempio in conseguenza 
della sua professione, porta già nel suo subconscio il ritratto vi­
vente dell'attività cardiaca che in tal modo ha preso forma. Questo 
si riflette nell'utero e nella costituzione dell'embrione. 

Ora c'è una domanda alla quale è difficile rispondere, perché 
ad essa bisogna rispondere o in maniera superficiale, a mo' di sem­
plice comunicazione, oppure trattarla in modo approfondito: 

Che effetto ha sulla costituzione dei singoli organi il portare perle e 
pietre preziose? 

Esiste un'influenza, ma se ne può fare un'idea solo chi accede 
ai mondi spirituali e solo esaminandola in ogni singolo caso indi­
viduale. Si può certo dire, per esempio, che lo zaffiro ha un effetto 
sul temperamento collerico, ma questo sempre solo nel caso sin­
golo. Simili effetti esistono, ma per rispondere appieno alla que­
stione bisognerebbe andare pii:1 in profondità di quanto non si 
possa fare oggi. 

Alla domanda: come ci si può fare un quadro del significato kar­
mico delle singole malattie? posso rispondere solo mediante quello 
che ho detto durante questo corso. Qualcuno si sarà fatto qualche 
idea da quel che ho detto, altre ne verranno da quel che dirò. 

Ecco qui altre domande che trovano risposte anche nelle con­
siderazioni esoteriche svolte: 

Esiste un parallelismo tra il grado e la durata del processo di de­
composizione post-mortem e il destino delta rispettiva individualità nei 
mondi spirituali? 

92 



In realtà non ci sono relazioni che abbiano un significato per 
noi esseri umani. Tuttavia il processo di decomposizione non è af­
fatto quel processo puramente fisico indicato di solito dalla chi­
mica, e qui è già contenuto un profondo mistero spirituale. Nel 
passato questo era sentito istintivamente. Si dice che il nòcciolo 
intimo di una cosa è l'essenza della cosa stessa. Ora in tedesco il 
termine per "decomporsi" è verwesen. Il prefisso tedesco ver- indica 
sempre l'andare verso qualcosa, mentre il termine wesen significa 
appunto "essere", "essenza". Dunque letteralmente verwesen signi­
fica "andare verso l'essenza", "immergersi nell'essenza". L'uomo 
non è un essere chiuso in se stesso e in lui operano entità spirituali. 
Noi portiamo certe entità nel fisico, nell'eterico, nell'astrale, e solo 
l'organizzazione dell'io è libera. Queste entità, collegate con i 
corpi fisico, eterico e astrale sono collegate con ciò che avviene con 
il corpo fisico dopo la morte. A questo si collega strettamente là 
questione della decomposizione o della cremazione. Tutte queste 
cose sono intimamente collegate con il karma umano, ma per 
l'uomo singolo, per l'individuo non hanno in effetti un grande si­
gnificaco. 

Domanda: L'autopsia praticata da un certo punto dopo la constata­
zione di morte, influisce sul destino del defunto? 

Non influisce sul destino del defunto. 
La maggior parte delle domande trovano risposte nelle con­

ferenze, ma ne ho ancora una di una certa importanza. 

Domanda: Le facoltà terapeutiche del medico sono di natura pura­
mente personale o sono condizionate dai rapporti entro una comunità? In­
tendo non il rapporto medico-paziente ma tra medici stessi. È pensabile che, 
come avviene in alcune comunità di religiosi, i singoli medici possano 
trarre dalla comunità forze di cui sono in se stessi sprovvisti ? 

In effetti è così, ma questo vale per ogni comunità di per­
sone. In ogni comunità avviene che il singolo tragga forze dalla 
comunità stessa, ma in essa deve vivere una comunione vera. la 

93 



comunione va sentita, deve diventare esperienza vivente. Quel che 
ho descritto ieri e che preciserò ancora domani può davvero por­
tare alla formazione di una vera comunità tra di noi, anche se per 
ora solo di una comunità epistolare. Dovremo sentirci uniti, in 
modo che quando ognuno sarà nella sua sede senta che da questa 
comunità emanano forze non solo intellettuali, ma anche spiri­
tuali. 

Una ristretta cerchia pone la domanda di come possa il me­
dico esercitare il proprio senso di osservazione. Hanno un valore 
l'iridologia, la grafologia, la chiromanzia? 

Nel caso ideale l'osservatore attento saprà trarre moltissime 
informazioni sulle condizioni generali di una persona anche par­
tendo da un pezzo d'unghia. È in effetti possibile. Allo stesso 
modo un capello pu,ò dare moltissime informazioni: basti pensare 
a quan_to possano essere diversi i capelli da individuo a individuo 
e come le persone si differenzino già a un primo esame della capi­
gliatura. Fra i presenti ci sono persone con i capelli biondi e altre 
con i capelli bruni. Da che cosa dipende? I bruni devono la loro 
tinta a un processo-ferro presente nei capelli, i biondi a un pro­
cesso-zolfo che è molto spiccato nelle persone con i capelli rossi. La 
cosa è di straordinario interesse. Conobbi persone i cui capelli rossi 
fiammanti avevano un valore rivelatore del loro carattere focoso. 
In questi casi siamo in presenza di un processo-zolfo molto in­
tenso, mentre i capelli neri hanno rapporto con un processo-ferro 
relativamente intenso. Va tenuto presente che i capelli sono una 
"secrezione" dell'intero organismo umano. In un caso uno produce 
una sostanza fortemente combustibile, lo zolfo, che impregna i 
suoi capelli; nell'altra elimina il ferro che è del tutto differente, 
che non brucia. Questo mostra una profonda differenza tra le loro 
organizzazioni. Ciò che si manifesta grossolanamente dal punto di 
vista generale, si manifesta in ciascun individuo, ed è possibile ri­
conoscere l'intero uomo dalla natura dei suoi capelli. Come non ri­
conoscerlo allora dalla conformazione della sua iride? Ma questo 
necessita una scienza approfondita e non il dilettantismo superfi­
ciale che mostrano certi iridologi. Proprio nelle cose che si fon-

94 



dano su basi reali la vera conoscenza è accessibile solo alla fine, 
come in astrologia solo alla fine si accede a una conoscenza spiri­
tuale, mentre prima è tremendamente dilettantesca. Lo stesso vale 
per la chiromanzia e la grafologia. 

La grafologia richiede una vera conoscenza ispirativa. La ma­
niera in cui una persona scrive è del tutto individuale, e al propo­
sito non si possono dare che indicazioni del tutto generali. Anche 
in questo caso vale infatti quanto ho detto prima. Per dedurre 
qualcosa dalla grafologia è necessaria l'ispirazione. Ora la grafolo­
gia presenta la peculiarità che la scrittura attuale di una persona 
corriponde press'a poco a quello che la persona era sette anni 
prima. Va aggiunto che chi volesse dedurre qualcosa sul presente 
della persona è costretto a fare una deviazione, deve ripercorrere la 
sua incera evoluzione. Egli giunge allo stato interiore di sette anni 
prima a partire dal quale, se ha la capacità di vedere, può ripercor­
rere il cammino e acquisire una conoscenza più profonda di quella 
che si ha di solito. Dunque anche in tal modo si può ottenere qual­
cosa. 

Ritroviamo nella chiromanzia qualcosa di simile à quel che 
ho detto per i capelli e per l'iride, ma anche qui vale la conoscenza 
ispirativa, non le regolette superficiali che vengono di solito pre­
scritte. Per esaminare le linee delle mani è necessaria una predi­
sposizione del tutto particolare che alcuni possiedono e che è stret­
tamente legata al tipo di evoluzione di una persona. Per convin­
cersene basta confrontare le linee della mano sinistra con quelle 
della mano destra. Di norma la gente scrive con la mano destra e 
non con la sinistra, e vi è una differenza. Per ciò che concerne la li­
nea delle mani, la mano sinistra rivela all'ispirato tutto il karma; 
la destra le capacità che una persona ha acquisito in questa vita. Il 
destino conforma la sua esistenza attuale, le sue abilità gli prepa­
rano l'avvenire. Tutte queste cose non sono senza fondamento, ma 
è molto pericoloso sostenerle pubblicamente, poiché qui entriamo 
in un campo dove serietà e ciarlataneria si toccano da vicino. Ri­
torneremo sull'argomento. 

Come ho detto al termine della conferenza di ieri, per la na-

95 



tura stessa dei processi universali la professione medica è legata a 
un atteggiamento interiore veramente e profondamente morale. 
Ho mostrato infatti che la vera conoscenza di un medicamento 
priva chi la possiede della possibilità di beneficiare della forza cu­
rativa del medicamento stesso. Certo, la semplice conoscenza chi­
mica di un medicamento non la esclude, poiché non è una cono­
scenza. Ma quella vera la esclude. 

Riflettiamo un momento: la conoscenza del sistema musco­
lare umano passa attraverso l'immaginazione. Ciò che avviene nel 
muscolo può essere compreso solo attraverso la visione immagina­
tiva, e a questa bisogna ricorrere volendo guarire un organo di tipo 
muscolare. La vera conoscenza di un organo interno deriva 
dall'ispirazione e non può venire da nozioni chimiche. Suppo­
niamo ora di conoscere grazie all'immaginazione un rimedio at­
tivo sul sistema muscolare. Questa conoscenza immaginativa non 
è quella che si suppone abitualmente. Le nozioni che oggi ab­
biamo non compenetrano l'uomo in profondità, ma restano solo 
nell'ambito della testa, mentre ogni conoscenza di tipo immagi­
nativo afferra al contempo anche i muscoli. Anche la conoscenza 
medica immaginativa è cale che si percepiscono le nozioni nei pro­
pri muscoli. Queste cose vanno prese davvero sul serio. 

Per farmi capire meglio vorrei persino dire qualcosa di para­
dossale, e nel paradosso esprimere una verità. La Filosofia del/a Li­
bertà* fu poco compresa perché non la si seppe leggere, fu letta 
come un libro qualunque. Ma quest'opera non era concepita come 
gli altri libri; la Filosofia della libertà vive sì nel pensiero, ma nel 
pensiero vivo. I pensieri spenti, astratti, logici che informano oggi 
l'intera scienza vengono sperimentati nel cervello. Ed ecco il para­
dosso: sperimentiamo còme uomini interi nel nostro sistema osseo 
i pensieri che si trovano nella Filosofia del/a libertà. Ancora più pa­
radossale è che coloro che hanno realmente capito quest'opera 
hanno a più riprese sognato scheletri durante e soprattutto dopo la 
lettura. È in effetti accaduto, anche se le persone non gli hanno 
dato importanza, perché non hanno collegato le due cose. Questo 
ha un nesso morale con la posizione globale della Filosofia della li-

96 



bertà di fronte alla libertà nel mondo. La libertà consiste nel muo­
vere i propri muscoli nel mondo esterno a partire dalle ossa. L'es­
sere umano non libero segue le sue pulsioni e i suoi istinti. Quello 
libero si regola sulle esigenze e le necessità del mondo che egli 
deve in primo luogo amare. Deve conquistarsi un rapporto con il 
mondo. Questo si esprime nell'immaginazione del sistema osseo. 
Interiormente è il sistema osseo che sperimenta i pensieri vissuti. 
Questi sono sperimentati dal sistema osseo, dall'uomo intero, e 
più in particolare da ciò che costituisce l'uomo terra, l'uomo so­
lido. Alcuni tentarono di dipingere quadri tratti dai miei libri e 
mi mostrarono ogni sorta di cose; alcuni tentarono di rappresen­
tare anche i pensieri della Filosofia della libertà. Il suo contenuto 
potrebbe essere espresso con scene drammatiche eseguite da sche­
letri umani. Come la libertà esige che ci spogliamo di tutto ciò 
che è istinto, così ciò che l'uomo sperimenta nel pensiero della li­
bertà è qualcosa che lo deve liberare dalla sua carne e dal suo san­
gue. Deve farsi scheletro, terra. Bisogna che i pensieri diventino 
terrestri, bisogna fare lo sforzo per escludersi. 

Dico questo per mostrare che anche nei pensieri ordinari è 
l'uomo tutto intero a essere interessato. Passando dal pensiero 
all'immaginazione, se ne fa l'esperienza nel sistema muscolare. 
L'ispirazione è sentita partecipando intimamente alla vita dei pro­
pri organi. Quando parliamo di ispirazione dobbiamo ricordare la 
massima: Naturalia non sunt turpia*. Infatti le ispirazioni più belle 
sono quelle relative ai reni o ad altri organi inferori. Così, le cono­
scenze di ordine superiore fanno appello davvero all'intero uomo; 
e non conosce l'immaginazione o l'ispirazione chi non sa che im­
maginare è un lavoro assimilabile all'attività fisica, perché fa lavo­
rare i muscoli. Una vera immaginazione è come un vero lavoro fi­
sico. Vi è dunque una correlazione fra lavoro fisico e immagina­
zione. Se mi è permesso di portare un ricordo personale, dirò che 
l'avere da ragazzo spaccato la legna, raccolto patate, vangato, se­
minato e così via, ha molto contribuito allo sviluppo delle mie fa­
coltà immaginative. Non voglio farmi bello raccontandolo, ma 
tutto questo ha reso più agevole riportare nei muscoli lo sforzo im-

97 



maginacivo, come quando si è già abituaci a qualcosa. Questo suc­
cede se durante la giovinezza si sono esercitati i muscoli e più tardi 
si cerca di conquistare la conoscenza immaginativa. Ma atten­
zione: in questo contesto non vale il movimento che non è lavoro. 
Il gioco non favorisce in alcun modo l'immaginazione. Non ho 
davvero niente in contrario al gioco: basta leggere i miei lavori di 
pedagogia per rendersene conto, ma per il muscolo in riposo (bi­
sogna naturalmente essere rilassaci per compiere gli esercizi) im­
maginare porta a un'esperienza simile a quella di un vero lavoro fi­
sico. 

Procedendo sulla via della medicina e imparando a conoscere 
insieme questi facci singolari, l'acquisizione di simili nozioni tera­
peutiche afferra il sistema muscolare e influisce sul karma. Pren­
diamo come esempio, si tratta di un'esemplificazione del tutto 
ideale: la conoscenza del vero trattamento del vaiolo. Il vaiolo su­
scita una potente ispirazione, associata persino all'intuizione, e il 
sapere che si acquisisce in tal modo, se si è veri terapeuti, agisce 
molto più intensamente sul medico che una vaccinazione, sebbene 
in modo differente. Studiando la terapia del vaiolo si provoca nel 
medico una sorca di immunità che permette, cogliendone il nesso, 
di avvicinare i vaiolosi senza alcuna paura, in pieno amore. Queste 
cose hanno però anche un rovescio. La conoscenza delle virtù tera­
peutiche di un rimedio, se è una vera conoscenza immaginativa o 
ispiraciva, possiede essa stessa un potere di guarigione, è un rime­
dio in sé. Non occorre che sia una conoscenza acquisita personal­
mente, può anche essere quella comunicata da un altro e far parte 
di un sapere di cui tutti si possono appropriare, l'ho detto spesso. 
La conoscenza di un rimedio è efficace, ma solo fino a che non si ha 
paura. In verità la paura è il polo opposto dell'amore. Entrando 
nella stanza di un malato con paura, tutta la terapia prescritta non 
servirà a nulla; ma entrando con amore, sapendo dimenticare se 
stessi per dedicare l'intera anima a chi si deve guarire, potendo vi­
vere in amore le conoscenze immaginative e ispirative, si porterà 
nel processo di guarigione non più solo qualità personali, una per­
sonalità piena di paura, ma quella che conosce ed è compenetrata 

98 



d'amore. Così la medicina deve raggiungere la moralità non solo 
esteriormente, ma anche dall'interiorità. 

Quel che vale di regola per ogni conoscenza spirituale vale in 
particolare per la medicina: bisogna avere coraggio. Sappiamo che 
il coraggio ci circonda ovunque. L'atmosfera è un'illusione, essa è 
coraggio. Se vogliamo vivere nel mondo in cui respiriamo, ab­
biamo bisogno di coraggio. Quando in qualche modo ci compor­
tiamo da codardi è come se ci chiudessimo e respirassimo solo in 
apparenza. Ciò che anzitutto occorre per gli studi della medicina è 
il coraggio, il coraggio di guarire. Se in effetti di fronte a una ma­
lattia si avrà il coraggio di guarire si avrà già il giusto orienta­
mento che in nove casi su dieci conduce anche al giusto risultato. 
In effetti il processo di guarigione è intimamente legato a qualità 
morali. Per quesro nello studio della medicina bisognerebbe pro­
cedere così: un primo corso per studenti di medicina, che tratti gli 
argomenti che ho esposto nelle prime tre conferenze ponendo alla 
base la conoscenza dell'uomo e della natura, dell'uomo e del co­
smo. In seguito un secondo corso di approfondimento esoterico 
della dinamica dei processi medici, che affronti la medicina come 
ho fatto nella quarta conferenza e come farò anche domani. Infine 
un terzo e ultimo corso dovrebbe trattare principalmente le rela­
zioni tra la terapia e lo sviluppo di vere qualità morali del medico, 
poiché l'uno deve portare all'altro. Facendo un simile corso, con 
un approfondimento qualificato dell'etica, le malattie divente­
ranno per il medico realmente il contrario di quello che sono per 
il malato. Diverranno per lui qualcosa che ama, non nel senso di 
mantenere a lungo il paziente malato, ma oggetto d'amore perché 
la malattia raggiunge il suo scopo solo se viene "curata", guarita. 
Ma cosa significa? 

Star bene significa portare in sé le qualità spirituali, le cosid­
dette qualità animico-spirituali. Essere malati, essere affetti da 
qualsivoglia disturbo, significa invece essere influenzati da una 
qualità spirituale. So bene che se un intellettuale moderno mi sen­
tisse, direbbe: "Oh! È tornata di moda la vecchia teoria della pos­
sessione!" Già, ma bisognerebbe chiedersi prima se la vecchia teo-

99 



ria della possessione è peggiore della nuova, in cui invece che da 
spiriti si è posseduti da bacilli. Questa è la prima cosa che biso­
gnerebbe esaminare. Nelle sue teorie la medicina odierna confessa 
sempre la propria fede in una possessione, solo una possessione 
materialistica più conforme al suo raziocinio. Quando una persona 
è affetta da una patologia, porta in sé una qualità spirituale assente 
nel corso della normale esistenza. È una qualità spirituale. 

Ecco un altro paradosso. Supponiamo di cercare la relazione, 
che è reale, tra i vari elementi dello zodiaco: Ariete, Toro, Gemelli, 
Cancro, Leone, Vergine, Bilancia, Scorpione, Sagittario, Capri­
corno, Acquario, Pesci (vedi disegno). Esiste una differenza 
enorme tra le sette costellazioni in alto e le cinque in basso. Sa­
lendo 

all'immaginazione le sette costellazioni superiori ci appaiono 
come entità maschili e le cinque inferiori come entità femminili. 
Così, il maschile-femminile apparirà all'immaginazione in forma 
di serpente chiuso in se stesso che si stende sullo zodiaco. Una tale 
immaginazione non può essere ricevuta da alcuno senza subire 

100 



quel che segue. Immaginiamo il vaiolo: esso si manifesta con sin­
tomi fisici. Ma supponiamo che qualcuno sia affetto da vaiolo e 
abbia nel suo corpo astrale e nell'organizzazione dell'io la forza di 
tirarlo fuori e di sperimentarlo solo nel corpo astrale e nell'io, 
tanto che il corpo fisico e quello eterico rimangano sani. Suppo­
niamo in via ipotetica che sia possibile. Quel che ho descritto non 
può succedere, ma volendo avere questa immaginazione si dovrà 
sperimentare in via ipotetica quello che sto dicendo sul vaiolo. 
Occorre sperimentare il vaiolo nel proprio corpo astrale e nella 
propria organizzazione dell'io, lasciando indenni i corpi eterico e 
fisico. Occorre sperimentare un equivalente spirituale della malat­
tia fisica. Il vaiolo è il riflesso fisico dello stato nel quale si tro­
vano l'organizzazione dell'io e il corpo astrale quando si ha una si­
mile immaginazione. Riuscendo a farlo si riconoscerà che nel 
vaiolo l'uomo subisce la stessa azione che nella conoscenza spiri­
tuale porta all'immaginazione dello zodiaco. 

Si capisce così che la malattia è strettamente legata alla vita 
spirituale e non al corpo fisico. La malattia è l'immagine fisica 
della vita spirituale. Abbiamo dunque un'immagine che non è al 
suo posto nel corpo fisico, poiché esso non deve imitare i processi 
spirituali, e vediamo che quanto in determinate condizioni è ec­
celso nella sfera spirituale, in altre condizioni diventa patologia 
del corpo fisico. 

La malattia va dunque compresa in modo da dire: se alcune 
entità spirituali non potessero essere attirate verso il basso, nei 
luoghi in cui non devono essere, nei modi che vedremo domani, 
esse non esisterebbero nei mondi spirituali. Questo ci mostra 
come la conoscenza spirituale sia strettamente legata alla malattia. 
Familiarizzarsi con lo spirituale significa già conoscere la malattia. 
Non può essere altrimenti: quando si faccia l'esperienza di una si­
mile immaginazione celeste, si comprende che cosa è il vaiolo, 
poiché esso è solo la proiezione fisica di ciò che si prova spiritual­
mente. Così è in sostanza per la conoscenza di tutta la patologia. Si 
sarebbe tentati di dire: se il cielo, o anche l'inferno, afferrano 
l'uomo troppo intensamente, questi si ammala; se afferrano solo la 

101 



sua anima e il suo spirito egli diventa saggio, o intelligente o av­
veduto. 

Queste cose vanno digerite nell'anima, e allora si saprà qual è 
il ruolo dell'antroposofia nei confronti della medicina, poiché essa 
mostra i veri archetipi divini accanto ai loro riflessi demoniaci che 
sono le malattie; si diverrà così sempre più coscienti che una 
riforma degli studi medici deve passare attraverso l'antroposofia. 

102 



OTTAVA CONFERENZA 

Dornach, 9 gennaio 1924 

Naturalmente in questa sede è possibile solo accennare in 
modo aforistico alle cose che in un modo o nell'altro si acquisi­
scono nel corso del tempo, se quel che abbiamo impostato troverà 
la dovuta continuazione in unione con la Sezione medica del 
Goetheanum. 

Prima di tutto insisto che non si può guarire contro il karma. 
Proprio questo punto, il non poter guarire contro il karma, deve 
costituire l'essenza dell'atteggiamento medico che già nella fonda­
mentale questione della volontà di guarire deve andare in due di­
rezioni. La prima è l'invincibile volontà del karma. La volontà kar­
mica serve prima di tutto al medico per se stesso. Abbiamo visto 
infatti che ciò che il medico usa per i suoi pazienti in un certo 
senso perde efficacia per lui stesso. Certo, questo può ritrasfor­
marsi in qualcosa di efficace per lui, ma per ora basti quel che ho 
detto. Ben inteso, anche il medico resta sottomesso al karma per 
quanto riguarda la propria salute o malattia. Ma proprio se esiste 
l'attitudine interiore di cui ho parlato, se come ho accennato il sa­
pere terapeutico penetra nel profondo dell'anima, la coscienza kar­
mica si trasforma sempre più in pura manifestazione del karma. Il 
karma ha due facce. Va in primo luogo considerato il karma io 
modo da collegare ciò che riguarda il proprio destino all'ultima 
delle incarnazioni. In tal caso il karma è l'espressione di ciò che vi 
hanno porcaco le incarnazioni precedenti. Ma va considerato il 
karma anche pensando alle prossime vite, alla quinta o sesta incar­
nazione futura. Allora sarà già avvenuto ciò che adesso è io svolgi­
mento, e solo allora si avrà infine il risultato finale. Se portiamo 
agli estremi questo pensiero risulterà che anche il karma è in di­
venire, che quanto ora succede aggiunge al karma questa o quella 
cosa. Possiamo in effetti dire che il karma in un certo senso viene 
modificato nell'una o nell'altra direzione tramite i nostri atti. Chi 
ha compreso il karma non può diventare fatalista. 

103 



Questa è la prima direzione nella quale ci si deve orientare, 
quella secondo il karma: essa conferisce saldezza e sicurezza nella 
vita e assicura una base solida. L'altra direzione è invece quella di 
rendere in modo assoluto alla volontà di guarire. Questa volontà 
non deve mai subire cedimenti e deve senza tregua agire in senso 
terapeutico, tanto da portarvi a fare tutto il possibile, anche se 
pensate che il male sia inguaribile. Un simile pensiero va scacciato 
e dovete fare di tutto per ottenere la guarigione. Il tutto formulato 
in maniera aforistica. 

Il nostro scopo principale sarà oggi proseguire nelle conside­
razioni esoteriche su ciò che può destare forze dell'anima adatte 
agli studi di medicina. Occorre sapere che per il medico anche il 
contenuto esoterico deve assumere una forma particolare, una spe­
ciale attività. Il medico non può accontentarsi di osservare le cose 
come si fa nella vita ordinaria e come si fa oggi nella scienza cor­
rente. La scienza non fa uso di forze speciali dell'anima assenti 
nella vita ordinaria, ma al contrario propone come valore assoluto 
di evitare l'uso di tali forze. Ma in questo modo non si portano le 
sostanze o i processi della natura a rivelare i segreti delle loro virtù 
curative. Queste proprietà si rivelano solo a chi si avvicina alle cose 
dopo avere destato nella propria anima determinate qualità. Sta nel 
medico destare passo dopo passo queste forze affinché le cose di­
cano nel loro modo come, tramite l'opera del medico, esse possano 
aiutare l'umanità. Ma per far questo occorre intensificare molto di 
più la sensibilità medica di cui ho parlato nei giorni scorsi. 

Ora vorrei come prima cosa proporre una semplice conside­
razione su come in effetti dovrebbe essere svolto il corso degli 
studi di medicina. Questa considerazione avrà un carattere di afo­
risma, ma dedicandole tempo essa potrà svilupparsi in modo na­
turale nell'anima dello studente di medicina. 

Pensiamo che cosa rivela la forma della volta cranica, che di­
segno ora in modo schematico, e contrapponiamola a quel che ri­
vela un osso lungo, un femore per esempio. Disegno anche questo 
in modo schematico. Ora, questi elementi non sono isolati perché 
sia sulla volta cranica sia sulle ossa lunghe si esercitano in ogni 

104 



punto una varietà di forze fisiche. Ma un osso lungo non rivelerà 
mai la sua natura, se non lo vediamo in relazione con l'intero co­
smo. Se ora ho un osso lungo, le sue forze sono orientate nel senso 
della lunghezza; quando l'uomo deve conquistare la sua posizione 
sulla terra, quelle forze si dirigono verso il centro della terra. Ma 
non è questo l'essenziale. L'essenziale è che queste forze sono orien­
tate sulla linea di congiunzione tra il centro della terra e la luna, e 
allo stesso modo è allineato, integrato nelle forze che legano terra 
e luna tutto ciò che ha la stessa disposizione spaziale delle ossa 
lunghe: femore, omero, ma anche i muscoli corrispondenti. Pos­
siamo rappresentarci le cose nel modo seguente: qui si trova la 
terra dalla quale si innalzano forze verso la luna, e in queste forze 
è inserito tutto ciò che ha la stessa posizione del femore quando 
l'uomo sta in piedi o cammina. Per contro, tutto ciò che è posizio­
nato come la volta cranica è legato al movimento di Saturno, vi re­
gnano le forze di rotazione di Saturno. Dunque possiamo dire: 
l'uomo viene formato dal basso verso l'alto dalla relazione fra terra 
e luna, e viene chiuso, limitato dalle forze di rotazione di Saturno. 
Queste due forze sono in opposizione l'una all'altra. 

105 



Consideriamo le prime forze, quelle che si scendono tra la 
terra e la luna. Qui troviamo tutto quanto conferisce all'uomo la 
sua forma plastica, ciò che come uno scultore invisibile lo edifica 
plasticamente, mentre le altre forze, quelle circolari, sono porta­
trici di una costante distruzione. In esse la maceria che edifica pla­
sticamente l'uomo viene di continuo dispersa. Quando cioè ci ta­
gliamo le unghie, le forbici agiscono come le forze di Saturno; 
quando invece ci nutriamo, la componente è diretta verso la luna 
(è data dalla direzione di fuga rispetto alla terra). Tutte le forze che 
vanno in direzione della luna edificano l'uomo, tutte le forze 
orientate secondo Saturno lo polverizzano e in questo gioco tra 
forma e dispersione si inseriscono e si manifestano la sua anima e 
il suo spirita. 

Ora, ciò che si trova all'esterno e ciò che l'uomo ha in se stesso, 
ciò che è legato al corpo eterico, è legato a queste forze periferiche. 
A queste forze formative è collegato per certi versi l'argento. Così, se 
notiamo che in una persona le forze formative vengono sopraffatte 
dalle forze di dispersione, si può di regola correggere questo squili­
brio con un medicinale derivato dall'argento. Se invece si nota che le 
forze formative proliferano in eccesso, irrigidendo l'uomo nella sua 
figura e impedendo la scomposizione, si farà appello a medicinali di 
origine saturnia ottenuti dal piombo. Così dalla conoscenza della 
costituzione dell'uomo scaturisce una metodologia. 

Ora il punto è far proprio un simile modo di osservazione. 
Come giustamente si dice, il vero mondo, il mondo spirituale, si 
situa al di là di una soglia, e di qua sta l'uomo. Chi vuole giungere 
a una verace comprensione della conformazione del mondo deve 
oltrepassare la soglia. Il passaggio presenta tuttavia pericoli. Se 

106 



l'uomo impregna le proprie percezioni sensoriali di pensieri quali 
si hanno nella vita usuale e li porca con sé nel mondo spirituale, al 
di là della soglia, egli suscita davanti al suo occhio spirituale un'il­
lusione, un miraggio perché giudica le cose oltre la soglia come 
quelle del mondo usuale. Per questo sulla soglia sta un'entità spi­
rituale che ci ammonisce a portare oltre la soglia tutt'altri con­
cetti, poiché se penetriamo nel mondo spirituale con pensieri im­
prontati al mondo sensibile, un miraggio paralizzerà la nostra 
vita. Il Guardiano della soglia ci incita a munirci prima di pen­
sieri di cui avremo bisogno nel mondo spirituale. In generale non 
si considera che i concetti validi per il mondo spirituale sono to­
talmente differenti da quelli validi per il mondo fisico. Nel 
mondo fisico per esempio la parte è sempre più piccola del cucco, 
è assiomatico. Ma non è così nel mondo spirituale nel quale la 
parte è sempre più grande del tutto. Prendiamo ad esempio l'es­
sere umano: se si ammette una forza presente nell'uomo quando 
per esempio il suo corpo viene edificato dal mondo minerale e poi 
si considera il rapporto di forze all'interno di una delle sue parti, 
si vede che ciò che struttura un organo, cioè una parte dell'uomo, 
è molto più grande dell'uomo intero. Non possiamo rappresen­
tarci semplicemente la proposizione: la parte è più grande del 
tutto; questo vale quando si è abituati al mondo fisico, ma nel 
mondo spirituale è tutt'altra cosa. Per questo bisogna arrivare ad 
ammettere che nel mondo spirituale la parte può esser più grande 
del tutto. La meccanica e la fisica ordinarie non valgono per il 
mondo soprasensibile che è regolato secondo leggi opposte. Nel 
mondo fisico la linea retta è il percorso più breve tra due punti, ma 
nel mondo spirituale è il percorso pit1 lungo, perché è quello che 
pone più ostacoli da superare. Ogni altro percorso è più breve di 
quello in linea retta. Bisogna avere ben chiaro che volendo acce­
dere ai mondi spirituali, per non entrare in confusione occorrono 
concerti opposti a quelli validi per il mondo fisico-sensibile, e 
questo richiede coraggio. Bisogna avere coraggio per oltrepassare 
la soglia spirituale, per fare il passo sull'abisso. Se cammino verso 
il mondo spirituale, se oltrepasso la soglia dopo avere incontrato il 

107 



Guardiano, se arrivando nell'aldilà, attraverso questa prova con 
l'anima e lo spirito, cioè in coscienza con il corpo astrale e l'io, va 
tutto bene. Ma se tutto questo non viene sperimentato in maniera 
pura nell'io e nel corpo astrale, si crea un'immagine illusoria che, 
ricorca contro l'uomo, diventa malattia. Tutte le volte che l'uomo 
è affetto da una malattia egli ha in realtà il Guardiano della soglia 
in sé, ma sotto forma di riflesso demoniaco. 

Torno così alla questione dei demoni, della quale ero stato in­
vitato a parlare. In che cosa consiste? Considerare l'uomo in modo 
banale porta alla confusione più completa. Da una parte abbiamo 
l'io e il corpo astrale, dall'altro il corpo eterico e il corpo fisico, e 
tutto questo fa un effetto di variopinta confusione, se si guarda 
l'uomo in tal modo. Quel che importa anzitutto è distinguere 
quello che appartiene all'anima e quello che appartiene al corpo fi­
sico. Osservando l'uomo quando l'anima è nel corpo, questa non 
appare come è in realtà. L'anima è in realtà, di fatto, luce. Bisogna 
comprendere sempre più che l'anima umana è luce, osservandola 
isolata dal corpo. Essa fa parte degli elementi eterici che ci circon­
dano, appunto della luce. L'anima umana appartiene senz'altro al 
regno della luce. La si osserva in modo esatto, vedendola nel regno 
della luce. 

Per contro il corpo fisico appartiene alla gravità. Ho detto 
che il peso può venire vinto e che il cervello è estremamente pit1 
leggero di quello che peserebbe isolato dal corpo. Nella sua strut­
tura il corpo fisico appartiene al regno della gravità. Come 
dall'analisi chimica dell'acqua otteniamo idrogeno e ossigeno, così 
considerando l'entità umana occorre distinguere l'anima nella sua 
luminosità e il corpo nella sua pesantezza. 

Queste due entità, l'anima luminosa e il corpo pesante, si 
compenetrano in modo confuso, se osservate con criteri ordinari, e 
questa confusione nasconde l'essenza della malattia all'esame del 
corpo e più in generale dell'uomo. Se il medico dispone la sua 
anima in maniera da renderla atta a percepire nell'uomo l'essenza 
della malattia, come essa si rivela, osservando il piombo o l'ar­
gento gli si sveleranno a poco a poco le forze curative di queste so-

108 



stanze. Ma occorre prendere molto sul serio l'arte medica e orga­
nizzare la vita meditativa con una forza tale che insegni a cogliere 
il mondo con la meditazione in modo differente. Per questo vorrei 
ora dare qualcosa che, se meditato correttamente e aggiunto alle 
cose che ho detto, può condurre a cogliere il rapporto che deter­
minate sostanze hanno con l'uomo, sia sano sia malato. Per far 
questo va considerato ciò che scrivo alla lavagna come qualcosa in 
grado di destare l'anima, ed essere coscienti che quanto si vede 
dell'uomo nella vita corrente non è la realtà ordinaria, ma è ciò che 
si può afferrare vivificando la propria anima con il contenuto di 
questa meditazione. Si coglierà allora la verità dell'essere umano 
nella sua relazione con la realtà. 

Finora ho parlato in modo da far comprendere l'uomo nelle 
sue relazioni con il cosmo. Oggi vorrei porre nelle anime di chi mi 
ascolta ciò che metterà in grado di contemplare un pezzetto d'oro 
meditativamente. Battuto in una lamina sottile e osservato in tra­
sparenza l'oro assume una tinta verdastra, appare verdastro. Se mi 
avvicino alla lamina d'oro con le forze profonde dell'anima, quella 
tinta verdastra (e non solo per confusa analogia) desta lo stesso sen­
timento interiore di un prato verde, del manto vegetale della terra. 
Ma immergendomi con tutte le forze dell'anima nella contempla­
zione della lamina d'oro traslucido, viene destata anche la forza 
opposta dell'anima, e quando alzo gli occhi e mi guardo intorno 
(ma non è il semplice contrasto che descrive la fisiologia, poiché in 
questo contrasto sta un mondo intero) ricevo l'impressione di un 
intero mondo scintillante in sé, rilucente ovunque all'intorno 
come in un tenue lucore rosso-bluastro. In quel momento so che 
in quella sottilissima lamina d'oro è contenuto il mondo intero. 
Quel poco d'oro che tengo tra le mani e riluce verdastro è in realtà 
un'intera sfera, condensata in quel pezzo d'oro: non posso averne 
un pezzetto senza che vi sia una sfera, senza che sia un punto no­
dale; imparo a immergermi nel blu-rosso, nel blu-violetto d'una 
sfera. Imparando a conoscere altre proprietà dell'oro si potranno 
collegare in modo vivente queste qualità con ciò che si sarà otte­
nuto in questa sorta di visione dell'anima. Così si farà l'esperienza 

109 



vivente della nota proprietà dell'oro di essere refrattario all'ossi­
geno, e la si sperimenta in modo totale, fino in fondo. Ci si dirà: 
l'uomo vive g"razie alla presenza dell'ossigeno-., poiché egli tra­
sforma costantemente l'ossigeno. Nel corpo eterico, l'abbiamo vi­
sto, le cose si invertono; esso è affine a tutto ciò che non è legato al 
corpo fisico. L'oro è affine al corpo eterico perché non tollera di es­
sere legato all'ossigeno. È precisamente in ragione di questa pro­
prietà che l'oro ha proprietà terapeutiche sul corpo eterico in rela­
zione a tutto quello che l'ossigeno può provocare per esempio nel 
corpo fisico. Perciò l'oro è in un certo senso un medicamento che 
può agire realmente dal centro dell'uomo. Tramite questa lucente 
impressione di opaca luce blu-rossastra si coglie l'interiore verità 
della massima: l'oro è sole. L'oro è puro sole. Questo è un punto 
cruciale che indica semplicemente che nello spazio cosmico l'oro è 
sole, e che l'oro-sole è affine al corpo eterico. 

Come si vede, con queste considerazioni giungiamo alle qua­
lità che una sostanza offre per la terapia. Ma a questo si arriva solo 
coltivando con serietà quello che ho scritto alla lavagna, non come 
parole esteriori, ma come costante appello interiore all'anima: 

Guarda nella tua anima 
forza di luce, 

senti nel tuo corpo 
la potenza del peso 

Questa meditazione va veramente esercitata. Occorre riu­
scire ad esercitarsi come se l'anima cominciasse a scorrere nello 
spazio, come luce fluente, forza di luce, e come se il corpo si unisse 
all'interiorità della terra in un'intima nostalgia di gravità. Questo 
prodigioso antagonismo va vissuto nel profondo dell'interiorità, 
così da separare anima e corpo, perché bisogna che siano separati. 
E continua: 

110 

Nella forza di luce 
irraggia l'io-spirito 



Lo si comprenderà solo così, perché l'io umano si apre come 
esperienza interiore nell'anima. Va anche afferrata l'immagine 
dell!,Jo che cresce radioso nell'anima,"'hell'anima che irragg1� nello 
spazio cosmico e si espande come fiotto di luce. 

Quindi bisogna aggiungere: 

Nella potenza del peso 
domina lo spirito divino 

Quando gli antichi parlavano del corpo umano come del 
tempio divino davvero non era una semplice immagine, ma 
l'espressione di una profonda verità. Come è vero che l'io è signore 
dell'anima quando essa è cosciente, non è meno vero che nel corpo 
regna la divinità. Non dobbiamo considerare il nostro corpo come 
qualcosa che ci appartiene, perché il corpo non è dell'uomo, ma di 
Dio. Il corpo dell'uomo è creato dalle forze divine. All'uomo ap­
partiene solo l'anima che in quel corpo alberga. Così va veramente 
considerato lo strumento corporeeo come il tempio di Dio. 

È enormemente importante sapere che: 

Nella forza di luce 
irraggia l'io-spirito 

nella potenza del peso 
domina lo spirito divino 

... domina nel corpo umano proprio come l'io nell'anima 
dell'uomo. 

Ora viene l'importante: 

Ma non deve 
la forza di luce 

afferrare 
la potenza del peso 

111 



Sappiamo che durante il sonno l'uomo stacca la propria 
anima dalla parte fisico-corporea. Le separa. In questo caso l'anima 
non afferra il corpo. Anche quando siamo svegli, l'io e il corpo 
astrale si immergono nel corpo fisico e in quello eterico e tuttavia 
resta una separazione interiore, un'interiore demarcazione tra forza 
di luce e potenza del peso. Un composto chimico non può formarsi 
dalla forza di luce e dalla potenza del peso; esse devono restare se­
parate, non possono mischiarsi dal punto di vista meccanico né 
tanto meno legarsi interiormente, devono agire l'una accanto 
all'altra nel medesimo spazio, il peso del corpo verso il basso, la 
forza della luce verso l'alto. Ecco l'importanza delle parole: 

Ma non deve 
la forza di luce 

afferrare 
la potenza del peso 

né deve 
la potenza del peso 

invadere 
la forza di luce. 

Questo è solo il contrasto. In realtà nell'uomo deve essere 
presence e restare separato ciò che nell'esperienza sensoriale me­
scoliamo di continuo. Se osserviamo l'uomo dall'esterno, me­
diante i sensi, tutto si confonde, e se l'essere umano fosse ciò che 
vede l'osservazione ordinaria, sarebbe sempre malato. L'uomo può 
essere sano, ma alla nostra osservazione sensoriale risulta sempre la 
malattia. Noi vediamo sempre l'uomo malato, ma questa è sempre 
solo maya, illusione. Infatti nella sua vera essenza l'uomo non deve 
mai essere così come lo vediamo. Nella vera essenza forza di luce e 
potenza del peso non devono mischiarsi. Devono restare interior­
mente separate l'una dall'altra. Non può dunque avvenire come 
per l'acqua in cui ossigeno e idrogeno rinunciano alla propria na­
tura per formare un composto. Questo nell'uomo viene fatto solo 
da una visione sensoriale che superficialmente introduce la visione 

112 



deformata della chimica facendo dell'uomo un "composto" di 
forza di luce e potenza di peso. Ma queste sono e devono restare se­
parate, come se nell'acqua ossigeno e idrogeno pur unendosi l'uno 
con l'altro restassero sempre divisi. 

Se la forza di luce afferra 
la potenza del peso 

dunque davvero la forza di luce invade la potenza del peso 

Se la forza di luce afferra 
la potenza del peso 

e la potenza del peso penetra 
nella forza di luce 

si congiungono in cosmica follia 
anima e corpo 

in rovina. 

e la rovina è la malattia. 

Come ho detto, queste parole vanno prese con la massima se­
rietà, con una serietà tale da formare il corpo di chi medita, da 
considerare realmente l'uomo come forza di luce e potenza del 
peso e da destare il sentimento che, quando si afferrano, sono ne­
miche. Nella malattia esse si afferrano l'un l'altra. E quando la 
forza di luce afferra la potenza del peso insorgono le patologie fisi­
che; se invece la potenza del peso invade la forza di luce insorgono 
le cosiddette malattie mentali. Si rifletta su ciò. Pensiamo che lo 
spirito di Dio vive nel corpo. Se la forza di luce afferra la potenza 
del peso l'uomo si appropria indebitamente di Dio, Dio in lui. 

Riflettendo su tutte queste cose con i necessari impulsi mo­
rali, sentendole fino in fondo, sperimentandole in sé, e infine vo­
lendole si sarà sperimentato, si imparerà a poco a poco davvero a 
considerare le cose e i fenomeni del mondo, e si scoprirà come li­
berare la forza di luce quando essa si sia impadronita della potenza 

113 



del peso; si troverà un mezzo qualunque, una sostanza esterna o un 
processo umano capace di portare soccorso al corpo eterico con 
l'intermediazione dell'astrale. Compenetrando giustamente 
l'anima di queste cose si potrà anche comprendere l'euritmia cura­
tiva. Infatti nell'euritmia curativa l'elemento terapeutico riposa in 
sostanza su forze cosmiche. Facendo gli esercizi con le consonanti, 
si è in seno alle forze lunari, con le vocali alle forze di Saturno. Pra­
ticando l'euritmia curativa con queste due forze ci si sente parte 
del cosmo. Supponiamo ad esempio che si possa constatare (se in 
medicina l'essenziale è la terapia, ciò non toglie sia prima necessa­
rio formulare una diagnosi esatta) supponiamo di constatare in 
una persona la tendenza a processi troppo intensi, diciamo che il 
paziente non riesce a dominare la formazione dei sali o dei carboi­
drati. Constatandone realmente i sottili effetti nell'organismo (i 
sintomi si possono manifestare anche lievemente) avrà notevole ef­
ficacia l'euritmia curativa con le vocali, perché si oppone a quei 
processi. E ancora, immaginiamo che un bimbo abbia una leggera 
tendenza alla balbuzie; certo ora non voglio parlare della balbuzie 
in modo dilettantesco, so bene che essa può dipendere dalle lesioni 
più svariate, ma ognuna di esse ha un effetto tale da presentare 
nella balbuzie una predominanza di forze formative; ecco che per 
la balbuzie si faranno molti esercizi con le vocali, e precisamente 

•·nella sequenza vocalica naturale per l'uomo, quella in cui l'uomo 
si manifesta correttamente. Così nei bambini portati alla balbuzie 
si faranno esercizi di euritmia curativa nell'ordine abituale delle 
vocali A, E, I, O ,U; con costanza e amore sufficienti si potranno 
avere notevoli risultati. 

Riflettendo su tutto questo si considereranno tutti i fonda­
menti esoterici che ho prospettato in questi giorni come una sorta 
di etica degli studi di medicina, e proprio questo sarà importante. 
Con etica intendo il sentirsi legati a un dovere, quello di portare 
sempre di nuovo l'anima nel giusto atteggiamento per porsi di 
fronte al mondo, anche grazie a queste forze meditative. Se aves­
simo a disposizione un anno intero porremmo affrontare molti più 
particolari che tornerebbero utili in pratica. Ma queste conferenze 

114 



possono solo indicare la strada, ed era della massima importanza 
parlare dello sviluppo delle capacità mediche nell'entità umana, 
dare appunto qualche consiglio sulla medicina. Tornando agli studi 
con queste indicazioni esoteriche, tutto apparirà differente e magari 
anche più difficile. La gente diventa oggi tramite la scuola dell'ob­
bligo sempre più ottusa nel pensiero, e nel ginnasio ancora di più; 
quando poi arriva all'università, quando accede alla facoltà di me­
dicina, saprà magari superare con una certa caparbietà le difficoltà 
del primo e del secondo anno se, per motivi sociali, sente la minac­
cia di qualche frusta morale. Ma medico non diventerà di certo. 
Nella società avrà il ruolo di uno che mima di essere medico, ma 
non sarà un medico. Lasciando agire su di sé queste cose si affinano 
di conseguenza le forze psichiche, e farà molto male il modo in cui 
agiranno la psicologia, la fisiologia e la patologia propugnate dalla 
scienza medica. Sarà come se al posto di pane fossero date pietre. 
Occorrerà tuttavia trarre qualcosa dalle pietre, e ciò che avrete rice­
vuto non resterà inutilizzato. Anche se per una via non facile, tut­
tavia imparerete qualcosa. È necessario che sia così, perché al mo­
mento il mondo col suo materialismo è ancora potente, e dobbiamo 
saper inserirci in qualche modo in esso. Bisogna operare partendo 
proprio dalla situazione in cui ci troviamo, in cui siamo inseriti. 

Occorre dunque diventare medici come lo esige la nostra so­
cietà e fecondare lo studio con quanto ricevuto qui. Vorrei dirlo di 
nuovo: avrete la possibilità di unirvi a noi nel modo giusto, di 
unirvi nel modo che ho detto. Bisogna avere una fiducia totale nel 
modo in cui verrà condotta la sezione medica del Goetheanum da 
me assieme alla dottoressa Wegman. Proprio la ricerca medica che 
verrà fatta a Dornach potrà mostrare come qui, mi si perdoni il 
termine paradossale, veramente si potrà fare l'esperienza della me­
dicina nella vita umana. Questo si riceverà da qui. Di nuovo lon­
tani da qui, chi avrà problemi o desideri potrà comunicarceli e 
avrà risposta tramite il bollettino mensile che sarà inviato a tutti. 
Così lo studio della medicina sarà fecondato da quello che le no­
stre attuali ricerche possono mettere a disposizione. 

In fondo sono ancora pochissime le persone in grado di get-

115 



rare un ponte tra i risultati della ricerca spirituale a Dornach e ciò 
che domina nel mondo materialistico, ed esse non possono essere 
che giovani. Per ora è un piccolo gruppo, precisamente costituito 
da giovani ancora impegnati nello studio. Perché? Se quello che si 
dice di Dornach nei diversi campi fosse vero, sarebbe follia. Mi è 
capitato di fare una conferenza a un gruppo di studenti su un par­
ticolare argomento della terapia. Cerano tutti gli studenti della 
facoltà e anche un professore, un vero professore. Io capivo che 
quell'uomo era venuto alla conferenza perché voleva avere con­
ferma di quello che pensava di trovare, vale a dire un mucchio di 
chiacchiere fatte da uno profano di medicina. Potei osservare una 
vera metamorfosi in lui: da una parte aveva un'aria sempre più in­
dignata e dall'altra appariva sorpreso. Era infatti obbligato ad am­
mettere che non si trattava di chiacchiere, anche se non poteva 
certo convenire con le cose che dicevo, visto che contraddicevano 
in pieno quello che lui ormai da decenni riteneva essere vero e giu­
sto. Al termine mi intrattenni con lui, ed evidentemente il mas­
simo che gli si poteva chiedere era che dicesse: "Preferisco tenere 
le distanze!". Infatti non avrebbe avuto bisogno di "mantenere le 
distanze" se avesse ritenuto scempiaggini le cose che dicevo. In tal 
caso gli sarebbe stata facile tirare le sue frecciate. Pensava che gli 
sarebbe stata facile, ma non gli fu possibile; il massimo che si po­
teva esigere da!la "dignità professorale" era che dicesse: "Preferisco 
tenere le distanze". Di più non gli si poteva chiedere. Ma un gio­
vane ha di necessità un atteggiamento differente. Non si è ancora 
fissato in pregiudizi e può in effetti accogliere queste nozioni per 
il bene dell'umanità. Se questo avviene è possibile che a poco a 
poco la spiritualità del Goetheanum impregni la medicina, forse 
più rapidamente di quanto si possa supporre. 

Ma come disse la dott.ssa Wegman, quel che abbiamo comin­
ciato deve essere continuata con la massima serietà al fine di aprire 
fiduciosamente la via a uno studio della medicina come dovrebbe 
in realtà essere; esso dovrà fluire nella medicina odierna in cui il 
materialismo è universalmente accettato. Ognuno potrà fare molto 
per se stesso, ma anche molto per il mondo e per i pazienti, non 

116 



considerando le cose ascoltate qui come qualcosa di passeggero, ma 
come un punto di partenza sulla strada cominciata così bene. 

In questo senso vogliamo restare uniti, così che abbiate nel 
Goetheanum di Dornach un centro a cui poter davvero fare riferi­
mento affinché esso possa veramente agire nel mondo attraverso di 
voi. Questo vorrei dare, come una sorca di esortazione. Allora 
rutto quello che qui abbiamo visto e discusso porterà frutto e si ar­
ricchirà di ulteriori conoscenze, e ciò che nella vostra anima sen­
tite come un bell'ideale potrà diventare un vero modo di struttu­
rare la vita. 

Con queste parole vogliamo congedarci*. 

Guarda nella tua anima 
forza di luce, 

senti nel tuo corpo 
potenza del peso. 

Nella forza di luce 
irraggia l'io-spirito, 

nella potenza del peso 
domina lo spirito divino. 

Ma non deve 
la forza di luce 

afferrare 
la potenza del peso, 

né deve 
la potenza del peso 

invadere 
la forza di luce. 

Se la forza di luce afferra 
la potenza del peso 

e la potenza del peso penetra 
nella forza di luce, 

si congiungono in cosmica follia 
anima e corpo 

rn rovina. 

117 



118 

Schau in deiner Seele 
Leuchtekraft 

Fiihl in deinem Kbrper 
Schweremacht 

In der Leuchtekraft 
Strahlet Geistes-lch 

In der Schweremacht 
Kraftet Gottes-Geist 

Doch dar/ nicht 
Leuchtekraft 

Ergreifen 
Schweremacht 

Und auch nicht 
Schweremacht 

Durchdringen 
Leuchtekraft 

Denn fasset Leuchtekraft 
Die Schweremacht 

Und dringet Schweremacht 
In Leuchtekraft, 

So binden in Welten-I"e 
Seele und Kb'rper 

In Verderbnis sich. 



PRIMA LETTERA CIRCOLARE SUCCESSIVA 
AL CORSO DI NATALE 

Goetheanum, 11 marzo 1924 

Facciamo seguito all'impegno preso in occasione del Corso di 
Natale di tenere al corrente sulla direzione della Sezione medica e 
indirizziamo questa prima lettera circolare a coloro che sono legati 
a noi nell'impegno per la medicina. Questa lettera è animata dallo 
spirito che ci ha uniti durante gli incontri all'inizio dell'anno. In 
ogni parola essa vorrebbe trasmettere sentimenti indirizzati all'u­
manità sofferente, sentimenti dai quali deve scaturire non solo la 
dedizione all'arte medica, ma anche la sua vera forza. 

Si era in tempi antichi, 
viveva allora nelle anime degli iniziati 
con forza il pensiero 
che per natura ogni uomo è malato. 
Educare era uguale 
al processo di guarigione 
che donava al bambino 
al contempo salute e maturità 
per una vita umana compiuta. 

Es war in alten Zeiten 
Da lebte in der Eingeweihten Seelen 
Kraftvoll der Gedanke, da/3 krank 
Von Natur ein jeglicher Mensch sei. 
Und Erziehen ward angesehen 
G/eich dem Heilproze/3, 
Der dem Kinde mit dem Reifen 
Die Gesundheit zugleich erbrachte 
Fiir des Lebens vollendetes Menschsein. 

119 



È bene porre davanti all'anima pensieri così vigorosi scaturiti 
dall'antica saggezza istintiva volendo preparare l 1anima ad acco­
gliere l'azione curativa con il giusto raccoglimento interiore. 

Non dimentichiamo di dover dare un'anima al processo tera­
peutico, poiché esso deve rivolgersi non solo a un corpo ma anche 
a un'anima. Quanto più i giovani medici accoglieranno questi 
pensieri, tanto più fluirà nella medicina ciò a cui anela il medico 
sensibile che sperimenta oggi i limiti della sua arte e che il malato 
sentirà come una grazia nel corso della guarigione. 

Nei nostri incontri di gennaio avete accolto con cuore aperto 
le cose che vi sono venute incontro con questo spirito. È indimen­
ticabile quel che esprimevano i vostri occhi e le vostre calde pa­
role. Siamo rimasti con voi con il pensiero e ora ci rivolgiamo a voi 
in merito alle domande che avete posto. 

Questa circolare viene inviata ad alcuni di voi, ai quali do­
mandiamo di farla seguire agli indirizzi che comunichiamo. 

* 

Risposte a domande 

I - A una domanda sulle difficoltà che incontra oggi chi si 
prepara a diventare medico, sia negli studi universitari sia nei 
corsi di medicina interni al movimento antroposofico, possiamo 
rispondere che proprio queste circolari saranno il tentativo di su­
perarle. La dott.ssa Wegman invierà a coloro che la richiederanno 
la medi razione che fa da complemento alla presente lettera. 

II - In merito allo studio presso il Goetheanum. 
Per lo studio pratico si provvederà naturalmente a seconda 

delle possibilità, ma chiediamo di avere pazienza. Tramite queste 
circolari saranno comunicati i tempi per le iscrizioni. 

III - Per guanto concerne la scelta dì determinati temi per i 
collaboratori della Sezione medica del Goetheanum, facciamo pre­
sente che lavoreremmo volentieri in questa direzione. Tuttavia 

120 



questi temi saranno meglio trattati nella corrispondenza con i sin­
goli, piuttosto che nella circolare. Anche qui chiediamo però pa­
zienza: ci avvicineremo sempre più ai nostri intenti, ma dobbiamo 
procedere passo dopo passo. Vorremmo anche aggiungere che in 
futuro nelle circolari non risponderemo a domande sulla terapia di 
casi specifici, mentre saranno ovviamente bene accette domande 
di ordine generale sulla terapia, anche in relazione ai corsi che ab­
biamo tenuto, così come domande concernenti problemi anato­
mici o fisiologici, lo studio, o l 1atteggiamento umanitario e mo­
rale del medico. 

IV - Per coloro che hanno chiesto se nel prossimo futuro sarà 
possibile prendere parte al lavoro della nostra università çli scienza 
dello spirito, o per coloro che dopo aver superato l 1esame hanno lo 
stesso desiderio, facciamo presente che subito dopo le conferenze 
previste dal 19 al 22 aprile terrò altre tre o cinque conferenze in 
cui gli interessati potranno ricevere direttive per la continuazione 
del loro lavoro. Il tema sarà: l 1entità umana e l'orientamento del 
mondo in rapporto all1educazione e alla guarigione, nonché i com­
piti particolarmente importanti per l'umanità in questo campo. 

V - La creazione di farmacie domestiche con i nostri rimedi è 
senza dubbio auspicabile, ma al momento non può essere attuata 
perché per legge solo i medici ufficiali possono somministrare di­
rettamente i farmaci omeopatici. Quando avremo la stessa posi­
zione dei medici omeopatici (quanto al riconoscimento giuridico) 
potremo fare anche noi lo stesso. Per ora dobbiamo contentarci di 
distribuire i rimedi tramite le farmacie. 

VI - Alla domanda, se è bene dare al paziente spiegazioni 
sulla natura e l 1azione dei medicinali, va detto che l 1effetto viene 
sicuramente compromesso da una conoscenza del farmaco. Tutta­
via il pericolo è minore se la conoscenza è solo di tipo intellettuale, 
più forte se è di tipo immaginativo, fortissimo se il paziente è in 
grado di seguire in se stesso l'intero processo di guarigione. Ma 

121 



questo non deve impedirci di fornire ogni spiegazione che ci 
venga richiesta sull'azione dei farmaci, né dobbiamo privare un 
paziente che ne sia al corrente. Infatti ciò che va perduto con la co­
noscenza dell'azione del medicinale, può essere compensato se il 
paziente sviluppa un profondo rispetto per il metodo terapeutico, 
e proprio questo rispetto va destaro quando si informa il paziente. 

VII - Sulle modalità di iniezione. 
L'iniezione va fatta di regola per via sottocutanea. Solo se 

dopo ripetuti tentativi il paziente non reagisce, si dovrà passare 
alla via endovenosa ad alte potenze. In tal caso bisognerà sorve­
gliare l'effetto della prima iniezione. 

VIII - In una lettera si parla di due linee, di cui la prima se­
gue il rachide, la seconda si dirige in basso, seguendo il capo, 
l'osso ioide, la mandibola, la cartilagine tiroidea e la parte lacerale 
delle coste. Nella lettera si chiede il significato di questa linea. La 
seconda linea corrisponde a ciò che nell'animale si forma dal corpo 
astrale a partire dalle sostanze solide. Nell'uomo grazie alla sta­
zione eretta questa linea si pone in direzione obliqua formando un 
angolo acuto con la verticale. Questo viene orientato dall'organiz­
zazione dell'io in modo che sulle vertebre dorsali l'io terrestre agi­
sce in senso ipertrofico; l'io in via di formazione che persiste dopo 
la morte orienta verso l'ipertrofia la parte cartilaginea delle coste e 
lo sterno. Poiché le entità spirituali, come Lucifero, hanno saltato 
lo stadio umano, in esse deve mancare il rachide dorsale, nonché la 
parte cartilaginea delle coste con lo sterno. Per questo chi ha posto 
la domanda ha notato nella scultura di Lucifero un petto appun­
tito e uno sviluppo laterale delle coste. 

IX - In merito alle zone cave delle ossa craniche e al loro si­
gnificato possiamo dire: in alcuni punti del capo predomina la 
componente fisica, in altri la componente eterica. Là dove predo­
mina l'eterico compaiono le cavità che sono le effettive zone por­
tatrici del pensiero, mentre le zone piene di materia fisica portano 

122 



l'elemento vitale e respingono i processi di pensiero. Se la loro 
azione è eccessiva si manifestano perdite di coscienza, allucina­
zioni o fatti simili. 

X - In merito alla predisposizione alla medianità. 
Nel medium allo stato di trance si verifica un inserimento 

incompleto del corpo astrale e del1 1io nelle componenti eterica e 
fisica dell'addome e delle membra. Questo produce un'attivazione 
irregolare delle membra e del ventre come organi di sènso per 
l'ambiente eterico e astrale circostante. In questo stato si hanno 
percezioni di natura soprasensibile, ma al contempo vengono 
spenti gli impulsi morali e convenzionali che operano normal­
mente tramite questi organi, così come sono spenti nei normali 
organi di senso. L 1occhio vede il blu, non le offese. Una guarigione 
del medium per via fisica è difficilissima da ottenere e può essere 
tentata solo tramite iniezioni di tabacco ad alte potenze in un or­
gano sensoriale, per esempio nella tuba di Eustachio o nella cor­
nea, la qual cosa è naturalmente molto pericolosa. Una guarigione 
per via psichica richiede che la persona che suscita la guarigione 
abbia una volontà più forre di quella del medium fuori del trance 
e sappia imporsi tramite una suggestione di veglia. 

XI - Alla domanda se un'interruzione di gravidanza fatta per 
salvare la madre incida sul karma della madre e del bambino, si 
può rispondere che il karma di entrambi segue altre strade per un 
breve tempo, ma ben presto vengono ripristinati i percorsi cor­
retti, così che da questo punto di vista si può parlare di un minimo 
intervento sul karma. Interviene invece una forte alterazione nel 
karma di chi opera, e costui deve chiedersi se in piena coscienza è 
disposto ad accettare quel che gli pongono legami karmici che al­
trimenti non avrebbe avuto. Comunque domande di questo tipo 
non possono ricevere risposte generali; va sempre considerato il 
singolo caso, e questo vale anche per molte cose che costituiscono 
un'interferenza karmica nella pura vita animica e possono deter­
minare conflitti profondi e tragici. 

123 



XII - Una domanda concernente l'olio di fegato di merluzzo. 
Se ne può fare a meno se le cause del disturbo sono diagno­

sticate e se si utilizzano i nostri rimedi, come: 
Waldon I: proteina vegetale, grasso vegetale. 
Waldon II: proteina vegetale, grasso vegetale, silicato di 

ferro. 
Waldon III: proteina vegetale, grasso vegetale, silicato di 

ferro e Calcarea carbonica. 

XII - Nelle ferite che sono venute in contatto con il terreno, 
potrà servire Belladonna D 3 O associata a Hyoscyamus D 15, anche 
con una sola iniezione. 

XIV - In merito al caso di un trentacinquenne diabetico. 
Per questa persona la cura migliore dovrebbe essere senz'al­

tro quella a base di rosmarino. L'azione potrà essere rafforzata con 
acido silicico DlO. 

XV - Sul trattamento degli acufeni. 
Per gli acufeni si può somministrare in genere succo di papa­

vero D6. Sul piano psichico: se il paziente ha la forza di trasfor­
mare la "ricezione" passiva dell'acufene in rappresentazione attiva, 
come se lo provocasse egli stesso, porrà porcare un miglioramento 
entro qualche tempo. L'acufene è causato da un indebolimento del 
corpo astrale verso il corpo eterico nella regione della vescica. 

XVI - Domanda in merito a un caso di encefalite con sequele. 
Al paziente di trentotto anni che non reagisce ai rimedi utilizzati, 
bisognerebbe cercare ini'ettare Agaricus muscarius D30 e fare in 
modo che dopo l'iniezione il paziente si trovi in un ambiente gaio 
e rassicurante. 

124 

firmato: 
Rudolf Steiner 
Ita Wegman 



CORSO DI PASQUA 

PRIMA CONFERENZA 

Dornach, 21 aprile 1924 

Nell'incontro tenuto dopo il corso di Natale abbiamo affron­
tato il tema dell'approfondimento della medicina dal punto di vi­
sta esoterico. Nel breve tempo a nostra disposizione abbiamo cer­
cato intensamente di penetrare l'aspetto esoterico della medicina, 
come si addice oggi a giovani studenti motivati. Abbiamo anche 
accolto alcune meditazioni per un lavoro ulteriore che possa susci­
tare una adeguata sensibilità medica e ne abbiamo sottolineato la 
necessità. Penso che per un certo tempo abbiate elaborato inte­
riormente questi spunti. Naturalmente un lavoro simile non con­
siste nel sedersi e ripensare queste cose, in modo teorico, ma di 
tanto in tanto, quando se ne sente la necessità interiore, si lasciano 
agire nell'anima che così ha modo di crescere. Ora, proprio per il 
modo in cui abbiamo affrontato queste cose, avvenne qualcosa di 
particolare e credo di importante per il nostro incontro: la densità 
di contenuti esoterici ha costretto ognuno, chi più chi meno, a fare 
i conti con alcune difficoltà interiori. I contenuti esoterici non ci 
sono sempre dati per facilitare la vita; in un certo senso è proprio 
il contrario e l'esoterismo deve piuttosto renderci la vita più diffi­
cile, deve portarci difficoltà nella comprensione del mondo, nel 
modo di sentire il mondo e l'uomo. Grazie a queste difficoltà pos­
siamo intraprendere un cammino di crescita opposto a quello su­
perficiale e canto spesso battuto nella nostra civiltà. 

Solo rendendosi conto delle difficoltà tra uomo e mondo 
esterno possiamo immergerci nella nostra anima. Per questo penso 
che il miglior modo per progredire nel nostro lavoro sia riflettere 
su queste difficoltà interiori ed esporle in forma di domande per 

125 



farne oggetto di discussione. Vorrei pregare di esporre quali diffi­
coltà esteriori o interiori avete riscontrato. Chi già pratica avrà 
avuto difficoltà diverse da chi ancora studia, mentre difficoltà del 
tutto particolari avrà trovato chi si trova alla fine degli studi. Ma 
cercheremo di trovare le risposte, perché possono essere trovate. 
Tutti avranno ricevuto la prima lettera circolare* e avrannno no­
tato che su alcune questioni ci sarebbe davvero molto da dire. Se 
sono sorte altre domande prego di farmele: precise o imprecise, ci 
permetteranno comunque di progredire. In tal modo la conferenza 
potrà essere meno dottrinale e più vicina a ciò che è possibile spe­
rimentare. 

Un partecipante chiede del corso dell'anno, del Calendario dell'a­
nima* e di certe costellazioni. 

Intende l'osservazione delle costellazioni? Non è necessaria, 
anche se può essere d'aiuto portare a coscienza le costellazioni che 
si possono osservare. Ma se ho capito bene lei chiede che cosa in ef­
fetti avvenga quando facciamo agire nell'anima le formule medi­
tative che abbiamo ricevuto. Esse agiscono per propria forza man­
trica e sapersi orientare nel cielo visibile può essere cerro d'aiuto, 
ma occorre riflettere su quanto segue. Prendiamo ad esempio la 
correlazione umano-cosmica più evidente, ancor oggi sotto gli oc­
chi di tutti, vale a dire il ciclo mestruale. Nel suo ritmo esso mo­
stra chiaramente di essere determinato dal cosmo, ma non del mo­
mento attuale bensì di uno stadio molto anteriore dell'evoluzione 
cosmica a cui prese parte la terra. In seguito esso si è chiuso in se 
stesso, si è emancipato dal cosmo esterno così che ora non c'è più 
una dipendenza diretta. Oggi non possiamo affermare l'equiva­
lenza: fasi lunari ;;:; ciclo mestruale. Possiamo invece dire che ci fu 
un tempo in cui l'una e l'altro coincidevano, poi si sono separati e 
oggi il ciclo mestruale non è più sincrono con le fasi lunari. 

126 



Ecco una prima separazione. Abbiamo poi un ciclo che non si 
collega alle grandi fasi lunari ma alle fasi giornaliere, vale a dire le 
maree. Un tempo il ritmo di flusso e riflusso della marea era per­
fettamente sincrono con il ciclo lunare. Anche qui è avvenuta una 
separazione: la luna va per conto suo, le maree pure. Questi pro­
cessi sono determinanti anche per l'azione dei testi mantrici. 
Quello che avviene nell'uomo tramite il mantram era un tempo 
identico al processo cosmico; poi avvenne una separazione e ora 
bisogna ritrovare il giusto orientamento. Chi cerca un appoggio 
all'esterno deve dirsi in primo luogo: quello che deve avvenire 
nell'interiorità è scritto nel cosmo. 

Riflettendo bene, bisogna sapersi rendere interiormente in­
dipendenti dal processo cosmico, sperimentandolo in se stessi 
emancipati dal cosmo. Non è dunque indispensabile tenere conto 
delle costellazioni per meditare un mantram. Come il ciclo me­
struale non può venir regolato dalle fasi lunari perché è divenuto 
un processo naturale, così il processo interiore determinato dai 
mantram deve fluire svincolato dal cosmo esterno. È la differenza 
tra esoterismo occidentale e orientale, come ebbi già spesso modo 
di dire. L'orientale parte da questo punto di vista: l'uomo è nato 
dal cosmo e deve ritornarvi, deve ricongiungersi al cosmo. Pen­
siamo alla posizione del Buddha che è un ritorno a condizioni pre­
cedenti: risulta dall'incrocio delle gambe, dall'esclusione delle 
membra. Anche la posizione delle braccia è tale da inibire il con­
tatto con la terra. Ciò che si è emancipato dal cosmo viene inibito, 
e l'uomo torna a inserirsi nel cosmo, torna indietro. Così tutto l'e­
soterismo orientale è un tornare indietro. Per noi occidentali in­
vece l'esoterismo può essere solo un procedere in avanti, una' cre­
scente emancipazione. Per questo esso non è interiormente co­
modo, soprattutto se applicato a campi specifici di attività. Certo, 

127 



se in presenza di una data patologia si constata che i sintomi si 
sono manifestati proprio quando Saturno era in opposizione con la 
Luna, ciò ha un certa importanza. Si potrà allora prescrivere una 
terapia "Saturno-Luna", vale a dire in linguaggio terrestre: 
piombo-argento (come si sa: Saturno "' piombo, Luna "' argento) e 
dirsi: utilizzo il piombo in modo cosmico, così come è divenuto 
cosmico sulla terra; utilizzo invece l'argento in modo terrestre, 
polverizzandolo e dissolvendolo; lo trasformo così in senso terre­
stre richiamando la stessa costellazione che nel cosmo si esprime 
nell'opposizione con la Luna. Così facendo si cura nel senso delle 
forze cosmiche. Al contempo si mette l'uomo in una situazione 
che lo rimanda a stadi evolutivi precedenti. Partendo viceversa 
semplicemente e direttamente dai dati terrestri, dalla relazione 
che ha l'uomo con piombo e argento, si è già in una situazione di 
emancipazione dell'uomo, e non si guarda al passato ma all'avve­
nire. Si opererà in modo analogo, ma in quest'ultimo caso l'azione 
scaturisce dall'interiorità perché si sarà studiata la natura del 
piombo e dell'argento, e sapendo che il piombo agisce in modo so­
stanziale, e l'argento agisce per quel che sarà quando viene schiac­
ciato, dissolto, atomizzato. Si correla il processo con la natura già 
emancipata dell'uomo, non con il cosmo. Così facendo si trova la 
corretta impostazione; riflettere su una costellazione reale potrà 
quindi essere d'aiuto, ma prima bisognerà impegnarsi al massimo 
per far agire su di sé gli impulsi interiori trasmessi all'anima dai 
mantram che ho dato, cercando di fare scaturire le cose soprattutto 
dall'interiorità. 

Un partecipante: Che cosa si deve fare dal punto di vista dell'io 
quando si medita? 

Dal punto di vista dell'io? In merito alla meditazione va 
detto: quali uomini moderni ci pare di dover capire ogni frase; è 
una tendenza tipica dell'io nell'incarnazione presente. Tutto ciò 
che facciamo con l'intelletto è un'attività tipica dell'io. L'incarna­
zione attuale è dominata dall'intelletto; tutto il resto è mascherato 

128 



dal1 1 io e agisce tutt 1al più in modo sognante e inconscio. Invece 
meditare significa escludere questa tendenza del1 1intelletto e acco­
gliere in prima istanza il contenuto meditativo così come è dato, 
direi parola per parola. Avvicinandosi a un contenuto meditativo 
in modo intellettuale, mettendo in azione l'io e riflettendo sul 
contenuto della meditazione prima di accoglierlo in sé, il conte­
nuto resta esteriore. Accogliendo nella coscienza il contenuto me­
ditativo semplicemente così come è dato, senza rifletterci sopra, 
semplicemente depositandolo nella coscienza, non è più l'io della 
presente incarnazione che lavora, ma quello della precedente. Si 
mette a tacere l'intelletto e ci si traspone semplicemente nel con­
tenuto della parola udita interiormente e non esteriormente; ci si 
traspone in esso e così facendo nel contenuto meditativo lavora 
l'uomo interiore, che non è quello della presente incarnazione. In 
tal modo il contenuto meditativo non diventa qualcosa da capire, 
ma qualcosa che opera realmente in noi, tanto realmente che alla 
fine ci si rende conto di avere sperimentato qualcosa mai speri­
mentato prima. Prendiamo un semplice contenuto meditativo che 
ho dato spesso: "Nella luce vive la saggezza". Certo, se uno co­
mincia a lambiccarci sopra può cavarne cose tremendamente in­
telligenti ... ma al contempo anche molto sciocche. La frase: "Nella 
luce vive la saggezza" va ascoltata interiormente, e in tal caso ri­
sveglia nel meditante qualcosa che non proviene dall'incarnazione 
attuale, ma che si porta da un'esistenza precedente; qualcosa che 
pensa e sente, e che dopo qualche tempo illumina in noi un conte­
nuto di cui prima non si sapeva e che non può derivare dal proprio 
intelletto. Interiormente si è molto più progrediti del proprio in­
telletto che rappresenta solo una piccola parte di quanto esiste. 

Quel che porta l'antroposofia va considerato in modo del 
tutto concreto e oggettivo. Pensiamo che al momento della se­
conda dentizione il bambino ha rinnovato completamente la so­
stanza del proprio corpo fisico. Questo è un dato fondamentale. Il 
cambio della dentizione è il segno più estremo, solo una parte di 
quel che avviene. Come vengono sostituiti i denti da latte, così 
viene rinnovato l'intero organismo, e dopo il cambio dei denti il 

129 



bambino, riguardo alla propria sostanza fisica, è un essere del tutto 
nuovo rispetto alla nascita. La concezione odierna confonde tutto e 
sostiene semplicemente che il bambino viene al mondo, subisce 
un cambiamento alla seconda dentizione e continua a crescere. 

Ma non è così. Alla nascita il bambino, denti da latte com­
presi, ha un corpo che è il risultato della linea ereditaria. Ha rice­
vuto un corpo che risulta dalla serie degli antenati. È da lì che pro­
viene il corpo fisico dei primi sette anni, per esprimerci in cifre. 
Dal settimo al quattordicesimo anno l1essere umano ha un corpo 
fisico che però non è derivato da una trasformazione del prece­
dente. È intervenuto ciò che egli ha portato con sé venendo sulla 
terra. Ecco come va pensata la cosa: il bambino riceve dalla cor­
rente ereditaria un corpo che gli serve da modello. In esso egli in­
troduce le sostanze terrestri. Se in lui operassero solo le forze che 
porta con sé dall 1esistenza preterrena, le sostanze terrestri assunte 
nei primi sette anni di vita sarebbero elaborate in tutt'altra forma, 
ed egli assumerebbe una figura del tutto differente. Quando na­
sciamo non portiamo in noi la tendenza a formare una figura con 
due occhi, due orecchie, un naso, così come l'abbiamo sulla terra. 
Sulla base della nostra esistenza prenatale nasciamo con la ten­
denza a formare un organismo pochissimo strutturato a partire 

.. dalla testa. Proprio al resto viene dedicata la massima cura. Quel 
che nella vita embrionale si atrofizza, si sviluppa nell 1astrale e nel­
l 1organizzazione dell 1io. Così di fronte all'embrione fisico dob­
biamo dire: esso è strutturate in modo mirabile, ma a questa co­
struzione l'uomo prenatale partecipa in minima parte. 

Viceversa l 1uomo prenatale prende massima parte a tutto ciò 
che circonda l'embrione: l'uomo preterreno vive in ciò che fisica­
mente verrà eliminato, nel corion, nell'amnios, ecc. È qui che vive 
l'uomo prenatale, in ciò che fisicamente viene rigettato e di­
strutto. Schematicamente si può pensare che anzitutto viene ri­
prodotto il cosmo, e questo in effetti egli vorrebbe fare scendendo 
nell'esistenza terrena da quella preterrena. Perché non lo fa? Per­
ché gli viene dato un modello e secondo quel modello egli tra­
sforma l 1elemento preterreno con le sostanze assunte nel primo 

130 



settennio. Tenderebbe a formare qualcosa di più sferico, a suscitare 
un essere organizzato in modo sferico che viene però modificato 
sulla base del modello. Così l 1elemento preterreno elabora il se­
condo corpo fisico, quello che è presente dal settimo al quattordi­
cesimo anno, sulla base delle forze preterrene, ma attenendosi in 
primo luogo al modello ricevuto dalle forze ereditarie. 

Distinguiamo cioè con chiarezza due tipi di forze nell'uomo. 
Come comprenderle? Proviamo a leggere con lo sguardo e la sen­
sibilità del medico il mio libro La scienza occulta*, al capitolo de­
dicato all'evoluzione; è detto che la Terra attraversò uno stato di 
Saturno, uno di Sole, uno di Luna per giungere infine a quello at­
tuale. Seguendo nel libro la descrizione dell'evoluzione si troverà 
che fino allo stato solare, Sole, Luna e Terra formavano un tutto 
unico. Solo allora avvenne una separazione tra Terra e Sole, tra 
Terra e Luna. Così fino a metà dell'evoluzione l'uomo vive nel co­
smo, vive nel Sole e nella Luna come sulla Terra. Dopo l'uscita del 
Sole egli vive al di fuori del Sole e dopo l'usci ca della Luna al di 
fuori della Luna. Dunque fino alla separazione del Sole agirono 
sulla natura umana le forze cosmiche, anche quelle che oggi sono 
al di fuori della Terra, sulla Luna e nel Sole. Esse agivano nel­
l'uomo perché egli apparteneva al mondo di cui facevano ancora 
parte Sole e Luna. Poi l'evoluzione proseguì portando Sole e Luna 
esterni alla Terra. 

Immaginiamo un'evoluzione che contenga sia tutto .quello 
che oggi è terrestre, sia tutto quanto è solare e lunare. In seguito 
quello che è extra-terrestre si separa da quel che è terrestre; l'ele­
mento terrestre procede ora su una direzione propria, si dissecca, si 
indurisce, diventa fisico ed è quello che troviamo oggi nella cor­
rente ereditaria, che è divenuto grossolano entro la corrente eredi­
taria. Quel che l 1uomo ha ricevuto dopo la separazione di Sole e 
Luna lo troviamo in ciò che egli deve all'azione delle forze cosmi­
che. Così stanno le cose. Il modello ricevuto da padre e madre, che 
ci serve per elaborare il secondo uomo rappresenta un elemento ar­
tistico antichissimo che si è formato quando Sole e Luna erano an­
cora uniti alla Terra. Allora si formarono le forze che dànno 

131 



all'uomo la sua forma terrestre. Si capisce facilmente che questa 
forma è terrestre: immaginiamo di essere da uomini lontani dalla 
terra. Che cosa potremmo farne? Saremmo ben infelici se dopo la 
morte dovessimo usare per esempio le gambe. Le gambe hanno 
senso solo se sottoposte alla gravità terrestre, hanno senso solo 
sulla terra, e lo stesso vale per le braccia e le mani. Dunque un'in­
tera parte della nostra organizzazione ha un senso, così come è 
conformata, solo perché siamo uomini terrestri. Quel che siamo 
come esseri terrestri non ha alcun senso per il cosmo. Giungendo 
sulla Terra come entità animico-spirituali tenderemmo quindi a 
costruirci un'organizzazione del tutto differente; vorremmo for­
mare un cerchio e in esso creare strutture diverse rifiutando il mo­
dello umano che non ha alcun senso per il cosmo. Esso ci viene 
dato solo come modello, e noi conformiamo il secondo uomo sulla 
sua base. 

Per questo nel primo periodo della vita osserviamo una con­
tinua lotta tra quel che portiamo dalla nostra esistenza precedente 
e quel che ci viene fornico dalla corrente ereditaria. Queste forze si 
combattono, e l'espressione di questa lotta sono le malattie infan­
tili. Ora si pensi quanto l'entità umana animico-spiricuale è inti­
mamente collegata con l'organizzazione fisica durante la prima in­
fanzia. Vediamo come i denti permanenti scostino i denti decidui, 
come si comportino gli uni verso gli altri. Così si comporta l'in­
tero secondo corpo verso il primo. Nel secondo vive l'essere sopra­
sensibile, nel primo un modello terreno estraneo. Essi lavorano 
l'uno nell'altro. Osservando questo reciproco lavoro nel giusto 
modo, vediamo che per un certo periodo l'essere interiore, che pro­
viene come entità animico-spirituale dall'esistenza precerrena, 
può prevalere in modo eccessivo e lavorare in modo molto intenso 
nel fisico, orientandosi fortemente secondo il modello, ferendolo e 
colpendolo dappertutto come a dire: voglio ottenere questa forma! 
Questa lotta si manifesta nella scarlattina. Se invece l'uomo inte­
riore è delicato e si tira sempre indietro, se trasforma le sostanze 
assorbite più a propria immagine e combatte il modello, la lotta si 
traduce in morbillo. Così nelle malattie infantili si manifesta un 

132 



antagonismo. Si comprende correttamente anche quello che av­
viene in seguito, tenendo nel dovuto conto queste cose. 

Naturalmente per il materialista è facilissimo dire: "Ma via, 
queste sono stupidaggini! Si può ben vedere che i bambini non as­
somigliano ai genitori e ai nonni solo fino al settimo anno, ma an­
che in seguito". Questa è una vera stupidaggine. Infatti chi è de­
bole si conforma di più alle forze ereditarie e crea il secondo corpo 
pii:1 simile al modello e allora lo si vede; ma lo ha fatto lui stesso 
poiché ha seguito da vicino il modello. D'altra parte vi sono indi­
vidui che dopo il cambio dei denti appaiono molro cambiati ri­
spetto a prima. In loro è forte quel che deriva dalla ·vita preterrena 
animico-spiricuale, e si attengono meno al modello. Si tratta di 
considerare queste cose nel loro giusto rapporto. Lo si rileva per­
ché nel bambino tutti gli alimenti assunti vengono subito trasfor­
mati interiormente in modo che io e corpo astrale entrano in in­
timo contatto con essi. In seguiro non è più necessario che sia così. 
Mai più in seguito l 1uomo sarà in condizione di elaborare canto 
fortemente qualcosa d 1autonomo secondo il modello, come nei 
primi sette anni. Nel primo settennio egli deve trasformare nel 
suo io e nel suo corpo.astrale tutto ciò che assume così da disporlo 
secondo il modello. A questo processo bisogna andare incontro, e 
la nacura ci ha pensato portando il latte quanto più vicino alla 
forma eterica. Il latte è una sostanza che in effetti ha ancora un 
corpo eterico, e poiché la sostanza assunta dal bambino agisce fin 
nell 1eterico io modo ancora formativo, il corpo astrale può affer­
rare subito il latte, generando uno strecco contatro tra ciò che 
viene assunto, e corpo astrale e organizzazione dell 1io. 

Vi è dunque una stretta relazione tra gli alimenti esterni e 
l'organizzazione animico-spirituale del bambino. Queste sono 
cose rilevanti che come medici dovete approfondire. Osservando il 
modo in cui il bimbo succhia il lacce, osservando come il suo io e 
il suo corpo astrale lo afferrano, si vedono davvero queste cose. Da 
un laro, meditate con l 1aiuro dei mantram, fateli agire su di voi 
per liberare le vostre forze animiche; dall 1altro meditate semplice­
mente sul bambino. Si immagini come l'entità animico-spiricuale 

133 



discende e subito si avvicina agli alimenti fisici senza tenere conto 
del modello; si immagini poi quel che avviene tra lo spirituale­
animico e gli alimenti e che si organizza sulla base delle forme del 
modello. Se la rappresentazione è corretta l'eccessiva attività dello 
spirituale-animico apparirà concentrata nel quadro della scarlat­
tina, mentre un'eccessiva debolezza dell'elemento animico-spiri­
tuale, il suo ritrarsi di fronte al modello, apparirà concentrato nel 
quadro del morbillo. Rappresentandosi tutto questo meditativa­
mente, si spinge la meditazione ordinaria nella sfera della medi­
cina. La pretesa odierna di voler capire tutto con l'intelletto è 
quanto di più spaventoso vi sia. In medicina non si può capire dav­
vero nulla con l'intelletto. Con l'intelletto si potrebbero tutt'al 
più capire le malattie dei minerali, ma nessuno li cura. Tutto ciò 
che riguarda la medicina va colto in una visione diretta con una fa­
coltà percettiva che va prima sviluppata. Diverso è il quadro che 
offre l'adulto. 

Il tratto digestivo si fa carico degli alimenti, e il processo è 
messo in azione dall'interno, mentre nel bambino sono il corpo 
astrale e l'io a farsi carico degli alimenti, perché ci sono forme 
umane ancora incompiute da plasmare secondo il modello. Medi­
tando sul bambino vediamo compiersi una metamorfosi porten­
tosa. Vediamo la parte spirituale animica come illuminarsi, men­
tre gli alimenti assunti vi portano oscurità e ombra, vediamo che 
da luce e tenebra, come formato da colori, viene costruito il se­
condo corpo. Vediamo l'uomo preterreno nella luce e come ombre 
le sostanze alimentari assunte. Nel neonato una luce di prove­
nienza preterrena si spande sull'oscurità che penetra sotto forma di 
latte dando vira ai più diversi colori. Quel che nel mondo fisico è 
bianco, nel mondo spirituale è nero; c'è sempre il contrario. Que­
sto porta ad attivare l'io in modo ben diverso da quanto non av­
venga nella vita ordinaria. Com'è fiacca l'azione dell'intelletto or­
dinario! Il pensiero intellettuale è la massima debolezza 
dell'uomo. In esso non facciamo che associare concetto a concetto. 
Meditando sul bambino come ho appena descritto coinvolgiamo 
invece la nostra intera organizzazione dell'io. 

134 



Ne dovrà tenere conto in futuro anche la nostra pedagogia. In 
una scuola Waldorf vi sono bambini tra i sette e i quattordici anni: 
ora le cose cambiano, l'essere umano si è costruito il secondo 
uomo. Davanti a me ho un bambino che si è formato dall'esistenza 
preterrena sulla base del modello; quest'ultimo è stato rigettato, 
ma nel bambino sono rimaste naturalmente forze ereditarie incor­
porate nel modello, a sua imitazione. Ora il bambino è troppo 
non-terreno. Le forze extra-terrene hanno agito sul bambino in 
modo molto intenso e si ha uno spostamento dell'equilibrio verso 
il lato opposto. Prima questo era visibile anche esteriormente nel 
bambino che era in toto una manifestazione dell'ereditarietà; ora 
ciò che si manifesta all'esterno è sorto del tutto dall'interno. Ora 
deve essere conquistato il mondo esterno, e ciò che era staro elabo­
rato solo tenendo conto del proprio modello umano, senza alcun 
riguardo per il mondo terreno, va indirizzato al mondo esterno. 
Tra i sette e i quattordici anni il corpo astrale e l'organizzazione 
dell'io devono lavorare per adattare la componente ultraterrena 
alle condizioni terrene esterne; questo sforzo si concluderà con la 
pubertà quando il giovane si adatta veramente alle condizioni ter­
restri, entra in rapporto con la terra e l'elemento terreno si incor­
pora in lui. Ciò che più conca nella genesi di questo secondo uomo 
tra il settimo e il quattordicesimo anno è quello che egli porta seco 
dall'esistenza preterrena; quindi anche il karma personale comin­
cia ad agire solo dopo la pubertà. La terra esercita allora la sua in­
fluenza che trova compimento con la maturità sessuale quando si 
forma il terzo uomo. 

Il secondo uomo viene sostanzialmente rigettato e viene co­
struito il terzo. Questo non penetra fino alla forma ma solo fino 
alla vita. Se penetrasse fino alla forma, avremmo una terza denti­
zione, perché ora l'uomo si adatta alle condizioni esterne e in esse 
accoglie di nuovo l'elemento extra-umano. Conformandosi al mo­
dello si era del tutto conformato all'elemento umano, si era adat­
tato al modello ereditario, ma in esso vi è qualcosa di inaridito. 
Dopo la separazione del Sole il modello ereditario ha perso le pro­
prie radici e si è come disseccato, inaridito. Nelle forze ereditarie 

135 



vi sono perciò le maggiori forze patologiche; conformandosi al 
modello l'uomo acquisisce moltissime cause di malattia. Ne ac­
quisisce meno dopo la pubertà, quando ci si rivolge al mondo 
esterno; tutto ciò che sta nel clima, nell'atmosfera, e così via è 
meno dannoso. Il ragazzo è sano tra il settimo e il quattordicesimo 
anno, poi è di nuovo vulnerabile. Tutti questi rapporti vanno con­
siderati tenendo ben presente l'immagine dell'uomo. Tenendola 
presente si medita in modo corretto. Allora si potranno unire le 
proprie nozioni con il contenuto meditativo, e il sapere non ri­
marrà teorico, ma diverrà pratica perché si sarà liberata la forza 
della visione immaginativa di cui la nostra epoca ha tanto biso­
gno. La medicina non potrà avanzare continuando a pensare che il 
progresso abbia uno sviluppo costante e lineare. L 'uomo è in realtà 
formato da singole correnti evolutive, che si svolgono di settennio 
in settennio in cui ciascun periodo si raccorda con il precedente. 
Non vi è unilaterale continuità, ma intervengono sempre condi­
zioni nuove. Uno sviluppo lineare, dove ciò che precede è sempre 
e solo causa di ciò che segue, si osserva solo nel regno minerale, 
meno in quello vegetale, in misura minima nell'uomo. 

Cominciamo col rappresentarci correttamente una pianta. 
Che cosa si fa oggi rappresentandosi correttamente una pianta? 
Abbiamo il terreno, e ci immaginiamo che deponendo il seme la 
pianta cresca. Si ha l'ingenuità di pensare: l'acqua è una molecola 
molto semplice, composta solo da due atomi. Si fantastica su ogni 
possibile combinazione. L'alcool è già una molecola pit1 compli­
cata, qui il carbonio si lega all'idrogeno e all'ossigeno in una strut­
tura più complessa. Vengono poi le più complicate sostanze con le 
più complesse molecole. Alla fine del secolo scorso vi era la ten­
denza a scrivere tesi su molecole complicatissime dai nomi lun­
ghissimi, con titoli di due o tre righe. E le cose oggi sono ancora 
più complicate. In questo contesto un seme è una· struttura dav­
vero complessa, ed è da esso che nasce la pianta. 

È un'idiozia. Nel seme la materia terrestre si svincola da ogni 
struttura e trapassa nel caos, si libera delle forze della maceria. Solo 
così, se non vi è più alcuna struttura terrestre, può intervenire 

136 



l'azione del cosmo; l 1elemento cosmico si rende disponibile a ri­
prodursi in miniatura. Nella formazione del seme il nulla prevale 
sull'elemento terrestre, e proprio in quesco nulla agisce il cosmo. 
La dott.ssa Kolisko potrebbe raccontare un bell'esperimenco a 
conferma di quanto dico. Per studiare la funzione della milza* do­
vemmo prendere dei conigli e togliere loro la milza. Nonostante 
quesco i conigli scavano benone. Non morirono per la splenecto­
mia, ma molto tempo dopo per una malattia da raffreddamento. 
Constatammo che i conigli vivono bene anche senza milza e su 
uno marco osservammo che cosa era successo alla milza: al suo po­
sto si era formata una massa sferica di tessuto. Cos'era successo? 
Togliendo la milza fisica ai conigli, abbiamo artificialmente get­
tato nel caos la sostanza terrestre rendendola accessibile alle forze 
cosmiche: ne è nato qualcosa di primitivo e simile alla formazione 
di un seme, un'immagine del cosmo. Così potemmo confermare· 
qualcosa che già risultava all'indagine scientifico-spirituale. 

Prendiamo un cristallo di quarzo. È un oggetco terrestre, ma 
perché lo è? Il cristallo di quarzo è qualcosa che si attiene costan­
temente alla propria forma e la deriva dalle proprie forze interne; 
se con un martello lo mandiamo in frantumi, i frammenti tendono 
a conservare la forma di piramidi esagonali, di prismi esagonali. 
Esiste questa tendenza. Non riusciremmo ad eliminarla nel quarzo 
così come non riusciremmo a sbarazzarci della pedanteria in un 
pedante. Possiamo anche atomizzare un pedante, resterà sempre 
pedanee. Il quarzo non si lascia trasformare al punto da essere uti­
lizzabile per le forze cosmiche, è per questo che non è vivo. Se po­
tessimo polverizzarlo fino a fargli perdere la tendenza ad orientarsi 
secondo le proprie forze, ne nascerebbe qualcosa di cosmico-vi­
vente. Ciò avviene invece nella formazione del seme. Qui la mate­
ria viene esclusa canto da permettere al cosmo di intervenire con le 
proprie forze eteriche. Bisogna vedere il mondo come un continuo 
precipitare nel caos e un rinascere dal caos. Ciò che vi è nel quarzo 
fu generato dal cosmo, ma si è fossilizzato, è divenuto arimanico e 
ora non è più accessibile alle forze cosmiche. Per giungere alla vita 
bisogna sempre passare dal caos. 

137 



Abbiamo ora un altro punto su cui meditare da medici. Rap­
presentiamoci la pianta e il modo in cui essa si sviluppa foglia 
dopo foglia e via di seguiro. Si arriva alla formazione del seme nel 
frutto e là, mentre di solito si immagina la pianta luminosa, ve­
diamo una completa oscurità, il buio. Poi il seme viene afferrato di 
nuovo dal1 1estemo e corna luminoso. Abbiamo così un altro qua­
dro immaginativo fornito dalla vita vegetale; nel portare a co­
scienza "questa è la pianta" abbiamo un elemento immaginativo­
meditativo. Non si deve cadere nell'intellettualismo, ma restare 
nel concreto della rappresentazione. Vintelletro serve solo per de­
scrivere sotto forma di pensieri quello che si conosce. 

Si può scrivere per esempio il termine "essere umano" che de­
riva da una rappresentazione. Ricordando il termine "essere 
umano", abbiamo la rappresentazione corrispondente. Ora ci pos­
siamo dire: la M mi piace, la voglio mettere all'inizio della parola, 
e voglio spostare anche la U, e la R, e via di seguito. Si potrà an­
che comporre in altro modo la parola ma non se ne ricaverà nulla 
di utile. Questo però facciamo abitualmente con i concetti. Il con­
cerco è solo la notazione spirituale di una rappresentazione. Gli 
uomini separano e riorganizzano i concetti e pensano nel pensare. 
Lo fanno anche nell'osservazione esteriore: rivestono l'osservazione 
di pensieri e in tal modo sono portati fuori dalla realtà. Lo si può 
fare fino a che si lavora con scienze come la geometria e la mate­
matica che sono fuori dalla realtà. Ma chi vuole praticare la medi­
cina non può restare fuori dalla realtà, perché altrimenti ne è fuori 
anche la pratica medica. 

138 



SECONDA CONFERENZA 

Dornach, 22 aprile 1924 

Gradirei che guanto pesa sull'anima di qualcuno venisse 
espresso, per potervi adeguare la nostra esposizione. 

Un partecipante: Un problema che sta a cuore a tutti noi è que!!o di 
come procede1'e con le meditazioni che abbiamo ricevuto. Quando e come 
vanno fatte? dobbiamo tene1'e un determinato ritmo? dobbiamo esercitare 
tutti al contempo tutte le meditazioni ricevute a Natale? La sensazione è 
che a tutt'oggi la maggior parte di noi si sente perlomeno come oppressa dai 
contenuti meditativi e non sa ancora sperimentarli nel giusto modo. 

A questo riguardo non si possono davvero dare indicazioni ri­
gide che rappresenterebbero un'ingerenza nella libertà umana. 
Considerando bene le cose, non ne dovrebbe risultare un'oppres­
sione dell'anima. Le meditazioni date a Natale furono suggerite in 
verità dicendo sempre in che direzione esse orientano l'anima, e fu 
sempre ripetuto per tutte. Sono meditazioni del tipo di quelle che 
vengono date ora alla prima classe* e sono diverse da quelle indi­
viduali che vengono date su richiesta del singolo. Se qualcuno 
chiede una meditazione individuale bisogna naturalmente chiarire 
se la meditazione va fatta al mattino o la sera, nonché il compor­
tamento da tenere nel senso della meditazione e cose del genere. 
Sono meditazioni che devono agire sulla vita esoterica di un deter­
minato individuo in funzione delle sue facoltà e del suo karma. 
Esse conducono di per sé il soggetto a non restare isolato, ma a svi­
luppare l'impulso a riconoscere coloro che fanno lo stesso sforzo. 
Vanno considerate meditazioni personali. 

Tutte le altre meditazioni, come quelle delle lezioni esoteri­
che di Natale, vengono date facendo sì che la persona abbia sem­
pre ben presente l'effetto che la meditazione deve avere, a meno 
che non venga detto, cosa che non è ancora capitata, che sarebbe 
bene fare le meditazioni in un dato momento o in certe circostanze 
o al verificarsi di determinati fenomeni. Per queste meditazioni 

139 



occorre inoltre tener conto delle condizioni di vita, vale a dire 
delle particolari situazioni della vita di ognuno; vanno poi fatte 
quando se ne abbia la serenità. Quanto più di frequente si fanno, 
tanto meglio: avranno sempre l'effetto corrispondente. Esse do­
vrebbero veramente tendere allo sviluppo personale. Secondo 
quello che si riceve dallo spirito si cercherà e si troverà il giusto 
nesso. Sarebbe davvero opprimente se venissero date precise regole 
per fare queste meditazioni, siano esse individuali o fatte da un 
gruppo. Tutto questo ridurrebbe il valore della medicazione. Va 
tenuto presente: la meditazione viene sminuita se la si fa per un 
senso di dovere. Per questo nelle meditazioni personali è assoluta­
mente necessario che la persona sviluppi a poco a poco come una 
sete dell'anima verso la meditazione. Le persone che meditano in 
modo più corretto sono quelle che si dispongono al loro esercizio 
mattutino e serale con questa sete, così come qualcuno che ha 
fame si dispone a mangiare. Solo al di fuori di ogni costrizione, 
solo se sentita come qualcosa che appartiene a tutta la vita 
dell'anima, la meditazione è corretta. Per le altre meditazioni quel 
che conca è la volontà reale, la volontà interiore di diventare me­
dici tanto da dirsi: questa è la mia via; mediterò ogni volta che po­
trò. Porto a coscienza lo scopo con cui faccio l'una o l'altra medi­
tazione. Deve sempre provenire dalla libera volontà dell'individuo 
l'esigenza di meditare, di impostare una meditazione. È davvero 
impensabile che uno si senta oppresso. Perché mai dovrebbe essere 
fonte di oppressione ciò di cui si ha sete? Questo renderebbe la 
meditazione una sorta di dovere, cosa che non dovrebbe mai e poi 
mai essere. Proprio chi vuole diventare medico dovrebbe riflettere 
sul profondissimo senso di queste parole: diventare medici non 
può significare solo scegliere una professione. La scelta della me­
dicina deve scaturire da una vocazione interiore, da una dedizione 
a curare e a tutto quello che l'essere medici comporta. Quando si 
abbia questa esigenza di curare si ,troverà la strada verso le medi­
tazioni e si sarà condotti alla mèta. Poche professioni come la me­
dicina sono così dannose se esercitate per un dovere esteriore. La 
professione medica richiede un amore per l'umanità e un vero e 

140 



naturale riconoscersi nell'essere medico. Nel contesto della medi­
cina attuale, degli attuali studi medici, ai fini di un vero atto te­
rapeutico è poco auspicabile se chi diventa medico lo fa giusto per 
diventare qualcosa, o perché gli sembra desiderabile per una qual­
siasi circostanza. Ma lo è ancora meno se la persona sceglie di di­
ventare medico in modo artificiale tramite la meditazione, senza 
sentire la sete di cui ho parlato. Infatti i rimedi ancestrali, esote­
rici, fanno progredire quando vi sia un corretto proposito, infini­
tamente di più di ogni decisione esteriore; se non scaturiscono da 
uno stato d'animo appropriato nuociono molto più delle circo­
stanze di vita esteriori. 

Va capito bene cosa intendo per "stato d'animo appropriato". 
Di solito non si prende molto sul serio l'idea del karma. Una vo­
cazione interiore può essere determinata dal karma che pone in 
una data situazione, e bisogna avere ben chiaro quanto segue: 
agire per dovere è nocivo, mentre adeguarsi al proprio karma si­
gnifica progredire nella direzione dell'evoluzione umana. Il karma 
ha posto tutti voi nella posizione di agire in senso medico; ora do­
vete guardare a fondo in voi stessi e trovare veramente questa sete. 
Troverete allora anche il tempo e i momenti adeguati in cui medi­
tare. 

Quando ci si dedica seriamente a una professione così impe­
gnativa non può avvenire quello che è avvenuto più volte dopo il 
Convegno cli Natale. Non mi riferisco direttamente ai medici o 
alla medicina, ma a un serio problema umano generale che inte­
ressa il movimento antroposofico e quindi vale anche per voi. Avrò 
modo di ritornare sull'argomento, ma poiché per i medici vale in 
modo particolare voglio accennarlo fin da ora. Durante il Conve­
gno di Natale* si disse che l'antroposofia dovrà essere animata da 
un nuovo impulso, che si dovrà agire partendo più dall'interiorità. 
Da questo alcuni trassero singolari conseguenze. Essendo in deter­
minate posizioni e funzioni nella Società Antroposofica essi scri­
vono: "Ora nel movimento si manifesta un nuovo impulso, lo ca­
pisco bene. Voglio mettermi a completa disposizione di questo 
nuovo impulso: non voglio più restare ai vecchi compiti e m1 

141 



metto a completa disposizione". Ma così non si conclude nulla. Si 
conclude qualcosa solo se l'interessato prende coscienza di dover 
compiere la propria evoluzione umana nella situazione concreta in 
cui è posto, anche riguardo alle forze che mette in opera. E questo 
è naturalmente il caso dei medici, di chi ha cominciato la profes­
sione medica. Va considerato un karma e deve esser chiaro che nel 
futuro la vostra azione sarà importantissima. In secondo luogo va 
ricordata che troverete sempre nel vostro cuore la sete di cui ho 
parlato, per prepararvi al vostro lavoro con l'aiuto della medita­
z10ne. 

Questa volevo dire sulla pratica delle meditazioni. I loro ef­
fetti dovranno completarsi, sostenersi e illuminarsi vicendevol­
mente. Può darsi che un esercizio abbia un effetto molto marcato, 
e che esso possa essere ulteriormente illuminato da un esercizio di­
verso. Una meditazione sarà fatta una o due volte, un'altra dodici. 
Risulterà dalla pratica, aprendo il cuore alla meditazione, viven­
dola nel giusto modo, e aprendo il cuore a quel che ho detto sullo 
scopo della meditazione. Dobbiamo sfruttare questa possibilità di 
costruire qualcosa sulla base dei temi che abbiamo affrontaro a 
Natale. 

Lo stesso partecipante: Io non pensavo che gli esercizi fossero da pra­
ticare a orari precisi; comunque sentivo una certct opjJressione perché consi­
deravo la meditazione una sorta di dove1·e e a volte non avevo la freschezza 
necessaria per sentirla come un bisogno. Forse da qttesto deriva ora, almeno 
nel mio caso, la mancanza di quell'attitudine interiore che dovrebbe avere 
un medico, vale a dire la volontà di curare. Forse anche altri hanno fatto 
la stessa esperienza. Non abbiamo scelto medicina, almeno alcuni fra noi, 
pet il desiderio di curare, ma per il grande interesse ve1·so le cose che si stt,­
diavano, la conoscenza de/l'organismo umano, della fisiologia e della pa­
tologia_; ci siamo dunque avvicinati alla medicina solo per motivi di cono­
scenza. Questa volontà di curare mi era del tr.tto estranea fino a Natale, 
e nel mio lavoro fui dapprima molto infelice perché avevo troppo da fare ed 
ero troppo stanco per praticare gli esercizi. Col lavo1'0 potei comunque stare 
di più con i pazienti, e ora ho un'idea di cosa sia la volontà di curare; 

142 



credo che questo mi porterà a praticare di più gli esercizi come una vera esi­
genza e a considerare fa meditazione come una via verso lo scopo. Proprio 
questa dedizione al destino umano, questa compartecipazione e questa vo­
lontà di curare hanno suscitato in mo/ ti di noi fino a poco tempo fa note­
voli difficoltà al/e quali i no�tri studi, orientati semplicemente verso fa co­
noscenza, non ci avevano preparato. 

Si rifletta che quando sul piano medico si separano le due 
cose, la sfera conoscitiva e la volontà di curare, si entra in contrad­
dizione di fronte alla realtà. È davvero importante chiarire queste 
cose. Una conoscenza dell'uomo è necessaria in molti campi 
dell'attività umana. Per esempio nella pedagogia bisogna insistere 
molro sulla conoscenza dell'essere umano e questo avviene anche 
da noi. Anche in altri campi è molto importante la conoscenza 
dell'uomo, ove si guardi alla realtà. Essa è di farro necessaria per 
chiunque voglia andare oltre la semplice esecuzione, ed è necessa­
ria per ognuno di noi. La mancanza di una cale conoscenza nei di­
versi campi è la conseguenza di errori nei quali è caduta la civiltà 
moderna. In un certo senso la conoscenza dell'uomo viene cercata 
senza poter essere trovata, perché essa è realizzabile solo per via an­
troposofica. Viene cercata dai teologi, parlo dei teologi "ufficiali" 
e dai pedagoghi convenzionali. La conoscenza dell'uomo viene cer­
cata dalla gente più diversa; e gli unici che non la cercano sono i 
giuristi, perché oggi la giurisprudenza è tale da non esercitare al­
cuna azione reale sul mondo. 

Essenziale è che la conoscenza dell'uomo deve specializzarsi 
per ogni campo dell'attività umana. Il medico ha bisogno di 
un'antropologia un po' differente da quella dell'insegnante, solo 
un po' differente. Sarebbe necessario che la pedagogia fosse il più 
possibile fecondata dalla medicina, e la medicina dalla pedagogia. 
Andrebbero assolutamente creati dei legami, degli scambi, tra i 
tipi di conoscenza dell'uomo che stanno alla base delle due disci­
pline. 

Passando adesso all'aspetto concreto della conoscenza 
dell'uomo, il medico dice di voler riconoscere gli stati patologici. 

143 



Questo è un pregiudizio che deriva dal materialismo, 
nient'altro che un pregiudizio materialistico. Che cosa significa 
infatti il concreto riconoscere uno stato patologico? come ricono­
sco una patologia localizzata nel fegato, nella milza, nei polmoni o 
nel cuore? Solo sapendo quale processo terapeutico può esservi alla 
base per curare quella patologia. In realtà il processo patologico è 
una domanda e fermarsi alla semplice diagnosi significa eluderla. 
Il processo terapeutico è la risposta. Non si sa proprio niente di un 
processo patologico, non sapendo come questo può essere curato. 
Si conosce una malattia sapendo come sanarla. Per questo uno stu­
dio della medicina senza la volontà di curare è davvero inconcepi­
bile. "Fare diagnosi" non significa nulla. Come si tende a fare dia­
gnosi senza passare direttamente alla terapia, così si vorrebbero 
descrivere le patologie degli organi, presumendo di conoscere 
l'uomo, ma una simile descrizione non ha alcun valore. Infatti per 
la semplice descrizione, per una conoscenza astratta, per quello 
che oggi si considera scienza, non c'è differenza sostanziale tra un 
fegato sano e uno malato. La scienza non distingue tra un fegat0 
malato e uno sano, tutt'al più riscontra che il fegato sano è più fre­
quente di quello malato. Ma è una circostanza esteriore. Per cono­
scere il fegato malato va considerato quel che può guarirlo. 

Su che cosa si basa la guarigione? Sulla conoscenza delle so­
stanze e delle forze che possono condurre un processo patologico a 
un processo fisiologico. Una nozione del genere è per esempio sa­
pere che l'equiseto nell'organismo umano si fa carico della fun­
zione renale. Quindi se l'attività del rene non viene curata a suffi­
cienza dal corpo astrale posso farlo fare all'equiseto. Sostengo il 
corpo astrale tramite l' Equisetum arvense. Solo così do una risposta 
allo stato patologico. Lo stesso processo che in natura forma l'equi­
seto avviene nel rene umano, per cui posso stabilire una relazione 
tra rene ed equiseto: ma allora sono già nell'ambito della terapia! 
Non dobbiamo dunque mai praticare una diagnostica astratta, 
una classificazione degli stati patologici. Questo in realtà a nulla 
porta. Uno stato patologico può essere riconosciuto solo da chi 
sappia come agisce il rimedio risanante. In ogni campo il nostro 

144 



atteggiamento di fronte alta conoscenza deve tendere alla realtà e 
non a congetture formali. Così era infatti nei tempi in cui la cono­
scenza aveva un carattere misterico. Allora non era lecito istruire 
chi aspirava alla semplice conoscenza; il sapere veniva riservato a 
chi voleva applicarlo nella realtà. 

Sono riuscito a rispondere alla Sua domanda? 

Lo stesso partecipante: Forse mi sono espresso in modo un po' eccessivo 
quando ho parlato solo di salute e malattia. In effetti per me anche la te­
rapia è un momento conoscitivo. Intendevo dire qualcos'altro e cioè che pur 
conoscendo le terapie, possa mancare la volontà di cµrare. Fino a ora io non 
sentivo l'impulso interiore a conoscere l'uomo e la terapia solo appunto in 
funzione della cura. Non sentivo di dover finalizzare tutto il mio lavoro, 
il mio studio, le mie conoscenze alla necessità di saper curare. 

Questa è ipertrofia della conoscenza! 

Lo stesso partecipante: Ma per me è così. È un fatto che volevo far 
presente, perché in realtà esiste anche se può sembrare strano. 

Voglio fare un paragone che potrà sembrare molto banale e 
semplice: è davvero un bene che lei non faccia l'orologiaio, altri­
menti costruirebbe bellissimi orologi, montati a regola d'arte, ma 
che non funzionerebbero. Qualcuno può sviluppare un'ipertrofia 
della volontà in un senso o nell'altro ed elaborare determinate fa­
coltà, ma questo non corrisponde a un sano sviluppo della natura 
umana. La conoscenza dei metodi curativi non dovrebbe nem­
meno esistere senza una relativa volontà di curare, e lei dovrebbe 
parlare oggi in tutt'altro modo. Lei dovrebbe dire: "Bene, da poco 
studio medicina, ora sento un'irresistibile desiderio di curare. Il 
desiderio che deriva dalle mie nozioni è così forte che quasi devo 
trattenermi, per non cominciare a curare anche le persone sane". 
Non lo dico per scherzare, la sua preoccupazione dovrebbe essere 
quella di sapersi trattenere. Dovrebbe essere inconcepibile dire: 
"Aspiro alla conoscenza della terapia, ma non ho la volontà di cu-

145 



rare". Un sapere reale non può affatto essere slegato dalla volontà, 
è assolutamente impossibile. 

Un altro partecipante: Credo che le cose espresse dalla signorina X 
siano piuttosto un atteggiamento, conseguenza degli attuali studi di me­
dicina, di cinque o sei anni di università. In effetti l'unico interesse della 
scienza medica è la conoscenza, senza collegamento con la terapia. Du­
rante i semestri clinici le lezioni in aula vertono quasi esclusivamente 
sulla diagnosi e solo alla fine, quando un paziente è già stato accompa­
gnato fuori, e il professore non sa che fare fino all'arrivo del nuovo pa­
ziente, vengono buttate là un paio di nozioni di terapia, che servono a 
poco. Una volta un libero docente che aveva seguito una lezione di gineco­
logia, parlando dell'attività pratica in studio ci disse: "Avete notato che 
si è parlato pochissimo di terapia? Ve ne renderete conto solo quando vi 
troverete nel vostro studio. A me è capitato così: avevo la testa piena di 
nozioni e mi resi conto che nessuno mi aveva mai parlato di terapia". Ci 
fece notare che a lezione si parlava quaranta minuti di diagnosi e solo 
cinque di terapia. Nessuno di noi se ne era reso conto. Questo mi spinge a 
una domanda sulla tendenza base della scienza odierna che è fonte di pro­
blemi per un giovane medico che cerca qualcosa di diverso nella scienza 
medica. Questa posizione del tutto superficiale si manifesta in ogni occa­
sione e anche nella diagnosi è spesso causa di fasti di sgradevoli e inconce­
pibili. Vorrei fare un esempio. Una paziente venne da me e mi chiese se po­
tevo aiutarla. Accusava sinusiti frontali recidivanti e andava spesso da 
uno specialista. Era stata praticata un'incisione dal naso. Diceva di non 
poterne più, si sentiva considerata troppo dal punto di vista fisico e non lo 
sopportava più. Mi chiese se non potessi trovare qualche altra terapia. 
L'atteggiamento che la paziente aveva percepito è presente ovunque; si in­
daga alla superficie e questo non porta a niente. Mi pare una posizione ci­
nica. Ne deriva qualcosa che resta alla superficie e non porta alle cause, 
tanto che mi sono chiesto spesso: ma è proprio positivo o necessario ap­
profondire i metodi che ci presentano durante gli studi e che raggiungono 
apici di mostruosità, per esempio nell'indagine ginecologica, che non ha 
alcun rapporto con quel che ne risulta sul piano della terapia? dobbiamo 
proprio imparare tutti questi metodi? Mi pare che il nostro istinto tera-

146 



peutico venga soffocato da tutte queste cose. Vorrei raccontare quel che ho 
sentito da un anziano collega riguardo non a un medico, ma a un guari­
tore contadino delle montagne bavaresi. Costui eseguiva ogni tipo di in­
tervento 01'topedico con tale facilità da diventare famoso; un professore lo 
invitò nella propria clinica a Monaco. Uuomo vi giunse, vide le attrez­
zatu1'e, e il professore gli chiese di mostra1'e i suoi metodi. Il guarito1'e si 
guardò intorno e da quel gio1-no non riusci più a guarire. Dobbiamo par­
tecipare ai metodi che ci vengono offerti dalla scienza ufficiale o dobbiamo 
cercare di evitarli per quanto possibile? 

Così posta la questione è di importanza estrema. Lei ha per­
fettamente ragione e tra l'altro non volevo parlare dei casi perso­
nali della signorina X, ma solo mettere in evidenza la mentalità 
che è una conseguenza ineluttabile dell'attuale formazione me­
dica. Un corso di medicina conforme alla natura non porterebbe a 
uno studio della patologia o della terapia senza essere animati 
dalla volontà cli curare. Uno studio conforme alla natura non 
avrebbe una simile conseguenza; questo è possibile solo con l'at­
tuale strutturazione dello studio della medicina. La maggior parte 
delle cose che si imparano oggi all'università bisogna proprio 
dirlo, non ha niente a che fare con la terapia, e in fondo è solo un 
insieme di assurde nozioni opprimenti per l'anima. È un po' come 
se si esigesse che uno scultore cominciasse con l'imparare le pro­
prietà fisiche e chimiche del marmo o del legno. Non gliene im­
porterebbe proprio niente. Molte cose tra quelle scritte oggi nei 
trattati o praticate nelle cliniche non interessano la medicina. Nel 
momento in cui si passa dall'esame del corpo fisico (quell'esame 
che la paziente ricordata non sopportava perché aveva un carattere 
troppo fisico) all'esame del corpo eterico la maggior parte delle 
cose che stanno nei libri di medicina perdono il loro significato. 
Infatti passando al corpo eterico si sviluppa un orientamento com­
pletamente differente verso gli organi. Nell'istante in cui si passa 
al corpo eterico è impossibile procedere solo con una conoscenza 
intellettuale. Si impara molto di più facendo scultura, usando le 
mani e sentendo lo spazio come fa lo scultore. 

147 



Per conoscere il corpo astrale è molto importante saper uti­
lizzare l'elemento musicale; si impara moltissimo sul modo in cui 
l'organismo si forma dal corpo astrale. Quando l'uomo entra in at­
tività è effettivamente costruito come una scala musicale. Da die­
tro, in una direzione, inizia con l'intervallo di prima, poi passa 
all'intervallo di seconda e nell'avambraccio all'intervallo di terza; 
dove ci sono due terze troviamo due ossa. Si rivelano così tutt'altri 
orizzonti per una vera conoscenza dell'uomo, e per il futuro me­
dico sarebbe necessario un corso di studi completamente diverso 
da quello odierno. L'istruzione odierna si è sviluppata da quello di 
cui parlava la signorina X, cioè che la terapia è sfociata nel nichi­
lismo. Questo non è rimasto circoscrirto alla scuola viennese ma si 
è diffuso ovunque. Devo riconoscere che tra i medici, i professori e 
i docenti di materie scientifiche almeno vi erano persone serie che, 
pur nella loro miopia, avevano un metodo scientifico e manifesta­
vano una certa serietà. Ma quando si arriva a quelli che insegnano 
terapia, allora cessa la serietà. Qui nemmeno il docente crede più 
a quel che insegna. Quando nell'insegnamento si dovrebbe co­
minciare a fare sul serio, là dove comincia la terapia, si smette di 
essere seri. Da dove può venire la volontà di curare? Da un corso cli 
studi medici organizzato come descritto a Natale, nell'ordine che 
ho indicato, perché è un modo di procedere del tutto differente eia 
quello attuale che invece non sviluppa l'arte della terapia. Il me­
dico che dall'università entra nella pratica deve acquisire con 
grandi sforzi una certa esperienza, e questo talvolta non è affatto 
facile, perché le cose che ha imparato non solo sono inutili ma 
spesso anche nocive. È incapace di cogliere la vera natura del pro­
cesso patologico perché ha la testa e la memoria piene d'ogni sorta 
di cose. Questo è un lato della questione. 

L'altro è che voi formate un gruppo di giovani medici e non 
volete dive�tare medici solo spiritualmente, la qual cosa riusci­
rebbe al meglio dicendo: lasciamo perdere la laurea poiché oggi 
non ci sono università dove si possa studiare medicina. Veniamo 
qui e impariamo il necessario. Lo si potrebbe dire a voler essere ra­
dicali. Ma che cosa succederebbe al giovane medico? Il mondo lo 

148 



rifiuterebbe perché non lo riconoscerebbe come medico. Non resta 
altro che attraversare tutto il percorso ufficiale, per poi potersi sa­
nare con ciò che si impara al Goetheanum. Occorre però comple­
tare gli studi regolari, seppure controvoglia. Non c'è alternativa, è 
necessario. Questa è l'altra faccia della medaglia. Se poi sarete nu­
merosi, se avrete seguito il corso regolare di studi e saprete che 
cosa non va in quello che avete studiato (anche i magnetopati e i 
guaritori criticano le università, ma senza risultato) allora l'espe­
rienza darà la conoscenza e farà di voi dei veri pionieri di uno stu­
dio ragionevole della medicina nel mondo. Dovete lavorare per su­
scitare un giudizio del mondo quanto più ampio possibile sulla 
realtà attuale. 

In effetti non siete i soli a pensarla nel modo in cui vi siete 
espressi. Molti altri medici la pensano così, ma a loro manca pro­
prio quello che possiamo offrire qui. Perché? Naturalmente· 
chiunque sia dotato di buon senso e sia laureato in medicina, può 
criticare la medicina ufficiale, perché l'ha conosciuta, sa che cosa le 
manca. Ma tutto questo può essere efficace solo disponendo di 
un'alternativa. Allora sì che la critica diventa efficace. Questo è 
naturalmente l'altro lato. Perciò si sappia che con quanto dico non 
intendo scoraggiare a completare il corso di studi. Anche se è 
amara la pillola va ingoiata. Si può contribuire a un vero miglio­
ramento solo conoscendo quel che non va. 

In questa direzione c'è ancora molto da fare. Mi pare di aver 
già raccontato di quando fui invitato a parlare sulla medicina a un 
gruppo di medici a Zurigo. Alla conferenza era presente anche un 
professore di ginecologia venuto con il proposito evidente di dire: 
stiamo ad ascoltare queste sciocchezze, poi potrò criticare, visto 
che c'ero. Era proprio venuto tutto beato col proposito di burlarsi 
delle sciocchezze che avrebbe ascoltato. Ma durante la conferenza 
il suo atteggiamento e il suo ascolto si fecero via via più strani. Si 
sentiva a disagio perché vedeva che non si trattava di sciocchezze, 
che non stava ascoltando cose da poter liquidare come stupidag­
gini. La cosa mi divertì moltissimo. Alla fine gli rivolsi la parola: 
"Professore, mi pare che ne abbia ricavato una impressione singo-

149 



lare". E lui: "Sono cose su cui non posso esprimermi, è un punto di 
vista differente". È già un progresso, se qualcuno arriva a dire: è un 
punto di vista differente. Che cosa hanno ottenuto le medicine 
non-ufficiali nei confronti della medicina scientifica che ancora si 
ritiene tanto superiore? So che la medicina non-ufficiale ha otte­
nuto risultati importanti, ma questo non cambia la realtà. Il di­
spositivo di guida della macchina a vapore è stato inventato da un 
ragazzino che s'annoiava. Non possiamo per questo dire che po­
teva fare il costruttore il macchine. Coloro che criticano tanto la 
medicina ufficiale non ne hanno in effetti il diritto perché parlano 
di qualcosa che non conoscono. Bisogna prima conquistarsi deter­
minate conoscenze per non confondere quello che l'antroposofia 
porca alla medicina con quello che esiste già. Avremo fatto un pro­
gresso importante quando queste cose verranno prese sul serio, 
proprio perché le persone che le rappresentano mostrano di fare le 
cose con serietà. 

Vorrei particolarmente raccomandare, miei giovani amici, 
che portaste nel cuore le nozioni esoteriche che avete ricevuto, che 
vanno sempre accompagnate da una capacità di agire nel mondo, 
e che portano a una oggettiva volontà di curare. Non possiamo 
isolarci egoisticamente nel nostro intimo, ma dobbiamo impe­
gnarci per il concreto progresso della medicina, così come i peda­
goghi lavorano per il progresso della pedagogia. 

Non mi è possibile esporre nei particolari la maggior parte 
delle cose che oggi vengono insegnate nello studio della medicina 
e che �ono inutili per la comprensione dei reciproci rapporti tra or­
ganismo sano e malato, ma ci se ne potrà fare un'idea leggendo i 
miei cicli di conferenze e i miei corsi. È come se, di fronte a un 
neonato, ci si chiedesse se lo si può alimentare senza dargli prima 
qualche nozione sugli alimenti. Per molte cose è così, non intendo 
fisicamente ma spiritualmente, e si ha l'intuizione necessaria alla 
comprensione del processo. Nella diagnosi è spesso molto più 
utile dei metodi correnti risalire alla causa iniziale che per il pa­
ziente può essere molto lontana nel tempo. Oggi si insegna a rico­
noscere lo stato dell'organismo sano o malato nel dato momento in 

150 



cui il paziente si presenta; ci sono metodi in materia. Ma non esi­
ste un metodo per cui dire al pazie�te: cinquant'anni fa L�i ha spe­
rimentato questo o quest'altro, e dò spiega la malattia; ci si affida 
solo a quel che dice il paziente, che è contestabile. Proprio quella 
prima causa è la causa esterna, che viene dall'esterno. 

Una volta mi fu presentato un paziente sessantenne da un 
medico di Oslo. Aveva diverse eruzioni cutanee, facili da diagno­
sticare. Ma le terapie non avevano sortito alcun effetto. Quando il 
medico me lo presentò (porto un esempio fra centinaia) mi fu su­
bito chiaro che per intervenire efficacemente bisognava risalire 
alle cause prime. Non fu molto difficile. Presto seppi che trenta o 
trentacinque anni prima l'uomo aveva subito una grave intossica­
zione. La portava in sé. Gli dissi di raccontare quello che era suc­
cesso trentacinque anni prima e si stupì: "Questo non me l'ha mai 
chiesro nessuno! Ero a scuola, a fianco della nostra classe c'era un 
laboratorio chimico. Vidi un bicchiere con del liquido, avevo sete 
e bevvi. Era acido muriatico e ne ebbi una gravissima intossica­
zione". 

Sapere queste cose è importantissimo. Ci solleva oltre il mo­
mento contingente. Così è talvolta importante in un caso di iste­
ria sapere se la persona ha subito uno choc per un rischio di anne­
gamento. Bisogna proprio tenere conto di queste cose, e lo si fa in 
modo naturale, se si è partecipi alla persona che si vuole curare. 
Tutta la medicina riposa sull'interesse per l'uomo. Senza questo 
interesse si tralasceranno le cose più importanti. Ecco quello di cui 
tenere conto in questa direzione. 

Pensate di essere tutti presenti domani? In tal caso prosegui­
remo le nostre considerazioni. Vorrei dare, naturalmente senza 
spiegarli adesso, ma domani, alcuni versi che potranno costituire 
una sorta di meditazione centrale nella direzione accennata ieri. 
Dirigendo ripetutamente l'attenzione su di essa vi si rivelerà quali 
forze terrestri siano state incorporate nell'uomo dal cosmo, dalla 
periferia della terra. Osservando la struttura dell'occhio ci chie­
diamo: come viene formato? dal cosmo?, e per il polmone: come 
viene modellato dalle forze della periferia, dal movimento plane-

151 



tario, presente anche negli elementi di acqua e di aria? che rela­
zione ha la formazione degli organi del ricambio con l'elemento 
terra? Se vi ponete queste domande e meditate i versi seguenti con 
le indicazioni che do, imparerete a osservare l'uomo. 

Guarda a ciò che si ordina dal cosmo: 
sentirai la configurazione dell'uomo. 

(questo è in relazione con la Luna) 

Guarda a ciò che ti muove nell'aria: 
(per esempio nel respiro o nella circolazione del sangue) 

sperimenterai l'animazione dell'uomo 
(questo è in relazione col Sole) 

Guarda a ciò che si trasforma nella terra 
(in primo luogo quello che porta anche alla morte) 

afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo. 
(questo in relazione con Saturno). 

152 

* 

Guarda a ciò che si ordina dal cosmo: 
sentirai la configurazione dell'uomo. 

Guarda a ciò che ti muove nell'aria: 
sperimenterai l'animazione dell'uomo. 

Guarda a ciò che si trasforma nella terra: 
afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo. 

0 

Schau, was kosmisch sich fiigt: 
Du empfindest Menschengestalttmg. 

Schau, was luftig dich bewegt: 
Du erlebest Menschenbeseelung. 

Schau, was irdisch sich wandelt: 

Du erfassest Menschendurchgeistung. 

0 

l't 



TERZA CONFERENZA 

Dornach, 23 aprile 1924 

Vorrei dire qualcosa sulla massima che ho scritto alla lavagna 
al termine dell'incontro di ieri. Vediamo i primi due versi: 

Guarda a ciò che si ordina dal çosmo: 
sentirai la-configurazione dell'uomo. 

A questi due versi abbiamo affiancato il simbolo della luna. 
Se vogliamo comprendere l'uomo in modo approfondito, soprat­
tutto in funzione della terapia, dobbiamo avere ben chiaro che non 
possiamo limitarci a considerare le forze che lo collegano alla terra. 
Come abbiamo visto nella prima conferenza queste forze entrano· 
in gioco solo nei primi sette anni di vita, fino al cambio dei denti. 
Dopo non più. In seguito entrano in gioco forze che strutturano 
l'uomo sottraendolo alla terra. Allo scopo egli ha il corpo eterico, 
sostanzialmente differente da quello fisico. Il corpo fisico è dotato 
cli peso, il corpo eterico no. Il corpo fisico tende alla terra, il corpo 
eterico tende in ogni direzione verso le ampiezze del cosmo. Si ab­
braccia già il cosmo intero considerando il corpo fisico e quello 
eterico dell'uomo. Il corpo fisico è intimamente legato alla terra, 
il corpo eterico è intimamente connesso con tutto ciò che è perce­
pibile intorno alla terra. Tutte le forze che agiscono sul corpo fisico 
attirano l'uomo verso la terra, mentre tutte le forze che operano 
nel corpo eterico lo sottraggono alla terra. Queste forze sono reali 
e operanti, e quando assumiamo una sostanza qualsiasi non si può 
dire: questa sostanza prima era fuori e adesso è dentro. Non è così. 
Grazie all'azione delle forze centrifughe attive in noi le sostanze 
vengono subito integrate nella sfera dell'universo, dell'intero uni­
verso visibile. 

Se poi passiamo all'elemento astrale umano, dobbiamo im­
maginarlo come proveniente dalla mancanza di spazio; assume la 
forma solo dell'attività spaziale. 

153 



Passando all'io non possiamo fare più alcuna raffigurazione. 
L'azione dell'io non,si svolge né dal basso né dall'alto; non si può 
fare un disegno dell'attività dell'io, perché essa agisce solo entro il 
tempo, nel continuum temporale. Quel che deriva dall'organizza­
zione dell'io non si può affatto disegnare, ma bisogna aver chiaro 
che è reale in ogni punto e non irraggia né verso l'interno né verso 
l'esterno; è meramente qualitativo. 

Se dirigiamo il nostro sguardo verso i mondi dell'etere pos­
siamo dire: è come se con il nostro corpo eterico ci perdessimo di 
continuo io quei mondi. L'astrale irraggia sempre verso di noi: 
anch'esso è al di fuori dello spazio, ma la sua azione è come se ci 
giungesse dalla periferia dell'universo. Ora supponiamo di avere a 
che fare nell'alimentazione con proteina vegetale. Da una parte 
essa ha un peso, dall'altra in quanto proteina mantiene una ten­
denza verso il cosmo. Introducendo nell'organismo umano pro­
teina vegetale subito la afferrano le altre due forze, vale a dire le 
forze che provengono da tutte le direzioni e le forze dell'organiz­
zazione dell'io che agiscono sulla proteina in mancanza di spazio. 
Supponiamo ora, per quanto grottesco possa apparire, che tutto 
quanto in tal modo agisse sull'uomo, facesse di lui solo un corpo 
rotondo, sferico. In effetti troviamo questa forma nell'uovo di uc­
cello, formato dall'azione comune di queste forze: quelle che ir­
raggiano dalla terra e quelle che irraggiano verso la terra. In quella 
forma si manifestano le due forze. Ma come avviene che l'uovo non 
mantiene semplicemente la forma ovale, e dà luogo invece ad una 
figura specifica? Se fosse presente solo la forma ovale, lo sviluppo 
non andrebbe oltre la formazione dell'uovo. L'uccello sarebbe 
pronto con la formazione dell'uovo. Invece l'uccello possiede una 
configurazione molto specifica (quel che dico vale anche per 
l'uomo) dovuta anzitutto al fatto che attorno alla terra gira la luna. 
La luna gira attorno alla terra. Se solo la luna orbitasse intorno alla 
terra, non nascerebbe ancora un uccello: il guscio si rammolli­
rebbe e si spezzerebbe, ma tuttavia nascerebbe ancora un essere 
sfereggiante, in sostanza formato da sostanza albuminoide. Però 
attorno alla terra oltre alla luna vi sono le diverse costellazioni e la 

154 



luna passa loro davanti e modifica le forze che da esse provengono. 
Immaginiamo dunque che la luna passi davanti alle Pleiadi. 
L'uovo è sotroposto alla risultante delle forze che irradiano dalle 
Pleiadi con l'interferenza della luna. Dunque dalle Pleiadi, in 
parte oscurate dalla luna, irraggia una forza che viene modificata 
dalla sovrapposizione della luna, e questo forma a partire dall'uovo 
la testa dell'uccello, come potrei disegnare qui schematicamente. 
Possiamo dire che la testa dell'uccello viene formata dal cosmo tra­
mite l'azione comune della luna e delle stelle fisse solo in ragione 
della loro particolare disposizione nelle Pleiadi. 

Poi la luna prosegue la sua orbita e giunge nel punto opposta 
a quello descritto ora, nella regione della Bilancia, le cui forze ven­
gono così modificate dalla luna in Bilancia. Ora abbiamo un'altra 
risultante di forze, e la luna piena sulle Pleiadi è ora luna nuova. 
L'azione congiunta di luna e Bilancia ha un effetto diverso da 
quella di luna e Pleiadi, e nell'uovo provoca la formazione della 
coda. Tutto il resto sta in mezzo. Così per studiare la figura 
dell'uccello, occorre studiare l'azione cosmica congiunta della luna 
con le diverse costellazioni. Che cosa può dire sulla figura 
dell'uomo o di qualunque essere vivente chi considera solo le con­
dizioni terrestri? Potrà solo dire: l'aquila, l'avvoltoio, il canguro, e 
così via hanno ognuno una determinata figura. Da dove deriva 
questa figura? Se, come fa la scienza, restiamo alle condizioni ter­
restri, troviamo veramente solo una risposta: l'ereditarietà. 
Nell'ambito del pensiero non c'è altra risposta: l'animale eredita la 
sua figura dai progenitori. Ma sarebbe come dire: la causa della 
povertà è l'indigenza. Con questo non si è spiegato nulla. Bisogna 
sempre più risalire nelle generazioni: gli antenati l'hanno avuta 
dai foro progenitori e così via, e alla fine ritroviamo ancora quello 
da cui siamo partiti. Per comprendere i processi formativi dob­
biamo considerare le costellazioni celesti. 

Ma non è ancora tutto. Se la cosa finisse qui, si formerebbero 
esseri con magnifiche figure, ma sarebbero tutti come meduse, 
così come lo fu a.oche l'uomo in periodi remotissimi della terra. 
Nell'epoca atlantica l'uomo era una specie di medusa in quanto 

155 



per edificare il proprio corpo fisico poteva assumere solo sostanze 
e materiali in uno stato plastico-fluido. Vi è la possibilità di in­
corporare potassio, sodio e gli altri elementi perché non solo la 
luna ma anche tutti gli altri pianeti si sovrappongono a Bilancia, 
Ariete, Toro e alle al tre costellazioni. Essi incorporano in noi quel 
che ci conferisce una vera struttura umana. Finora ho parlato solo 
dell'uccello e ho disegnato i simboli di Luna, Sole e Saturno, ma 
per esempio nella formazione della testa umana all'azione della 
Luna viene ad aggiungersi ciò che emana da Mercurio e da Venere 
e dalla loro posizione rispetto ai pianeti. Se non ci fosse questa 
azione comune con la luna, nasceremmo tutti idrocefali. Ci ven­
gono così incorporati i metalli nell'organismo grazie all'azione 
congiunta della luna con Mercurio e Venere. Saremmo invece or­
ribilmente rachitici e avremmo non solo gambe arcuate, ma 
gambe che si piegherebbero come elastici e braccia come tentacoli 
di medusa, se d'altra parte non collaborassero con la posizione 
della luna i pianeti più vicini a Saturno, e Saturno stesso non 
agisse insieme a Giove e Marte. Il Sole effettua la compensazione 
ritmica era i due poli. 

Dunque questi primi due versi della medicazione devono 
portare a capire che l'uomo deriva la sua forma dal cosmo. Non si 
progredirà fino a che l'astronomia non verrà reintrodotta nello 
studio della medicina, ma nel modo che ho descritto ora. Le teorie 
sostenute in questo campo non dicono niente di speciale. Si gioca 
con i concetti attribuendo le caratteristiche umane all'ambiente 
terrestre o a fattori ereditari. Ma a guardare bene non si conclude 
nulla, perché si tralascia di fondare la figura umana sulla cono­
scenza del cielo stellato, una conoscenza qualitativa, fondata 
sull'essenza interiore dell'uomo. Comunque l'elemento più im­
portante per la figura umana rimane la luna. Essa esercita l'azione 
di base, gli altri fattori ne modificano gli effetti. La luna è dunque 
fondamentale per la figura umana. I versi successivi recitano: 

Guarda a ciò che ti muove nell'aria: 
s1 erimenterai l'animazione dell'uomo. 



Tutto quel che opera nel corpo eterico dà forma all'uomo, ed 
egli non sarebbe che un automa animato, anche avendo la sua 
forma attuale, se agisse su di lui solo quanto ho detto finora. Ma 
su di lui agisce anche quel che lo circonda, che vive e tesse nell'aria 
attorno a noi. Nell'elemento dell'aria operano anche l'etere e 
l'astralità del cosmo. Come abbiamo la nostra forma esterna sotto 
l'influsso della luna e delle costellazioni, così accogliamo 
un'anima nella nostra figura grazie all'azione congiunta del Sole e 
delle costellazioni. Possiamo dire: quando il Sole è in Leone in­
fluenza le forze cosmiche e tramite l'atmosfera agisce sugli effetti 
del respiro e della circolazione, su ciò che in noi è in continuo mu­
tamento (si noci che non è più l'azione propria del Sole). Mentre il 
Sole procede nel cielo, l'atmosfera si modifica. Questa azione nella 
periferia permette l'interiorizzazione dell'anima nella figura 
umana, così che possiamo dire che le configurazioni solari hanno il 
loro effetto sull'atmosfera che circonda la terra e questo ci consente 
di avere un'anima. Questo era dunque il secondo punto. 

Il terzo: 

Guarda a ciò che si trasforma nella terra: 
afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo. 

Si intende qui il lento trasformarsi del corpo fisico in cada­
vere. "Guarda a ciò che si trasforma nella terra: afferrerai la spiri­
tualizzazione dell'uomo". A fianco abbiamo disegnato Saturno. 
Perché? Le forze di Saturno non sono solo là dove si trova il pia­
neta. Nello spazio Saturno è molto lontano dalla Terra, e i suoi ef­
fetti esteriori non sono certo molti. La sua azione esterna 
sull'ùomo è davvero scarsa, e anche la sua posizione rispetto alle 
altre stelle non influisce molto sugli uomini. Ha però forze che 
impregnano la terra con molta intensità. Le forze di Saturno ven­
gono assorbite con grande intensità dalla terra, ma guardandosi 
attorno non ne vediamo granché. Se però osserviamo la terra 
stessa, quello che dalla superficie va verso l'interno della terra, sco­
priamo qualcosa di paragonabile alla traccia di bava che lascia la 
chiocciola sul terreno e che ci permette di seguirne il percorso. 

157 



Così è per Saturno. Percorre la sua orbita e ovunque abbia irrag­
giato la terra lascia le sue tracce. Sono tracce molto evidenti. Se in 
tempi molto antichi dell'evoluzione terrestre non fossero rimaste 
tali tracce sotto forma di forze, non avremmo oggi sulla terra il 
piombo. Esso nasce dalla sostanza originaria derivata dalle forze 
saturnie assorbite e attive entro la terra stessa. Le forze del piombo 
nacquero sulla terra nel passato, quando le condizioni erano ancora 
differenti. Oggi le forze saturnie continuano senz'altro ad agire 
nell'uomo, e il loro effetto è del tutto differente da quello delle al­
tre due forze. Non saremmo esseri dotati di spirico, ma solo di 
corpo e di anima senza le forze di Saturno. Ecco un punto di rife­
rimento. In verità nel cosmo nulla è senza ragione. Chiediamoci 
quanto tempo impiega Saturno per impregnare la terra da ogni di­
rezione con le proprie forze. Lo fa nel corso di trent'anni, il tempo 
della sua orbita intorno al Sole, e quindi incorno alla terra. 
Trent'anni è anche il tempo che l'uomo trascorre dalla nascita fino 
a un determinato punto della sua vita in cui ha concluso un certo 
sviluppo. Dopo trent'anni di vira si trova proprio nel punto (non 
di necessità congiunto io linea retta con Saturno) in cui Saturno ha 
impregnato la Terra; quando si compiono trent'anni Saturno im­
pregna quel punto per la seconda volta. Così il suo intero influsso 
sulla terra è in relazione con l'uomo e io ultima analisi è grazie a 
questo che il nostro organismo ha un catabolismo, come possiamo 
ben constatare. 

L'organismo umano non presenta solo forze costruttive, poi­
ché in questo caso saremmo privi di coscienza. In un certo senso le 
nostrè forze vitali devono ritirarsi. Le forze cataboliche devono 
sempre essere presenti. Il nostro organismo non viene costruito 
solo per apposizione, ma anche per riassorbimento e grazie a que­
sto riassorbimento può svilupparsi lo spirito. Lo sviluppo spiri­
tuale non scaturisce dalle forze vitali, ma quando queste si riti­
rano, lo spirito può svilupparsi nello spazio lasciato vuoto, par­
lando per immagini. Questo processo è possibile grazie alle forze 
di Saturno assorbite dalla terra. Ecco perché alla terza massima ho 
affiancato il segno di Saturno. 

158 



Se fosse solo per le forze di Saturno a trent'anni saremmo 
tutti nonnetti e nonnetce e avremmo bisogno del bastone. Fichte 
disse una volta di considerare l'uomo solo fino a trent'anni. So­
stenne che a trent'anni le persone andrebbero eliminate perché 
non combinano più nulla per il mondo, sono deboli e storpie. 
Quel che intendeva Fichte succederebbe senz'altro, solo se Saturno 
potesse sviluppare appieno le sue forze nella Terra. Ma le sue forze 
vengono modificate dall'azione di Giove e di Marte. Questi pia­
neti evitano una decadenza troppo marcata nei primi trent'anni di 
vita e fanno sì che la decadenza sia tale da consentirci di oltrepas­
sare quell'età. Dobbiamo a Marte e a Giove se a trent'anni non 
siamo già vecchi. Per comprendere come l'uomo possa essere an­
cora uomo a quarantacinque anni bisogna guardare all'universo, a 
Luna, Sole, Saturno e ai corpi più vicini e più lontani del sistema 
planetario. Questo viene concepito oggi in modo inorganico, per­
ché fino a Giove esso formava un tempo un tutto unico. Urano e 
Nettuno si sono semplicemente aggregati. Gli antichi non cono­
scevano Urano e Nettuno e ritenevano Saturno il pianeta più 
esterno. Oggi è ancora giustificato fermarsi a Saturno. 

Gli astrologi ne hanno ancora coscienza e attribuiscono a 
Nettuno e Urano solo un influsso sulle qualità umane che vanno 
oltre la sfera personale, i tratti di genio, ciò che oltrepassa la sfera 
personale e non ha più a che fare con lo sviluppo proprio del sin­
golo. Questo è l'approccio dell'astrologia. Solo nei casi di genia­
lità, o quando il soggetto tende ad andare oltre i limiti umani, se 
la sua organizzazione si espande o degrada troppo intensamente, le 
manifestazioni che vanno oltre l'umano hanno a che fare con que­
sti pianeti. Essi errarono nell'universo e poi furono catturati dal 
nostro sistema solare. Il pianeta più vicino e quello più distante 
regolano ciò che appartiene all'uomo: la Luna la forma, Saturno lo 
spirituale privo di forma a partire dalla Terra, distruggendo sem­
pre la forma verso l'interno; il Sole assicura il ritmo fra i due. Bi­
sogna conoscere queste cose. La conoscenza atavica sapeva che le 
forze che corrispondono al terzo versetto: "Guarda a ciò che si tra­
sforma nella terra: afferrerai la spiritualizzazione dell'uomo" sono 

159 



lo stesso complesso di forze che si manifestò un tempo nella for­
mazione del piombo. 

Possiamo quindi dire: ciò che disgrega il nostro organismo 
fisico per fare spazio allo spirituale, deve trovarsi anche nel 
piombo. Sono infatti le forze di disgregazione che formarono il 
piombo. Nell'organismo umano il piombo genera disgregazioni. 
Se qualcuno carabolizza poco, possiamo somministrargli piombo 
in una qualsiasi forma. Se un soggetto manifesta invece una ca­
renza di forma, se ha la tendenza a diventare come spugnoso, po­
trà essere utilizzato il complesso delle forze lunari, le forze che ir­
raggiavano dalla Luna in tempi antichissimi, quando era attivo il 
complesso delle formazioni minerali. Sono le forze dell'argento 
che stimolano la strutturazione di ciò che è spugnoso. L'argento 
può aiutare le forze lunari. Tutto il sistema planetario è in rela­
zione con i seguenti medicamenti di base: Saturno: piombo -
Giove: stagno - Marte: ferro - Sole: oro - Venere: rame - Mercurio: 
mercurio - Luna: argento. 

Queste concordanze vengono affrontate in un modo incredi­
bilmente superficiale mentre derivano da scrupolose ricerche pra­
ticate nei misteri antichi. In verità allora si sperimentava con me­
todi molto più esatti e concreti. Erano cose ben sperimentate. Per 
esempio nel momento in cui una persona manifestava una condi­
zione di dipendenza dall'organismo con scarse forze cli degrada­
zione, un eccesso di vitalità e di forze di coesione fin nella sfera or­
ganica, si determinava con precisione la posizione di Saturno. Non 
è detto che debba essere interessato il sensorio. Si constatava allora 
che la comparsa di questo stato seguiva una determinata posizione 
stellare di Saturno perché in precedenza esso aveva agito con forza 
sugli uomini. Se si vedeva che qualcuno cadeva in quello stato al 
tramonto di Saturno e non poteva dispiegare appieno le proprie 
forze, si somministrava il piombo come rimedio. Le indicazioni 
che si trovano al riguardo in certi libri divulgativi sono esatte, 
perché i loro autori non conoscendone l'origine non hanno potuto 
alterarle; viceversa ci avrebbero speculato sopra e le avrebbero ro­
vinate. Restano valide perché è andata persa la scienza da cui pro-

160 



vengono e rimangono per la tradizione. Il pensiero logico non è 
riuscito a rovinare questa verità. Persino ciò che agisce sull'uomo 
a partire dalla terra è in realtà un'influenza saturnia trattenuta e 
assorbita dalla terra stessa. 

Riflettiamo soltanto come tutto ciò abbia una conseguenza 
grandiosa per il sapere umano! Non si può collegare l'uomo quale 
è visto dalla scienza con la sfera morale. L'elemento morale resta 
astratto, e questo conduce semplicemente alla separazione tra mo­
rale e complesso del mondo, in particolare nel protestantesimo che 
ha perso in massimo grado il legame con lo spirito, con il cosmo. 
Rimane pura credenza. Nella realtà l'uomo è invece una creatura 
seguita e curata dal cosmo la cui astralità irraggia in lui al tempo 
stesso forze morali. Abbiamo quindi la possibilità di pensare 
l'uomo in vera e intima comunione con le forze morali. Praticando 
così una vera medicina si è ricondotti a ciò che fa dell'uomo in 
primo luogo un essere morale, un essere capace di fare l'esperienza 
organica della moralità e non solo di obbedire a comandamenti 
esterni. 

Questo volevo dire e vorrei lo portaste con voi come viatico. 
Si possono naturalmente trovare maggiori particolari altrove, ma 
la loro comprensione potrà venire solo dal metodo che abbiamo 
impostato qui. Si legge in ogni manuale di medicina che il 
piombo ha questi o quegli effetti, ma le cause si conoscono acco­
gliendo veramente queste comunicazioni; poiché provengono dai 
mondi spirituali esse hanno la particolarità di affidarsi molto 
meno alla memoria rispetto a quanto si impara nella sfera fisica. 
Quel che studiamo, è vero, dipende un po' dal nostro arbitrio, ma 
riceviamo nel modo suddetto ciò che impariamo altrimenti e che 
si imprime per forza propria nella nostra memoria. In proposito 
constaterete qualcosa di singolare: se non ne fate l'oggetto di 
un'esperienza meditativa sempre di nuovo richiamata sfuggirà 
molto presto dalla memoria. Le verità spirituali hanno la caratte­
ristica di non diventare verità mnemoniche, come non possiamo 
trattenere nell'organismo i cibi mangiati una settimana prima. Il 
ruminante può farlo, anche se solo per un breve tempo. Nel rumi-

161 



nante abbiamo la riproduzione organica in un abbozzo fisico di ciò 
che altrimenti esiste solo nel corpo eterico sotto forma di memo­
ria. Le verità spirituali vanno di continuo richiamate con l'espe­
rienza e diventano un'abitudine e non un contenuto o un'imma­
gine mnemonica. Questo è precisamente il senso della medica­
zione: fare appello a ciò che in fondo esiste solo nella prima infan­
zia. Il bambino non ha una memoria per immagini e dimentica ciò 
che ha sperimentato. Vive nella memoria dell'abitudine. A questa 
dobbiamo tornare se vogliamo elaborare in noi le verità spirituali 
che altrimenti si dimenticano rapidamente. 

Per soddisfare la sete di contenuti esoterici dovete fare ap­
pello al vostro senso meditativo, alla capacità di appropriarsi inte­
riormente delle cose, altrimenti esse non serviranno a nulla. Così 
svilupperete una fine sensibilità che vi condurrà non per istinto, 
ma intuitivamente, a sentire qualcosa di analogo a ciò che è ancora 
conservato in maniera astratta nella cosiddetta dottrina della se­
gnatura: la facoltà di dedurre dall'osservazione di una pietra o di 
una pianta la loro azione sull'organismo. Di più, sviluppate non 
solo la vostra costituzione fisica, ma anche il corpo eterico; la me­
moria abituale vi procurerà una più fine percezione per i contenuti 
del vostro ambiente fisico. Saprete interpretare il mondo rispon­
dendo tramite le piante e i minerali del vostro ambiente ai pro­
blemi dell'organismo umano, di un polmone o di un cuore malato. 

Domanda di un partecipante: Dottore, a molti di noi interessa avere 
una veduta d'insieme che possa orientarci nella situazione in cui in effetti 
viviamo. Nel profondo del cuore sentiamo che le ve1·ità antroposofiche sono 
qualcosa di 1-adicale e che dalla loro realizzazione dipenderanno moltis­
sime cose. Nella lettera circolare che abbiamo ricevuto dopo il corso di Na­
tale, ho notato che la meditazione ha un accenno fortemente pedagogico. 
Come possiamo tradurla in realtà, noi che ci sentiamo così profondamente 
motivati? come trovare le indicazioni concernenti il nostro singolo destino e 
i nostri doveri di fronte all'avvenire? Si ha l'impressione di poter agire in 
modo giusto solo conoscendo il proprio karma nei suoi grandi nessi, avendo 
il coraggio di non fuggirlo, ma al contrario di realizzarlo in modo giusto. 

162 



Credo di capire la direzione dei sentimenti che stanno dietro 
le sue parole. Dovrà però completare la sua domanda, se non avrò 
colto nel segno. La sua domanda tocca una questione che oggi an­
drebbe senz'altro conosciuta. Negli ultimi tempi, soprattutto fra i 
giovani antroposofi più che fra gli anziani, si parla molto della fine 
del kali-yuga. Con la fine del secolo diciannovesimo è sorta infatti 
una nuova èra per l'umanità. Per il momento l'umanità continua a 
vivere come in precedenza. Se spingo una sfera con la mano questa 
rot0la e continua a rotolare anche quando ho ritirato la mano. Allo 
stesso modo continua per ora a svolgersi quel che gli uomini spe­
rimentavano fino alla fine del secolo scorso anche se è venuta meno 
la spinta, e prende persino forme molto peggiori di quelle che 
aveva in precedenza. Ma accanto al vecchio sta già crescendo nel 
mondo, nascosta, un'èra di luce. Fa capolino nel mondo un'èra lu­
minosa, e l'antroposofia deve coglierne i primi raggi. Come vedete 
di alcuni argomenti parlo ormai in modo molto più radicale che 
prima del Convegno di Natale. Lo faccio anche nelle altre confe­
renze; chi di voi sarà qui stasera vedrà che certi nessi umani ven­
gono già toccati nelle conferenze. In queste cose non mi è tuttavia 
ancora possibile dare comunicazioni molto concrete che soddisfe­
rebbero soprattuttO un desiderio di sensazionalismo. In queste 
cose bisogna osservare regole ferree. So che un certo desiderio per 
questi argomenti non deriva solo da voglia di sensazionalismo, che 
potrebbe comunque essere soddisfatto solo se a ognuno potesse ve­
nire rivelata la sua vita precedente. E questo non va bene. Ciò no­
nostante posso accennare alcuni importanti punti di vista che po­
trebbero essere importanti. 

In generale nell'umanità odierna abbiamo, se così posso 
esprimermi, due varietà di persone. Questo perché l'evoluzione 
spirituale dell'umanità fu diversa nelle diverse epoche, creando 
così una sorta di movimento ondulatorio. Queste onde non appar­
vero solo una dopo l'altra, ma anche l'una accanto all'altra. Così 
per esempio vi fu un periodo in Occidente in cui il cristianesimo 
assunse un carattere superficiale ed esteriore, e gli uomini non 
erano più in grado di cogliere i contenuti profondi del cristiane-

163 



simo. A questo reagirono i Catari. Così vissero gli uni a fianco de­
gli altri uomini che vivevano in modo esteriore e uomini votati a 
una forte ricerca di vita interiore. Qualcosa di simile avvenne per 
l'influsso di Comenio e prima ancora con la fondazione della co­
munità dei Fratelli Moravi, presenti in Ungheria e in Polonia. 
Così la storia ha sempre posto gli uni accanto agli altri uomini che 
nella loro anima tendevano fortemente allo spirito e uomini che il 
karma della civiltà aveva obbligaro a una via esteriore. L'apparte­
nenza di un individuo all'uno o all'altro gruppo è legata a nessi 
karmici, e per l'umanità attuale è molto importante che nell'in­
carnazione precedente si sia appartenuti a uno o all'altro dei 
gruppi descritti. 

Supponiamo che oggi nasca qualcuno che era vissuto entro 
una corrente cristiana esteriore: porterà con sé una costituzione 
umana del tutto diversa da quella che per esempio caratterizzava i· 
Fratelli Moravi. In che cosa consiste la differenza? Si può com­
prendere la fine del kali-yuga solo osservando condizioni concrete, 
altrimenti resta una costruzione storica. Fino al 1899 dura l'epoca 
della tenebra, poi comincia quella della luce. Ma saperlo non si­
gnifica molto. Bisogna andare concretamente allo spirituale. Ora 
prego di non peccare di immodestia e di prendere la cosa solo 
come una conoscenza vivente: coloro che nascono verso il termine 
del kali-yuga con un forte anelito spirituale furono per la maggior 
parte antichi eretici che cercavano la vita interiore. Tra la fine ciel 
diciannovesimo e l'inizio del ventesimo secolo furono chiamate 
sulla terra anime che non avevano fatto parte della corrente gene­
rale del cristianesimo esteriore, ma di sette dedite alla cura dell'in­
teriorità. Quale ne è la conseguenza? 

Nel periodo tra morte e nuova nascita si apprende a cono­
scere con esattezza l'universo-uomo, così come durame la vita ter­
rena si studia l'universo naturale. L'universo-uomo è altrettanto 
grande e completo, poiché l'uomo è una riproduzione esatta del 
cosmo, e noi lo studiamo con le nostre modificate forze di volontà, 
imparando bene a conoscere l'uomo. Esiste ora una differenza tra i 
due gruppi di persone di cui ho parlato. Chi sulla terra aveva vis-

164 



suto più nell'esteriorità, tra morte e nuova nascita ebbe difficoltà 
ad entrare correttamente nel mondo spirituale. Costoro attraversa­
rono il mondo spirituale senza capire le caratteristiche dell'essere 
umano e in seguito si reincarnarono. Sono in particolare i nati nel 
secondo terzo del secolo diciannovesimo che nella vita precedente 
avevano vissuto in modo esteriore e che si reincarnarono senza por­
tare alcuna comprensione per l'uomo. Non avendo acquisito alcun 
interesse per l'uomo tra morte e nuova nascita consideravano 
l'uomo solo come un corpo che deve mangiare, bere, camminare, 
stare in piedi e sedersi. Essi erano in genere soddisfatti del mate­
rialismo, perché non avevano alcun bisogno di conoscere l'uomo. 
Il materialista non conosce l'uomo, poiché tende sempre solo alla 
conoscenza della materia. 

Possiamo dire in tutta tranquillità: le persone che siedono 
qui stasera sono antichi eretici reincarnati. Non va sentito come 
un merito. Per l'anima di un eretico l'uomo è nel subconscio un 
immenso mistero, poiché tra morte e nuova nascita aveva sentito 
un imperioso bisogno di sviscerare l'uomo. Ciò si manifesta nel 
desiderio di conoscere l'uomo meglio di quello che può offrire la 
medicina materialistica; questo offre già una giustificazione inte­
riore ciel karma di cui Lei ha parlato. Queste cose non vanno prese 
alla leggera, perché nel farlo disconoscereste voi stessi e non acce­
dereste pitt a quello verso cui vi sentite portati per il fatto di aver 
avuto certe esperienze tra morte e nuova nascita. Ci si banalizza se 
nella vita terrena non si trova ciò cui si era teso attraverso i secoli; 
ciò porta l'uomo a un appiattimento, ma non solo. È finito il 
tempo in cui le anime che avevano accolto le verità sull'uomo nel 
tempo tra morte e nuova nascita potevano impunemente restare 
superficiali. Oggi i giovani non possono più permettersi senza 
danno di banalizzarsi, perché quesro li rovinerebbe fin nell'orga­
nismo. Il male non è che gli uomini oggi siano materialisti nel 
pensiero e blaterino di monismo e di altro del genere: non è que­
sto il male, a questo ci sarebbe facile rimedio. Non è tanto impor­
tante quel che si dice, ma quel che penetra nel sentimento e nella 
volontà, che lavora negli organi. Se non si diventa spiritualmente 

165 



più profondi non si potrà più nemmeno dormire tranquilli. Que­
sto è l'essenziale. 

Se oggi si rimane superficiali, quale ne sarà la conseguenza? 
Conseguenza ne sarà che verso gli anni dal 1940 al 1950 faranno 
la loro comparsa epidemie di insonnia in zone sempre più vaste, e 
i colpiti non saranno più in grado di operare per il bene della ci­
viltà. Così non si ha alcuna scelta in merito al problema di non te­
ner conto del proprio karma, come si poteva ancora fare prima 
della fine del kali-yuga. Ciò che ho detto sulla configurazione del 
proprio karma va considerato con la massima serietà. Natural­
mente queste sono caratteristiche generali, ma potere trovare già 
utile per voi il karma generale, riflettendo spesso sulle circostanze 
particolari della vostra vita. In merito sarete allora in grado di sco­
prire anche cose molto interessanti. Il movimento giovanile* è 
troppo teorico, si sentono troppo spesso le stesse teorie. Se vi ac­
contentaste di osservare in voi le particolari esperienze dei giovani 
di oggi, così diverse da quelle della generazione precedente, il mo­
vimento giovanile guadagnerebbe in un sol colpo tutt'altra di­
mensione. A questo rendiamo col nostro movimento giovanile: 
cercare una dimensione del tutto concreta e non rimanere invi­
schiati in astrazioni. 

Un medico partecipante: Nel corso della discussione di ieri non ci 
siamo solamente domandati come mai il nostro destino ci abbia portato a 
Dornach proprio a Natale, ma ci siamo anche detti: in coscienza non sap­
piamo perché siamo venuti qui ad accogliere idee così grandiose, idee che 
come sÌamo non possiamo comprendere e non abbiamo meritato. Questo ha 
destato in noi l'idea di un nostro preciso compito che dobbiamo essere pronti 
ad accogliere con il nostro karma, come ci è stato proposto anche nel tema 
della lettera circolare. 

Se, come credo, lascerete agire nella vostra anima le cose che 
abbiamo trattato con tanta serietà, trarrete dei frutti da questo in­
contro troppo breve. 

166 



QUARTA CONFERENZA 

Dornach, 24 aprile 1924 

Pensavo oggi di integrare le considerazioni di ieri da un altro 
punto di vista, rispondendo forse in tal modo anche alle domande 
che avete posta e di cui mi ha parlato la dott.ssa Wegman. 

Il destino umano vi ha portati alla medicina, alla professione 
medica, che oggi però è percorsa da una corrente che molto a ra­
gione suscita in voi un rifiuto animico interiore. Va però conside­
rata che tale rifiuto ha spesso una causa oggettiva che si rivelerà 
quanto più risulterà chiaro che la corrente medica odierna è in un 
certo senso come un corpo estraneo in molto di quanto vive nella 
nostra civiltà europea, occidentale. Queste cose si comprendono in 
modo esauriente solo tenendo conto che la nostra scienza e anche 
molti aspetti della vita spirituale moderna furono elaborati da per­
sonalità determinanti per il progresso medico-scientifico che sono 
reincarnazioni di individualità vissute nella civiltà arabo-musul­
mana. Sono cose di cui di recente abbiamo parlato molto al 
Goetheanum* e si collegano con ciò che attualmente attraversa il 
movimento antroposofico in generale; sono di sicuro di grande va­
lore anche per i medici. Ebbi modo di dire in più occasioni che è 
necessario volgere lo sguardo sul centro di civiltà fiorito quando al 
tempo di Carlo Magno la civiltà europea era ancora molto primi­
tiva. A quel tempo fiorì in Oriente una grande civiltà sotto la 
guida di Harun al Rashid* che aveva riunito alla sua corte un gran 
numero dei saggi di allora tra cui anche molti medici. 

Teniamo conto che all'epoca di cui parliamo il cristianesimo 
esercitava la sua influenza già da molti secoli. Il cristianesimo 
stesso si presenta nel mondo come qualcosa che poteva venir com­
preso solo in modo lento e graduale, e uno sguardo superficiale 
(ma non lo sguardo interiore) troverà strano che l'umanità fino a 
oggi non abbia ancora compreso gli aspetti profondi del cristiane­
simo. Il cristianesimo entrò nel mondo come un fatto oggettivo, e 
le facoltà umane di accoglierlo non erano abbastanza forti per dare 

167 



seguito ai suoi contenuti in ogni ambito. È un fatto oggettivo che 
il cristianesimo vive ovunque in modo subconscio, ma da tre o 
quattro secoli gli uomini lo hanno completamente corrotto. Lo 
hanno corrotto attraverso quello che sanno, e che hanno nell'intel­
letto e nella coscienza. Negli ultimi tempi nelle nostre università 
si coltiva inoltre un dilettantismo spaventoso. Un tempo vi erano 
quattro facoltà tradizionali: filosofia, teologia, giurisprudenza e 
medicina. Il resto è stato aggiunto solo sulla base di malintesi più 
bui ed estremi. Facoltà di scienze politiche, o di economia, na­
scono da concezioni del tutto al di fuori della realtà. Quel che non 
è stato capito, la cui comprensione è oggi cotalmente offuscata, è 
che il Cristo inviò i quattro evangelisti per annunciare il cristiane­
simo al mondo: Matteo il teologo, Marco il giurista, Luca il me­
dico e Giovanni il filosofo. In questo profondo contesto pone ra­
dici quel che dovrà nascere un giorno. Le cose sono ancora allo 
stato embrionale, devono ancora fiorire e portare frutti. Ha 
profonde radici nella vita spirituale che i testi dei Vangeli non 
possono concordare alla lettera perché sono scritti da quattro 
punti di vista diversi: del teologo, del filosofo, del giurista e del 
medico. Bisogna davvero comprendere queste cose. Poiché il van­
gelo di Luca non è ancora stato compreso in realtà come un'indi­
cazione interiore per la volontà di curare, nel pensiero odierno non 
vive affatto una medicina cristiana, ma una medicina che si è radi­
cata nella nostra civiltà attraverso l'arabismo che ha stretto il cri­
stianesimo come in una tenaglia. È proprio interessante! 

Il cristianesimo, sorto in Asia, si fa strada verso l'Europa e si 
espande. Ma alla corte di Harun al Rashid, dove si coltivava la me­
dicina del passato, viveva nella concezione dell'essere umano l'es­
senza degli antichi misteri, ancora presente nella tradizione. Là vi­
vevano due personalità: il primo era lo stesso Harun al Rashid, che 
tutto organizzava in quella straordinaria accademia culturale che 
cresceva sotto la sua guida; l'altro in passato era stato iniziato, an­
che se l'iniziazione in quell'incarnazione non si manifestò. Harun 
al Rashid si reincarnò come Lord Bacon, Bacone da Verulamio* 
che rinnovò il pensiero scientifico portando in Occidente il modo 

168 



di pensare intriso di arabismo. Durante il tempo tra morte e nuova 
nascita la sua anima prese questa via (rosso nel disegno). Stu­
diando Bacone si rimane stupiti 

di quanto la medicina deve a questa corrente. Dall'altra parte ab­
biamo la seconda figura, l'antico iniziato, che si reincarnò in Amog 
Comenius*. In lui troviamo un'anima che anela allo spirito, ma 
con un'impostazione intellettuale. Un'altra personalità, ugual­
mente impregnata di arabismo, che non visse nello stesso periodo 
di 1-Iarun al Rashid ma giocò un ruolo nella battaglia di Xeres de 
la Frontera, si reincarnò nella persona di Darwin*. 

In tutte le personalità che influenzarono le scienze e in parti­
colare la medicina si ripresentano antiche concezioni da cui il cri­
stianesimo era escluso e di cui non ne seguivano lo sviluppo; lo in­
trodussero in Europa con l'arabismo serrando il cristianesimo 
come in una tenaglia. Così proprio la medicina visse come qual­
cosa introdotta al massimo con questa tendenza, mentre l'im­
pulso, contenuto per la medicina nel vangelo di Luca, deve ancora 
essere accolto. Dovete accogliere con la massima serietà le cose che 
ho detto ieri sulla comprensione dell'uomo a partire dal cosmo, e 
allora vi sentirete inseriti correttamente nei compici che oggi vi 
pone il karma. Studiando la medicina che veniva praticata alla 
corte di Harun al Rashid, si troverà da una parte quel che vi era di 
positivo nella tradizione ippocratica. Chi dei presenti ha letto il 
mio primo corso per medici tenuto qui a Dornach* saprà che ho 
presentato Ippocrate come l'ultimo medico che curava basandosi 

169 



sugli antichi misteri. Trasferitasi in Asia, la medicina ippocratica 
si legò alla forte corrente mongola, proveniente dall'Asia nord­
orientale. Da questa corrente provengono molti elementi contro i 
quali dovevano ribellarsi non solamente il pensiero europeo, ma 
anche l'organismo umano stesso. L'organizzazione interna 
dell'uomo non concordava infatti con gli elementi introdotti nella 
medicina dall'influsso mongolo-tartaro. Questo si ricava cercando 
l'originale concezione cosmica dell'uomo. 

Dall'altra parte si ricorderà la descrizione degli stati evolu­
tivi descritti nella mia Scienza occulta, quelli di Saturno, Sole, Luna 
e Terra. L'uomo ha in effetti preso parte a tutti questi stadi evolu­
tivi. Oltre al resco che è stato detto in questi giorni, abbiamo an­
che messo in rilievo che nell'uomo vive anzitutto la corrente ere­
ditaria che si esprime nel modello, e la corrente individuale che 
deriva dalle incarnazioni precedenti. Ciò che agisce nell'eredita­
rietà risale a tempi passati, ma ha subìto un ritardo arimanico, è 
inaridito. Questo agisce nell'ereditarietà. In fondo la medicina 
odierna lavora solo su queste cose e non tiene alcun conto dell'al­
tro aspetto, quello elaborato nella seconda fase della vita tra il 
cambio dei denti e la pubertà, l'età che anche per la statistica è 
considerata la più sana, in cui vi è minore possibilità di malattia. 
Potremmo dire che la medicina odierna si interessa solo in mi­
nima parte alla salute e sguazza volentieri nella malattia. Mi 
esprimo in modo radicale, ma è così. Per interessarsi alla salute è 
necessario spingere la comprensione dell'elemento cosmico fino a 
ritrovare il cosmo nell'uomo. Allo scopo occorrono particolari che 
possono aiutarci a percepire l'evoluzione cosmica nell'uomo. 
L'uomo porta ancora in sé gli antichi stati di Saturno, Sole e Luna, 
e solo associando questi stati precedenti allo stato terrestre si com­
prende l'uomo quale ci si presenta oggi. Oggi abbiamo tante 
scienze, ma ci manca una scienza appropriata di Saturno, del Sole, 
della Luna, perché siamo incapaci di ritrovare nella natura la pri­
migenia saggezza istintiva. Quel che viveva con forza in Ippocrate 
è andato perso, perché è diventato una formula vuota. Ma deve 
tornare vivente. Così avrete udito risuonare parole venute dal 

170 



fondo dei tempi, ma senza prestare loro attenzione, in particolare 
al modo mirabile con cui possono applicarsi alla medicina. Ecco le 
parole: 

Le potenze divine ordinarono la vita secondo misura, numero 
e peso. E detto nella Bibbia. Chi oggi presta attenzione a queste 
parole vi vede solo parole generiche, come se un tempo fosse esi­
stito un antico architetto che costruì il mondo secondo misura, 
numero e peso. Ma il medico deve trovare misura, numero e peso 
nell'uomo stesso! Consideriamo l'essere di Saturno! L'uomo porta 
in sé l'evoluzione di Saturno, anche se naturalmente non troviamo 
l'evoluzione di Saturno nell'uomo odierno, perché in lui i singoli 
stati evolutivi sono ricapitolati sinteticamente e sono fusi tra loro 
così da confondersi nell'unirà, nell'armonia del tutto. Ma la ma­
lattia provoca la ricomparsa dell'uno o dell'altro di questi feno­
meni nel loro aspetto specifico. Diventa allora necessario ripren­
dere le indicazioni della Scienza occulta, non per afferrarle solo con 
l'intelletto, bensì come sono là descritte: sentendo come nel corso 
dell'evoluzione saturnia agiva ovunque il calore universale. Stu­
diando l'evoluzione di Saturno bisogna fare costante riferimento 
all'elemento calore, immergersi in esso. Saturno con la sua evolu­
zione opera nell'uomo, ma in condizioni normali è fuso armonio­
samente agli altri elementi. Si manifesta invece nella malattia. Al­
lora ciò che altrimenti è in armonico equilibrio si separa e agisce 
di per sé come elemento saturnio nella febbre. Avremo una scienza 
della febbre se appunto la consideriamo solo in senso cosmico, se 
sapremo indagare l'azione di Saturno nell'uomo. Bisogna vera­
mente capire che nel fenomeno della febbre opera il cosmo tramite 
le forze di Saturno che abbiamo trovate assorbite spiritualmente 
all'interno della terra. Le forze di Saturno sono diffuse su tutta la 
superficie terrestre, in particolare nel processo del piombo, e pos­
sono fornirci una comprensione interiore della febbre; in esse dob­
biamo vedere l'elemento tramite cui le entità divino-spirituali or­
dinano il mondo secondo "misura". Nella misura della febbre si 
esprime la misura che vive nell'ordine universale in quanto il ca­
lore fluisce nell'ordine universale, si esprime la misura che tra-

171 



passa e si armonizza nelle altre. Ma la misura dobbiamo prima di 

tutto trovarla nelle manifestazioni febbrili. Per questo facciamo 
agire intensamente su di noi le seguenti parole: 

Senti nella misura della febbre 
il dono spirituale di Saturno. 

Nella febbre si manifesta il vero spirito dell'uomo, altrimenti 
sommerso negli altri elementi. Nella febbre si fa valere lo spirito 
dell'uomo che si è isolato. La  parte costitutiva più antica dell'en­
tità umana appare nella febbre alla superficie dell'essere. 

Dopo l'evoluzione di Saturno abbiamo quella del Sole. Qui 
da una parte il calore viene condensato in aria, dall'altra rarefatto 
in luce. Aria e luce interdipendono, si corrispondono. Nella respi­
razione accogliamo in noi il ritmo dell'aria e la luce; in senso oc­
culto la luce non è solo ciò che agisce sull'occhio, ma l'espressione 
generale di tutto ciò che opera attravers_o il Sole. L'occhio è solo il 
rappresentante per eccellenza di tutto quanto agisce attraverso il 
Sole. Ciò che opera nella luce veniva denominato nel medioevo 
"cintura spirituale". Anche l'evoluzione solare è rintracciabile 
nell'uomo attuale, quando sentiamo con le dita correttamente il 
polso, e la sentiamo non come qualcosa che è ora sulla terra, ma 
come l'effetto postumo dell'antica evoluzione solare. Nel battito 
del polso si esprime in noi l'antica evoluzione del Sole. Dunqu� 
abbiamo in secondo luogo: 

Senti nel numero del polso 
la forza animica del Sole. 

Non è indifferente procedere o no in questa direzione. Que­
ste cose si possono anche non prendere sul serio, ma c'è una diffe­
renza colossale leggendo la temperatura sul termometro, se ci si 
concentra davvero sull'immagine dell'evoluzione all'epoca di Sa­
turno (bisogna solo acquisirla come pratica interiore): allora tutto 
il mondo, interamente pervaso di calore, apparirà come un dono 

172 



dello spirito in cui, grazie al calore, l'amore fluisce in ogni più pic­
cola parte; riconoscendo in questo atteggiamento di dedizione re­
ligiosa l'amore che si riversa nel mondo con il calore di Saturno, ri­
conoscendo in grata dedizione la creazione del mondo prodiga di 
calore e di amore, con la temperatura saprete riconoscere queste 
cose e avrete l'intuizione di quello che occorre fare. 

Allo stesso modo non si dovrebbe prendere il polso come si fa 
di solito, in modo meccanico e volgare, ma prendendo il polso bi­
sognerebbe immergersi nel ritmo cosmico che emana dal Sole. Nel 
polso si deve poter sentire che l'uomo è immerso con chiarezza 
raggiante nell'universo, che spande aria e luce. Ancora una volta 
viene richiamata la volontà di curare dell'intero uomo. La volontà 
di curare non si ottiene con un comando interiore, ma rivolgendo 
al mondo un'anima piena di devozione. 

Proseguendo nell'esame dei sintomi si cercherà ciò che in­
vece di assumere un carattere umano mantiene un carattere pro­
prio. Prendiamo ad esempio gli stati diabetici. Da cosa dipen­
dono? Nell'individuo sano lo zucchero viene "umanizzato" e non 
può pit1 agire per conto proprio; nel diabete invece l'uomo è 
troppo debole fin nei suoi substrati più fini per umanizzare lo zuc­
chero, e l'organizzazione dell'io viene sottomessa a forze excra­
umane, alle forze dello zucchero. Osserviamo cucce le forze che si 
manifestano nel diabete, che appaiono nel sedimento urinario, che 
si accumulano nell'organismo nel caso di emicrania o in altri stati 
morbosi; osserviamo le situazioni in cui una sostanza segue 
nell'organismo le proprie leggi, e poniamoci due domande. 

In primo luogo: come è possibile che vi sia la tendenza a che 
una sostanza possa imporre le proprie leggi alla natura umana en­
tro l'organismo? Se non fosse così l'evoluzione lunare non avrebbe 
mai potuto intervenire. Essa interviene proprio quando le sostanze 
nell'uomo vogliono andare per conto loro. Le forze lunari afferrano 
allora le sostanze e conferiscono forma all'uomo. Tutto quanto 
nell'uomo è forma è pervaso di forze lunari. Come Saturno di­
spensa calore e il Sole conferisce il ritmo, così la Luna conferisce 
all'uomo la figura, la forma. Così è per l'uomo incero. Si pensi a un 

173 



fatto che sottolineo spesso: il nostro cervello non ha in noi il suo 
peso. Fuori della teca cranica esso pesa circa 15 00 grammi, ma en­
tro l'organismo pesa solo una ventina di grammi, perché per la 
legge di Archimede ogni corpo perde tanto peso quanto è il peso 
del liquido che sposta. Siccome il cervello è immerso nel liquido 
cerebro-spinale esso sposta una parte di liquido ricevendo una 
spinta verso l'alto e gravando sulla base cranica con solo una ven­
tina di grammi. Così è per tutto. Nel cosmo devono esserci forze 
in grado di annullare fino al grado necessario il peso della materia 
che l'uomo porta in sé. Il peso deve essere regolato. Ecco il terzo 
elemento: il peso della materia e la regolazione del peso grazie al 
cosmo. Se dunque ricerchiamo che cosa opera nel metabolismo, se 
in esso qualcosa si manifesta col proprio peso o se il suo peso viene 
integrato in quello del cosmo, se quindi esaminiamo l'ordine di­
vino del mondo secondo il peso, siamo rimandati alla terza strofa: 

Senti nel peso della materia 
il potere formativo della Luna. 

Lasciamoci compenetrare ancora una volta da questa atmo­
sfera. Dobbiamo riuscire a sentire, quando parliamo di reumati­
smo, gotta, costipazione, diabete, emicrania, tutte le volte che ab­
biamo a che fare con un accumulo di sostanze che conferiscono 
"peso" alla materia, dobbiamo provare qualcosa che si può espri­
mere con parole: "La gravità della terra ha afferrato l'uomo". Sono 
parole _ricche di significato. Cercate di compenetrare le vostre ri­
cerche con questi sentimenti. Si pensi solo al modo astratto, vol­
gare e superficiale con cui vengono affrontate oggi queste cose, e si 
capirà che cosa manca, che cosa è stato distrutto malgrado la mi­
rabile tradizione di saggezza, virtù e capacità dell'arabismo per il 
fatto che è stata dimenticata la trinità di Luna, Sole e Saturno, na­
scosta dietro la trinità di Padre, Figlio e Spirito. Tutto questo 
viene rinnegato dall'arabismo divenuto maomettanesimo con la 
premessa espressa nelle parole non pronunciate da Maometto ma 
dall'Angelo che lo ispirava e che, se non proprio esemplare, era 

174 



molto saggio: "Non ci importa di tutte queste trinità! C'è un solo 
Dio, e Maometto è il suo profeta". In tal modo si è spinti ad eli­
minare ogni differenziazione nel mondo. Cose che dovevano essere 
conosciute sono state oscurate, e la nostra medicina è in effetti di­
ventata arabo-musulmana. L'umanità europea era diventata 
troppo debole per giungere alla verità. Oggi però tutto questo 
deve essere saputo, pena la distruzione dell'umanità. Possiamo al­
lora dire: 

Senti nella misura della febbre 
il dono spirituale di Saturno. 
Semi nel numero del polso 
la forza animica del Sole. 
Senti nel peso della materia 
il potere formativo della Luna, 
e osserverai nella tua volontà di guarire 
il bisogno di guarigione dell'uomo terreno. 

Osservando il mondo in questa prospettiva si devono pren­
dere davvero a cuore queste cose. Nel corso della vita in terra si ac­
quisisce una sensibilità per la tendenza dell'individualità che pro­
viene dalle vite precedenti ad impossessarsi di quel che è dato solo 
come un modello dalla corrente ereditaria. Ho già parlato della 
lotta che avviene tra ciò che si forma sulla base del modello come 
secondo corpo dell'uomo, e il primo corpo che serve appunto da 
modello. Di fronte a un individuo in cui questo lavoro appare in 
superficie, sappiamo che in lui lavora ciò che proviene da incarna­
zioni precedenti. Ed è davvero così: chi sa penetrare queste cose 
con il proprio cuore, con la propria anima ha la massima possibi­
lità di percepire quel che proviene dalle incarnazioni precedenti 
del paziente, o almeno di intuirlo, di presentirlo. Su cosa poggia 
infatti ciò che si manifesta nella malattia? Nel soggetto sano ab­
biamo l'organizzazione della testa che, nella sua conformazione 
esteriore, è in effetti già slegata dal resto dell'organizzazione. Il 
capo è un teca ossea in cui è racchiuso il cervello. Anche il prose-

175 



guimento del capo è racchiuso da ossa e sta per conto suo. Il resto 
dell'uomo si collega ad esso. 

Tuttavia nell'organizzazione umana più fine vi è qualcosa 
che separa queste due parti. Anche se non si può dimostrare così 
facilmente con l'anatomia e la fisiologia correnti è ad esempio 
fondamentale notare che nel processo di trasformazione degli ali­
menti le sostanze così come sono, con la propria struttura, non 
raggiungono affatto né l'organizzazione del capo né quella dei 
nervi. Vi è un confine netto che non può essere oltrepassato. Da 
che cosa non può essere oltrepassato? Va tenuto conto che nel 
capo agiscono in massimo grado dall'inizio dell'evoluzione ter­
rena umana le forze che si sono conservate dalle incarnazioni pre­
cedenti nel periodo tra morte e nuova nascita. Dal capo si diparte 
ciò che opera nel bambino come forza dell'individualità, ma che 
non può estendersi al resto dell'organismo senza essere filtrata. Ci 
deve essere un filtro, uno strato intermedio; non è visibile este­
riormente, ma è presente nell'organizzazione. Nulla scende senza 
essere filtrato. I polmoni o il fegato in quanto organi non possono 
ricevere direttamente la forza che giunge loro dalle incarnazioni 
precedenti. Non lo sopporterebbero: se la forza delle incarnazioni 
precedenti arrivasse al fegaco senza essere filtrata, le conseguenze 
sarebbero orribili. Nel periodo tra morte e nuova nascita l'indivi­
dualità metamorfosa le forze del fegato, dei polmoni, del sistema 
metabolico-motorio, e in parte anche del sistema ritmico, in or­
ganizzazione del capo. Il sistema metabolico-motorio viene ri­
congiunto solo dall'esterno, e l'individualità umana, che è eterna, 
può rientrare in esso solo dopo la morte, quando il corpo fisico si 
disgrega e solo le forze di fegato e polmoni sono passate attraverso 
la porta della morte; e nell'uomo si ha quindi un danno durante 
la vita terrena, se l'individualità penetra indebitamente in organi 
che le sono preclusi. 

Per questo ponendosi di fronte a certe patologie con devo­
zione interiore si potrà dire: ecco, poiché qui non vi è un'adeguata 
separazione, l'individualità che proviene dalle vite precedenti agi­
sce su un organo che dovrebbe ess�re influenzato solo da questa 

176 



vita terrena. Vediamo cioè operare nel malato l'individualità pro­
veniente da vite anteriori. L'individualità dovrebbe esprimersi 
solo nella sfera morale, nel destino, in quel che essa fa e speri­
menta, e non dovrebbe nemmeno sfiorare le parti soprattutto ter­
restri dell'uomo, ma a causa di una difettosa separazione essa pe­
netra in parte nel sistema metabolico-motorio, in parte nel si­
stema ritmico e in parte in quello neurosensoriale. Si sviluppa un 
certo atteggiamento verso il malato sapendo che nei polmoni agi­
sce l'individualità. L'osservazione di un tubercolotico desterà in 
noi una compassione molto concreta perché la nostra epoca mate­
rialistica lo distoglie dal compimento del proprio karma, la vita 
priva di spiritualità lo respinge moralmente entro la propria cor­
poreità. Invece di orientarla verso la sfera morale la nostra epoca 
respinge l'individualità che diventa organica, attacca gli organi e 
principalmente i polmoni che sono rivolti verso l'interno del sti­
stema metabolico-motorio pur essendo esso stesso rivolto 
all'esterno. La corporeità afferra direttamente l'individualità che 
proviene dalle incarnazioni precedenti. Queste cose non sorio 
tanto importanti perché su di esse si costruiscano teorie, ma per­
ché ci si possa immedesimare in esse con tutta l'anima; allora na­
sce quella volontà di curare che va direttamente incontro al biso­
gno di salute dell'umanità. La nostra civiltà materialistica ha se­
parato nettamente chi cura da chi è bisognoso di cura. Per il con­
tatto è necessario qualcosa di più: il senso per ciò che nell'uomo è 
eterno. Da questo sentimento si sviluppa il giusto rapporto tra 
medico e paziente. Sorge così il senso per come trattare indivi­
dualmente ognuno, perché ognuno ha il proprio karma. Bisogna 
individualizzare il processo terapeutico. 

Dobbiamo prendere a cuore questi pensieri e lasciarli agire su 
di noi. In tal modo essi assumono un connotato esoterico; il van­
gelo di Luca contiene la giusta atmosfera necessaria per progredire 
in questo sentimento. I fondamenti delle quattro facoltà princi­
pali, di Luca, di Matteo, di Marco e di Giovanni sono oggettivi, 
ma oggi non vengono più percepiti perché l'arabismo vive in par­
ticolare nella medicina. Una loro cristificazione avverrà quando le 

177 



cose saranno comprese con un ritorno al cosmo. Come medici se ne 
deve essere coscienti. 

Da tutto ciò che abbiamo visto sappiamo quanto siano parte­
cipi le forze dirigenti della luna nella figura umana. Se queste 
forze agiscono sulla figura umana in maniera irregolare, occorre 
poter dirigere la propria attenzione, occorre sapere che si otterrà la 
guarigione scartando il pezzetto di irregolarità che vive nell'orga­
nismo, ma questo è possibile solo portando nella terapia la co­
scienza del cosmo. Bisogna poi anche avere una visione d'insieme 
del resto. Bisogna crearsi un punto di vista e osservare dall'esterno. 
Non possiamo osservare l'occhio dall'esterno. Ciò che permette di 
vedere le cose dall'esterno, di vedere che cosa agisce, ci consente di 
avere concetti chiari senza che in essi si insinui immediatamente 
l'astrazione, ma facendo partecipare il cuore al pensiero. Il nostro 
pensiero non deve essere confuso, ma nemmeno dobbiamo esclu­
dere il cuore pensando in modo astratto. Se vogliamo essere uo­
mini, interamente uomini, dobbiamo imparare a pensare anche 
con il cuore. Dobbiamo sforzarci perciò non solo di comprendere 
il mondo in modo astratto, come fa oggi in fondo ogni forma di 
pensiero. Dobbiamo sentire la necessità di andare in profondità 
con il nostro pensiero e di associargli sempre il cuore. Dobbiamo 
conoscere ciò che, venendo dal cuore si avvolge ai pensieri: dob­
biamo reimparare ad usare il caduceo e lo possiamo fare solo pas­
sando dalla Luna a Mercurio. 

Questa intendevo per la vita culturale generale nelle confe­
renze in cui ho parlato anche dell'Arcangelo Raffaele*, poiché egli 
appunto è il Mercurio cristiano. Se vi compenetrerete di una si­
mile coscienza, avrete i giusti sentimenti per come dovrete in ef­
fetti agire al fine di inserirvi oggi nella medicina da giovani me­
dici. Ovunque scaturisce oggi nel mondo il contrario di quanto 
dovrebbe avvenire, e proprio nel campo della medicina è sorto ne­
gli ultimi tempi qualcosa dì spaventoso. Mi scuso se scendo a cose 
prosaiche, ma vale la pena di vedere come opera la forza contraria: 
intendo il sistema delle casse mutue. Esse escludono anzitutto il 
medico. In Germania c'è un modo di dire per questo: per testimo-

178 



niare l'esclusione dell'elemento umano nel medico, si dice: qui 
agisce l'astrazione e non l'uomo. Nella realtà è il medico che gua­
risce, non la scienza; si pensa che la scienza medica voli nell'aria 
staccata dall'uomo. L'uomo non viene considerato e il karma viene 
ignorato del tutto. Il karma no-n agisce infatti in modo cieco 
quando porta gli uomini gli uni verso gli altri, e nella possibilità 
di scegliere liberamente il proprio medico si manifesta un ele­
mento karmico. Nell'istituzione arimanica delle casse mutue il 
karma viene completamente ignorato, e l'uomo viene esposto alle 
pure forze arimaniche nemiche del karma. Se ci incontreremo di 
nuovo spiegherò come le forze arimaniche tentino di pervenire al 
loro fine uccidendo il karma. Proprio questo succede nel sistema 
delle mutue e nella soppressione della libera scelta del medico, e si 
manifesta anche nel linguaggio con la scelta del termine "mestiere 
del medico" che credo stia persino nei testi di legge sulle casse 
mutue. Questo termine traduce bene lo spirito che è alla base delle 
casse mutue, e la designazione dell'attività medica come un me­
stiere. È una forma patologica tipica del nostro tempo, e oggi si 
manifesta anche in molti altri campi testimoniando che proprio il 
medico deve assolutamente contribuire al suo superamento. Ma se 
il medico stesso viene posto là dove è più esposto a questa malat­
tia della civiltà, egli rimane del tutto paralizzato, come avviene 
appunto nell'orribile istituto delle casse mutue. 

Esse hanno anche lati positivi poiché quello che si manifesta 
nel mondo per tentare gli uomini e portarli a perdizione deve luc­
cicare per poterli blandire e non essere s.enz'altro sgradevole. Il 
diavolo prende sempre forma di Angelo quando si manifesta. Chi 
avesse una visione del diavolo in forma di diavolo, può stare certo 
che non si tratta del diavolo, perché egli appare in forma di An­
gelo. Se il medico viene sottoposto a un fortissimo impulso pato­
logico di una civiltà, l'intera civiltà in sostanza si ammala. Per 
questo è necessario che ascoltiate il vostro karma, la posizione in 
cui vi pone per non lavorare solo nell'ambito della medicina, ma 
anche nel tessuto dell'organismo sociale malato. 

In questo senso prego ora di esporre le domande. Ne riparle-

179 



remo domani. Ho anche sentito che vorreste parlare del vostro in­
serimento nel movimento giovanile generale. Completeremo al­
cuni dei punti toccati oggi, ma volevo esporre quel che ho detto 
oggi, perché penso che sia per voi necessario saperlo e poterlo ela-
borare. 

18 

Senti nella misura della febbre 
il dono spirituale di Saturno, 
senti nel numero del polso 
la forza animica del Sole, 
senti nel peso della materia 
il potere formativo della Luna, 
e osserverai nella cua volontà di guarire 
il bisogno di guarigione dell'uomo terreno. 

Fiihle in des Fiebers Maf3 
Des Saturns Geistesgabe. 
Fiihle in des Pulses Zahl 
Der Sonne Seelenkraft. 
Fuhle in des Stoffi Gewicht 
Des Mondes Formenmacht. 
Dann schauest du in deinem Heilerwillen 
Auch des Erdenmenschen Heilbedarf 



QUINTA CONFERENZA 

Dornach, 25 aprile 1924 

Oggi vorrei completare le considerazioni precedenti e quindi 
passare al tema generale a cui fanno riferimento le vostre do­
mande. Vorrei ora dire qualcosa che è bene esaminare dopo gli ar­
gomenti dei giorni scorsi. È infatti necessario che le verità di or­
dine generale non vengano esposte all'inizio di una trattazione, ma 
che solo dopo una certa esperienza si passi ai temi di ordine gene­
rale che acquisiscono così la loro vera coloritura. Riconsideriamo 
così ora le quattro parti costitutive dell'entità umana: corpo fisico, 
corpo eterico, corpo astrale e io, ognuna con la propria particolare 
struttura. Il corpo fisico e il corpo eterico hanno una costituzione 
spazio-temporale, il corpo astrale e l'io una puramente spirituà'te. 
Quest'ultima va pensata dicendosi: essa non ha a che fare né con il 
tempo né con lo spazio. Qui spazio e tempo non esistono. Però con 
la coscienza immaginativa posso ottenere un'immagine della 
struttura spirituale che può diventare rappresentazione. Teniamo 
comunque ben presente che abbiamo a che fare con una struttura 
fisico-eterica da una parte, e con una struttura animico-spirituale 
dall'altra, e che nel sonno sono nettamente separate fra loro. 

Osservando l'uorrio durante il sonno abbiamo da una parte 
una struttura prevalentemente fisico-eterica che ha allontanato 
l'io e il corpo astrale, e dall'altra, separata dal corpo fisico e da 
quello eterico, la_ stessa struttura animico-spiricuale. Esse sono 
molto diverse l'una dall'altra. La struttura fisico-eterica è differen­
ziata nei singoli organi, è un organismo che in un certo senso ha 
tratto i singoli organi da un centro vitale. Invece le strutture 
dell'astrale e dell'io vengono piuttosto formate dall'esterno verso 
l'interno. Esse vengono generate più per invaginamento, processo 
in cui l'essenziale è che si lascia libero spazio, nonché tempo. Es­
senziale è che le due strutture, quella fisico-eterica e quella ani­
mico-spirituale, sono radicalmente diverse fra loro. Per usare 
un'espressione non del tutto propria, ma che può dare un'idea 

1 ]. 



della cosa, possiamo dire che allo stato di veglia nel mondo fisico 
nell'uomo è inserita l'organizzazione spirituale-animica, vale a 
dire quella astrale e dell'io, nell'organizzazione fisico-eterica. Esse 
si compenetrano in un certo grado. Dunque in ogni organo fisico, 
che è pervaso di calore e di luce dal proprio corpo eterico, nonché 
di vita

1 
in quanto il cosmo opera tramite il corpo eterico, in ogni 

organo allo stato di veglia intervengono l'organizzazione astrale e 
l'organizzazione dell'io. Pensiamo ora che l'organizzazione astrale 
e quella dell'io impongono a un organo o a un sistema di organi la 
loro stessa struttura; in altre parole un elemento che dovrebbe pos­
sedere una struttura fisico-eterica assume un connotato spirituale, 
diventa il riflesso dell'organizzazione astrale e dell'io. 

Questo è il principio generale della causa delle malattie fisi­
che. In termini generali la malattia fisica sorge quando il corpo 
dell'uomo si fa troppo spirituale in un punto particolare o nel suo 
complesso. Ecco perché un'osservazione concreta rivolta al malato 
è così illuminante per la conoscenza dell'uomo spirituale, e perché 
era tenuta in gran conto nei tempi antichi. Si pensi che nei tempi 
antichi, quando la natura umana era sentita in modo totalmente 
diverso da oggi (non dico queste cose per riesumare metodi appar­
tenenti al passato da adattare al presente) nei tempi antichi dicevo, 
quando si aveva una visione più robusta dell'essere umano, questa 
si esprimeva anche in fenomeni del genere: se qualcuno aveva idee 
eretiche, si riteneva necessario per il bene della sua anima, che ve­
nisse bruciato. Per il bene della loro anima, o almeno questa era 
l'intenzione, gli eretici venivano messi al rogo, così che si liberas­
sero di quello che dopo la morte sarebbe stato per loro fonte di 
tremende sofferenze. Al principio era una sorta di veggenza che 
poi si tramutò in barbarie. Si avevano idee più robuste sull'uomo 
e così per esempio a una persona ritenuta sana si somministrava ad 
esempio melissa in una certa forma. Questo provocava nella sua 
coscienza un breve accesso sognante; il soggetto diventava più so­
gnante di quanto non fosse prima della somministrazione della 
melissa e ciò formava nella sua coscienza lievi immaginazioni. 
Somministrandogli invece un preparato a base di Hyoscyamus si ot-

182 



teneva una forte predisposizione alle ispirazioni. Con questi espe­
rimenti si �coprì per esempio che stimolando il plesso solare con lo 
Hyoslyamus, esso si spiritualizzava, vale a dire il corpo astrale e l'or­
ganizzazione dell'io intervenivano con forza nel plesso solare; op­
pure si notava che somministrando melissa aumentava legger­
mente, ma con effetti significativi, l'irrorazione sanguigna del cer­
vello, perché l'organizzazione dell'io esercita un'azione potente sul 
cervello. 

Si sperimentava così sull'intero uomo come egli potesse di­
venire spirituale, e come si poteva evidenziare questa spiritualiz­
zazione nei singoli organi. È un pregiudizio l'idea che si pensi con 
la testa, non è assolutamente vero. Noi pensiamo con le gambe e 
con le braccia; la testa lo osserva ed eleva a rappresentazioni. di 
pensiero quello che avviene nelle gambe e nelle braccia. Come ho 
già detto durante il corso di Natale non potremmo mai conoscere 
le proprietà degli angoli se non camminassimo, né conosceremmo 
le leggi meccaniche dell'equilibrio se non avessimo noi stessi un 
baricentro che portiamo in giro inconsciamente. Non appena si 
scende all'astrale, che elabora tutto ciò nel subconscio, l'uomo ci 
appare molto saggio, anche se a volte sembra folle sul pianò fisico, 
perché tutta la geometria che sviluppiamo nel camminare, nel 
sentirsi, tutto, se posso esprimermi in modo paradossale, viene sa­
puto nel subconscio e quindi osservato tramite il cervello. Quando 
l'organizzazione animico-spirituale afferra con troppa intensità 
l'organizzazione fisico-eterica insorge la malattia fisica; un tempo 
si esaminava semplicemente lo spirito nell'organo fisico, perché 
tutto ciò che si qualificava come un dono dall'alto, è appunto spi­
rituale, animico-spiricuale. Bisogna comunque distinguere quello 
che l'uomo riceveva come dono dall'alto per via puramente spiri­
tuale e che veniva appunto chiamato dono. Prendiamo ora come 
esempio la belladonna. 

Mentre di norma nelle piante agisce l'elemento fisico e 
quello eterico, nella belladonna esercita una forte influenza anche 
l'astrale dal cosmo. Tutte le volte che l'elemento spirituale 
(l'astrale oppure ciò che nel cosmo corrisponde all'organizzazione 

183 



dell'io) interviene nella pianta o nell'animale, in contrapposizione 
ai doni spirituali si formano delle sostanze velenose. Esse sono 
l'esatto corrispettivo dello spirituale, perché sono nelle piante e 
nell'animale ciò che va oltre l'elemento vegetale e si fa cosmico­
astrale. Se con lo Hyoscyamus trasferiamo l'astrale nel plesso solare 
e di conseguenza anche nel diaframma, trasferiamo semplicemente 
quello che vive nel mantello calorico della terra e che limita l'at­
mosfera. Di contro se assumiamo la melissa, che non è un veleno, 
otteniamo quel leggero effetto dello spirito che si traduce solo in 
uno staro di stordimento. Potremmo dire che nella melissa il ve­
leno è allo status nascendi. Questo ci conduce alla regola: la malat­
tia fisica è un'eccessiva spiritualizzazione dell'organismo fisico o 
di una sua parte. Può tuttavia verificarsi qualcos'altro: può succe­
dere che allo stato di veglia la struttura animico-spirituale del 
corpo astrale o dell'io si installi troppo saldamente in un qualche 
organo fisico, e che in virtù della forza di quest'ultimo non si im­
ponga all'organo fisico, ma al contrario ne subisca l'imposizione e 
ne riceva la stn,1ttura fisica. In tal modo durante il sonno l'uomo 
riproduce nel corpo astrale e nell'io il corpo fisico e il corpo ete­
rico, accogliendo la struttura fisica. 

Qui si differenziano anche all'osservazione i due tipi di irre­
golarità che compaiono nell'uomo e che sono già molto differenti 
per loro natura. In un malato l'organo affetto viene considerevol­
mente spiritualizzato, diventa più trasparente, appare come affer­
rato dallo spirito a partire dall'esterno, dalla superficie verso l'in­
terno. Molto prima che si constatino segni oggettivi come una 
modificazione del colore della cute o sintomi del genere, allo 
sguardo soprasensibile un malato si rivela come trasparente, e in 
questa trasparenza si mostra l'elemento animico-spirituale. Si nota 
il caso inverso, quando cioè è lo spirituale-animico ad assumere la 
srr{ittura fisico-eterica, dall'aspetto animico-spirituale del sog­
getto quando dorme: diventa un fantasma, un lieve, incerto fanta­
sma del suo corpo fisico; riman� simile al corpo fisico e diventa in 
effetti uno spettro del suo corpo fisico. Gli esperimenti grossolani 
che fanno gli spiritisti nelle loro "dimostrazioni" si basano tutti 

184 



(in una qualche maniera nascosta avviene appunto quello che dico) 
su un indebolimento della parte animico-spirituale del medium. 
Questo è evidente. Allora il corpo astrale e l'io indeboliti possono 
prendere la forma degli organi al punto da rendersi visibili 
nell'oscurità dove queste pratiche hanno luogo. Queste manifesta­
zioni sono dunque reali, ma esecrabili. 

Tutte le cosiddette malattie mentali si basano invece sul fatto 
che l'animico-spirituale, cioè il corpo astrale e l'organizzazione 
dell'io, assume una conformazione fisico-eterica. Questo sta alla 
base di tutte le malattie mentali. Possiamo così dire: le malattie fi­
siche si basano sulla spiritualizzazione dell'organismo fisico o di 
sue parti; le malattie mentali si basano sul fatto che l'elemento 
astrale o l'organizzazione dell'io, o loro parti, vengono conformati 
in senso fisico o eterico. È una verità generale di portata straordi-
naria per la conoscenza dell'uomo. 

•• 

Questo si collega di nuovo alle domande poste da alcuni sul 
rapporto era medicina e pedagogia. Nell'organismo infantile ab­
biamo infatti già davanti a noi tutti i gradi tra questi due estremi. 
In un bambino l'organizzazione astrale e l'organizzazione dell'io 
tendono a spiritualizzare il corpo fisico e quello eterico, in un al­
tro essa tende più a lasciarsi improntare dal fisico-eterico; tra i due 
esistono tutti i gradi intermedi. Questo oriencamenro di base si 
esprime anche nel temperamento. Quando il corpo astrale e l'or­
ganizzazione dell'io hanno una spiccata propensione a lasciarsi im­
prontare dal corpo fisico o dall'eterico (non come avviene nella 
pazzia, ma restando invece nell'ambito della normalità) abbiamo a 
che fare con un temperamento melancolico. Di contro, se il corpo 
astrale e l'organizzazione dell'io hanno una forte tendenza a im­
porre la loro struttura al corpo fisico o a quello eterico, abbiamo a 
che fare con un temperamento collerico. Il flemmatico e il sangui­
nico si situano fra i due. Nel flemmatico il corpo astrale e l'orga­
nizzazione dell'io tendono a ricevere, seppure in modo meno spic­
cato, la struttura del corpo fisico e soprattutto del corpo eterico. 
Nel sanguinico, la viralità che è nel corpo eterico è fortemente in­
fluenzata dal corpo astrale. Così questi processi si esprimono anche 

185 



nei temperamenti. Ciò che serve come metodo per il medico nei 
casi radicali, vale a dire il riconoscimento di come durante la ve­
glia si articolano fra loro l'animico-spirituale e il fisico-eterico, è 
anche la regola per il pedagogo nei casi latenti. Così in effetti me­
dicina e pedagogia si integrano fra loro. Nell'osservazione dell'es­
sere umano dovete cercare con tutte le forze di giungere all'imma­
ginazione. Al riguardo vorrei dare ancora qualche punto di riferi­
mento. 

Voi conoscete, o almeno avete la possibilità di conoscere in 
immagine, le forme dell'embrione umano. Anche oggi si cerca per 
guanto possibile di farsi un'idea dei primi stadi dell'embrione e 
delle sue trasformazioni successive. Potete dunque farvi un'imma­
gine complessiva dello stadio embrionale umano. Potete anche 
farvi un'immagine complessiva dello stadio infantile umano. Le 
due immagini dovranno essere quanto più vive possibile, in ma­
niera da tastarle veramente coi"pensiero, in modo da avere davvero 
l'impressione di palpare l'embrione con il pensiero, di seguire le 
sue forme interiormente. Ingranditelo quindi con il pensiero fino 
alla grandezza del bambino (indicata con la mano), che si osserva 
con altrettanta intensità. Fate poi coincidere, metamorfosandola, 
l'immagine dell'embrione con quella del bambino. Facendo bene 
l'esercizio sperimenterete una difficoltà interiore, e dovrete dirvi: 
se ingrandisco la testa dell'embrione fino allo stadio infantile, di­
venterà molto grande e dovrò rimpicciolirla. Dovrò anche far coa­
gulare, cristallizzare, ciò che nell'embrione è ancora allo stato li­
quido-fluido e fa parte dell'uomo liquido, perché possa trasfor­
marsi nel cervello dell'embrione. Quindi passerete agli arti em­
brionali, dovrete allungarli, dare loro forma, dovrete esercitare 
un'attività plastica interiore per far coincidere le membra informi 
dell'embrione con le membra plastiche del bambino. È un'attività 
interiore molto interessante: spingere l'embrione nell'età dell'in­
fanzia, in una visione interiore. 

Quindi si può proseguire: considerare cioè il bambino e 
l'adulto e fare lo stesso esperimento che però diventa più difficile. 
Le differenze fra embrione e bambino sono molto grandi, e biso-

186 



gna sviluppare una grande attività interiore per fare l'esercizio; ma 
confrontando l'età infantile con lo stato dell'adulto, le differenze 
non sono così grandi, e diventa in qualche modo difficile adattare 
l'uno all'altro. Ma riuscendovi nascerà davvero in voi l'immagina­
zione del corpo eterico umano, e in modo relativamente rapido. 
Vediamo dunque: 

Spingi il primo periodo 
(il periodo embrionale) 

nell'età dell'infanzia 
e l'età dell'infanzia 
nel tempo della gioventù. 
Ti apparirà condensato 
l'essere eterico dell'uomo 
dietro l'entità corporea 

(il corpo fisico nella sua struttura). 

Ecco qui una regola utilizzabile così come le altre che ho dato 
ieri e nella prima conferenza. Dovete comunque aver chiaro che 
l'acquisizione della coscienza immaginativa richiede fatica. Non la 
si ottiene per magia, bisogna conquistarsela con un duro lavoro. 

Quindi si può proseguire e provare a rappresentarsi una per­
sona anziana, un vecchio sclerotico. I vecchi sono in una certa mi­
sura sclerotici. Sviluppando la sensazione di palpare spiritual­
mente un vecchio sclerotico, la sclerosi darà la sensazione che il 
vecchio sia in effetti vuoto. Dunque il vecchio sclerotico al tatto 
spirituale non dà l'impressione di essere più denso, duro, ma al 
contrario: non è duro, ma risucchia. La palpazione spirituale dà la 
stessa sensazione di quando nel fisico si passa per un po' di tempo 
il dito umettato di saliva sulla sepiolite. Passando il dito inumi­
dito sulla creta o sulla sepiolite, si ha un'impressione di risucchio. 
La stessa impressione dà il vecchio sclerotico. Bisogna sviluppare 
questo senso tattile, questo senso dell'esperienza rispetto all'osser­
vazione. Questo non vale solo per l'occhio, per le osservazioni, ma 
può presentarsi per ogni senso, anche per il senso della vita. Com­
prendendo questo la compattezza della vecchiaia vi darà una sen-

187 



sazione di risucchio. Come nell'esercizio precedente abbiamo 
spinto il periodo embrionale nell'età dell'infanzia e quindi nell'età 
adulta, ora facciamo il cammino inverso: si immagini un uomo 
maturo, che ancora non risucchia e sta con forza nel mondo, e tra­
sponete quello che avete palpato nel vecchio nell'uomo maturo. 
Trasponendo la struttura embrionale in quella del bambino, com­
piamo una metamorfosi nello spazio; se invece trasponiamo il vec­
chio, che era come una struttura vuota che risucchiava, nell'età 
matura, si deve procedere come se questo si riempisse di forza. 
Così nella trasposizione a ritroso si ottiene l'uomo maturo. Mentre 
prima, osservando l'età piena di energia prorompente, si coglieva 
come una leggera paralisi, il vecchio riportato così all'indietro ri­
torna forte nelle sue ossa e nell'intera struttura dell'organismo so­
lido. Bisogna prestare grande attenzione a questa trasposizione in­
teriore, e poi passare dall'età matura alla giovinezza. Ora è di 
nuovo più facile. Si pensi un uomo con il viso già rugoso e lo si tra­
sponga in quello di un giovane paffuto, raggiungendo l'equilibrio. 
Riuscendo a farlo, si ha l'impressione come se il corpo eterico fosse 
percorso da onde e cominciasse a risuonare. In questo modo si ri­
ceve l'impressione dell'astrale nell'uomo. 

Abbiamo così una regola, che vi guida per salire all'ispira­
zione: 

Spingi la densità del vecchio 
nell'età matura dell'uomo 
e l'età matura 
nella vita della gioventù. 
Tu udrai risuonare 
in suoni cosmici 
l'opera dell'anima umana 

(cioè il corpo astrale) \ 

dalla vita dell'etere. 

Da quel che ho detto si vede che la guida per la meditazione 
non viene data come un comando, ma si fonda su ciò che è possì-

188 



bile discernere. Chi viene guidato correttamente alla meditazione 
non riceve direttive autoritarie come avveniva nell'antico Oriente 
dove l'educazione e l'evoluzione sia del bambino sia dell'adulto 
poggiavano su basi del tutto diverse dalle nostre. A chi vien dato 
il consiglio di meditare, lo riceve in modo da aver chiaro che cosa 
sta facendo con se stesso. In Oriente il bambino aveva come guida 
il suo dada; di conseguenza veniva educato e istruito dal modo di 
vivere di quest'ultimo, e imparava solo ciò che imitava da quel ve­
deva nel dada. L'adulto che voleva progredire aveva il suo guru; di­
pendeva dal guru che gli dava una sola regola: così è, e devi ap­
punto provare. Ecco la differenza: nella nostra civiltà occidentale 
si fa sempre appello alla libertà dell'individuo, affinché la persona 
sappia quel che fa. 

Si comprende come nasca la conoscenza ispirati va, se col sano 
raziocinio si capisce come agiscano la malattia fisica e la malattia 
mentale, tenendo anche presente tutto quel che ho esposto oggi. 
Queste cose vanno infatti comprese con il sano intelletto. Se si va 
oltre per comprendere che cosa bisogna fare nella meditazione in­
teriore, si arriva al limite di ciò che si può raggiungere con il sano 
intelletto. Esso può comprendere tutto ciò che deriva dell'antro­
posofia. Quando comincia quel che non è più accessibile al sano 
raziocinio, esso ha davvero raggiunto i propri limiti, e ci si trova 
come di fronte a un lago dalle cui rive, che sono un confine simile, 
si guarda in lontananza. L'intelletto porta davvero a tutto quesro, 
e voi non dovete sentirvi denigrati come se diffondeste una conce­
zione del mondo mistica e oscura, perché essa è tale da potersi 
comprendere con il sano intelletto. Quando dissi questo una volta 
a Berlino, fui contestato in un articolo che trattava della mia con­
ferenza: la sana ragione è incapace di comprendere il mondo spiri­
tuale, e chi comprende qualcosa del mondo spirituale è malato, 
non è sano. Questo mi fu obiettato. 

Poiché gli studi di medicina portano a esaminare in profon­
dità l'intera natura e l'essere umano, anche come giovani vi trovate 
in una situazione particolare. Va preso con grande serietà il fatto 
che il kali-yuga è finito, e che è cominciata l'età della luce, sebbene 

189 



per una sm1 1 di 111,llo i1wrzi il• I •Ila v• hiA epn('n l'u111:111it; viva 
ancorn 11 ·Ile L ·nc:111' •. l)ril 0·1110 I iri111:1k l>rilla u11:1 luce:, stiamo 
entrnn lo in llll

0 
·1 u ,1 lunii1w,11, t' gl, uomi11i levono ora mettersi 

in gra lo li , • ogli ,,. • I· i11L ·11ziuni clell'èra della luce. Proprio i 
giovani sono ·hinmn1 i a viv ·r • in quesca età della luce; e se con la 
dovuta s'ri ·rr ·ssi svilu1 I cranno una certa autocoscienza delle ra­
gioni h • li 11:111110 s1 inti a nascere all'inizio dell'èra della luce, in 
gra li diversi nvrnnno la possibilità di adattarsi a ciò che esige il 
senso cieli 'im[ ulso evolutivo dell'umanità. Esso esige proprio oggi 
che in ogni circostanza si diriga lo sguardo all'uomo volendo ca­
pire il mondo, come prima si guardava alla natura per spiegare 
l'uomo attraverso singole forze e singoli processi naturali. Si dovrà 
pervenire a poco a poco a capire l'uomo, e i singoli processi della 
natura saranno visti come una specializzazione, un aspetto unila­
terale di ciò che avviene nell'uomo. Se questo avverrà si farà strada 
nei sentimenti e nel cuore dell'uomo anche una qualità intima che 
è già stata cercata, sebbene in modo tumultuoso. Si pensi per 
esempio come i giovani in un cerco senso cominciarono a idola­
trare la natura quando apparve il movimento giovanile dell'età 
della luce. Sebbene vissuto in modo molto vitale, era astratto. In­
vece lo sviluppo spirituale deve oggi condurre il giovane a sentire 
intimamente la sua relazione come uomo con il mondo, e ciò che 
egli accoglie spiritualmente non deve essere piì:1 scienza per l'in­
telletto. Con essa si rimane freddi, sempre si rimase freddi. La 
scienza deve invece prendere forma in modo che si faccia strada un 
intimo sentire, tale che a ogni passo fatto verso la conoscenza 
scientifica si diventi uomini diversi anche nel cuore e nel senti­
mento, e in un certo senso si faccia conoscenza con quel che si è di­
menticato. La natura era infatti conosciuta anche prima della di­
scesa nel mondo fisico, ma allora aveva un altro aspetto. Oggi si 
uccide nel giovane l'esperienza fatta nell'esistenza precedente 
quando lo si porta a un modo di vedere grossolano ed esteriore. Se 
si ritornerà a trattare l'osservazione sensoriale esterna come se in 
essa si incontrasse un vecchio amico già conosciuto dalla vita pre­
cedente, sorgerà ovunque il sentimento nel sapere, sentimento 

\ 

190 



nella conoscenza. Questo dovrà davvero essere come una corrente 
di sangue spirituale che irriga tutta la vita scientifica e più in ge­
nerale tutta l'istruzione, l'educazione. Dobbiamo conquistare que­
sta intimità con la realtà. 

In queste cose il nostro tempo davvero non comprende 
molto. Tentai relativamente presto di mostrare che quando si è di 
fronte al mondo esterno sensibile si ha in fondo solo la metà della 
verità, e che si ottiene la verità intera solo associando ciò che sorge 
in noi con la realtà esteriore sensibile. Dovetti cominciare così per­
ché i tempi erano allora molto differenti da adesso. Le cose vanno 
prima preparate. Dovetti trattare l'argomento in forma gnoseolo­
gica. Leggendo tuttavia il mio scritto Verità e scienza*, esso lavora 
per fare sorgere nel cuore l'elemento spirituale che sgorga dall'in­
teriorità. Con ciò si è fatto il primo passo.per l'interiorizzazione 
della scienza, specialmente nell'amorevole accoglimento delf es­
senza del mondo. Il medico più di altri ha oggi la possibilità di 
fare questa esperienza intima della realtà, e quindi proprio perché 
medico sarà la persona più adatta a correggere in senso più con­
creto e conforme al cuore la tendenza all'astrazione del movimento 
giovanile, di quelli che il destino non ha condotto alla medicina. 
Un giovane medico, se sente in sé la medicina, ha la possibilità di 
approfondire gli argomenti medici come abbiamo fatto qui e por­
tarli incontro agli altri, per esempio a chi sia votato solo al diritto; 
costui è un povero diavolo, perché ha solo il diritto, e con un giu­
rista è assolutamente impossibile fare quesco approfondimento. 
Nella medicina si è mantenuto qualcosa di spirituale fino all'ini­
zio del secolo diciottesimo; nel diritto la spiritualità è andata per­
duta sin dal medioevo, e da allora gli uomini in essa non intui­
scono più lo spirito, ma solo articoli e commi. È senz'altro possi­
bile che il medico, che è il primo ad affrontare la realtà concreta, 
possa esercitare un'influenza m.olto feconda sugli altri giovani. 

Per questo sarebbe un bene che i singoli gruppi giovanili, 
formatisi all'interno del movimento antroposofico, fossero soste­
nuti proprio da medici. Naturalmente in quesco bisogna cenere 
conto delle reali condizioni karmiche. Così il gruppo pieno di spe-

191 



ranze di TUbingen, che fa un lavoro pedagogico, profitterebbe 
molto della presenza di un medico che nello studio possa spiegare 
alcune cose dal punto di vista medico. Qui da noi il gruppo dei 
giovani è diretto ad interim dal dott. X, e sarebbe bene che i gruppi 
giovanili potessero venire fecondati proprio da quello che il me­
dico sviluppa interiormente. Nei singoli campi si potrebbe fare 
molto. D'altra parte sarebbe bene, avendone la possibilità, che vi 
interessaste quanto più possibile al lavoro pedagogico all'interno 
del movimento antroposofico. Facendolo con intenzioni serie, non 
vi sono impedimenti, ma va fatto appunto in modo serio. Non si 
può dare a tutti quel che si insegna nei seminari di pedagogia 
della scuola Waldorf*, ma se qualcuno si interessa seriamente 
niente impedisce di fargli conoscere i corsi dei seminari, a condi­
zione che questo insegnamento sia davvero considerato dal punto 
di vista medico e venga compenetrato dal pensiero che nell'anti­
chità medicina e pedagogia erano strettamente collegate. 

Oggi abbiamo del tutto abbandonato l'idea dell'uomo come 
essere che entra nella vita terrena carico di peccati, perché la con­
cezione moderna ignora in genere il significato del peccato. Che 
cosa si è condensato nella nozione di peccato? Nel peccato, nel 
peccato originale, si trova quella che in questi giorni ho mostrato 
essere la legge dell'ereditarietà. Anche il peccato individuale è 
dunque qualcosa che va superato nella seconda metà della propria 
vita: si deve giustamente superare il modello carico di peccato che 
viene dall'ereditarietà o, potremmo dire dal modello malato, se­
condo le antiche concezioni. Se conservassimo il corpo che opera 
nel modello fino al cambio dei denti, se lo mantenessimo in noi 
tutta la vita, a nove anni saremmo coperti su tutta la pelle di un 
eczema umido; saremmo coperti di ulcere come un lebbroso, e la 
carne si staccherebbe dalle ossa, se potessimo sopportarlo. Ve­
niamo al mondo malati. Educare significa riconoscere e guidare 
quel che lavora dopo il modello, ed è un silente sanare. 

Con questa coscienza.dovete vivere nel movimento giovanile 
e considerarvi terapeuti qukndo vi occupate di educazione . .,parete 
rimedi che naturalmente restano nel piano spirituale, ma possono 

192 



anche agire con forza sul fisico quando il bambino mostri una pa­
tologia. Così in sostanza è anche nella pedagogia, solo su un altro 
piano, a un altro livello: anch'essa è arte di sanare. D'altra parte è 
difficilissimo ottenere la guarigione se il malato non ci viene in 
aiuto con le indicazioni che gli possiamo dare per la sua coscienza 
soggettiva, per la concezione della sua malattia, per il pessimismo 
o l'ottimismo di fronte alla vita. Se non è possibile esercitare su di 
lui un'influenza pedagogica, è estremamente difficile assisterlo in 
senso terapeutico. Non intendo ora dire che il paziente deve avere 
una fede cieca nel rimedio, sarebbe esagerato, ma se semplice­
mente tramite l'individualità del medico viene portato a sentire 
come questi sia pervaso dalla volontà di curare, egli ne ha come un 
riflesso e viene a sua volta pervaso dalla volontà di guarire. Questo 
scontro tra volontà di curare e volontà di guarire ha un'e9orme 
importanza nella terapia, tanto da poter dire: nella terapia vi è un 
riflesso della pedagogia, e nella pedagogia un riflesso della terapia. 
Oggi è determinante che gli uomini si incontrino con un giusto 
grado di coscienza. Se i giovani medici incontrano gli altri giovani 
nella giusta coscienza avranno su di loro un'influenza feconda. Ma 
bisogna senz'altro affinare la coscienza nelle due direzioni. 

Queste sono le cose che intendevo porre nelle vostre anime e 
nei vostri cuori, dopo che siete di nuovo venuti qui con reciproca 
soddisfazione. Spero che questo sia servito a rafforzare ulterior­
mente il vostro legame con il Goetheanum e che sentirete che in 
definitiva proprio sul terreno così concreto della medicina il 
Goetheanum può trovare uomini capaci di portare nel mondo il 
nostro lavoro. Ne avrete corretta coscienza, se anche col cuore vi 
considererete parte del Goetheanum e se dirigerete più spesso il 
pensiero verso ciò che il Goetheanum vuole per il mondo e per lo 
sviluppo della civiltà. I legami di cuore che saprete stabilire con il 
Goetheanum saranno un aiuto prezioso per i compici che come 
medici vi siete proposti. Con questo sentimento ho voluto trattare 
argomenti così intimi come quelli coltivati in queste conferenze, e 
credo che otterremo dei risultati se porterete nel mondo lo spirito 
che regnava proprio in questi incontri. i'i-1 tal modo resteremo 

193 



uniti nel modo più bello. Il Goetheanum potrà considerarsi come 
un centro che si è posto un compito ben preciso. Allora il 
Goetheanum sarà veramente quel che deve essere, e voi sarete dei 
veri goetheanisti. Al contempo sarete le colonne portanti di cui il 
Goetheanum ha bisogno nel mondo esterno. Mi appello dunque 
alle vostre anime: siate veri, corretti goetheanisti, e in tal modo 
tutto andrà bene. 

194 

Spingi il primo periodo 
nell'età dell'infanzia 
e l'età dell'infanzia 
nel cempo della gioventù. 
Ti apparirà condensato 
l'essere eterico dell'uomo 
dietro l'entità corporea 

Spingi la densità del vecchio 
nell'età matura dell'uomo 
e l'età matura 
nella vita della gioventù. 
Tu udrai risuonare 
in suoni cosm1e1 
l'opera dell'anima umana 
dalla vita dell'etere. 

Schiebe die Frlihzeit 
In des Kindes Alter 
Und des Kindes Alter 
In diejugend Zeit. 
Dir erscheint verdùhtet 
Menschena"thersein 
Hinter Kòrperwesen. 



Schiebe die Altersdichte 
In die Menschenreifezeit, 
Und das rei/e Alter 
In dasjugendleben. 
Dir ertifnt in Weltenklcingen 
Menschenseelenwirken 
Aus dem Atherleben. 

195 



RIUNIONE CON RISPOSTE A DOMANDE 

Dornach, 24 aprile 1924 

A una domanda sulla comprensione dell'uomo liquido tramite la 
veggenza immaginativa Rudolf Steiner rispose: 

Non si ottiene molto partendo dai particolari invece che da 
una visione d'insieme. In queste cose bisogna partire da considera­
zioni generali e soprattutto perseverare nell'approccio meditativo 
su quanto ho esposto. Se consideriamo i rapporti globalmente, e 
parlo solo di quello che può condurre a poco a poco a una rappre­
sentazione immaginativa, in natura abbiamo la forma della goccia. 
Di solito ci rappresentiamo una goccia come tenuta insieme da 
forze interne. Non è però necessario; possiamo anche immaginare 
la goccia formata dall'esterno, da ogni direzione. Abbiamo così 
nella superficie di una goccia l'unità del perimetro universale. 

Naturalmente in queste cose occorre anche tener conto che la 
rappresentazione immaginativa deve fondarsi sulla verità, e che le 
rappresentazioni che ci fornisce oggi l'istruzione generale ne sono 
lontanissime. Si pensa oggi che esista uno spazio infinito in cui 
sono disseminate le stelle. Una simile rappresentazione si fonda 
brutalmente solo su congetture. Prendiamo solo una notizia che 
qualche tempo fa apparve sulla stampa che va presa più seriamente 
di quanto non si pensi: si sarebbe dimostrato che lo spazio cosmico 
a una cerca distanza dalla terra non è vuoto, ma compatto e pieno 
di azoto cristallizzato. Come si vede la scienza è ancora così insi­
cura da rendere plausibile una simile idea, che, certo non essendo 
così, ci dà conto di quanto possano essere superficiali le teorie ela­
borate fino a oggi con il metodo dell'osservazione. Può in effetti 
saltare in mente a chiunque di immaginarsi che noi viviamo in 

una sorta di zona svuota113- al cui centro vi è la terra come conden­
sata e tutto intorno azoto solido che ci rispecchia il cielo stellato. 
È evidentemente un'assurdità, ma ci serve a capire che la gente 
può davvero farsi ogni sorta di rappresentazioni, anche sulla scorta 

196 



di comunicazioni esteriori su come sia strutturato il cosmo. Quella 
notizia sull'azoto cristallizzato potrebbe a buon diritto essere presa 
per un pesce d'aprile, e tuttavia molte persone potrebbero cre­
derci. Tutto sommato non è più insensato credere ad una teoria si­
mile che attenersi a quanto viene in genere dato per scontato. È 
brutale materialismo pensare quel che oggi viene accettato. In 
realtà il cosmo agisce infatti come una sfera cava e come se dalla 
periferia penetrassero forze da ogni direzione. È assolutamente 
vero che abbiamo a che fare con strutture solide che si formano a 
partire dall'esterno, che possono solo venire modificate e differen­
ziate dalle stelle, così che già nelle costellazioni visibili abbiamo 
l'immagine archetipica di ciò che si ripete anche in noi. Con que­
sta rappresentazione giungiamo all'immaginazione che mostra la 
testa umana. 

Dopo aver considerato il capo dell'uomo, osserviamo l\.1.c­
cello, la sua costituzione. È sbagliato confrontare la struttura 
dell'uccello, e in particolare lo scheletro, con la figura umana o con 
quella di un mammifero "in toto". La comparazione può essere 
fatta solo con il capo umano: in esso dobbiamo come vedere la 
forma modificata di un uccello; nei modi più diversi esso ha il re­
sto del suo corpo come brevi appendici. Le sue zampe sono sempre 
atrofizzate. 

Immaginiamo ora di allungare la goccia fino a ottenere un ci­
lindro (vedi disegno). Allungando la goccia a forma di cilindro, e 

197 



immaginando che rimanga ciò che dal cosmo si è differenziato 
nella testa, modificato però in modo vario per l'allungamento 
della goccia in cilindro, ecco che si ha il tronco umano. Per im­
maginare il tronco bisogna pensare la calotta cranica atrofizzata. 
Ottenuto il cilindro occorre poi immaginare di invaginarlo qui; si 
arriva al terzo stadio, quello delle membra: un primo allunga­
mento forma le braccia, mentre un altro viene prodotto da una se­
conda immagine formata dall'interno e suscitata dalla luna. Ma la­
sciamo per ora perdere le braccia, per semplificare le cose. Dunque 
abbiamo prima la sfera, poi l'allungamento e quindi l'invagina­
zione. Abituandosi a creare immagini da processi di espansione e 
di invaginazione, si comincia ad abituare l'anima al lavoro nella 
sfera immaginativa. È in effetti mirabile che tutte le forme orga­
niche si producano tramite processi di espansione e invaginazione. 

Immaginiamo dunque una sfera, e quindi la sfera allungata 
che si estende verso l'alto determinata dalla periferia. Come con­
troimmagine si pensi alla terra e alle sue forze sotto l'uomo: è essa 
a invaginarlo. Verso l'alto il cosmo allarga, verso il basso la terra 
invagina. Si è tratta cioè l'immagine dal cosmo e si è visto l'uomo 
invaginato dalla terra. Ora si può rispondere immaginativamente 
alla domanda: che cosa sarebbe se non avessimo sotto di noi la 
terra e sopra di noi il cielo stellato? Volendo davvero formare im­
maginazioni non ci si deve contentare di modificare la figura 
umana ma ci si deve abituare a ·considerare l'universo nel suo com­
plesso nel passaggio dal solido al liquido, e a pensare a poco a poco 
la parte solida con contorni definiti, e l'elemento liquido che lotta 
contro l'elemento solido per integrarlo nel flusso dell'intero uni­
verso. Così si arriva a percepire ovunque i processi di espansione e 
di invaginazione, a cercare le immagini polari. 

Come è noto l'embriologia non ha punti di riferimento per 
indicare le cause dei processi. Si parte dall'ovulo e ci si limita a 
constatare le tappe di formazione di morula fino ad arrivare alla 
gastrula. Anche qui si deve pensare che da una parte, alla superfi­
cie, possa agire il cosmo, mentre nel punto dove avviene l'invagi­
nazione agisce la terra (disegno). 

198 



Prendiamo una cellula della s1,1perficie epidermica. Ve ne 
sono ovunque. Abbiamo dunque una cellula posta verso la sup r­
ficie. Il principio terrestre che provoca l'invaginazione continua ad 
agire nell'uomo. Così continu�no ad agire ovunque i processi ter­
restri. Per questo è sempre presente la tendenza a dirigere quello 
che nell'uomo è liquido, a mantenerlo in movimento così da for­
mare un'invaginazione: invaginazione-spinta in avanti, invagina­
zione-spinta in avanti... il tutto nelle diverse direzioni. Si imma­
gini che ciò accada come un liquido che si muove e si solidific,. 
Ora consideriamo da questo punto di vista un qualsiasi organo e si 
vedrà in esso una forma solidificata, irrigidita, invaginata, e 
dall'altra parte evaginata. Si arriva così alla forma degli organi e 
alla visione di come agiscono le forze dalle diverse direzioni e a ri­
condurre tutti gli organi a unità. Deve essere chiaro che bisogna 
partire da un ben determinato punto dell'elemento plastico. Ab­
biamo già notato che si dovrebbero comprendere le forme model­
landole. Cerchiamo di suscitare davvero questo sentimento pren­
dendo un materiale morbido e plastico in una mano e spingendo 
la creta in avanti con l'altra. Proviamo che cosa avviene. Avremo la 
sensazione che lo spazio vuoto è un'assurdità. Lo spazio si diffe­
renzia ovunque a seconda delle forze, e in questo modo si comin­
cia a capire a poco a poco l'elemento plastico. 

Per comprendere l'uomo plasticamente, occorre spingere le 
cose agli estremi. Mi rappresento prima la sfera allungata da un 
lato, invaginata dall'altro. Immagino ora di procedere oltre e di 
invaginare oltre l'espansione: otterrò così una forma, anzi due. Im­
magino ancora che le forme non agiscano solo su un lato. Imma­
gino di fare: espansione-invaginazione, espansione-invaginazione, 
e quindi ancora una volta invaginazione dal basso ed espansione 
verso l'alto; facendolo così tre volte otterrò plasticamente la forma 
dei due lobi polmonari. Avrò così a poco a poco una visione cli 
come internamente l'uomo oggi sia in rapporto con queste forze e 
potrò passare a quel che segue. 

Si tratta di una rappresentazione il cui significato per la dia­
gnosi e la terapia apparirà chiaramente quando uscirà il libro pub-

199 



blicato dalla dott.ssa Wegman*. Allora si potrà capire la relazione 
era l'organo finito e la sua funzione. Esaminiamo la funzione di un 
organo. Essa è l'elemento costantemente fluttuante trattenuto in 
seno alla parte liquida; ciò che ha formato l'organo ne determina 
anche la funzione. Chiediamoci: che cos'è il movimento dei succhi 
gastrici? Trattenuto nel fluido, è lo stesso dello stomaco divenuto 
solido. Si immagini il movimento dei succhi solidificato, e si ha lo 
stomaco. Se così non fosse non si potrebbe curare alcun organo, poi­
ché possiamo agire solo sull'organo fluido, e non su quello solido. 

L'acido silicico ha la stessa attività del rene umano. Sommi­
nistrando la silice sotto forma di equiseto suscito nella regione re­
nale un fantoma del rene che fa le veci dell'attività astrale. Questa 
elimina la vecchia sostanza renale, e a partire dalla sostanza flut­
tuante forma nuova sostanza renale, come avviene di norma in un 
periodo di sette-otto anni. Questo ricambio viene accelerato dal 
fancoma. Bisogna capire che ovunque vi è un organo vi è anche 
l'attività formatrice dell'organo stesso che, solidificandosi, forma 
l'organo. Così va compreso l'uomo fluido. 

Poi viene qualcos'altro. Occorre poter giungere all'idea gene­
rale: se considero l'uomo solido ho le figurette dei libri di anato­
mia; ma questo è solo il 10% dell'uomo. È proprio così. Finché 
considero i contorni dell'uomo solido il fegato è fegato, il polmone 
è polmone e lo stomaco è stomaco. Ma se passo all'uomo liquido 
posso vedere come la corrente umorale si concentra in modo spe­
ciale per esempio nel fegato, dandogli forma partendo dalla parte 
liquida. Ma ogni organo tende sempre a diventare l'uomo incero. 
Nell'uomo liquido questa è in effetti la tendenza di ogni organo. 
Allora devo pensare: se �sporto il fegato, esso rimane fegaro. Se 
però eliminassi la parte liquida da cui si è formato il fegato, essa 
avrebbe la tendenza a diventare uomo intero. Tutto ciò va pensato 
immaginativamente: da un lato la tendenza ad assumere contorni 
netti, dall'altro a compenetrare il tutto in ogni direzione. 

Così si presentano le cose a un esame serio. Le formule di me­
ditazione sono il punto di partenza, perché possiate a poco a poco 
giungere da voi alle cose che ho detto. In tutto vi è l'inizio per ar-

200 



rivare da sé all'immaginazione. Chi comincia a medicare, all'inizio 
ne ha una voglia interiore enorme, ma a un certo punto, quando la 
cosà si fa seria, qualcosa si ribella perché tutto si fa molt0 compli­
cato. Se non si affronta la meditazione con serietà straordinaria, 
succede come a chi cercando Lucifero, riceve l'immagine di Ari­
mane, e allora la medicazione suscita il contrario di ciò cui si aspira. 
Chi cerca Arimane riceve l'immagine di Lucifero. Ecco la difficoltà, 
e il più delle volte si perde la pazienza e si abbandona. Non è il 
tempo che conta, ma la pazienza, l'intensità con cui si medica. A se­
conda delle circostanze cinque minuti possono essere molti; invece 
perdere la pazienza in cinque minuti o in sei mesi è la stessa cosa. 
Occorre avere pazienza e vedere come cominciare a capire le cose, 
come si può passare dall'uomo solido a quello liquido. 

Per poi passare all'uomo aeriforme si ha bisogno del princi­
pio musicale. Qui dovete capire il processo respiratorio, e se dav.:· 
vero si medita si diventa accenti al proprio respiro. Interiormente 
si delinea così l'uomo astrale, aeriforme. Si deve imparare a sen­
tire: l'uomo va per il mondo senza autoconoscenza. Ora impara a 
sentirsi, a sentire col proprio respiro. Ciò compare per primo, e 
ove si sia abituati a un pensiero matematico-qualitativo viene da 
dirsi d'improvviso: sono io tre metà? Si ha l'impressione di essere 
tre metà. Da che cosa dipende? Dal fatto che si comincia a sentire 
con il respiro e che abbiamo da un lato un polmone formato da tre 
lobi e dall'altro da due lobi. Facendo così l'esperienza delle pro­
porzioni delle forme interne tramite l'aria, ci si eleva alla sfera 
astrale-aeriforme. 

Quando si diventi capaci di ascoltarsi mentre si parla, si è 
sulla via giusta per studiare l'organizzazione dell'io. Si può anche 
accedere all'organizzazione dell'io prima meditando, e quindi ele­
vandosi a una vera comprensione osservando con attenzione uno 
scheletro di mammifero, per esempio di cane, immergendosi for­
temente nella parte posteriore e in quella anteriore. L'una è solo la 
modificazione dell'altra. Poi si passa alla sfera cosmica e ci si rap­
presenta la parte posteriore formata dalle forze lunari e quella an­
teriore dalle forze solari, al contempo immaginando come il Sole 

201 



guardi la Luna. Ecco che nel lato lunare si ha la parte posteriore 
dell'animale e nel lato solare quella anteriore. Pensando poi alle 
modificazioni di Sole e Luna per il divenire eretto dell'uomo, si ot­
tiene la trasformazione. In tal modo tutto viene spostato di un li­
vello e conduce anche all'organizzazione dell'io. Si deve però pro­
cedere _così: l'elemento spazio deve perdersi nell'elemento plastico, 
il plastico nel musicale, e il musicale in ciò che può avere senso. 

Procedendo così perverrete alla globalità, e questa è davvero 
la via più sana; altrimenti arriverete a una grande confusione. Da 
questi princìpi dovete partire e non dai particolari. 

202 



NOTE 

Pagina 
9 Heilpa'dagogischer Krm - Opera Omnia n. 317 - Rudolf Steiner 

Verlag, in corso di pubblicazione presso la Editrice Antroposo­
fica, e Pastoral-Medizinischer Kurs - O.O. n. 318 - Rudolf Steincr 
Verlag. 

9 M.P.van Deventer: Die anth1·òposophisch-medizinische Be-wegtmg in 
den verschiedenen Etappen ihrei· Entwicklung - Natura - Verlag, Ades­
heim 1982. 

10 E.Zeylmans van Emmichoven: Wer war lta Wegman? Edition 
Georgenberg, Reutlingen, 1992. 

1 O Rudolf Steiner: Scienza dello spirito e medicina - O. O. n.312 - Ed i­
trice Antroposofica, Milano. 

10 Rudolf Steiner: Il ponte fi'a la spfritualità cosmica e l'elemento fisico 
umano - O.O. n.202 - Ed. Antroposofica. 

14 Non è stato possibile stabilire con precisione di quale conferenza 
è parola nel testo. Si veda anche la conferenza del 2 marzo 1920 
in Zweiter Naturwissenschaftlicher Kurstts - O.O. n.321 - R. Sreiner 
Verlag, Dornach. 

19 Cfr. le due conferenze del 15 e del 22 dicembre 1923 in Le api -
da O.O. n.351 - Ed. Antroposofica - per gli operai del Goethea­
num, specialmente alla pag. 128. 

22 Cfr. di RudolfSteiner la conferenza del 1 ° dicembre 1923, nel già 
citato Le api, specialmente alle pagg. 49 e 56/5 7. 

32 Cfr. di Hermann von Helmholtz (1821-1894): Die Lehre von den 
Tonempfindungen - Braunschweig 1862, nella quinta edizione del 
1896. 

33 Cfr. di Rudolf Steiner la conferenza del 22 marzo 1920 in Scienzct 
dello spirito e medicina, già citato. 

36 In merito a questo fenomeno poco noto si veda di Bethe-Berg­
mann-Embden: I-landbuch der normalen und pathologischen Physiolo­
gie - vol. II 1928, pagg.196 e segg. 

37 In un'elencazione del 1912 venivano ricordati 71 elementi nel si-
stema periodico. 

39 La diga di Gleno si ruppe il 1° dicembre 1923. 

203 



50 Con la ricostituzione della Società Antroposofica nel Natale del 
1923 venne anche istituita la Libera Università di Scienza dello 
Spirito, suddivisa in diverse sezioni, fra cui anche quella di medi­
cina. Si veda anche la nota di pag. 141. 

50 Elementi fondamentali per un ampliamento dell'arte medica - O.O. 
n.27 - Ed. Antroposofìca. 

54 Ebbe inizio intorno al 1840 ed è legata ai nomi di Skoda, Oppol-
zer e Hebra. 

54 Rudolf Virchow (1821-1902). 
82 L'iniziazione - O.O. n.10 - Ed. Antroposofìca. 
96 La filosofia della libertà - O.O. n.4 - Ed. Antroposofica. 
97 "Ciò che è naturale non è dannoso". Massima dei cinici. 

117 Alla fine del corso il sig. van Deventer disse queste parole di rin­
graziamento: "Mi sarà _concesso di dire poche parole, anche a 
nome dei presenti, per quanto abbiamo potuto ricevere qui dal 
dott. Sceiner e dalla dott.ssa Wegman. Quel che ci diede in que­
sti giorni il dott. Steiner poté accendere nei nostri cuori un sen­
timento che ci ha dato energia e aperto nuovi orizzonti. Abbiamo 
sentito con sicurezza che a noi deboli uomini sarà forse possibile 
guarire. Abbiamo ora questo bruciante sentimento nel cuore, 
però in umiltà. Non sappiamo se il nostro destino ci permetterà, 
e in quale misura, di unirci con quanto fluirà dal Goetheanum 
per l'umanità. Non abbiamo parole per quel che di esoterico ab­
biamo ricevuto, e anche i sentimenti sono forse inadeguati. Ci 
conviene limitarci alla volontà". 

126 È intesa la lettera circolare a pag. 119. 
126 Calendario dell'anima di Rudolf Steiner - da O.O. n.40 - Ed. An­

troposofica. 
131 La scienza occulta - do. n.13 - Ed. Antroposofìca. 
13 7 Si veda di L.Kolisko: Milzfunktion und Plcittchenfrage - Stuttgart 

1922. Nel 1920 a Stoccarda era _stato costituito un "Istituto di ri­
cerche", poi trasferito a Dornach>. 

139 Con la rifondazione della Società Antroposofica nel dicembre 
1923 (v. note delle· pagg. 50 e 141) nell'ambito della Libera Uni­
versità, Rudolf Steiner teneva delle lezioni di classe nelle quali 
erano fra l'altro dati esercizi di meditazione. 

141 Cfr. di Rudolf Steiner Die Konstitution der Allgemeinen Anthropo­
sophischen Gesellschaft und der Freien Hochschule fiir Geisteswissen-

204 



schaft. Der Wiederaufbau des Goetheanum 1924-25 - O.O. n.260a -
R.Steiner Verlag, Dornach. Con il Convegno di Natale alla fine
di dicembre 1923 fu ricostituita la Società Antroposofìca della
quale Rudolf Steiner divenne Presidente.

166 Sono qui intesi i diversi tentativi fatti dai giovani in Germania 
fra la fine del secolo XIX e il principio del XX per liberarsi dalla 
tutela degli adulti e creare forme nuove di vita propria. Il movi­
mento aveva varie forme organizzative. 

167 Cfr. di Rudolf Steiner Considerazioni esoteriche su nessi karmici, vol.I 
e II - O.O. nn.235 e 236 - Ed. Antroposofica. 

167 Harun al Rashid (766-809). 
168 Bacone da Verulamio (1561-1626) 
169 Amos Comenius (1592-1670). 
169 Charles Robert Darwin (1809-1892). 
169 Cfr. di Rudolf Steiner: Scienza dello spirito e medicina - già citato . ., 
178 Specialmente nella conferenza del 12 ottobre 1923: "L'immagi-

nazione di Giovanni" in L'esperienza del corso dell'anno in quattro 
immaginazioni cosmiche - 'o.O. n.229 - Ed. Antroposofìca. 

191 Verità e scienza. Proemio di una filosofia della libertà (1892) - O.O. 
n.3 - In italiano nel volume Saggi filosofici - Ed. Antroposofica.

192 La scuola Waldorf di Stoccarda, sorta per iniziativa del sig. Molt 
per i figli dei dipendenti della fabbrica di sigarette Waldorf­
Astoria, iniziò la propria attività ne li 'autunno del 1919, svol­
gendo anche seminari di preparazione alla pedagogia steineriana. 
Oggi il movimento pedagogico steineriano conta centinaia di 
scuole in tutto il mondo occidentale. 

200 Si veda il già citato libro di Rudolf Steiner e Ita Wegman: Ele­
menti fondamentali per un ampliamento dell'arte medica. 

205 




