
MASSIMO SCALIGERO 
 

Incontro del 10 settembre 1975 
 

 
Padre Pio. Privazioni e Scienza dello Spirito. Credere e conoscere. Libertà e 
trasformazione del Male. La volontà di andare oltre sé stessi. Michele e la liberazione 
del pensiero. L'incontro con il Cristo. 

 
 

 
D: Vorrei che ci parlassi di Padre Pio

1
. 

 

Ma perché no? Eh, è una simpaticissima persona, un uomo veramente 

religioso, profondamente dedito al Cristo, e quindi capace anche di dare un 

grande aiuto. E anche di far funzionare il meccanismo del prodigio, del 

miracolo, perché era un uomo di grande fede e anche ispiratore delle forze di 

fede. Era piuttosto brusco, certe volte anche severo. È capitato spesso che 

prendesse a calci qualcuno, perché quello che soprattutto lo irritava era la 

finzione, la finzione religiosa…che purtroppo è inevitabile, proprio come fatto 

non cosciente. Mentre amava molto la sincerità, questa lui la sentiva, perché 

aveva una certa veggenza.  

Tuttavia rappresenta un personaggio di una schiera che tramonta, che non ci 

può essere più. Perché? Perché l'epoca del credere è finita. È l'epoca del 

conoscere. Quindi, Padre Pio è stato un grande aiutatore di una serie di esseri, 

che ancora avevano bisogno dell'aiuto del cristianesimo mediante il 

sentimento. 

Ora però questo è un aiuto che si può dire esaurito, perché nella sfera del 

sentire non è più possibile avere un rapporto con il Cristo senza che ci sia una 

animosissima azione sollecitatrice e suscitatrice. E allora non è soltanto il 

sentire, è una volontà profonda, una volontà veramente lanciata verso il 

cristianesimo. Ma allora un simile sentire ha bisogno di conoscenza, ha 

bisogno di sapere come attingere alle forze più profonde della volontà. E 

quindi ecco che noi possiamo dire come la funzione di un “Padre Pio” sia 

esaurita… Lui ha lasciato dei discepoli e ci sono dei sacerdoti molto devoti che 

continuano in quella direzione, ma non è che abbiano il potere che aveva lui, 

però sono necessari come saranno necessari ancora per diverso tempo dei 

sacerdoti onesti, dei sacerdoti che parlino del Cristo ma operino proprio 

secondo il Cristo…e questi sono certamente degli esseri rispettabili. 

Quindi di Padre Pio non possiamo che dire veramente bene, certo. 

1 Padre Pio da Pietrelcina, al secolo Francesco Forgione ( 1887 – 1968), è stato un presbitero, mistico e religioso 
italiano membro dell'Ordine dei Frati Minori cappuccini. 



In questo momento ricordo, per esempio, che un certo Guido De Giorgio
2
 che 

nel gruppo… in un gruppo
3
 che coltivava la magia come scienza dell’io e con 

una specie di ardimento… collaborava con articoli potenti in cui sembrava di 

vedere un essere che conquistava i mondi superiori mediante un'altra 

affermazione magica e che poi fallisse perché tutto questo si reggeva su una 

specie di tensione e andasse da Padre Pio… Cosa che a quei tempi, siccome il 

capo di questo gruppo era Evola
4
, Evola rimase piuttosto stupefatto…ma sono 

fenomeni che ci insegnano qualche cosa. Quest'uomo a un certo punto, con 

tutte le tensioni della magia, di Ur, del tantrismo, era uno di quelli che scriveva 

in maniera piuttosto aggressiva; poi alla fine è andato da Padre Pio…ecco. 

 

Adesso dunque c'è un altro tema qui… 

 

 

D: Se il karma
5
 di un essere che è giunto alla Scienza dello Spirito è stato tale 

da privarlo di alcune esperienze necessarie alla normalità, quali sono i mezzi 

che questo essere ha a disposizione per completarsi? 

 

Ecco, io vorrei, all'amico che fa questa domanda, far notare questo: che è la 

stessa cosa; che è stato privato di alcune esperienze necessarie alla normalità 

ma questo è proprio ciò che lo aiuterà, proprio questo lo farà camminare 

perché deve sviluppare delle forze in una direzione continuamente sollecitato 

da queste privazioni. Certamente, se un essere in queste condizioni conosce la 

Scienza dello Spirito, avrà l'aiuto che veramente gli è necessario perché allora 

trasformerà tutto quello che gli si presenta come barriera, come ostacolo, 

come privazione dolorosa… lo trasformerà in un'occasione di forza perché 

tutto quello è il senso; non solo, ma di forze che possono essere formidabili 

proprio per il fatto che ci sono quegli ostacoli. Un essere simile può 

benissimo… può senz'altro diventare un gigante dello Spirito proprio perché 

ha questi ostacoli e qui bisogna che noi ricordiamo che siamo nell'epoca della 

libertà. Adesso siccome ho una domanda su questo il discorso lo continuo 

proprio con quest'altra domanda… comunque occorre vedere in queste 

5 Karma (sanscrito) letteralmente significa “azione”. E’ il principio di causa ed effetto, dove le azioni, i 
sentimenti, i pensieri e le parole di una persona influenzano il suo futuro e le esperienze che vivrà. Il karma è 
l’opportunità di apprendimento e crescita, spingendo l’individuo a prendere consapevolezza delle proprie azioni 
e a migliorare il proprio comportamento. Vedi Rudolf Steiner, Capire il Karma (da O.O. 135) - Edizioni 
Archiati;  Massimo Scaligero, Reincarnazione e Karma - Edizioni Mediterranee. 

4 Julius Evola, pseudonimo di Giulio Cesare Evola (1898 – 1974), è stato un filosofo, pittore, poeta, scrittore ed 
esoterista italiano. 

3 Si tratta del Gruppo di Ur, ossia un gruppo di esoteristi italiani, fondato da Arturo Reghini e Julius Evola e che 
pubblicò tra il 1927 e il 1929 la Rivista “UR” (in seguito “KRUR”). 
 

2 Guido Lupo Maria De Giorgio (1890 – 1957), è stato un esoterista e scrittore italiano. Fece parte del Gruppo di 
Ur scrivendo sull'omonima rivista con lo pseudonimo di Havismat. 



privazioni - ecco che vengono chiamate privazioni - delle decisioni dell’io. E’ 

l’io che si è preparato a queste privazioni per poter poterle riempire di potenza 

dell’io… e quanti esseri che hanno veramente camminato debbono il loro più 

alto sviluppo spirituale proprio al fatto che hanno avuto queste privazioni. 

Guardate, è piena la storia di esseri che sono stati vittoriosi proprio perché 

avevano un ostacolo continuo che sollecitava la forza, tant'è vero che è sempre 

da considerare come un aiuto dell’io tutto questo. 

 

Ecco,  qui ho una frase molto bella tratta dalla “Filosofia della libertà”
6
 che 

dice: 

 

D: “Non vogliamo più credere vogliamo conoscere”... 

 

E io aggiungo: se conosciamo poi crederemo… ma questo “credere” sarà il vero 

“credere”,  sarà il credere nuovo, la fede ricostituita, la fede riconquistata, 

perché la fede non può venire più dal semplice, gratuito, credere. Noi 

dobbiamo dire che l'opera vicaria di Lucifero
7
 è finita in questo tempo. In che 

cosa consiste quest'opera vicaria? Che c'è una parte celeste di Lucifero che ha 

funzionato al servizio del Cristo fin dai tempi dell'avvento del Cristo e dopo, in 

tutto il periodo che precede l'anima cosciente. Ossia, coloro che hanno potuto 

accostare il cristianesimo, salvo che non fossero della schiera dello Spirito 

Santo, la schiera dei discepoli, della schiera di [San] Paolo… coloro che 

sentivano profondamente il cristianesimo lo potevano sentire con forze che 

precedevano il cristianesimo, con forze del sentire, con forze del “Lucifero 

celeste”, ossia con forze di fede profonda in cui non c'è attività dell'io. Ora, 

questa funzione del “Lucifero positivo” è finita; ma noi, come studiosi di 

Scienza dello Spirito, dobbiamo renderci conto di questa funzione di Lucifero. 

Perché, nel sentire non abbiamo il Cristo, abbiamo un'immagine del Cristo; e 

perché San Francesco avesse qualcosa di più di un'immagine, fu necessario 

che avesse un corpo astrale particolarissimo; allora poteva sentirlo. Ma 

Jacopone da Todi
8
 aveva l'immagine del Cristo. Ora, l'epoca dell'anima 

cosciente
9
 è un'epoca eroica, un'epoca nuova,  è l'epoca in cui c'è la possibilità 

della identità con il Cristo. E noi, quando parliamo dell'idea, parliamo di 

qualcosa in cui il divino è in movimento direttamente; mentre nel sentire c'è 

9 Anima cosciente è la più elevata delle tre componenti dell’anima umana; essa opera a livello della morale e 
della percezione delle leggi spirituali eterne. 

8 Jacopone da Todi, al secolo Jacopo dei Benedetti, (1230/1236 - 1306), è stato un religioso e poeta italiano 
venerato come beato dalla Chiesa cattolica. E’ Considerato tra i più importanti autori di laude religiose. 

7Lucifero (dal latino : lux "luce" e ferre "portare", "portatore di luce”) è un Essere angelico caduto che ostacola 
l’evoluzione dell’uomo stimolando un eccessivo misticismo ed esaltazione, con il conseguente disinteresse per 
la sfera materiale dell'esistenza. E’ simboleggiato nella Bibbia dal serpente che si insinua nel Paradiso e tenta 
l'uomo a mangiare dall' Albero della conoscenza. Si contrappone ad Arimane. 

6 Rudolf Steiner, La Filosofia della Libertà (O.O. 4) - Editrice Antroposofica.  



un movimento indiretto, nel volere ancora più indiretto. Però il sentire e il 

volere poi possono entrare nella corrente del pensare, che realizza il Logos. 

Ora,  questo assunto di “non vogliamo più credere vogliamo conoscere” è 

l'assunto vero ed è veramente da pensare più difficile perché l'uomo rifugge 

dal conoscere, preferisce credere. Chi di noi va a controllare tutto quello che ci 

dice la scienza… ci crede e non si accorge che è una fede. Uno di noi: “ha detto 

il tale… c'è un minimo di dimostrazione… io ci credo…” e quindi la fede 

dell'antica Rivelazione è sostituita dalla fede dei fatti della scienza, la quale 

scienza però si regola in una maniera molto strana. Perché la scienza vuole 

soltanto i fatti sensibili e già parte da un presupposto che è poco scientifico, 

perché identifica il reale con il percepibile, con i sensi; e non esce da questo. E 

vieta al pensiero di avere la persuasione che possa arrivare nel cuore della 

verità; quando si nega al pensiero la possibilità di arrivare all'essenza delle 

cose già si è nella condizione della Chiesa che imponeva il dogma e poi 

“credeteci!”; la scienza allora impone il dogma dei fatti e poi dice “il pensiero 

non può arrivare nel cuore dei fatti!”... da Kant
10

 in poi la situazione è questa. 

E la scienza inorridisce se c'è che qualcuno che dice: “io nell'essenza della forza 

vitale arrivo col pensiero” che è l'attitudine più scientifica… no, la scienza 

senza saperlo inconsciamente dice:  “noi ti diamo i fatti percepiti, i fatti che 

sono solo i fatti percepibili con i sensi, e tu ci devi credere!”. Ma questo non è 

un dogmatismo che vale come quello trascorso della Chiesa, ma è qualcosa di 

peggio perché si tratta di oggetti fisici e noi arriviamo all'idolatria moderna, di 

tutto ciò che è fisico, dimostrabile sul piano dei fenomeni fisici, con una 

relazione di pensiero che non dobbiamo sapere che cos'è questa relazione, 

perché il pensiero sta lì al servizio di questa fenomenologia e non deve 

conoscere chi è lui. Mentre, noi sappiamo, questo pensiero che si inserisce 

nella fenomenologia fisica e che trova i rapporti è il pensiero che va conosciuto 

come la parte più importante di questa fenomenologia. E’ la parte viva, la 

parte realmente dinamica; perché quando questi scienziati propongono: 

“l'esperienza pura è stare solo ai fatti”  - e questo lo abbiamo ricordato, che il 

positivismo logico è fondato su questo, la scuola di Vienna è nata da questo,  

poi se n’è andato lungo la tangente della logica matematica… ma il 

presupposto era questo:  “basta con le metafisiche, basta con le mistiche, 

dobbiamo stare alla pura esperienza,  ossia ciò che ci viene dato”. Soltanto che 

già partono da un piccolo… da una piccola superstizione, da un piccolo dogma: 

che il dato è solo quello dei sensi e il pensiero non è un dato. E questo noi lo 

scopriamo con lo schema di “Filosofia della libertà”. Con la “Filosofia della 

libertà” noi scopriamo che c'è un dato che mi viene dal mondo sensibile e gli va 

incontro un dato che si affaccia in me e che non è meno reale di quello 

10 Immanuel Kant (1724 – 1804) è stato il più significativo esponente dell'Illuminismo tedesco. 



sensibile, anzi è più reale perché senza questo dato la serie delle note sensibili 

non avrebbe senso; perché quando io ho un fenomeno e lo collego col pensiero 

tolgo il collegamento che il fenomeno è una serie di fatti sensibili che non 

hanno contenuto, il vero contenuto gli viene dal pensiero. Quindi il pensiero è 

un dato allo stesso titolo che il dato sensibile; e allora esperienza pura. 

L’'esperienza pura non si potrà mai avere mediante le percezioni sensorie, a 

meno che non sia l'esperienza della percezione pura - e voi sapete che ascesi 

difficilissima é. Ma se noi vogliamo veramente l'esperienza pura, quella di cui 

parlano gli scienziati, è l'esperienza del pensiero. Lì noi possiamo parlare di 

esperienza pura perché sperimentiamo un dato che noi stessi vediamo nascere 

in noi, mentre il dato sensibile è già fatto senza di noi. E noi entriamo in 

questo dato mediante la percezione perché la scoperta ulteriore è che non 

esiste percezione sensoria senza pensiero. Una percezione sensoria in cui non 

sia presente un atto del pensiero non è possibile perché non esiste una 

percezione sensoria da sé, esiste sempre per un soggetto. E uno dei punti 

importanti della “Filosofia della libertà” è proprio questo; quando il Dottore
11

 

dice: “non c'è contenuto sensibile se non per un soggetto che lo sperimenta”, 

quindi è inseparabile dal soggetto. E come lo sperimenta? Mediante un atto di 

pensiero che è inserito nella percezione.  

Ora considerare separate percezione sensibile e pensiero… questo è stato 

intanto l'errore di Kant, errore perché si può anche considerare separati ma 

per comodo di ragionamento; ma in realtà non esiste una separazione tra il 

pensiero e la percezione, tra la percezione e il pensiero anzi. Quindi ecco: “non 

vogliamo più credere, vogliamo conoscere”. Questo è il conoscere, questo è 

uscire dall'antica oscurità, veramente dal vero oscurantismo che purtroppo si 

riaffaccia con l' eruditismo della scienza.  Nelle verità matematiche c'è 

un'intuizione empirica della verità nella quale lo Spirito non riconosce se 

stesso perché crede che la verità sia lì, nel fenomeno o nella formula o 

nell'espressione, e non nell'atto del pensiero che si riconosce e dà l'assenso per 

cui quello diventa una verità. Quindi abbiamo empirismo ingenuo e 

dogmatismo che si uniscono nella scienza, la quale presume di essere la 

scienza della concretezza. Noi questo lo dobbiamo scoprire perché per uscire 

dall'inganno dell'attuale cultura, per uscire dalla dialettica, per riconquistare 

quello che è perduto, dobbiamo veramente capire i limiti interiori di una 

simile indagine; soprattutto per un fatto… e qui non possiamo non ricordare… 

Perché il pensiero che si limita ad apprendere i fatti, la fenomenologia 

empirica, e che svirilizzato, depotenziato, e direi paralizzato, deve ignorare il 

proprio movimento. Questo pensiero non avrà mai la fonte del vero conoscere, 

non avrà mai il punto in cui è un pensiero in movimento; lo deve ignorare, 

11 Rudolf Steiner. 



perché quello è il pensiero essenziale che Kant negava all'uomo. Questo 

pensiero che cosa è? Ancora “Filosofia della libertà” dal momento che è stata 

chiamata in causa: questo pensiero vivo è la fonte degli impulsi morali. Non c'è 

impulso morale che non nasca come intuito del contenuto interiore di 

qualcosa.  Quindi quando noi abbiamo paralizzato questo pensiero non è 

possibile che ci sia più moralità al mondo, ma ci sarà la moralità finta, quella 

delle regole, delle regolette, delle regole psicologiche oppure etico-religiose 

oppure religiose, che sono degli assunti retorici con cui l'io conoscente non ha 

rapporto, proprio per le ragioni che abbiamo detto. Perché - questo è un altro 

punto che abbiamo spesso sviluppato-  non c'è più regola che possa funzionare 

se non è l'io, che è il creatore della regola. Quindi qualsiasi intuito morale è un 

intuito assolutamente personale; quanto più è personale tanto più è morale, 

ossia quanto più entro nell'idea esatta di un'azione che devo compiere e la 

cesello, e entro dentro, tanto più questo intuito è individuale, tanto più è una 

potenza morale. Dove manca questo la moralità non c'è più. Quindi moralità 

che manca alla pedagogia e quindi la pedagogia folle che ci dà i criminali fin 

dall'adolescenza… avete letto quello che dice oggi il giornale di due ragazzette 

che in America hanno voluto sperimentare, per curiosità, come moriva un 

ragazzo e l'hanno strangolato… per capire come moriva… ecco questi sono il 

frutto dell'assenza di scorrimento di forze morali nella cultura, per il fatto che 

è paralizzato il pensiero. Assenza di moralità nella pedagogia, assenza di 

moralità nella sociologia, perché il problema investe tutto, perché quando 

abbiamo paralizzato il pensiero, kantianamente e marxianamente,  non 

crediamo più in un'essenza interiore del pensiero… eh allora non c'è più forza 

morale che entri nella cultura, che entri nell'anima dell'uomo e che sia una 

forza dell'uomo..abbiamo soltanto degli esseri che da sé riescono… allora ci 

sono delle figure eccezionali che noi conosciamo, ma sono veramente delle 

eccezioni.  

Quindi: “non vogliamo più credere, vogliamo conoscere”. Questo è veramente 

il senso della nascita dell'anima cosciente. 

 

E adesso troviamo il modo di continuare il discorso. Dunque vediamo se… 

cosa possiamo inserire… dunque… 

 

D: La volontà di andare oltre se stessi… 

 

L' altra domanda che si può collegare a questo è… 

 

D: L' io quale soggetto perché esecutore della volontà dell'”io sono” 

nell'uomo… 

 



Dunque, miei cari amici, siamo proprio alla vigilia dell'epoca poi…alla vigilia 

dell'epoca che vuole questo… che cessiamo di credere, perché dobbiamo 

conoscere. Per poter nuovamente credere e per avere quella fede di cui Cristo 

dice che “muove le montagne”. Ma quella è la fede che ce la dobbiamo 

conquistare mediante la conoscenza. Ora, l'epoca…la quinta epoca è l'epoca 

della libertà, è caratterizzata dalla libertà, proprio il principio che domina la 

quinta epoca è l'esperienza della libertà dell'uomo. Tutto si risolverà 

veramente nella direzione della libertà. Però, simultaneamente, bisogna dire 

che è l'epoca in cui le forze del male si scatenano; é proprio in quest'epoca che 

avremo a che fare con il male perché la libertà avrà un compito molto grande 

quando sarà la funzione dello Spirito. Il compito molto grande è questo: di 

usare le forze del male e piegarle per il bene, quindi trasformare il male in 

bene. Questa è l'epoca in cui noi avremo a che fare con il male in una maniera 

che avrà un crescendo pauroso, e la scienza già sta producendo qualcosa di 

simile… la scienza non interiorizzata, la scienza non dominata dallo Spirito, la 

cultura non permeata dallo Spirito… sta producendo questi germi. Ora, l'epoca 

passata è l'epoca in cui… che doveva preparare la Venuta del Cristo; la quinta 

epoca è l'epoca dell'azione del Cristo Eterico
12

, della libertà dell'uomo e 

dell'affrontamento del male da parte degli Esseri del bene. E questa sarà 

un'epoca veramente di eroismo, ecco perché si parla tanto del Graal; perché la 

sesta epoca
13

 invece sarà un'epoca di contemplazione dello spirituale, un'epoca 

di contemplazione del divino, quindi si realizzerà tutto ciò che si sarà 

preparato come forza spirituale nella quinta epoca. Ora, noi dobbiamo essere 

consapevoli di questo, perché tutta l'opera dello Steiner che noi studiamo ci 

costruisce questa visione, la sintesi di questa visione: l'uomo deve conoscere, 

l'uomo deve essere libero; ci debbono essere dei dirigenti dell'umanità che 

siano degli esseri liberi; occorre che ci siano delle élite, delle comunità di esseri 

veramente liberi, capaci del coraggio della libertà… che naturalmente 

ricordiamo sempre che è la libertà interiore e non ha niente a che vedere con 

quella di cui si commercia nelle propagande politiche. È la libertà interiore, la 

libertà dell'io, la possibilità dell'io di essere indipendente dall'astrale e di 

fronteggiare le situazioni drammatiche, le situazioni tragiche dell'anima. 

Quindi noi ci troviamo dinanzi questo compito; perché verranno degli esseri - 

si incarneranno e già si sono incarnati degli esseri - che devono combattere in 

questa direzione perché la decisione della direzione è un evento che si 

13 Periodi di cultura, periodo di circa 2160 anni caratterizzato dall’azione prevalente di un popolo nell’ambito 
culturale, sociale, politico, nonché spirituale. Il periodo di 2160 corrisponde al tempo in cui il Sole attraversa 
uno dei 12 segni zodiacali. La sesta epoca (o periodo) è la slavo-russa (3573 d.C. - 5733 d.C.). 

12 Cristo Eterico (Parusìa o Ritorno del Cristo sul piano eterico) è il ritorno spirituale del Cristo sulla Terra, non 
più nel suo corpo fisico, ma come una presenza che opera direttamente nel "corpo eterico", la forza vitale 
presente in ogni essere vivente e nell'intero cosmo. Questo evento, annunciato da Rudolf Steiner già nel gennaio 
1910, si sarebbe manifestato a partire dagli anni '30 del XX secolo, non come un'apparizione visibile, ma come 
un'influenza che avrebbe risvegliato una nuova coscienza spirituale nell'umanità e nel mondo. 



verificherà poco prima della fine del secolo. Un decennio prima della fine del 

secolo ci sarà veramente una decisione da parte di esseri che nascono con delle 

forze nuove, che però hanno bisogno di orientamento. Quello che è importante 

è che noi possiamo impedire che questi esseri debbano conoscere la loro 

funzione o la loro missione attraverso una serie di errori, una serie di 

confusioni, e che soltanto lasciando brandelli delle loro forze lungo il cammino 

riescono a capire quello che devono fare… ecco la nostra responsabilità, la 

nostra chiarezza… la possibilità di andare incontro a questi esseri in modo da 

chiarire loro il compito, in modo che immediatamente possano - raggiunta 

l'epoca della giovinezza con l'io, a 21 anni - possano cominciare a operare 

veramente per lo Spirito. Se questo sarà fatto allora noi avremo veramente 

corrisposto a ciò che il mondo spirituale aspetta da noi. 

Però, naturalmente, occorre una grande volontà di andare oltre se stessi. Che 

cosa significa questa volontà di andare oltre se stessi? Noi abbiamo i problemi 

personali, abbiamo i problemi dell'io… dell'io contingente… abbiamo 

l'organizzazione astrale che si fa passare per l'io… ora questo è il personale, 

tutto ciò che di personale ci accompagna nell'allenamento interiore.  È questo 

che va superato, è questo lavoro di continua misura delle proprie difficoltà, 

come una tensione verso il limite soggettivo, che ci porta a capire che la nostra 

azione è collegata a un evento che riguarda tutta l'umanità. E che quindi noi 

veramente possiamo superare tutto ciò che è personale, contemplando il 

contenuto di questo evento. Allora cominciamo ad avere delle forze e le forze 

sono necessarie, sono necessarie perché… guardate il mondo… adesso… quello 

della cronaca dei giornali. Poi guardate tutto quello che avviene intorno al 

prossimo che voi conoscete; e poi potete avere un'idea di quello che si sta 

preparando perché c'è una lotta sul piano fisico. Non si dà forse abbastanza 

importanza al fatto che nel Libano sono cominciate le lotte tra cristiani e 

musulmani: questo è un regresso di secoli; ma dovunque ci sono resipiscenze 

razziali… per esempio gruppi etnici che rivendicano autonomia, quello è 

razzismo… i baschi che agiscono sventolando un'ideologia che sembra quella 

del collettivismo… quella è una forma di razzismo, è un regresso terribile, 

arimanico. Perché è l'era dei popoli, non delle razze. Un popolo unisce diverse 

razze e le unifica secondo un denominatore spirituale. L' Italia…ma quante 

razze ci sono in Italia…L'Italia fu unificata da iniziati: Garibaldi
14

 era un 

iniziato, Cavour
15

 era un iniziato, Giuseppe Mazzini
16

 era un iniziato… leggete 

16 Giuseppe Mazzini (1805 – 1872) è stato un patriota, politico, filosofo e giornalista italiano. Esponente di 
punta del patriottismo risorgimentale, le sue idee e la sua azione politica contribuirono in maniera decisiva alla 
formazione dello Stato unitario italiano. 

15 Camillo Paolo Filippo Giulio Benso, conte di Cavour (1810 – 1861) è stato un politico, patriota e 
imprenditore italiano. 

14 Giuseppe Garibaldi (1807 - 1882) è stato un generale, politico, patriota, marinaio e scrittore italiano. Figura di 
spicco del Risorgimento italiano, fu uno dei personaggi storici più celebrati della sua epoca.  



le conferenze sul karma del Dottore
17

 o fatevele raccontare da chi le conosce… 

degli iniziati si sono riuniti per fare l'Unità d'Italia, per far superare il 

regionalismo, per far superare le differenze tra nord e sud, razze mediterranee, 

razze nordiche… l'italiano è vivo, è bello, è forte, è geniale, perché è un 

incontro dinamico di razze… guai se a un certo punto i sardi dicessero: “ma noi 

siamo sardi”, poi i siciliani dicessero: “noi siamo siciliani”, i piemontesi: “ah, 

ma noi…”. Questo è un regresso, questo è il regresso di Arimane
18

. Ma 

guardate che sta avvenendo in tutto il mondo: che ciascuno torna indietro 

nella propria razza. Ma ci sono voluti secoli per superare la razza e creare i 

popoli; e il Cristo viene per abolire i legami del sangue come condizione per 

l'unione tra gli uomini, per creare legami cosmopoliti, legami internazionali 

dello Spirito… questo è il cristianesimo: non si ritorna indietro nelle razze. 

Questo sta avvenendo, questo è un aspetto. 

Ma poi guardate quello che sta avvenendo di distruzione delle forze morali, 

distruzione delle forze di generosità, per cui condannano qualcuno se 

appartiene a una certa corrente, fanno le petizioni… se non è dell'altra corrente 

lo vogliono ucciso… ma questo che cosa è? 

Ora questo… è inutile che io vi dica perché ogni giorno voi potete vedere 

leggendo i giornali… ora questo ha un retroscena occulto.  Sul piano occulto c'è 

una lotta ancora più terribile; e se noi saliamo ancora più in alto troviamo 

un'altra lotta, che si svolge tra Esseri giganteschi. E tutto però si svolge intorno 

all'uomo. Se poi noi ascendiamo, troviamo il mondo spirituale che non è un 

mondo facile, è un mondo del quale abbiamo - come dicevamo poc’anzi-  tutte 

le descrizioni possibili. Ma quelle descrizioni, cari amici, sono un materiale che 

bisogna veramente trasformare in conoscenza. Non è un sapere, non è 

qualcosa per conferenze, per insegnamenti… è qualche cosa che deve diventare 

alimento di forze che si liberano secondo quella libertà di cui parlavamo 

prima. Allora noi siamo in relazione con Forze spirituali, perché la lotta sul 

piano fisico noi possiamo vincerla soltanto con le Forze vittoriose nel piano 

spirituale, collegandoci con ciò che vince sui piani spirituali.  Ci sono 

scatenamenti demoniaci oltre quelli di Arimane e Lucifero,; ci sono legioni di 

Esseri che obbediscono a questi, poi ci sono le correnti occulte arimaniche, le 

organizzazioni occulte luciferiche o arimanico-luciferiche… Ora, noi possiamo 

dire che ci sono veramente molti ostacoli: ecco l'importanza della via della 

conoscenza, del superamento di se stessi, la volontà di andare oltre a se stessi. 

18 Arimane (dal persiano medio Ahriman, "spirito maligno"), chiamato anche Angra Manyu (o Angra Mainyu ) o 
Mefistofele e indicato nella Bibbia come Satana , è secondo l' antica tradizione persiana lo spirito delle tenebre 
che si oppone al dio della luce Ormuzd ( Ahura Mazdao ) come avversario. Secondo Rudolf  Steiner, si tratta di 
un Essere spirituale dell'ostacolo che rappresenta le forze del materialismo, della logica e della ragione pura, che 
tendono a negare il mondo spirituale. Arimane cerca di oscurare la percezione umana delle forze spirituali, 
inducendo a concentrarsi esclusivamente sul mondo materiale e sensoriale. Si contrappone a Lucifero. 

17 Rudolf Steiner, Considerazioni esoteriche su nessi karmici (O.O. da 235 a 240) - Editrice Antroposofica. 



Qui collego con un'altra immagine… 

 

D: L'io quale soggetto perché esecutore della volontà dell'”io sono” nel 

mondo.  

 

Noi qui ricordiamo che le Forze che guidano l'uomo sono Forza di Michele
19

 e 

il Cristo. Per esempio, la “Filosofia della libertà” è un'espressione di Michele, 

del pensiero di Michele. Tutta la Scienza dello Spirito è il messaggio di 

Michele, ma il messaggio di Michele è il messaggio del Cristo. Michele è il 

portatore della libertà, è colui che può avere rapporto con l'uomo là dove 

l'uomo si libera. Uno di noi che invocasse Michele potrebbe provare persino 

estasi micheliane, ma il mite non lo sentirebbe per niente. Ma se libera il 

pensiero e contemplativamente riesce a muovere secondo l'immaginare 

micheliano, allora è in contatto con Michele, allora la forza di Michele penetra 

in lui.  

Che cosa significa questo? L'uomo è in relazione con le Gerarchie
20

. L'uomo, in 

quest'epoca, comincia l'esperienza della libertà e qui dobbiamo fare una 

piccola parentesi. 

L'uomo è libero. Noi abbiamo parlato di una libertà che bisogna conquistare 

per avere mediante il conoscere, ma come karma, come impulso cosmico, ogni 

essere oggi è libero. C'è un impulso di libertà in tutti perché è proprio l'epoca 

dell'anima cosciente, è l'io che sta scendendo. Soltanto che questo io non 

afferrato nella zona della sopra-coscienza o della coscienza più desta, va a 

finire nella sfera degli istinti. E allora abbiamo degli esseri ricchi di io, ma che 

sono degli esseri terribilmente istintivi e negatori dello Spirito. Questo è il 

pericolo. E qui chiudiamo la parentesi.  

Ora, ci sono le Gerarchie le quali voi sapete che sono in relazione con l'uomo, 

che sono in relazione per esempio con l'attività del sentire, con l'attività del 

volere, con l'attività del pensare. Le più potenti Gerarchie sono in relazione 

con i sistemi fisiologici dell'uomo, per esempio col corpo fisico, con il sistema 

ghiandolare dell'uomo, con il sistema respiratorio, il sistema sanguigno… si 

può dire che tutto ciò che in noi si muove sono correnti spirituali, ma quelle 

più importanti sono quelle che agiscono nell'anima. Ora, le correnti delle 

20 Gerarchie spirituali angeliche, secondo la tradizione cristiana si deve a Dionigi l’Areopagita, discepolo di San 
Paolo, la classificazione delle intelligenze celesti in nove cori angelici ordinati in tre Gerarchie: 

-​ Prima Gerarchia: Serafini, Cherubini e Troni; 
-​ Seconda Gerarchia: Dominazioni (o Kyriotetes), Virtù (o Dymameis) e Potestà (o Exusiai); 
-​ Terza Gerarchia: Principati (o Archai), Arcangeli e Angeli. 

19 Michele è un Essere spirituale appartenente alla Gerarchia degli Arcangeli ma che sta ascendendo al rango 
superiore quale Archai (o Spirito del Tempo). Nel 1879 è iniziata l’epoca della sua reggenza (Era di Michele). 
Egli è considerato il Signore dell’Intelligenza Cosmica e guida dell’umanità nel processo di trasformazione e 
risveglio interiore. Michele si appella al pensiero del cuore, invitando l’uomo a sviluppare una coscienza più 
profonda e a superare la “codardia spirituale”. Per approfondimenti si veda Rudolf Steiner, La Missione di 
Michele (O.O. 194) e Massime Antroposofiche (O.O. 26) - Editrice Antroposofica. 



Gerarchie operano come prima, come qualche secolo fa, come in antico. È solo 

Michele che ha il rapporto nuovo con l'uomo. Quindi se l'uomo non trova il 

rapporto con l'anima cosciente, con il portatore dell'anima cosciente, che è 

Michele, le correnti delle Gerarchie agiscono in modo antico e tutto quanto 

quello che viene come forza devia e diventa ostacolo per l'uomo. Questo voi lo 

potete trarre dalle “Lettere ai membri”, quello che viene chiamato “l'impulso di 

Michele”.
21

 

Ora questo è importantissimo, perché se noi non inseguiamo la via del 

pensiero liberato, anche quelle che sono Forze spirituali pure deviano; e 

quindi le Forze delle Gerarchie vanno contro le forze di Michele in noi. Ecco il 

conflitto umano; ecco che delle Forze che in alto sono Forze creatrici in noi 

diventano forze distruttrici. C'è persino un capovolgimento, se le forze di 

amore diventano forze di odio. E voi vedete che tutta la vita dell'uomo è 

intessuta di questi contrasti, di amore e odio, di continua perdita di quella che 

è la linea positiva dello Spirito. Un amore che non è capace di fedeltà, per 

esempio… un amore che non è capace di sacrificio e di continuità… è proprio 

alla mercé di queste correnti, di queste forze contrastanti, perché su quel 

piano, sul piano umano, agiscono le Gerarchie inferiori, ossia gli ostacolatori. 

Detto questo, però, dobbiamo dire che c'è una forza in noi che giunge fino 

all'intimo della personalità. Mentre per Michele noi dobbiamo arrivare 

veramente a liberare il pensiero, altrimenti non abbiamo relazione con lui, e 

allora tutto il rapporto con le Gerarchie è sbagliato. Quindi voi pensate tutte le 

nevrosi, guardate… la nevrosi è una malattia generale dell'umanità, non c'è 

nessuno che si sottragga. Ma proprio questo contrasto tra Forze regolari con 

Forze altrettanto regolari che entrano in contrasto nell'uomo. C'è però una 

forza che unifica tutto e che non ha bisogno che noi ci eleviamo, ha bisogno 

che sprofondiamo in noi stessi. Ma anche questo è un atto di coscienza. Questa 

è la forza del Cristo. 

Questo noi l’abbiamo detto che c'è…. Il pensare deve essere liberato dal 

soggettivismo perché sperimenti la propria corrente, la universalità fondata in 

se stessa. Nel rapporto con Cristo noi possiamo essere terribilmente personali. 

Quanto più noi siamo personali, tanto più questo rapporto di profondità c'è. E 

allora però noi scopriamo che se non siamo dotati di pensiero liberato, capace 

di liberazione, questo contatto con Cristo lo possiamo avere soltanto sotto 

l'impulso di potenti dolori o di potenti amori, sotto l'impulso di una disperata 

ricerca di un principio. Ma questo può essere realizzato a fortiori, a maggior 

ragione, se c'è la liberazione del pensiero. Allora non dobbiamo dimenticare 

questo: che se per l'esperienza di Michele abbiamo bisogno veramente di 

elevare il pensiero alla sfera delle proprie idee, per il contatto con Cristo noi 

21 Rudolf Steiner, Massime Antroposofiche (O.O. 26) - Editrice Antroposofica. 



dobbiamo operare con ciò che è più potentemente personale, di più intimo, di 

più segreto, di più privato, di più sincero, come confessione di se stessi. Perché 

questa è la vera confessione: che uno incontri il Cristo in sé e gli apra la 

propria anima. E allora può ricevere le forze. Ma vi posso assicurare che la 

venuta di queste forze non si può verificare senza che divenga un'istanza per la 

conoscenza di Michele. 

 


