MASSIMO SCALIGERO

Incontro del 10 settembre 1975

Padre Pio. Privazioni e Scienza dello Spirito. Credere e conoscere. Liberta e
trasformazione del Male. La volonta di andare oltre sé stessi. Michele e la liberazione
del pensiero. L'incontro con il Cristo.

D: Vorrei che ci parlassi di Padre Pio'.

Ma perché no? Eh, € una simpaticissima persona, un uomo veramente
religioso, profondamente dedito al Cristo, e quindi capace anche di dare un
grande aiuto. E anche di far funzionare il meccanismo del prodigio, del
miracolo, perché era un uomo di grande fede e anche ispiratore delle forze di
fede. Era piuttosto brusco, certe volte anche severo. E capitato spesso che
prendesse a calci qualcuno, perché quello che soprattutto lo irritava era la
finzione, la finzione religiosa...che purtroppo € inevitabile, proprio come fatto
non cosciente. Mentre amava molto la sincerita, questa lui la sentiva, perché
aveva una certa veggenza.

Tuttavia rappresenta un personaggio di una schiera che tramonta, che non ci
pud essere pitl. Perché? Perché l'epoca del credere ¢ finita. E I'epoca del
conoscere. Quindi, Padre Pio € stato un grande aiutatore di una serie di esseri,
che ancora avevano bisogno dell'aiuto del cristianesimo mediante il
sentimento.

Ora pero questo € un aiuto che si puo dire esaurito, perché nella sfera del
sentire non € piu possibile avere un rapporto con il Cristo senza che ci sia una
animosissima azione sollecitatrice e suscitatrice. E allora non € soltanto il
sentire, ¢ una volonta profonda, una volonta veramente lanciata verso il
cristianesimo. Ma allora un simile sentire ha bisogno di conoscenza, ha
bisogno di sapere come attingere alle forze piu profonde della volonta. E
quindi ecco che noi possiamo dire come la funzione di un “Padre Pio” sia
esaurita... Lui ha lasciato dei discepoli e ci sono dei sacerdoti molto devoti che
continuano in quella direzione, ma non € che abbiano il potere che aveva lui,
pero sono necessari come saranno necessari ancora per diverso tempo dei
sacerdoti onesti, dei sacerdoti che parlino del Cristo ma operino proprio
secondo il Cristo...e questi sono certamente degli esseri rispettabili.

Quindi di Padre Pio non possiamo che dire veramente bene, certo.

! Padre Pio da Pietrelcina, al secolo Francesco Forgione ( 1887 — 1968), ¢ stato un presbitero, mistico e religioso
italiano membro dell'Ordine dei Frati Minori cappuccini.



In questo momento ricordo, per esempio, che un certo Guido De Giorgio® che
nel gruppo... in un gruppo?® che coltivava la magia come scienza dell’io e con
una specie di ardimento... collaborava con articoli potenti in cui sembrava di
vedere un essere che conquistava i mondi superiori mediante un'altra
affermazione magica e che poi fallisse perché tutto questo si reggeva su una
specie di tensione e andasse da Padre Pio... Cosa che a quei tempi, siccome il
capo di questo gruppo era Evola*, Evola rimase piuttosto stupefatto...ma sono
fenomeni che ci insegnano qualche cosa. Quest'uomo a un certo punto, con
tutte le tensioni della magia, di Ur, del tantrismo, era uno di quelli che scriveva
in maniera piuttosto aggressiva; poi alla fine € andato da Padre Pio...ecco.

Adesso dunque c'é un altro tema qui...

D: Se il karma’® di un essere che e giunto alla Scienza dello Spirito e stato tale
da privarlo di alcune esperienze necessarie alla normalita, quali sono i mezzi
che questo essere ha a disposizione per completarsi?

Ecco, io vorrei, all'amico che fa questa domanda, far notare questo: che ¢ la
stessa cosa; che ¢ stato privato di alcune esperienze necessarie alla normalita
ma questo € proprio cio che lo aiutera, proprio questo lo fara camminare
perché deve sviluppare delle forze in una direzione continuamente sollecitato
da queste privazioni. Certamente, se un essere in queste condizioni conosce la
Scienza dello Spirito, avra l'aiuto che veramente gli € necessario perché allora
trasformera tutto quello che gli si presenta come barriera, come ostacolo,
come privazione dolorosa... lo trasformera in un'occasione di forza perché
tutto quello e il senso; non solo, ma di forze che possono essere formidabili
proprio per il fatto che ci sono quegli ostacoli. Un essere simile puo
benissimo... puo senz'altro diventare un gigante dello Spirito proprio perché
ha questi ostacoli e qui bisogna che noi ricordiamo che siamo nell'epoca della
liberta. Adesso siccome ho una domanda su questo il discorso lo continuo
proprio con quest'altra domanda... comunque occorre vedere in queste

2 Guido Lupo Maria De Giorgio (1890 — 1957), & stato un esoterista e scrittore italiano. Fece parte del Gruppo di
Ur scrivendo sull'omonima rivista con lo pseudonimo di Havismat.

? Si tratta del Gruppo di Ur, ossia un gruppo di esoteristi italiani, fondato da Arturo Reghini e Julius Evola e che
pubblico tra il 1927 e il 1929 la Rivista “UR” (in seguito “KRUR?”).

4 Julius Evola, pseudonimo di Giulio Cesare Evola (1898 — 1974), ¢ stato un filosofo, pittore, poeta, scrittore ed
esoterista italiano.

> Karma (sanscrito) letteralmente significa “azione”. E’ il principio di causa ed effetto, dove le azioni, i
sentimenti, i pensieri e le parole di una persona influenzano il suo futuro e le esperienze che vivra. Il karma ¢
I’opportunita di apprendimento e crescita, spingendo I’individuo a prendere consapevolezza delle proprie azioni
e a migliorare il proprio comportamento. Vedi Rudolf Steiner, Capire il Karma (da O.0. 135) - Edizioni
Archiati; Massimo Scaligero, Reincarnazione e Karma - Edizioni Mediterranee.



privazioni - ecco che vengono chiamate privazioni - delle decisioni dell’io. E’
l'io che si & preparato a queste privazioni per poter poterle riempire di potenza
dell’io... e quanti esseri che hanno veramente camminato debbono il loro piu
alto sviluppo spirituale proprio al fatto che hanno avuto queste privazioni.
Guardate, e piena la storia di esseri che sono stati vittoriosi proprio perché
avevano un ostacolo continuo che sollecitava la forza, tant'e vero che € sempre
da considerare come un aiuto dell’io tutto questo.

Ecco, qui ho una frase molto bella tratta dalla “Filosofia della liberta™ che
dice:

D: “Non vogliamo piu credere vogliamo conoscere”...

E io aggiungo: se conosciamo poi crederemo... ma questo “credere” sara il vero
“credere”, sara il credere nuovo, la fede ricostituita, la fede riconquistata,
perché la fede non puod venire piu dal semplice, gratuito, credere. Noi
dobbiamo dire che l'opera vicaria di Lucifero’ e finita in questo tempo. In che
cosa consiste quest'opera vicaria? Che c'eé una parte celeste di Lucifero che ha
funzionato al servizio del Cristo fin dai tempi dell'avvento del Cristo e dopo, in
tutto il periodo che precede 1'anima cosciente. Ossia, coloro che hanno potuto
accostare il cristianesimo, salvo che non fossero della schiera dello Spirito
Santo, la schiera dei discepoli, della schiera di [San] Paolo... coloro che
sentivano profondamente il cristianesimo lo potevano sentire con forze che
precedevano il cristianesimo, con forze del sentire, con forze del “Lucifero
celeste”, ossia con forze di fede profonda in cui non c'é attivita dell'io. Ora,
questa funzione del “Lucifero positivo” ¢ finita; ma noi, come studiosi di
Scienza dello Spirito, dobbiamo renderci conto di questa funzione di Lucifero.
Perché, nel sentire non abbiamo il Cristo, abbiamo un'immagine del Cristo; e
perché San Francesco avesse qualcosa di piu di un'immagine, fu necessario
che avesse un corpo astrale particolarissimo; allora poteva sentirlo. Ma
Jacopone da Todi® aveva l'immagine del Cristo. Ora, l'epoca dell'anima
cosciente’ ¢ un'epoca eroica, un'epoca nuova, € l'epoca in cui c'e la possibilita
della identita con il Cristo. E noi, quando parliamo dell'idea, parliamo di
qualcosa in cui il divino € in movimento direttamente; mentre nel sentire c'e

6 Rudolf Steiner, La Filosofia della Liberta (O.0. 4) - Editrice Antroposofica.

"Lucifero (dal latino : lux "luce" € ferre "portare", "portatore di luce”) & un Essere angelico caduto che ostacola
I’evoluzione dell’'uomo stimolando un eccessivo misticismo ed esaltazione, con il conseguente disinteresse per
la sfera materiale dell'esistenza. E’ simboleggiato nella Bibbia dal serpente che si insinua nel Paradiso ¢ tenta
I'uvomo a mangiare dall' Albero della conoscenza. Si contrappone ad Arimane.

8 Jacopone da Todi, al secolo Jacopo dei Benedetti, (1230/1236 - 1306), ¢ stato un religioso e poeta italiano
venerato come beato dalla Chiesa cattolica. E Considerato tra i pit importanti autori di laude religiose.

° Anima cosciente ¢ la piu elevata delle tre componenti dell’anima umana; essa opera a livello della morale e

della percezione delle leggi spirituali eterne.



un movimento indiretto, nel volere ancora piu indiretto. Pero il sentire e il
volere poi possono entrare nella corrente del pensare, che realizza il Logos.
Ora, questo assunto di “non vogliamo piu credere vogliamo conoscere” ¢
I'assunto vero ed € veramente da pensare piu difficile perché 1'uvomo rifugge
dal conoscere, preferisce credere. Chi di noi va a controllare tutto quello che ci
dice la scienza... ci crede e non si accorge che € una fede. Uno di noi: “ha detto
il tale... c'¢ un minimo di dimostrazione... io ci credo...” e quindi la fede
dell'antica Rivelazione ¢ sostituita dalla fede dei fatti della scienza, la quale
scienza pero si regola in una maniera molto strana. Perché la scienza vuole
soltanto i fatti sensibili e gia parte da un presupposto che € poco scientifico,
perché identifica il reale con il percepibile, con i sensi; e non esce da questo. E
vieta al pensiero di avere la persuasione che possa arrivare nel cuore della
verita; quando si nega al pensiero la possibilita di arrivare all'essenza delle
cose gia si € nella condizione della Chiesa che imponeva il dogma e poi
“credeteci!”; la scienza allora impone il dogma dei fatti e poi dice “il pensiero
non puo arrivare nel cuore dei fatti!”... da Kant™ in poi la situazione € questa.
E la scienza inorridisce se c'é che qualcuno che dice: “io nell'essenza della forza
vitale arrivo col pensiero” che € l'attitudine piu scientifica... no, la scienza
senza saperlo inconsciamente dice: “noi ti diamo i fatti percepiti, i fatti che
sono solo i fatti percepibili con i sensi, e tu ci devi credere!”. Ma questo non e
un dogmatismo che vale come quello trascorso della Chiesa, ma € qualcosa di
peggio perché si tratta di oggetti fisici e noi arriviamo all'idolatria moderna, di
tutto cio che e fisico, dimostrabile sul piano dei fenomeni fisici, con una
relazione di pensiero che non dobbiamo sapere che cos'e¢ questa relazione,
perché il pensiero sta li al servizio di questa fenomenologia e non deve
conoscere chi €& lui. Mentre, noi sappiamo, questo pensiero che si inserisce
nella fenomenologia fisica e che trova i rapporti ¢ il pensiero che va conosciuto
come la parte piu importante di questa fenomenologia. E’ la parte viva, la
parte realmente dinamica; perché quando questi scienziati propongono:
“I'esperienza pura e stare solo ai fatti” - e questo lo abbiamo ricordato, che il
positivismo logico € fondato su questo, la scuola di Vienna ¢ nata da questo,
poi se n’¢ andato lungo la tangente della logica matematica... ma il
presupposto era questo: “basta con le metafisiche, basta con le mistiche,
dobbiamo stare alla pura esperienza, ossia cio che ci viene dato”. Soltanto che
gia partono da un piccolo... da una piccola superstizione, da un piccolo dogma:
che il dato ¢ solo quello dei sensi e il pensiero non € un dato. E questo noi lo
scopriamo con lo schema di “Filosofia della liberta”. Con la “Filosofia della
liberta” noi scopriamo che c'e¢ un dato che mi viene dal mondo sensibile e gli va
incontro un dato che si affaccia in me e che non ¢ meno reale di quello

' Immanuel Kant (1724 — 1804) ¢ stato il piu significativo esponente dell'llluminismo tedesco.



sensibile, anzi € piu reale perché senza questo dato la serie delle note sensibili
non avrebbe senso; perché quando io ho un fenomeno e lo collego col pensiero
tolgo il collegamento che il fenomeno e una serie di fatti sensibili che non
hanno contenuto, il vero contenuto gli viene dal pensiero. Quindi il pensiero ¢
un dato allo stesso titolo che il dato sensibile; e allora esperienza pura.
L’ esperienza pura non si potra mai avere mediante le percezioni sensorie, a
meno che non sia l'esperienza della percezione pura - e voi sapete che ascesi
difficilissima é. Ma se noi vogliamo veramente l'esperienza pura, quella di cui
parlano gli scienziati, ¢ 1'esperienza del pensiero. Li noi possiamo parlare di
esperienza pura perché sperimentiamo un dato che noi stessi vediamo nascere
in noi, mentre il dato sensibile ¢ gia fatto senza di noi. E noi entriamo in
questo dato mediante la percezione perché la scoperta ulteriore € che non
esiste percezione sensoria senza pensiero. Una percezione sensoria in cui non
sia presente un atto del pensiero non e possibile perché non esiste una
percezione sensoria da sé, esiste sempre per un soggetto. E uno dei punti
importanti della “Filosofia della liberta” & proprio questo; quando il Dottore"
dice: “non c'é contenuto sensibile se non per un soggetto che lo sperimenta”,
quindi e inseparabile dal soggetto. E come lo sperimenta? Mediante un atto di
pensiero che € inserito nella percezione.

Ora considerare separate percezione sensibile e pensiero... questo € stato
intanto 1'errore di Kant, errore perché si puo anche considerare separati ma
per comodo di ragionamento; ma in realta non esiste una separazione tra il
pensiero e la percezione, tra la percezione e il pensiero anzi. Quindi ecco: “non
vogliamo piu credere, vogliamo conoscere”. Questo ¢ il conoscere, questo e
uscire dall'antica oscurita, veramente dal vero oscurantismo che purtroppo si
riaffaccia con 1' eruditismo della scienza. Nelle verita matematiche c'e
un'intuizione empirica della verita nella quale lo Spirito non riconosce se
stesso perché crede che la verita sia li, nel fenomeno o nella formula o
nell'espressione, e non nell'atto del pensiero che si riconosce e da I'assenso per
cui quello diventa una verita. Quindi abbiamo empirismo ingenuo e
dogmatismo che si uniscono nella scienza, la quale presume di essere la
scienza della concretezza. Noi questo lo dobbiamo scoprire perché per uscire
dall'inganno dell'attuale cultura, per uscire dalla dialettica, per riconquistare
quello che e perduto, dobbiamo veramente capire i limiti interiori di una
simile indagine; soprattutto per un fatto... e qui non possiamo non ricordare...
Perché il pensiero che si limita ad apprendere i fatti, la fenomenologia
empirica, e che svirilizzato, depotenziato, e direi paralizzato, deve ignorare il
proprio movimento. Questo pensiero non avra mai la fonte del vero conoscere,
non avra mai il punto in cui € un pensiero in movimento; lo deve ignorare,

' Rudolf Steiner.



perché quello ¢ il pensiero essenziale che Kant negava all'uomo. Questo
pensiero che cosa €? Ancora “Filosofia della liberta” dal momento che ¢ stata
chiamata in causa: questo pensiero vivo € la fonte degli impulsi morali. Non c'e
impulso morale che non nasca come intuito del contenuto interiore di
qualcosa. Quindi quando noi abbiamo paralizzato questo pensiero non €
possibile che ci sia piu moralita al mondo, ma ci sara la moralita finta, quella
delle regole, delle regolette, delle regole psicologiche oppure etico-religiose
oppure religiose, che sono degli assunti retorici con cui l'io conoscente non ha
rapporto, proprio per le ragioni che abbiamo detto. Perché - questo ¢ un altro
punto che abbiamo spesso sviluppato- non c'e piu regola che possa funzionare
se non ¢ 1'io, che ¢ il creatore della regola. Quindi qualsiasi intuito morale € un
intuito assolutamente personale; quanto piu € personale tanto piu &€ morale,
ossia quanto piu entro nell'idea esatta di un'azione che devo compiere e la
cesello, e entro dentro, tanto pit questo intuito € individuale, tanto pit € una
potenza morale. Dove manca questo la moralita non c'e piu. Quindi moralita
che manca alla pedagogia e quindi la pedagogia folle che ci da i criminali fin
dall'adolescenza... avete letto quello che dice oggi il giornale di due ragazzette
che in America hanno voluto sperimentare, per curiosita, come moriva un
ragazzo e I'hanno strangolato... per capire come moriva... ecco questi sono il
frutto dell'assenza di scorrimento di forze morali nella cultura, per il fatto che
e paralizzato il pensiero. Assenza di moralita nella pedagogia, assenza di
moralita nella sociologia, perché il problema investe tutto, perché quando
abbiamo paralizzato il pensiero, kantianamente e marxianamente, non
crediamo piu in un'essenza interiore del pensiero... eh allora non c'e piu forza
morale che entri nella cultura, che entri nell'anima dell'uvomo e che sia una
forza dell'uomo..abbiamo soltanto degli esseri che da sé riescono... allora ci
sono delle figure eccezionali che noi conosciamo, ma sono veramente delle
eccezioni.

Quindi: “non vogliamo piu credere, vogliamo conoscere”. Questo € veramente
il senso della nascita dell'anima cosciente.

E adesso troviamo il modo di continuare il discorso. Dunque vediamo se...
cosa possiamo inserire... dunque...

D: La volonta di andare oltre se stessi...
L' altra domanda che si puo collegare a questo e...

D: L' io quale soggetto perché esecutore della volonta dell”io sono”
nell'uomo...



Dunque, miei cari amici, siamo proprio alla vigilia dell'epoca poi...alla vigilia
dell'epoca che vuole questo... che cessiamo di credere, perché dobbiamo
conoscere. Per poter nuovamente credere e per avere quella fede di cui Cristo
dice che “muove le montagne”. Ma quella ¢ la fede che ce la dobbiamo
conquistare mediante la conoscenza. Ora, 1'epoca...la quinta epoca ¢ 1'epoca
della liberta, e caratterizzata dalla liberta, proprio il principio che domina la
quinta epoca e l'esperienza della liberta dell'uomo. Tutto si risolvera
veramente nella direzione della liberta. Pero, simultaneamente, bisogna dire
che ¢ l'epoca in cui le forze del male si scatenano; é proprio in quest'epoca che
avremo a che fare con il male perché la liberta avra un compito molto grande
quando sara la funzione dello Spirito. Il compito molto grande € questo: di
usare le forze del male e piegarle per il bene, quindi trasformare il male in
bene. Questa € l'epoca in cui noi avremo a che fare con il male in una maniera
che avra un crescendo pauroso, e la scienza gia sta producendo qualcosa di
simile... la scienza non interiorizzata, la scienza non dominata dallo Spirito, la
cultura non permeata dallo Spirito... sta producendo questi germi. Ora, 1'epoca
passata € l'epoca in cui... che doveva preparare la Venuta del Cristo; la quinta
epoca € l'epoca dell'azione del Cristo Eterico?, della liberta dell'uomo e
dell'affrontamento del male da parte degli Esseri del bene. E questa sara
un'epoca veramente di eroismo, ecco perché si parla tanto del Graal; perché la
sesta epoca® invece sara un'epoca di contemplazione dello spirituale, un'epoca
di contemplazione del divino, quindi si realizzera tutto cio che si sara
preparato come forza spirituale nella quinta epoca. Ora, noi dobbiamo essere
consapevoli di questo, perché tutta I'opera dello Steiner che noi studiamo ci
costruisce questa visione, la sintesi di questa visione: 1'utomo deve conoscere,
l'uvomo deve essere libero; ci debbono essere dei dirigenti dell'umanita che
siano degli esseri liberi; occorre che ci siano delle élite, delle comunita di esseri
veramente liberi, capaci del coraggio della liberta... che naturalmente
ricordiamo sempre che ¢ la liberta interiore e non ha niente a che vedere con
quella di cui si commercia nelle propagande politiche. E la liberta interiore, la
liberta dell'io, la possibilita dell'io di essere indipendente dall'astrale e di
fronteggiare le situazioni drammatiche, le situazioni tragiche dell'anima.
Quindi noi ci troviamo dinanzi questo compito; perché verranno degli esseri -
si incarneranno e gia si sono incarnati degli esseri - che devono combattere in
questa direzione perché la decisione della direzione € un evento che si

12 Cristo Eterico (Parusia o Ritorno del Cristo sul piano eterico) ¢ il ritorno spirituale del Cristo sulla Terra, non
piu nel suo corpo fisico, ma come una presenza che opera direttamente nel "corpo eterico", la forza vitale
presente in ogni essere vivente e nell'intero cosmo. Questo evento, annunciato da Rudolf Steiner gia nel gennaio
1910, si sarebbe manifestato a partire dagli anni '30 del XX secolo, non come un'apparizione visibile, ma come
un'influenza che avrebbe risvegliato una nuova coscienza spirituale nell'umanita e nel mondo.

13 Periodi di cultura, periodo di circa 2160 anni caratterizzato dall’azione prevalente di un popolo nell’ambito
culturale, sociale, politico, nonché spirituale. Il periodo di 2160 corrisponde al tempo in cui il Sole attraversa
uno dei 12 segni zodiacali. La sesta epoca (o periodo) ¢ la slavo-russa (3573 d.C. - 5733 d.C.).



verifichera poco prima della fine del secolo. Un decennio prima della fine del
secolo ci sara veramente una decisione da parte di esseri che nascono con delle
forze nuove, che pero hanno bisogno di orientamento. Quello che € importante
e che noi possiamo impedire che questi esseri debbano conoscere la loro
funzione o la loro missione attraverso una serie di errori, una serie di
confusioni, e che soltanto lasciando brandelli delle loro forze lungo il cammino
riescono a capire quello che devono fare... ecco la nostra responsabilita, la
nostra chiarezza... la possibilita di andare incontro a questi esseri in modo da
chiarire loro il compito, in modo che immediatamente possano - raggiunta
I'epoca della giovinezza con l'io, a 21 anni - possano cominciare a operare
veramente per lo Spirito. Se questo sara fatto allora noi avremo veramente
corrisposto a cio che il mondo spirituale aspetta da noi.

Pero, naturalmente, occorre una grande volonta di andare oltre se stessi. Che
cosa significa questa volonta di andare oltre se stessi? Noi abbiamo i problemi
personali, abbiamo i problemi dell'io... dell'io contingente... abbiamo
I'organizzazione astrale che si fa passare per l'io... ora questo ¢ il personale,
tutto cio che di personale ci accompagna nell'allenamento interiore. E questo
che va superato, € questo lavoro di continua misura delle proprie difficolta,
come una tensione verso il limite soggettivo, che ci porta a capire che la nostra
azione é collegata a un evento che riguarda tutta I'umanita. E che quindi noi
veramente possiamo superare tutto cio che & personale, contemplando il
contenuto di questo evento. Allora cominciamo ad avere delle forze e le forze
sono necessarie, sono necessarie perché... guardate il mondo... adesso... quello
della cronaca dei giornali. Poi guardate tutto quello che avviene intorno al
prossimo che voi conoscete; e poi potete avere un'idea di quello che si sta
preparando perché c'eé una lotta sul piano fisico. Non si da forse abbastanza
importanza al fatto che nel Libano sono cominciate le lotte tra cristiani e
musulmani: questo € un regresso di secoli; ma dovunque ci sono resipiscenze
razziali... per esempio gruppi etnici che rivendicano autonomia, quello &
razzismo... i baschi che agiscono sventolando un'ideologia che sembra quella
del collettivismo... quella € una forma di razzismo, € un regresso terribile,
arimanico. Perché e 1'era dei popoli, non delle razze. Un popolo unisce diverse
razze e le unifica secondo un denominatore spirituale. L' Italia...ma quante
razze ci sono in Italia...L'Ttalia fu unificata da iniziati: Garibaldi'* era un
iniziato, Cavour® era un iniziato, Giuseppe Mazzini'® era un iniziato... leggete

4 Giuseppe Garibaldi (1807 - 1882) ¢ stato un generale, politico, patriota, marinaio e scrittore italiano. Figura di
spicco del Risorgimento italiano, fu uno dei personaggi storici piu celebrati della sua epoca.

!5 Camillo Paolo Filippo Giulio Benso, conte di Cavour (1810 — 1861) & stato un politico, patriota e
imprenditore italiano.

'® Giuseppe Mazzini (1805 — 1872) & stato un patriota, politico, filosofo e giornalista italiano. Esponente di
punta del patriottismo risorgimentale, le sue idee e la sua azione politica contribuirono in maniera decisiva alla
formazione dello Stato unitario italiano.



le conferenze sul karma del Dottore'” o fatevele raccontare da chi le conosce...
degli iniziati si sono riuniti per fare 1'Unita d'Italia, per far superare il
regionalismo, per far superare le differenze tra nord e sud, razze mediterranee,
razze nordiche... l'italiano e vivo, € bello, ¢ forte, € geniale, perché ¢ un
incontro dinamico di razze... guai se a un certo punto i sardi dicessero: “ma noi
siamo sardi”, poi i siciliani dicessero: “noi siamo siciliani”, i piemontesi: “ah,
ma noi...”. Questo & un regresso, questo € il regresso di Arimane®. Ma
guardate che sta avvenendo in tutto il mondo: che ciascuno torna indietro
nella propria razza. Ma ci sono voluti secoli per superare la razza e creare i
popoli; e il Cristo viene per abolire i legami del sangue come condizione per
I'unione tra gli uomini, per creare legami cosmopoliti, legami internazionali
dello Spirito... questo ¢ il cristianesimo: non si ritorna indietro nelle razze.
Questo sta avvenendo, questo € un aspetto.

Ma poi guardate quello che sta avvenendo di distruzione delle forze morali,
distruzione delle forze di generosita, per cui condannano qualcuno se
appartiene a una certa corrente, fanno le petizioni... se non ¢ dell'altra corrente
lo vogliono ucciso... ma questo che cosa e?

Ora questo... ¢ inutile che io vi dica perché ogni giorno voi potete vedere
leggendo i giornali... ora questo ha un retroscena occulto. Sul piano occulto c'e
una lotta ancora piu terribile; e se noi saliamo ancora piu in alto troviamo
un'altra lotta, che si svolge tra Esseri giganteschi. E tutto pero si svolge intorno
all'uvomo. Se poi noi ascendiamo, troviamo il mondo spirituale che non € un
mondo facile, ¢ un mondo del quale abbiamo - come dicevamo poc’anzi- tutte
le descrizioni possibili. Ma quelle descrizioni, cari amici, sono un materiale che
bisogna veramente trasformare in conoscenza. Non € un sapere, non e
qualcosa per conferenze, per insegnamenti... € qualche cosa che deve diventare
alimento di forze che si liberano secondo quella liberta di cui parlavamo
prima. Allora noi siamo in relazione con Forze spirituali, perché la lotta sul
piano fisico noi possiamo vincerla soltanto con le Forze vittoriose nel piano
spirituale, collegandoci con cio che vince sui piani spirituali. Ci sono
scatenamenti demoniaci oltre quelli di Arimane e Lucifero,; ci sono legioni di
Esseri che obbediscono a questi, poi ci sono le correnti occulte arimaniche, le
organizzazioni occulte luciferiche o arimanico-luciferiche... Ora, noi possiamo
dire che ci sono veramente molti ostacoli: ecco l'importanza della via della
conoscenza, del superamento di se stessi, la volonta di andare oltre a se stessi.

17 Rudolf Steiner, Considerazioni esoteriche su nessi karmici (0.0. da 235 a 240) - Editrice Antroposofica.

'8 Arimane (dal persiano medio Ahriman, "spirito maligno"), chiamato anche Angra Manyu (o Angra Mainyu ) o
Mefistofele e indicato nella Bibbia come Satana , ¢ secondo I' antica tradizione persiana lo spirito delle tenebre
che si oppone al dio della luce Ormuzd ( Ahura Mazdao ) come avversario. Secondo Rudolf Steiner, si tratta di
un Essere spirituale dell'ostacolo che rappresenta le forze del materialismo, della logica e della ragione pura, che
tendono a negare il mondo spirituale. Arimane cerca di oscurare la percezione umana delle forze spirituali,
inducendo a concentrarsi esclusivamente sul mondo materiale e sensoriale. Si contrappone a Lucifero.



Qui collego con un'altra immagine...

D: L'io quale soggetto perché esecutore della volonta dell”’io sono” nel
mondo.

Noi qui ricordiamo che le Forze che guidano 1'uomo sono Forza di Michele* e
il Cristo. Per esempio, la “Filosofia della liberta” € un'espressione di Michele,
del pensiero di Michele. Tutta la Scienza dello Spirito € il messaggio di
Michele, ma il messaggio di Michele e il messaggio del Cristo. Michele e il
portatore della liberta, € colui che puo avere rapporto con l'uomo la dove
I'uomo si libera. Uno di noi che invocasse Michele potrebbe provare persino
estasi micheliane, ma il mite non lo sentirebbe per niente. Ma se libera il
pensiero e contemplativamente riesce a muovere secondo l'immaginare
micheliano, allora ¢ in contatto con Michele, allora la forza di Michele penetra
in lui.

Che cosa significa questo? L'uomo ¢ in relazione con le Gerarchie®. L'uomo, in
quest'epoca, comincia l'esperienza della liberta e qui dobbiamo fare una
piccola parentesi.

L'uomo e libero. Noi abbiamo parlato di una liberta che bisogna conquistare
per avere mediante il conoscere, ma come karma, come impulso cosmico, ogni
essere oggi ¢ libero. C'e un impulso di liberta in tutti perché € proprio 1'epoca
dell'anima cosciente, € 1'io che sta scendendo. Soltanto che questo io non
afferrato nella zona della sopra-coscienza o della coscienza piu desta, va a
finire nella sfera degli istinti. E allora abbiamo degli esseri ricchi di io, ma che
sono degli esseri terribilmente istintivi e negatori dello Spirito. Questo ¢ il
pericolo. E qui chiudiamo la parentesi.

Ora, ci sono le Gerarchie le quali voi sapete che sono in relazione con I'nomo,
che sono in relazione per esempio con l'attivita del sentire, con l'attivita del
volere, con l'attivita del pensare. Le piu potenti Gerarchie sono in relazione
con i sistemi fisiologici dell'uomo, per esempio col corpo fisico, con il sistema
ghiandolare dell'uomo, con il sistema respiratorio, il sistema sanguigno... si
puo dire che tutto cio che in noi si muove sono correnti spirituali, ma quelle
piu importanti sono quelle che agiscono nell'anima. Ora, le correnti delle

' Michele ¢ un Essere spirituale appartenente alla Gerarchia degli Arcangeli ma che sta ascendendo al rango
superiore quale Archai (o Spirito del Tempo). Nel 1879 ¢ iniziata I’epoca della sua reggenza (Era di Michele).
Egli ¢ considerato il Signore dell’Intelligenza Cosmica e guida dell’umanita nel processo di trasformazione e
risveglio interiore. Michele si appella al pensiero del cuore, invitando 1’'uomo a sviluppare una coscienza piu
profonda e a superare la “codardia spirituale”. Per approfondimenti si veda Rudolf Steiner, La Missione di
Michele (0.0. 194) e Massime Antroposofiche (0.0. 26) - Editrice Antroposofica.
20 Gerarchie spirituali angeliche, secondo la tradizione cristiana si deve a Dionigi I’ Areopagita, discepolo di San
Paolo, la classificazione delle intelligenze celesti in nove cori angelici ordinati in tre Gerarchie:

- Prima Gerarchia: Serafini, Cherubini e Troni;

- Seconda Gerarchia: Dominazioni (o Kyriotetes), Virti (o Dymameis) e Potesta (o Exusiai);

- Terza Gerarchia: Principati (o Archai), Arcangeli e Angeli.



Gerarchie operano come prima, come qualche secolo fa, come in antico. E solo
Michele che ha il rapporto nuovo con lI'uomo. Quindi se I'uomo non trova il
rapporto con l'anima cosciente, con il portatore dell'anima cosciente, che e
Michele, le correnti delle Gerarchie agiscono in modo antico e tutto quanto
quello che viene come forza devia e diventa ostacolo per 1'nomo. Questo voi lo
potete trarre dalle “Lettere ai membri”, quello che viene chiamato “l'impulso di
Michele”.*

Ora questo e importantissimo, perché se noi non inseguiamo la via del
pensiero liberato, anche quelle che sono Forze spirituali pure deviano; e
quindi le Forze delle Gerarchie vanno contro le forze di Michele in noi. Ecco il
conflitto umano; ecco che delle Forze che in alto sono Forze creatrici in noi
diventano forze distruttrici. C'¢ persino un capovolgimento, se le forze di
amore diventano forze di odio. E voi vedete che tutta la vita dell'uomo €
intessuta di questi contrasti, di amore e odio, di continua perdita di quella che
e la linea positiva dello Spirito. Un amore che non e capace di fedelta, per
esempio... un amore che non e capace di sacrificio e di continuita... € proprio
alla mercé di queste correnti, di queste forze contrastanti, perché su quel
piano, sul piano umano, agiscono le Gerarchie inferiori, ossia gli ostacolatori.
Detto questo, pero, dobbiamo dire che c'eé una forza in noi che giunge fino
all'intimo della personalita. Mentre per Michele noi dobbiamo arrivare
veramente a liberare il pensiero, altrimenti non abbiamo relazione con lui, e
allora tutto il rapporto con le Gerarchie € sbagliato. Quindi voi pensate tutte le
nevrosi, guardate... la nevrosi ¢ una malattia generale dell'umanita, non c'e
nessuno che si sottragga. Ma proprio questo contrasto tra Forze regolari con
Forze altrettanto regolari che entrano in contrasto nell'uomo. C'¢ pero una
forza che unifica tutto e che non ha bisogno che noi ci eleviamo, ha bisogno
che sprofondiamo in noi stessi. Ma anche questo € un atto di coscienza. Questa
e la forza del Cristo.

Questo noi I'abbiamo detto che c'e.... Il pensare deve essere liberato dal
soggettivismo perché sperimenti la propria corrente, la universalita fondata in
se stessa. Nel rapporto con Cristo noi possiamo essere terribilmente personali.
Quanto piu noi siamo personali, tanto pitu questo rapporto di profondita c'e. E
allora pero noi scopriamo che se non siamo dotati di pensiero liberato, capace
di liberazione, questo contatto con Cristo lo possiamo avere soltanto sotto
I'impulso di potenti dolori o di potenti amori, sotto I'impulso di una disperata
ricerca di un principio. Ma questo puo essere realizzato a fortiori, a maggior
ragione, se c'e la liberazione del pensiero. Allora non dobbiamo dimenticare
questo: che se per l'esperienza di Michele abbiamo bisogno veramente di
elevare il pensiero alla sfera delle proprie idee, per il contatto con Cristo noi

21 Rudolf Steiner, Massime Antroposofiche (0.0. 26) - Editrice Antroposofica.



dobbiamo operare con cio che € piu potentemente personale, di piu intimo, di
piu segreto, di piu privato, di piu sincero, come confessione di se stessi. Perché
questa € la vera confessione: che uno incontri il Cristo in sé e gli apra la
propria anima. E allora puo ricevere le forze. Ma vi posso assicurare che la
venuta di queste forze non si puo verificare senza che divenga un'istanza per la
conoscenza di Michele.



